

### **Clypeus Theologiæ Thomisticæ**

In Tres Partes Divisus, Et Quinque Volvminibvs Comprehensvs
Tractatus de Prædestinatione, de Trinitate, de Angelis, & de homine

# Gonet, Jean-Baptiste Coloniæ Agrippinæ, 1671

Art. IV. Cur una ex divinis processionibus sir generatio, & non altera?

urn:nbn:de:hbz:466:1-77146

ferratur, non appetit productionem alterius, & doindwiduum illius, abique facultate genenuvaimperfectummon estiut constat in Angela,quorum quilibet in sua specie est perfectus, abquedicta difficultate; & similiter in cælis. Undequodin Deo detur potentia generativa, meltex indigentia, sed ex summa foe cunditaunatura; sicut non ex indigentia, sed ex fœcundiate, Verbum à Patre producitur, & à Patre & filio Spiritus fanctus.

lvinari

Potential er, Film

n poten,

cet Au-

eft.

ia gene.

mè pe imilea

potes

onyei

ffet po

lis Pan

ntiaa

ablu

genera

am po

effet,

nitati

n nega

d gene

n nega-

niplo: Te; m

e verb

qual

cibil.

bjeds

Scideo

mpt

liani-

Variati

nem,

à fai

Adtertiam probationem, distinguo Majorem. Potentia generativa continetur lub omnipotenin absolute considerata, nego Majorem: sub onaspotentia, prout est in Patre, concedo Majoten, & concella Minori, nego Consequentiam. Adquartam nego sequelam Majoris: Nam ut docet D. Thomas quæft. 9. de potentia art. 9. ad sedempotentia est in Patre & Filio; in Patre n generet, in Filio ut generetur; ac proinde ex Aquitur Patrem esse potentiorem Filio. Unde Adquintam probationem, Nego sequelam Majoris:ad cujus probationem, diftinguo Antemens. Potentia generativa est aliqua potentia, kaliqua dignitas : distincta à potentia termiandigenerationem, nego Antecedens: eadem um potentia terminativa generationis, concebantecedens, & nego Consequentiam. Itaquequamvis desit Filio potentia generativa, C non sequitur in illo esse defectum alicujus pounia & perfectionis : quia talis potentia deest Molum fub uno munere, nempe generandi utive, non tamen sub omni munere, cum in illo impotentia terminandi generationem; quæ duo munia non different perfectione, sed relatione: udemnamque absoluta perfectio, connotando humitatem, dat posse generare, & connotan-& Filiationem, dat posse generari.

Infabis; Potentia generativa est distincta à potentia terminativa generationis: Ergo per locquod Filio competat potentia terminativa generationis, non salvatur quòd illi aliqua pounia non desit, Consequentia patet ex dictis: Anecedensautem probatur, Primo quia actio kpallioad diversareducuntur principia; agit amaliquidratione formæ, inquantum est in an, patiturautem inquantum est in potentia, monemateria: Sed generare & generari in Dimissehabent per modum actionis & passionis: ligoreferuntur ad diversa principia, & conse-Menter potentia generativa distincta est à pomuaterminativa generationis. Secundò prohurdem Antecedens: Potentiæ distinguntur madus: Sed generare estactus distinctus à geemmErgo potentia generativa est distincta à

ptentia generativa, & potentia terminativa gearationis, solum differar penes relationes quas Connotant, Paternitatem scilicet & Filiationem; potentia verò sitaliquid absolutum, & absoluumperrelativum multiplicari non possit; fic potentia generativa nequeat in ratione poina à passiva generabilitate distingui: Unde Ad primam Antecedentis probationem, diaur veramesse Majorem in actione transeunis, fallam autem in actione immanente: ut conuinvolitione, cujus principium activum est foluntas, & tamen cadem voluntas terminare

amain uno individuo perpetuo salvatur&con- A Minoris, nego Consequentiam nam generatio in Divinis non estactio transiens, sedifianens; & sinsiliter generari, per modum passionis imanetis lignificatur; & ided non oporter ad diversa principia reduci, sed eadé realiter potentia in Patre est principium generationis, &in Filio, conotatâ filiatione, est generationis terminus. Ita D. Thomas quæst. 9. de potentia art. 9. ad 4.

Ad secundam probationem Antecedentis, 127. concessa Majori, nego Minorem. Nam sicut potentia generativa est divina esfentia, connotata Paternitate, & generabilitas, eadem divina effentia, connotata Filiatione: ita actualis generatio est divina intellectio, connotata Paternitate; & generari est passivum intelligi, connotata Filiatione: intelligi enim & intelligere, non sunt actus realiter distincti in Deo, & confequenter nec generare & generari realiter distinguntur, quoad id quod in recto important, sed solum quoad relationes quas dicunt de connotato; qualiter etiam potentia generativa, à potentia terminativa generationis distinguitur. Qua doctrina est D. Thoma quast. 2. de potentia art. s.in corpore, quodita concludit. similiter ergo dicendum est de actione & potentia : nam generatio fignificat actionem, cum aliquo respectu, & potentia generandi significat potentiam, cum respectu: unde ipsa generatio est Dei actio, sed prout est Patristantum; & de activa generatione & potentia generativa: idipsum dicturus, ut procedat consequenter, de

Producitaliquidad intra, quod dicitur verbum, A dicunt hominem in se habere imaginem Titule Ita etiam quicumque diligit, producit amorem vel impulsum quemdam, ratione cujus amatum est in amante: Atqui ob eam rationem, probabiliter inferimus dari in Deo Verbi processionem, nt constat ex dictis art.1. Ergo etiam supposità side, possumus inferre à simili, aliam esse in Deo processionem per viam amoris, quæ Spiritus fancti processio appellatur. Minor & Consequentia patent ex suprà dictis. Tota difficultas est in probatione Majoris, qua extranei à Schola D. Thomænon aliter probant, quam quia omnis actio debet habere terminum à se productum : Dilectio autem est actus voluntaris, sicutintellectio est actus intellectus: Ergo debet habere aliquem terminum à se productum. Illa tamen propositio universaliter sumpta, vera non est: nam actiones immanentes, quæ potius funt qualitates, quàm actiones piædicamentales, non ha-bent terminum necessario, sed tantum permissivè; ex quo intulimus in Tractatu de visione Beata, Beatos videndo divinam essentiam, nullum formare verbum creatum. Unde illa Major alia

viâ probari debet.

Observandum estigitur: Quod cum omnis actio debeat aliquo modo attingere objectum, circa quod verfatur, alras daretur actio in diftas, quod implicat, ut docent Philosophi in libris Physicorum; & actio immanens sit in iplo agen te, ejus objectum debet etiam intra illud existere, ac illi intime conjungi, vel ratione sui, vel ratione alicujus supplentis vicem illius. Unde sicut objectum intellectionis fit præsens intellectui, vel per feipsum, si sit per se primo intelligibile, ut in visione Beatifica contingit; vel per suam similitudinem, ut fit in aliis intellectionibus creatis; ita & objectum volitionis debet esse præsens voluntati, eique aliquo modo conjungi; & cum hæcunio non possit sieri mediante specie & similitudine objecti (quia vis appetitiva non petit assimilari objecto, sed in illud ferri) debet fieri per inclinationem & propensionem. Unde sicut ex hoc quòd aliquis rem aliquam intelligit, provenit quadam intellectualis conceptio rei intellectain intelligente, que dicitur verbum:ita ex hoc quòd aliquis rem aliquam amat, provenit quadam impressio, ut ita loquar, rei amate in affectu amantis, secundum quam amatum dicitur effe in amante, ficut & intellectum in intelligente. Verba sunt D. Thomæinfra quæst. 37.art.1.Quareidem S. Doctor 1.2. quæft, 28. art.1. ad 2. docet de ratione amoris triplicem esse unionem; unam à qua procedit, quæ est unio similitudinis, quæ est causaamoris; aliam in qua confistit, quæest impetus & impulsus quidamin remamatam; & alteram quam efficit vel exoptat, quæ est unio realis, quam amans quærithabere cum reamata.

Dices cum Valentia, cui hæcratio D. Thomæ non placet : quòd quamvis amatum debeat esse præfens intra amantem, per inclinationem, non propterea debet produci à voluntate creata aliquis terminus, qui sit pondus & inclinatio; quia îlla præsentia objecti sufficienter sit per actum amoris, qui est actualis inclinatio. Unde D. Thomas quait. 4. de verit. art. 2. ad 7. optime dixit: Voluntas non habet aliquid progrediens à seipsa, quodinea sit, nisiper modum operationis : intellectus autem habet non solum per modum operationis, sedet-

iamper modum termini.

Sed contrà primò: D. Augustinus 14. de Trinit.cap.8. & D. Thomas infrà quælt.93. art.7. tatis, quia affimilatur ei in productione verbia termini amoris: Sed hoc esset falsum, finihilno mo produceret per voluntatem, solumenmel similaretur Deoin actibus essentialibus intelli gendi & volendi: Ergo &c.

Contra secundò: Sicut objectum intellectio. nis non fit præsens formaliter intellectu, perip. samintellectionem, sed per aliquem terminun abilla productum, qui est ejus imago & imili tudo expressa: ità nec objectum amatum fisso maliter præsens ipsi amanti, peractum amoris sed per aliquem rerminum abillo producum qui habeat rationem impulsus ac ponderism clinantis in illud : juxta illud Augustinia Confessicap.9. Pondus meum amor meus: amonfi-

ror quocunque feror.

Neque obstat discrimen quod D. Thomasal fignatinter intellectum & voluntatem : exhor enim folum sequitur, per actum amoris no producituraliquid quod habeat rationemims ginis & fimilitudinis respecturei volitæ ; som per intellectionem producitur verbum, quodel imago & fimilitudo expressarei cognita: 100 tamen infertur, non produci aliquemtems. num, qui habeat rationem ponderis ac impul fûs, impellentis & inclinantis in rem amatan Unde quando S. Doctor dicit, quòd per volun. tatem non producitur aliquid nisi per modum operationis, non intendit negare peradum amoris aliquem terminum in voluntate produci, qui reipfa & de facto fit terminus; fed folia intendit declarare, quod terminusille, quiale habet per modum viæ & tendentiæinaliud,laber modum operationis, non verò termini, u rectè notavit Cajetanus hîcart.3.

Secundum, quod ut fidei veritate supponimus, est processionem Verbi, generationem elle, 1001 autem processione Spiritus sancti. Quodomilli Scripturæ testimoniis, constat ex Symbolo Athanasiii, ubi de Persona Filis sie dicitur: Filiusa Patte folo eft, non factus, nee creatus, fed genitus. Et de Per Sona Spiritus fan Eti: Spiritus fandlus à Patret in lio, non factus, nec creatus, nec genitus, sed procedens.

Confirmatur: Passim in Scriptura Filiusvocatur unigenitus, id est solus genitus: Ergosok productio Filii est vera generatio, non auto

Spiritus sancti processio.

Dices: Etiam frequenter in facris litterisfica lius Dei appellatur primogenitus: Ergohibit alium posteriorem genitum, scilicet Spinium fanctum. Sed nego Consequentiana Namutdi citur in Concilio Ephesino cap. 4. Filius Dei mi cupatus est primogenitus & unigenitus; primogeniu comparatione ad filios adoptivos, & unigenius por the clusionem alterius Filiinaturalis. Unde Augulinus libro de fide & Symbolo cap. 4 sichabet: Sente dum id quod unigenitus est non habet fratresssecunism id autem quod primogenitusest, fratres vocare dignitus est omnes, qui post ejus primitias in Dei grana ad cimur per adoptionem filiorum.

Hæc utomnino certa & indubitata supponi. mus. Quod auté in examé vocamus, el cui pro cessio Verbisit generatio, nonautem processio Spiritus fancti? Ratio dubitandi, eaq; difficult ma est, quia generatio viventium propria, que sola reperiturin Deo, est arigo viventua nomi conjuncto in similitudinem natura: quæ definition detur convenire no folum processioni verbila etiam processioni Spiritus sancti: hacsiquiden est origo viventis: Spiritus enimfandus estri

DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

167

rens, non minus quam Verbum) & à vivente tonsaudincto; cum fit terminus actionis immanenton and the conjungatur fuo principio, ratione denutaus in natura cum illo: aliunde etiam est misin natura, cum eandem naturam Patris Effipersuam processionem accipiat : Ergo malacitratio allignabilis, cur uni & non alteri potellioniratio generationis conveniat, fed brolande tenendum eft. Ita fentit Magister andill.13. ubi ait : Intergenerationem verò Filii, groußwem spiritus fancti, dum hic vivimus, di-Suparnon valemus. Ei fuffragari videtur Auguassibroz.contra Maximin.dicens: Diftinguere mullamgenerationem, & hanc processionem , nefann rate, non sufficio. Tunc certè venit Deus haulto, & fanctus de monte Pharan (id est de mateumbroso) ut dicitur Abac.3. quando Spinuslandus à Patre & Filio proced, t:ab Auttro gudem, quia examore proceditude monte verò mbrolo, quoniamineffabilis & obscurissima leus processio. Quid deilla tamen sentiant heologi, & qua circa propositam difficultamitverioraut probabilior sententia, breviwhic exponendum eft.

bi,&

perip.

limili. fit for

moris

dum,

risin.

norefe-

exhor is non

uodelt

: non

impul-

volun.

nodus

actum

-uporo

folim

quiale

ud,ha-

ini, W

nimus,

е, пол

Atha-

à Patre

le Per-

& Fi

dens.

usvo-

golola

autem

iritum

utdi-

i mi

genitor

et ex-

Ainus

Secun-

endins

ligns-

a Baf-

yeals.

, fed

§. II. Duplex dicendi modus rejicitur.

Lit, & posuerit tenebras latibulum suum, ut urBernardus ferm.1. Pentecostes: nec possit almati aliqua ratio evidens ac demonstrativa, arproductioni Verbi, non verò proceffioni lumis fancti, ratio generationis conveniat: Theologitamen, ut Hæreticorum argumentis wiintoccurrere , adreddendam hujus rei radonemaliquam congruentem & probabilem, budabiliter infudarunt. Missis autem quorum-Im veterum Theologorum fentenciis , quæ mi Scholis eliminatæ funt.

Primus dicendimodus est Aliacensis, relati'à Vazque hic dilp.113. cap.3. afferentis ideò Spimmiandum non elle genitum, bene tamen D Vebum; quia hocab uno tantum, illeverò à

hobusprocedit.

Sedhæcfententia displicet, ac rejicitur comnuniter: Primò quia per nullam particulamin minitione generationis repertam, excluditur modillius terminus à duobus procedat: si en un maliquam, maxime periftam, à vivente, quæ min singulari principium designet, pluraliuem principiorum videtur excludere: Sed per unenon excluditur: Ergo &c. Minor probatur: leminus per generationem productus, etiam Mogulari exprimitur, cum dicatur, origo vimu; & tamen per hoc non excluditur, quod a neguldem generationis activæ duo viventaprocedant: Ergo etiam si principium in sinmiexprimatur, perperam inde colligitur, no olle à duobus aliquid procedere ut gentium. Secundo, Quod Spiritus sanctus à duobus Mocedat, non obstat quin procedat ut illis simisinnatura, exviprocellionis: Ergo hoc non impedit quin ejus productio fit vera generatio. Confequentia patet, Antecedens probatur: Tum quia duo ad productionem alicujus viantis concurrentia, possunt in natura adunari: Immetiam, quia in creatis filius à patre & matre roducitur, & tamen procedie ut illis similis in huna: Ergo quod Spiritas sanctus à duobus producatut, non obstat, quin illis similis in na-

Tertiò, Si Pater & Filius per intellectum pro- 141. ducerent Spiritum sanctum, verè esset verbum, & consequenter filius, ac proinde genitus: Ergo non ideò non est genitus, nec filius, quia à duobus procedit, sed quia non procedit per intelle-Aum, sed per voluntatem: quæ est ratio D. Thomæ, quam inferius explicabimus.

Siopponas D. Augustinum 15. de Trinitate 142. cap. 27. ubi inquirit, Cur non dicatur natus effe, fed potius procedere Spiritus sanctus ? Cui difficultati sic responder : Quoniam si etiam ipse, Filius diceretur, amborum utique Filius diceretur, quod absurdissimum est; filius quippenullus est duorum, nifi patris & matris:absit autem, ut inter Deum Patrem & Deum Filium aliquidtale suspicemur. Idem docet S. Thomas quæst.10. de potentia art. 2. ad 11. Ergo ex mente D. Augustini & S. Thoma, per hoc quod Spiritus sanctus à duobus procedar, à ratione geniti & filii sufficienter excluditur.

Respondeo primò, Augustinum rationem 143. istam non absolute ut sufficientem de disse, sed solum ut sufficientem his qui extendi non valent in amplius, ut constat ex capitis initio, ubi ait: Sufficit autem interim his qui extendi non valent in amplius, & c. Id est illis qui ex humanis moventur

ad rimanda divina.

Secundò respondeo, Quòd cum Spiritus san- 144. I let processio Spiritus sancti obscurissima C ctus sit à duabus Personis, quia est per voluptatem, & examore mutuo Patris & Filii procedit; Verbum verò ab una tantum, quia est per intellectum, & consequenter per modum similitudinis; fignum quidem evidens est, Verbum propriègenerari, non autem Spiritum fanctum, quia hic à duabus, illud verò ab una tantum Persona procedit, non tamen est ratio à priori; & hoc folum volunt D. Augustinus & S. Thomas locis allegatis.

> Secunda sententia docet Verbum effe Filium, 145. quia accipit ex vi processionis naturam, adalte. rius suppositi productionem fœcundam; & Spiritum lanctum ideò Filium non elle, quia licèt ex vi processionis sit similis suo principio in essentia, non tamen in natura sub conceptu natura, eò quòd hæc confistat in fœcunditate alterius suppositi productiva, quam Spiritus sanctus suà processione non accepit. Ita docent D. Bonaventura, Alensis, & Richardus à S. Victore: quos ex Recentioribus sequuntur Zuniga disp. 2. de Trinit.dub.20, & Martinonus disp.24. fect.9. Sed hac etiam sententia non placet, & rejicitur

primò ex D. Thoma infrà qu,35.art.2.in corp.ubi aliquorum sententiam, qui ex hoc Spiritum sanctum defendebant non elle imaginem, quia cumPatre & Filio non convenit in notione principii, hacratione confutat; quia similitudo aut aqualitas non attenditur in relationibus, notio autem principii relationem importat. Ex quibus hocargumentum conficitur. Similitudo requifita in persona genita ad rationem generationis, non est in relativis, sed in absoluto: At similitudo in fœcunditate productiva alterius suppositi non est in absoluto præcise, sed in absoluto, adjunctà relatione in obliquo & de connotato,

ad rationem generationis necessaria non est, Secundo, Si esset necessaria prædicta similitu- 147. do ad rationem Filir in Divinis, maxime quia in creatis ita cotingit, quòd scilicet filius est fimilis generatiin focuditate productiva alterius suppoliti: Sed exhoc non colligitur: Ergo &c. Probatur Minor: Visproductiva alterius suppositi,

ut pater ex diclis articulo præcedenti: Ergo hæc

in qua filius affimilatur patri in creatis, est vis A docent Theologi infra quast. 36. At five the generativa; & tamen ex hoc inferrenon licet, de ration e Filii in Divinis esfe, assimilari principio producenti in vi generativa: Ergo neclicet colligere, debere illiassimilari in vi productiva.

Tertio, Deratione Filii in Divinis solum est, assimilari suo principio in natura, sub conceptu naturæ: At conceptus naturæ in toto rigore falvatur absq; vi productiva alterius suppositi: Ergo si convenit Spiritui sancto ex vi processionis, erit genitus & filius, eth non affimiletur principio productivo sutinfocunditate productiva. Major constat ex definitione generationis viventium. Minor autem ostenditur primò ex communi Patrum doctrina, afferentium tres Divinas Personas esse non solum unius essentia, fed etiam unius & ejustem naturæ: At si de conceptunaturæ esset facultas realiter productiva alterius suppositi, tres Personæ Divinæ, licet esfent ejusdem essentiæ, non essent ejusdem naturæ; eum fæcunditas productiva alterius suppositi, non competat Spiritui sancto: Ergo conceptus naturæ salvatur absque fœcunditate produ-Ctiva alterius suppositi.

Secundò probatur eadem Minor. Si de conceptu natura, prout ponitur in definitione generationis viventium, effet vis productiva alterius suppositiejusdem natura, sequeretur primo, Filium non este Patri similem in conceptu adæquato naturæ. Secundò, Patris & Filiinaturam eandem non esse : Utrumque est absurdum, aliàs Verbum non esset filius, cum deratione filii sit adæquatam patris naturam ex vi processionis accipere: Ergo, &c. Sequela quoad utramquepartem probatur. Natura Patrisest generativa, & spirativa, natura autem Filii tantum spirativa: At vis generativa differt à spirativa:Ergo non esfet in Filio adæquata Patris natura, nec Pater & Filius ejuidem naturæ essent.

Tertiò eadem Minor principalis ostenditur. Non est de ratione natura, quòd int principium in alio, seu in ordine ad alium, sed sufficit quod sit principium morus ejus in quo est; ut constat in naturis cælorum & Angelorum, in quibus reperitur ratio perfectissima natura, absque vi productiva, etiamradicali, alterius suppositi: Ergo conceptus naturæ in toto rigore salvatur, absque vi productiva alterius, per hoc sci-· licet quod fit radix aliarum operationum im-

manentium, vel transeuntium.

Quartò rejicitur hæc sententia. Patres Latini disputantes cum Græcis, ut probarent Spiritum sanctum à Filioprocedere, nunquam usi sunt hac ratione, nempequod si Spiritus sanctus à Filio non procederet, Verbum Divinum non esset Filius: At si in ratione Filii constitueretur per hoc quòd assimilaretur Patri in vi spirativa, hac ratione procul dubio usi fuissent, ut Græ- E corum errorem confutarent: Ergo &c.

Confirmatur, & magis illustratur hæcratio. Omnes Doctores disputantes, an si Spiritus fan-&us non procederet à Filio, distingueretur ab illo? supponunt in data hypothesi remansurum Filium formaliter : At si de ratione Filii esset fœcunditas productiva alterius suppositi, hoc nonpossent supponere : Ergo sentiunt id non esse de ratione genits & filii.

Confirmatur amplius: Conditionalis ista: Si Spiritus sanctus non procederet à Filio, non distingueretur abillo, utilis est ad investigandam rationem formalem multiplicandi Personas Divinas, ut

constitueretur in ratione filii formaliter, per fe. cunditatem productivam Spiritus san ci, omni. no inutilis effet, cum effet propositio implicato. ria ex vi terminorum, uthacisi homo effet, & me rationalis effet: Ergo fœcunditas ista alterius fip. positi productiva, non est deratione fili exil filiationis, nec de generationis conceptu.

Pro opposita tamen sententia adduci potel quidam locus ex Concilio Florentino, qui non nullam videtur habere difficultatem. Sumitura sessione ultima S. Quoniam Greci sufficantur, th hæc verba habentur: Credentes Spiritum sanitus nequaquam ex Filio procedere, necesse est ut spinim Sanctum intell gant à solo Patre procedere, at confe. quenter non effe filium. Ex quibus verbisficliceta. guere. Ex mente Concilii, qui negant Spinton sanctum à Filio procedere, coguntur negated. ri Filium in Divinis: Ergo Filius in rationents constituitur per virtutem producendi Spintun sanctum : Ergo natura in cujus similitudines filius debet prodire, dicit virtutem produces alium fibi similem; & consequenter ex eo quo hujusmodi virtus & fœcunditas desit Spinto fancto, recte infertur non effefilium, ejulque processionem generationem non esse.

Respondent nonnulli apud Arriagam dis 47.fect.6.hæc verba Florentini, Ac confequente non effe filium, intelligenda effe de Spiritufancho ita ut tenfus fit: Ac consequenter Spiritum fantim

non effe filium.

Sed contrà: Ibi Concilium infertabsurdum, quod exfententia Græcorum sequitur: Arm gare Spiritum fanctum effe Filium, non abiurdum, led Catholicu est : Ergo aliud ibi infenu

Respondet secundo ipsemet Arriagaibiden Definitiones & Canones Conciliorum ellede fide, secus autem argumenta facta à Concilis inconveniens autemillatum non est definito, fed argumentum, quo Concilium probat Spitttum sanctum procedere à Filio,

Sed hac etiam folutio non placet : namlid verum sit, argumenta facta à Concilis non el de fide, funt tamen magnæauctoritatis; & ou trariæ fententiæ sufficeret , quòd Concilius eam veram existimasset, etsi non definivisse.

Respondetur igitur duo inferri à Concilie exeo quod Spiritus sanctus à solo Patre prote deret. Primum est, non procedere à Filio, qui ipsum est contra fidem ; ex quo secundo infet illum non esse Filium; quæ consequentia ilmediata & formalis non est, sed mediata & m terialis, ac fi ita argumentaretur: fi Spiritus la Aus à Filio non procederet, Pater non commi nicasset Verbo vim spirativam: Ergo nec nati ram divinam; & consequenter Verbum Film non effet. Patet hæc Consequentia: Namoin in vi spirativa non oponantur Pater & Filius, dem ratio est de communicatione facultatis [4] rativæ, ac de communicatione naturæ: Ergol illam non communicasset, nec naturam conmunicasser: ex quo recte infertur, Verbum not fore Filium. Ut autem Concilium oppolitait tentiæ faveret, consequentia facta deberetel immediata & formalis.

Objiciunt secundò defensores illius sentenia In creatis omnes generationes viventium pele tenduntad communicandam natura focunda & productivam aleerius viventis; licerpetacti denshoe impediri possit, ut contingit in genetir tione muli : quamquam mulos effe in Affalo

omr L

us, ficut & fimiæ, infæcundæ in Europa, fæunda juntin Afia & Afra: Ergo afcendendo à ruitsad Divina, rectè infertur processionem mussandinonesse generationem: eò quòd watendatad comunicandam naturam fœcun-Maketius Perfonæ Divinæ productivam. Confirmatur: Illa particula posita in definimaegenerationis viventium, scilicet, insimiliminmatura, debet intelligi de natura strictè angorosè sumpta: Sed natura in stricta accemone, et natura foreunda, & productiva alteswentis; nam si realiter productiva non el natura veluti mortuo modo: Ego idem

er fa.

omni.

icato-

Gron

is fup.

ii exzi

poteft !

ni non

niturer

ur, ob

(andien Perien

ic confe.

icetas.

piritum

ared.

netali

pintu

udine

ucena

o quo

Spiritz

equente

fancto.

fandur.

urdum

Atne

nfertus

finitio,

on ek & con-

proce-

o, quel tia in-

& m

us lan-

ommo

c natu

File

m cùn

ius,e

n com

m po1

celes

ret elle

entiz

undi,

acci

a for

Adobjectionem, concesso Antecedente, nego afquentiam: nam à creatis ad Divina non rdiscursus in subjecta materia. Cum enim productiva, quam Filius à Patre per generamemrecipit, sit vis generativa; si ab humanis Divina valerer consequentia, sequeretur nod non folum processio Spiritus Sancti, ied Verbiproductio, non esset vera generatio: milicet Filius à Patre virtutem spirativam acpat, potentia tamen generandi ab eo non ren, licutinhumanis filius eam recipit à patre. Adconfirmationem, concessa Majori, nego Imorem: nam, ut supra annotavimus, in Coelis im Angelis salvatur ratio stricta naturæ, absq; productiva alterius suppositi. Item in Deo sedum seconsiderato, & ut abstrahit à persomkrelationibus, vera & stricta ratio naturæ pentur; & tamen pro eo priori non concipimineofecunditas, ut vis productiva Filij & Minis Sancti; hæc enim supponit essentiam minam esseper relationem Paternitatis modikatam. Cur ergo similiter in Spiritu Sancto walalvabiturratio firicta naturæ, abfq; vi prondiva alterius suppositi?

Confirmatur: Sicut natura definitur per hoc ud steprincipium motus & c. 1ta definitur vims, perhoc quod est se movere: Sed ratio viaperfedissime, & cum omni proprietate, fal- D mrin Deo, abiq; vi prodûctiva reali, per hoc nod sit principium virtuale actionis vitalis: goetiam propria ratio natura in illo falvatur, oc quod divina essentia sit radix virtualis numintelligendi & volendi, abiq; faculta-

productiva alterius suppositi.

§. III.

Canariensis & sequacium sententia improbatur.

PReterduos dicendi modos jam impugnatos deficelebrissententia aliquorum, qui docent Verbum esse Filium, non autem Spiritum Sandum; quia licet utriq; ex vi processionis E communicetur divina natura; & consequenter tergut similis suo principio procedat, tamen Spinius Sanctus non procedit per modum imapus, quòd ad rationem filij & geniti nacessariu unltaVazquez disp.113.cap.7. Turrian9, Alaron, & quidam alij Recentiores, fecuti Cananenlemhicart. 2. Placuit etiam hæc sententia Joannide Portugal Episcopo Visensi libro 2. de Processione Spiritus Sancti, cap. 18. nec illam omnino reprobat Bannez hîc art. 4. dub.1.

Duplicet tamen cateris Theologis, & rejicimrpumo. Quavidetur esse manitesta contradictioin hoc quod illi Authores afferunt, nem-

andustesteur Theophrastus, à Vazque rela- A pe Spiritum Sanctū procedere ut similem Patri & Filio, ex vi sux processiones established in Europa, forillorum imaginem. Nam ut docet S. Thomas infrà quæst.35. art.1. & 39. art. 1. post Augustinum & Anselmum, ut aliquid habeat rationem imaginis, duo solum requiruntur, nempe quod sit alteri simile, & quòd sit ab illo expressum & deductum: At si semel concedatur, Spiritum Sanctum procedere ex vi sux processionis in similitudinem naturæ cum Patre & Filio, utrumq; habebit, ut patet: Ergo erit illorum imago.

Confirmatur: Non aliâratione filius in crea- 163. tis est imago naturalis patris, nisi quia per generationem accipit naturam formaliter, in qua illi assimilatur. Item Verbo Divino non alia de caula ratio imaginis convenit, nisi quia procedit ut similis in natura Patri, ex vi suæ processionis: Ergo si concedatur Spiritum Sanctu ex vi suæprocessionis procedere ut similé in natura Patri & Filio, non potest negati esse illoru imagine. Unde S. Thomas infrà quest, 35 art. 2. no aliter probat Filio convenire ratione imaginis, non autem Spiritui Sancto, nifi quia Filius procedit ut Verbu, de cujus ratione est similitudo speciei ad id à quo procedit, non autem de ratione amoris; quamvis hoc conveniat amori qui est Spiritus Sanctus, inquantum est a-mor Divinus. Quasi diceret: ideo Filium este imaginem, non verò Spiritum Sanctum, quia Filius procedit ut similis suo principio ex vi suæ processionis, eò quòd procedat ut Verbum, quod est similitudo expressa objecti; non autem Spiritus Sanctus, quia procedit ut amor, qui non est similitudo, sed pondus & inclinatio in rem amatam: quam rationem latiùs infrà exponemus.

Respondebis primò: Ideò filium in creatis, & Verbum in Divinis, esse imaginem Patris, quia recipit naturam ea intentione ut Patrem repræfentet, quod non competit Spiritui Sancto.

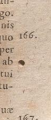
Sed contra primo: D. Thomas loco jamre- 165. latonon assignat hanc rationem, cur Filius in Divinis habeat rationem imaginis, non verò Spiritus Sanctus, sed potius recurritad similitudinem, quæ uni competit ex vi suæ processionis,

non verò alteri.

Secundò, Vel solutio procedit de intentione primaria naturæ, vel de secundaria? Primum est falsum, folum enimimago intentionalis per se primò ad repræsentandum à natura ordinatur: secundum autem est verum. Cæterum eo ipsoquod ex vi productionis intendatur similitudo termini cum principio in natura, secundariò intenditur ejus repræsentatio; nec aliunde hæc secundaria intentio, quam exilla primaria colligi potest. Ergo si Spiritus San & us accipit ex vi processionis naturam sui principij formaliter, ex secundaria intentione, ad repræsentandum ordinabitur, ac per consequens erit mago.

Respondebis secundò, Ad rationem imaginis non sufficere repræsentationem illius, in quo 166. convenit terminus cum principio, sed insuper repræsentare debere id in quo discriminatur ab illo, quod convenit Verbo, secus autem Spiritui Sancto; & ideò imago non est, quamvis naturam sui principij accipiat ex vi processionis.

Sed contra: Velided Verbum representat quæ sut propria Patris, quia accipit exviprocessionis, 167. Patris naturam, & ratione iphus natura: vel quia ad Patrem relative se habet, & ratione relationis? Si primu, etiam Spiritus Sanctus accipit ex vi processionis sui principij natura, in sententia qua impugnamus, & consequenter qua sunt Y illi



illi propriarepræsentare poterit. Si secundum, A etiam personales. Unde subdit ibidem ad 3. Nunetiam Spiritus Sanctus ad Patrem, & Filium sua
relatione refertur; & consequenter ratione telationis, quæ illis propria sunt poterit repræsentare: Ergo nihil ei deerit ad rationem imaginis.

Dices, Spiritum Sanctum non referri ad Patrem & Filium, secundum proprias relationes, sed secundum relationem Spiratoris utrique communem.

Sed contra: Licèt non sit imago illorum secundum proprias relationes, etit tamen imago illorum, secundum istam communem, pet quam Pater & Filius distinguntur a Spiritu Sancto. Unde S. Thomas instraquæst. 35. art. 2. impugnans rationem aliquorum, qui dicebant Spiritum Sanctum non esse imaginem Patris & Pilij quia sic esset una imago duorum, quo dividetur impossibile, subdit: Sedhoc nibilest, quia Pater & Filius sant unum principium Spiritus Sancti: unde nibil probibet sic Patris & Filij (inquantum sunum) esse unam imaginem, cum etiam homo totius Trinitatis sit una imago.

Addo quod, R clativa proprietas Spiritûs Sancti, ed quod, R chattuus amor, effentialiter petit relationes Paternitatis & Filiationis, ut inter fe distinctas, tanquam modificantes vim spirativa: de quo insta quass. 36. Ergo obi stam connexionem, utramq; repræsentabit s sicut Verbum reprasentation essentias solum, sed & paternitatem, ratione connexionis quam habet cum illa.

Respondebis tertio: Ad rationem imaginis requiti quod alicùi representet: unde cum Spiritus Sanctus nemini reprasentet (no enim representat intellectui creato, ut patet, nec intellectui Patris aut Filij, quiaPater & Filius, licèt diligant se Spiritu Sancto, non tamen se cognoscunt Spiritu Sancto) ille non habet rationem imaginis.

171. Sed contra primò: De ratione imaginis non est quòd a ctualiter repræsentet, sed sufficir quod quantum est de se sit repræsentativa prototypi: nemine enim vidente aut cogitante, tabella siguram & lineamenta Cæsaris, exprimens, verè dicituresse ejus imago.

Deinde: Licet Pater & Filius non se cogno- D scant Spiritu Sancto, uterq; tamen cognoscit se in Spiritu Sancto, tanquamin correlativo habente eandem naturam cum ipsi: sicut Pater cognoscit se in Filio, quia est ejus dem natura cum illo. Unde sicut Christus dicebat Philippo, Qui videt me, videt & Patrem meum, ita Spiritus Sanctus dicere potest, Qui videt me, videt Patrem & Filium.

Secundò contra eandem sententiam principaliter arguitur. Ratio imaginis est aliquid consequeus ad passivam generationem, & illa posterior: Ergo non potest probari à priori, pro-cessionem Verbi esse generationem, non autemprocessionem Spiritus Sancti, quia Verbum est imago Patris, non verò Spiritus san ctus. Consequentia patet : Antecedens probatur. . Tum quia in humanis priùs haber filius quòd sit genitus à patre, eò quòd illi similis in natura producatur, quam quod sit patris imago; hoc enim ex illo sequitur. Tum etiam quia in Divinis etiam , prius intelligimus Personam Filijgenitam, quam celationem imaginis. Nam ut ait D. Augustinus libro 7 de Trinit. cap. 2. Eò quod nataest, & Verbum, & imago, & silius intelligitur. Et ut docet S. Thomas infrà quæst. 40. art. 4. Origines passive fignificata, simpliciter pracedunt secundum intellectum proprietates personarum procedentium,

etiam personales. Unde subdit ibidem ad; Nativitas secundum intellectum pracedus situationem. Concipiuntus enim à nobis hujusmodi origines, ut fundamenta relationum. Priùs ergo concipiuntus Personam Filij generari, cò quod cinatura divina communicetur ex vi sua processionis, quam concipiamus in ea relationem imaginis unde solum à posteriori, non verò à priori postumus colligere Verbum Divinum este gentum & Filium, non autem Spiritum Sanctum, qua illi & non isti convenit ratio imaginis.

100

in ofe

teD.

DISTUIT

ifgura

ii, excli

ap.19.i

George

âu nor

to non b

Relpi

Estation

Indur

un,qui

ficur Sp

ditio

DOD V

masic

111,2.

taan

Deniq; eadem sententia impugnatur, retor. quendo in ipsam telum, quod in Cajetanii V22. quez contorquet, & ut ubi videtut valide; vide. licet, Philosophus in definitione generations non posuit quod sit processio in similitudina ex viprocessionis: Ergo illa particula, exvipre cessionis, non ad definitione spectat, sedad glos sam, adjectionemq; Cajetani, & aliorum Thor mistarum: unde stando in sola & mera definitione Philosophi, quæ ipsam quidditatem gene rationis exprimit, non habet Cajetanus, quomo do à processione Spiritus Sancti rationemge nerationis excludat. Retorqueo, inquáhocmo do: Aristoteles non posuit in definitione genera. tionis, quòd procedat aliquid in similitudinem naturæ, per modű imaginis & repræfentationis Ergo illa particula, per modum imaginu & repu-(entationis, non pertinet ad definitionem generationis, led ad gloffam & adjectionem Vazquezij. Quomodo ergo salvat ipse quòd Processo Spiritus fancti non est generatio, standoinmen definitione Philosophi? Dicet, se non adderede finitioni, sed explicare vimillius particula, infmilitudinem. Bene: sed idem dieunt Thomikz, le no addere definitioni generationisilla paruculam, ex viprocessionis, ut partem definitionis, led tantum per modum explicationis, ad declaradum scilicet, quod ut aliqua actio generatioli, ejus terminus debet esse formaliter similis:de quo infrà. Ergo ve! Vazquez male impugnat Thomistas, vel insufficienter processionem Spiritûs Sancti à ratione generationis excludit.
Objicit in primis Vazquez varia SS. Patrum

testimonia, asserbit de ratione filijeste, quod sit sui Patris imago; ex quo infert, quod cum pritui Sancto ratio imaginis non conveniat, mo potest dici Filius, nec ejus processo, generam. Sed totum hoc libenter concedimus, kinha probando Vazquez inaniter tempus consumi Solum contendimus, hae duo qua asserbit pe quod Spiritus Sanctus ex vi processionis reprit Dei naturam, & tamen non est ejus imago inter se pugnare, & manifestam contradicionem involvere, ut supra ostensumest.

Dices: Spiritus Sanctus de facto est similisso principio in natura, similistudine per processiona accepta, etsi non ex vi processionis; & tamen de facto & re ipsa imago non est: Ergo etiamsient processionis, ut similissuo principio procedis, poterit non esse imago ex vi processionis.

Quod ampliùs urgetur. Ignis genitusaligne, non est imago ignis generantis, cùm cullo non magis in generantis notitiam veniamis, quàm cujusvis alterius, & tamen ab illo similio in natura procedit: Ergo etiam si Spirius Sattus ex vi sua processionis accipiàt naturamdivinam, & in illa suo principio assimiletus, poterit tamen non esse in rago illius.

Ad argumentum respondeo, negando Conse-ti quentiam, quia ut docet D. Thomas int. dist. 28.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

ard 1811, ad 4. nomen imaginis, eth impoli- A matribaqualitate & fimilitudine, non est impoinmadinificandam rem, cui ex modo luæpro-Monte non competit similitudo; & ideò quamangard inte & absolute sit simile alteri, & ab ilporcedat, non est dicendum imago absolute & at milex modo & vi fux proceffionis fimilitudimabbeat, quod Spiritui Sancto non convenit. litenqui: Auclmus in monologio cap. 53. Sicamonifeprolemnegat, qui dum à Patre & Filio madre imelligitur, non statim tam perspicuam exda feanimplandi ejus ex quo est similirudinem : annupfum considerata ratio doceat omnino idiunde quod eft Pater & Filins. Ac fi aperte dicesacro Spirium Sanctum imaginem non esse, nfilium; quialicet fitejuldem naturæ cum Pamafilio, non ramen ex vi formalissima sua prodoos, illorum similitudinem in natura præse

quia

Vaz.

inem

gene

nera.

nera-

mera

,mf-

rticu-

s, fed

trum

quòd nSpi-

, non

unit

nem.

n de

dat,

di-

)[2-

Monfirmationem, nego Majorem: Nam cum the D. Thomaintra quæft. 35. art. 2. ) in ano ovo altelpedualterius ovi, non alia ratione non incontratio maginis, nisi quia non proceditab , nonest curab igne genito rationem imaginis pagenerantis excludamus. Quod autem illo cono, non magis in ignis generantis cognitionem minus, quam in cognitionem cujulvis alterius ipisideoest, quia sunt homogenea & ejusdem fiat Imo & hoc ipfum in viventibus contingere C mit, nempe cum pater & filius non affimilantur nigenexteriori, led in natura folum; tuncenim willum cognoscit, non magis veniet in cognitioimparentis, quam aliorum hominum, quo non Whate, filius verè obtinet rationem imaginis. Opponitiecundo Vazquezalia Patrum testimo-

medidentium Spititum Sanctum à ratione gem&filii, quia imago non est. Ita Anselmus ubi bra, Richardus à S. Victore libro 6, de SS. Trinit. w.19.& sequentibus , & D. Thomas 4. contra Gentescap.it. Ergo vera ratio quare Spiritus Sanannon eft genitus neque Filius, est quia ut imapromprocedit.

Respondeo concesso Antecedente, distinguen- D in Confequens. Vera ratio à priori, nego: à postem,concedo. Cum enim, ut suprà dicebamus, ratomaginis sit aliquid consequens ad passivam gemationem, recte à posteriori colligitur, Spiritum indam non esse genitum, nec consequenter Filimquanon habetrationem imaginis. Sicut à pomoritecte infertur, equum non esse animal ratimale,quia non est risibilis. Cæterum ratio à priotur Spiritus San Aus non fit Filius vel imago Dei, Mquaex vi processionis non procedit similis prin-

quoinnatura, ut suprà ex D. Thoma ostendimus > kmegis s, sequenti exponemus,

5. IV.

Sententia D. Thoma exponitur.

loprimo : Ratioproxima & immediata, cur Uprocessio Verbi sit generatio, non autem processio Spiritus Sancti, est quia Verbum processio Sancti, est qui verbum proces din smilitudinem natura, ex vi processionis, non vetò Spiritus Sanctus, Ira docet D. Thomaint.dift.13. quæft.1. arc.3. ad3. dift.28.quæft.2. anz.in corp. Primo ad Annib. dift. 13. quæft.unidan. J. Quaft. 10. de potentia art. 2. ad 11. & 22. Quario courta Gentes cap.11.80 19. & in prælenti qualtione art. 2. & 4.

Tom. II.

Probatur primò : In definitionibus verba acci 180 pienda sunt in tensu formali, ne definitio unius al teri conveniat, putà definitio linez, superficiei Ergo quando in definitione generationis dicitur, quod vivens deber procedere in similitudinem natura, hoc debetintelligi de similitudine, qua conveniar genito formaliter ex vi processionis, & non solum materialiter vel concomitanter : Ergo ideò processio Verbiest generatio, non verò processio Spiritus Sancti, quia Verbum procedit in fimilitudinem naturæ formaliter, & ex vi processionis, non verò Spiritus San tus.

Probatur lecundo: Actiones ad eundem terminum terminatæ, diverfificantur ex diverto modo procedendi, & rendendi in illum, nr communiter docent Philosophi, & variis exemplis declarant: Ergo etiam processio Verbi, & processio Spiritus Sancti, diftinguntur propter diversum modurn tendendiin terminum; & una habet ravionem generationis, non verò alia, eò quod una tendat in similitudinem naturæ formaliter & ex vi sua, non verò altera, quamvis per utramque natura divinà

communicetur.

Confirmatur & magis illustratur hæc ratio ex 182 D. Thoma 4. contra Gentes cap. 23. Si res aliqua naturam alterius ab eo acciperet, non per genituram, sed per alium quemcumque modum, ratione filiationis careret, ut putà, si aliquis homo virtute sibi divinitùs ad hoc concessa, hominem faceret ex aliqua fui corporis parte, veletiam exteriori modo, sicut facit artisiciata, productus homo, producentis filius non diceretur, quia non procederet ab eo ut natus. Ergo similiterlicet Spiritus Sanctus fit fimilis Verbo, & in eadem numero natura cum illo lubliftat; quia tamen non habet talem similitudinem & naturam ex vi, seu ex modo ipso processionis, sicut Verbum: velquia, ut loquitur S. Doctor in 1. ad Annibaldum dift. 13. quæft. unica art. 3. Procesio Spiritas Sancti ex ratione modi procedendi, non dicit conformitatem natura, quam dicit generatio, ideò ejus productio non habet rationem generationis, ficut Verbi processio.

Dices: Definitionibus rerum nihil est superad- 183 dendum, sed ut jacent sunt accipiendæ: At in definitione generationis viventium, non estilla particula, ex vi processionis: Ergo absque fundamento illi additur, ut Spiritus Sanctiproceffio à generatio-

nis ratione excludatur.

Respondeo nihil esse addendum definitioni- 184 bus, ut partem definitionis, posse tamen aliquid illis addi, per modum explicationis alicujus partis, & hoc non est addere, sed definitionem explicare: illa autem particula, ex vi processionis, non additur ut pars prædictæ definitionis, fed ad explicandum, quod ut aliqua actio generatio fit , ejus terminus debet esse formaliter similis, id est per illam acci-E pere per le primo & formaliter principii naturam: Et certe, ut vidimus, Vazque z, cujus est hocargumentum, addit definitioni traditæ, quod debeat ejusterminus procedere per modum imaginis; & Zuniga, quod debeat procedere cum fœcunditate & vittute productiva alterius. Siergo ipfis licuit definitioni Aristotelisillas particulas addere, cur nobis non licebit, non addere particulas definitionibus rerum, sed illas explicare?

Dico lecundo: Ratio fundamentalis & radicalis, cur processio Verbi sir generatio, non autem processio Spiritus Sancti, est quia processio Verbi est per intelle aum, processio verò Spiritus Sau-Ita D. Thomas locis con-&i per voluntatem. 2

cluffunit

clusione præcedenti citatis, & hic art, 4. ubi sic disciendum est, quod hac est differentia inter intellectum & voluntatem, quod intellectus fit in actu per boc quod res intellecta eft in intellectu fecundum fuam similitudinem : voluntas autem fit in actu, non per hoc quod aliqua similitudo voliti sit in voluntate, sed ex boc quod voluntas habet quandam inclinationem in rem volitam. Procesio igitur qua attenditur fecundum rationem intellectus , eft fecundum rationem similitudinis , & in tantum potest habere rationem generationis, quia omne generans generat fibi simile. Processio autem qua attenditur secundum rationem voluntatis, non consideratur fecundum rationem similitudinis , fed magis secundum rationem impellentis & moventis in B aliquid. Et ided quod procedit in Divinis per modum amoris, non procedit ut genitum, vel ut Filius, sed magis procedit ut Spiritus, quo nomine quadam vitalis motio & impulsio designatur, prout aliquis ex amore dicitur moveri vel impelli ad aliquid faciendum. Hæc D. Thomas , Quibus verbis fundamentalem nostræ conclusionis rationem exposuit. Ideo enim processo Verbi est generatio, non autem processio Spiritus San-Ai, quia Verbum procedit in similitudinem natura, ex vi processionis, nonautem Spiritus San-Aus, ut pracedenti conclusione oftendimus : Sed Verbum habet quod procedat in similitudinem natura, exvi sua processionis, quia procedit per intelle chum ; id verd non habet Spiritus Sanctus, eò quod procedat per voluntatem : Ergo ratio fundamentalis & radicalis, cur processio Verbisit generatio, non autem processio Spiritus Sancti, est quia Verbum procedit per inteilectum, & Spiritus Sanctus per voluntatem. Minor probatur: Intelle dus ur abstrahit à creato & increato, est afsimilarivus; intellectio enim fit per affimilationem potentia cum objecto, ut docetur inlibris de anima; unde Philosophuslibro 3. de anima textu 37. docuit animam este quodammodo omnia, quia eit omnium cognoscitiva; & communiter dicitur quod intelle &us intelligendo hominem, fit homo, & intelligendo lapidem, fit lapis, unde in- D tellectus iu supremo & perfectissimo suo analogaro, estallimilativusperfedillima fimilirudine, qui eft identitas in natura. Voluntas verd non eft potentia assimilativa: nam proprius modus operandi voluntatis, non est per assimilationem ad objectum amatum, led per inclinationem & propenfionem in illud', ut \$. 1. oftendimus : quare quantumcumque crescat voluntatis perfectio, non habebit ex propria ratione terminum sinulem principio vel objecto producere, sed impulsum perfectissimum ad illud. Ergo ideo Verbum Divinum habet quod procedatin similitudinem naturæ, ex visuæ processionis, non autem Spiritus San-Aus; quia Verbum procedit per intellectum, & Spiritus San Ausper voluntatem.

Dices primò: De ratione geniti & filii est esse similem generanti in natura, sub conceptu natura: Sed Verbum Divinum exeo quod per intelle cum procedat; non est simile producenti in natura, sub conceptu natura: Ergo ex hac ratione non rectè colligiture sie genitum, vel Filium, Probatur Minor: Intelle cus enim ex proprio conceptu solum est assimilativus termini cum objecto, seus pece impressa, qua unitur vice objecti cum principio: Arratio objecti, & ratio speciei, virtualiter distinguntur à natura divina sub conceptu natura: Ergo ex eo quod Verbum Divinum per intelle cum procedat, non est simile produ-

centi in natura, sub conceptu natura.

Respondeo primò: concessa Majori, ne il gando Minorem: ad cujus probationem, ne go etiam Minorem. Nam ut ait D. Thomas su pri quast. 14. art. 4. In Deo intellectus, intelligue di quod intelligitur, & species intelligibilis. El psur intelligere, sunt omnino unum di idem. Co jus ratio elt, quia cum baccomnia in rebutotent pertrineant ad candem lineam intellectualem, & distinguantur solum ex limitatione & potentali tate creatura, i dentificantur in Deo, etiam lime distinctione virtuali, ut in Trastatu de attibuito stendimus. Unde hoc iplo quod Verbum Dinum, ex vi sua processionis procedat ut simileo piedo cognito, aut speciei intelligibili que gentiti vices illus, procedit ut simile producemi in natura.

Sceundò responderi potett, distinguendo su porem secundi syllogismi. Intellectus solum di affimilariyus terminiad speciem & objectum, se cundum conditionem speciel & objecti, sep Majorem; secundum naturam que est objectum & species, concedo Majorem; & data Misosi, nego Consequentiam. Nam intellectus producens Verbum, non intendirilli communicate nationem speciel impresse, aut rationem objectifed naturamin specie contentam, que exercet mus speciel. Unde quamvis daretur quod in Deoratio speciel. Unde quamvis daretur quod in Deoratio speciel & objecti distinguerentur virtualim à natura, non sequitur Verbo Divino non commincari naturam Divinam, sub conceptu natura, vi sua processionis.

Dices secundo : De ratione geniti & filiefist similari producenti in natura, sub modo estendi naturali : At Verbum Divinum, exeo quodpu intellectum procedar , non habet affimilanproducenti in natura, sub modo eslendi naturali: Ergoex co quod Verbum Divinum per intelledum procedat, nonte cte probaturesse geniumas. lium, ejusque processionem esse generationem Major patet , Minor verò in quaest difficultat, probatur. In:elle Etus folum petitassimilariobs Cto in esse intelligibili & intentionali, non veton essentitativo & naturali; alioquin intelligendo lapidem, fieret lapis in esse entitativo; & coguoscendo plantam, fieret planta in esse natura li, quodablurdiffimum eft : Ergo Verbum Divinum ex eo quod per intellectum procedat, 1001 habet assimilari producenti in natura, sub mod essendi naturali.

andran

tmost

never fo

Distar

profpec

1003. (1)

lybile

m com

beller

bomoo

PO Dat

4 Ref

RD.

um da

ma c

hado

qualis

Met 2

idifi

idis (

atalog perfec

difting

Refpondeo concella Majori, negando Minorem, ad cujus probationem dicendum est, qual licer intellectus creatus, quia imperfectus est, & ex indigentia verbum producit, solum sirassimitivus termini cum objecto, inesse intelligibili, intellectus ramen divinus, quia peste cristimus est, & verbum non ex indigential, sal ex infinita foccunditate producit; assimilativus non solum in esse intellectus assimilativus entre termini ad objectum, in modo esse absurbanen termini ad objectum, in modo esse als intellectus absurbanen termini ad objectum, in modo esse als intellectus absurbanen in aliquo sibiinferiori, nempe in supremolum analogato.

analogato.
Inftabis: Esse intelligibile in Deo distinguind ny paltem virtualiter ab esse naturali & entitativo!
Ergo Verbum potest persecció assimilat producenti in esse intelligibili, ex vi processionis, absque eo quod ei assimilatur in esse naturali, absque eo quod ei assimilatur in esse naturali, absque eo quod ei assimilatur in esse naturali.
Consequentia videtur manisesta: Nam quia in

DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

al Spiritus Sandus ex vi fuæ processionis remisonem fecundum affectum, non tamen montm sen identitatem in natura: Ergo simi-

, 地湖

1 80-

as fn.

ligeni,

Cu.

creatis

n,&

ntiali.

m line

Divi.

IZ ge.

ùmelt

m, ķ.

ectum Linori,

orodu.

are ra-

bjedi,

et mu-

in Deo

ualite

urz,ci

effendi

odpet

ripro-

i : Er-

onem.

vetòio

Dini-

, 001

modo

Mino

nali&

peste

10 101

Repondeo negando Antecedens: cum enim chitelligibile ad lineam intellectualem pertige, idenificatur cum natura divina (qua, ut di oftendimus, per ipsum intelligere purissiamm & actualishmum constituitur) absque virunderepugnat quod Verburn Dimum petfecte assimiletur producenti in esse in ligibili, ex vi processionis, nisi etiam ex vi morsionis perfecte ei assimilerurin esse natura- B ikuin najura, lub modo essendi naturali & enimiro: licet Spiritus Sanctus possit ex vi procesmisrecipere unionem secundum affe &um, absse co quod ex vi ejuldem processionis accipiat monem in esse naturali, seu identitatem in nam; quia cum unio affectiva ad lineam volition peninear, est quid consequens naturam dinim, nec methaphylicain ejus constitutionem geditur, ut in Tractatu de voluntate Dei fuse dendimus.

ligebis: Licet esse intelligibile & naturale non Moguantut in Deo virtualiter, eminenter tamen aquivalenter diftinguntur: Sed hæc emimailis diffinctio fufficiens est ut Verbo Divino ammunicetur formaliter natura divina sub mo- C bellendi intelligibili, ex vi processionis, absque nquòdiub modo essendi nacurali, formaliter ex processionis communicetur: Ergo sufficiet, ut Indum Divinum non procedat simile formaliter haura sub conceptu naturæ, & consequenter nejas processio non sit generatio. Major, & mque Consequentia patent : Minor verò, in qua talicultas, variis exemplis oftenditur. Nam Meminentialis distinctio inter intellectionem & umam divinam, sufficit ut à visione beatifica puidpetur formaliter divina intellectio, non aummura; & è contra, à gratia habituali participurformaliter natura, & non intellectio. Item deminentialis distinctio interessentiam sub conmu speciei, & sub conceptu naturæ, sufficit ut D manmentibus Beatorum formaliter sub concepipeciei, non autem sub conceptu naturæ. Dein sola distinctio eminentialis inter rationem lebi&tationem Filii in secunda Trinitatis Per-104, lufficiensest utsuppositum Verbi, Christum mominem, Filium naturalem constituar, absque nood constituat illum in ratione Verbi: Ergo piner sola distinctio eminentialis inter esse intelpole & naturale, sufficiet ut licètex vi processiostommunicetur Verbo Divino natura lub mohellendrintelligibili, non communicetur tamen bmodoessendi naturali, & sub proprio concemoatura.

Respondeo concessa Majori, negando Mino- E m. Ad cujus probationem dicendum, dupliun dan in Deo distinctionem eminentialem: m est talis simpliciter & absolute, & præscinandoab omni ordine & analogia ad creaturas, qualis reperitur inter essentiam & attributa, vel titt abloluta & relativa; & hæc vocatur abloludiffinctio virtualis; alia est quæ dicitur eminendis solum fecundum quid, & per respectum & calogiam ad tes creatas, participantes unam macaionem Dei, non verò aliam. Hoc modo dingunturin Deo essentia & natura, existentia & ellentia, tatio filii & ratio Verbi; relatio ut geitmanus forme hypostatice, & relative, & na-

pomio affediva virtualiter distinguitur à natu- A tura divina, ut habet rationem naturæ, à se ipsa ut gerit vices special a candon ex vi sur processionis rerem sententiam. Prima distinctio sufficit, ut Deus possit unum ad intra communicare, alio non communicato; ficut Pater de facto communicat suam essentiam Filio, non verò suam paternitatem, vel potentiam generativam: secunda verò sufficit quidem ad hoc ut unum possit ad extra communicari, alio non communicato, non tamen ut possit ad intra communicari. Paret hoc in exemplis adductis: implicat enim quod Pater communicet essentiam Filio, non communicata existentia & natura; & quòd Filium producat in ratione filii, nisi etiam illum producat in ratione verbi, & sic de cæreris. Quia ergo esse intelligibile & naturale distinguntur eminenter hoc secundo tantum modo, & solum per analogiam ad creaturas; repugnat quod Pater æternus communicet suam essentiam Filio, sub modo esfendi intelligibili, nisi etiam illam ei communicet, sub modo essendi naturali & entitativo. Quamvis in rebus creatis hæcduo possint separari, & Deus de facto uniat suam essentiam mentibus Beatorum, per modum speciei, & formæintelligibilis : & repugnet tamen, quòd illam eis communicet per modum formæ naturalis, & in esse en- Dist. titativo, ut in Tractitu de visione Beatifica fuse 2. declaravimus.

§. V.

#### Alia argumenta solvuntur.

Bjicies primò: Quidquid habet Spiritus San-Aus ex lua processione & origine, habet ex 19 vi suæ processionis & originis: Sed Spiritus San-Aus ex lua processione & origine, habet divinam naturam; non enim illam habet à se, sed ab alio communicatam; alioquin datentur duo innasci-biles in Trinitate, quod est hærericum; Ergo habet illam ex vi suæ processionis & originis, & consequenter non minds crit genitus, quam

Respondeo negando Majorem: non enim quidquid convenit termino producto per processionem, communicatur illi ex vi processionis, sed solum id quod est ratio formalis terminandi processionem: quod verò ratio formalis terminandi non est, licet communicatur per procesfionem, propter identitatem cum ratione formali terminandi, non tamen communicatur formaliter ex vi processionis. Unde quia natura divina non est ratio formalis terminandi processionema Spiritus Sancti, sed quid identificatum cum ratione formali terminandi, nempe cum ratione impulsus, quæ formaliter terminat, consequens fit, quod licet communicatur per processionem, non tamenex vi processionis.

Instabis: Divina Natura est id quod primariò terminat processionem Spiritûs Sancti: Ergo est 197ratio formalis terminandi, & consequenter non solum convenit Spiritui Sancto per processionem, sed etiam ex vi processionis. Vtraque Conlequentia patet ex didis, Antecedens autem probatur. Per id Spirtus Sanctus primo terminat processionem, quod priùs ei convenit: Sed priùs ei convenit divina natura, quam ratio impulsus, aut quodliber aliud attributum; quia Divinitas est eminenti quodam modo radix omnium attributorum, non solum in Deo ut præintellecto Personis, sed etiam in quacumque Persona: Ergo

172

divina natura est id quod terminat processionem A tributum, scilicet rationem impulsas,

Spiritus Sancti.

Respondeo negando Antecedens, ad cujus probationem, distinguo Majorem. Per id Spiritus San dus primò terminat processionem, quod priùs ei convenit: in intentione, concedo Majorem: in executione, nego Majorem; & sub eadem distin-&ione Minoris, nego Consequentiam. Itaq; id quod priùs convenit in intentione, & in genere finis seu rationis finalis, est ratio primaria terminandi actionem, non id quod priùs convenicin executione, & in genere subjecti aut principii. Constat hoc in multorum fententia, afferentium unica actione produci partialem substantiam, & partialem quan- B titatem: quæ actio non à substantia partiali, quæ prior est ordine executionis, & in genere causæ materialis, sed à partiali quantitate, que prior est in intentione, & in genere cause finalis, speciem desumit. Constat etiam in sententia aliorum, afferentium unica actione produci qualitates alterativas, & formam substantialem : quæ actio, non à qualitatibus priùs in executione productis, sed à forma substantiali, quæ prior est in intentione, specificatur. Licet autem natura divina priùs veluti executive communicetur Spiritui San-Ao, quam omnia attributa, quia est veluti subje-Eum & radix illorum; in intentione tamen, & in genere rationis finalis, non ita contingit, ted actio voluntatis primò in intentione ad communican- C dum attributum inclinat, nemperationem impulsûs: & ideò non natura, led attributum, est ratio primaria terminandi, & specificandi processionem Spiritus Sancti.

Dices: Quandocumque eadem actione producitur natura & proprieras, natura non folum est prior in ordine executionis, sed etiam intentionist Ergo quando eadem actione communicantur natura & attributum, natura gaudet utraque prioritate: Sed Spiritui Sancto eadem actione communican utratura & attributum: Ergo natura divina respectu talis actionis, nedum in executione, sed etiam in intentione attributum præcedit,

Respondeo verum esse Antecedens, quando primò producuntur natura & proprietas, secus D antem quando non primò producuntur, sed jam producta natura supponitur; ut constati naggeneratione, quæ quia substantiam jam productam supponit, sieèt producat partialem substantiam, cum partiali quantitate, non tamen sertur intentionaturæ primariò in partem substantiæ, sed in quantitatem partialem. Quia ergo in Deo processo per voluntatem, jam supponit communicatam naturem, sub conceptu naturæ, per generationem Verbi, ideò primariò in intentione, non ad naturam communicandam, sed ad attributum terminatur.

Dices rursus: Omne agens intendit producere sibi simile, nedum in principio proximo agendi, ged etiam & maximè in radicali: ignis enim v. g. calesaciendo, non solùm intendit producere sibi simile in calore, sed etiam in forma substantiali; & pater non intendit solùm sibi assimilare silium in potentia generativa, sed etiam & maximè in natura: Sed essentia divina est principium radicale productionis Spiritus Sancti, sicut voluntas est formale & proximum: Ergo Pater & Filius producendo Spiritum Sanctum, intendunt sibi simile in natura, & non solùm in attributo; & consequenter processo Spiritus Sancti per se primò tendit in ordine intentionis ad communicandam divinam naturam, & non solùm aliquodejus at-

Respondeo Majorem esse tantum veram quando do agens agit per virtutem proximams dessama ad communicandam naturam; quando verbase per alias virtutes, intenditad summum sibi simu formaliter in principio proximo. Unde cuminal lectus in Divinis sit potentia per se primo desse nata ad communicandam naturam, non auto voluntas: Pater & Filius producendo simu situm Sanctum per voluntatem, non intendam simile in natura formaliter, ex vitalis productions, bene tamen Pater, per intellectum producendo finile.

Objicies fecundo: Spiritus Sanctus procediformaliter ut persona divina: Ergo ut habens nutram divinam. Consequentia videtur manstat, quia Persona Divina non potest non dicer am tam divinam. Antecedens verò probatur pind Spiritus Sanctus ex vi suz processionis prote ut subsistens in aliqua natura: Non creata, alites det natura. Ergo divina: subsistens autemin natura divina, est persona divina: Ergo procedit formater ut persona divina.

Secundò: Spiritus Sanctus habet ex viluzpo cessionis illud quod est constitutivum personet vinæ, nempe relationem originis: Ergo proced formaliter ut persona divina.

Terriò, Spiritus Sanctusprocedir uttalinich finctus à Parre & Filio: Sed non distinguisse suiter, nifi inquantum est una ex persons drisse Ergo idem quod priùs.

Quarrò, Spiritus Sanctus formaliter ex vipo cessionis proceditut est: Sed est formaliter pesona divina: Ergo procedit formaliter utprim divina.

Propter hæc argumenta, quidam concolum, Spiritum Sanctum procedere formaliter ut pub nam divinam, licèt negent illum procedere formaliter ut Déum, Sedilli minùs consequenter loquo tut : cùm enim persona divina nihilaliud signit subsistens in natura divina, si hæc non contet Spiritui Sancto, ex vi processionis, non pod procedere formaliter ut persona divina. Uti prætermisa hac solutione, respondeo, negund Antece dens. Ad cujus primam probasious gatur Spiritum Sanctum formaliter procedere subsistentem in aliqua natura; solum enim ut processionis procedit ut amorsubsistens subsistentes subsistentes

Ad Secundam verò probationem, dicente Spiritum Sanctum habere quidem vi fuz pros fionis lubfiltentiam relativam per quam conlin tur persona, non tamen formaliter ut confint tem personam: quia persona constituitur exim stentia relativa ut modificante naturam; at m Spiritus Sanctus non habet illam formalitet vila processionis, ut modificantem naturam, sed pt cisè ut modificantem amorem feu impullumind jectum amatum, Quare procedit quidem Spins Sandrus ut fubfiftens in amore formaliter; util fiftens vero in natura , materialiter &identice un tum, propter identitatem naturæ cum amoti amor enim perfectiffimus vindicat fibi, etims propria linea, quod fit sublistens. Unde por prerea (ut tertiæ probationi fatisfiat) Spitius Sp Ausprocedit ut realiter distinans à Pane & lio, quia procedit ut amor modificatus per stantiam relativam, distinctam à subsistentiale tris & Filii.

Ad quartam probationem, distinguo bliv rem: Spiritus Sanctus formalite ex vi prombi

## DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

nego Majorem: sub aliqua, concedo Majorem: Reconcella Minori, nego Consequentiam. Et mhomhomine genito, & homine creato, quibut quantum ad esse eadem prædicata convemunt; & tamen diversis formalitatibus terminun; unus generationem, & alter creationem; hanchub ratione communi entis creabilis, illam vadiubratione aliqua peculiari entis. Infto mamincorpore Christi Domini, existentis in aramento altaris per transubstantiationem: amkeetineo corpus Christisti vivens, & animumanimarationali, nonterminat tamen numubiliantiationem fuo ratione viventis aut mmaii formaliter, sed sub ratione corporis, ut beeturin Tractatu de Eucharistia. Non ergo quintur, quod omne prædicatum formaliter habensadelle, formaliter etiam se habeat ad mminandam actionem.

joan: latam lo

intel.

deft.

autem Il Spi-

indunitionis,

cendo

diefor.

s Datu.

nifett.

e mann

prima

aliasel-

10000

aliterd

HUI ICE

s vi poo

iter per-

perion

ncedan

at perío

eform-

it, qoin

Опуса

n poteh Urde

negation

nemyt

edere

im at

ublifte

icend

cx labi

at sti

ec vi fu

ed per

mino

Spirint

ut fib

rice m

de pro-

us San

re&fi

er libe

Majo

Objecies tettiò: Spiritui fancto ex vi fuæ procionis communicatur existentia divina: Ergo
tdivina essentia. Consequentia patet; nam in
poessentia excistentia identificantui sine vir
cui discrimine: unde si existentia divina Spirimianto exviprocessionis communicetur, non
medino illi communicari etiam ex vi procesuns divina essentia. Antecedens verò probamiquia cullibet termino producto communicumperse primò ex vi processionis existentia,
um producere nihil altud sit quàm dare esse.

amproducere nihil aliud fit quam dare effe. Relpondeo distinguendo Antecedens: Comminicatur existentia, tanquam conditio geneulscujuslibet productionis, concedo Antecelassanquam quid pertinens ad rationem formlemprocessionis ipsius, nego Antecedens, & Consequentiam. Dupliciter enim potest per iquam productionem communicari existenm: primò tanquam per se primò specificativa disproductionis, eo modo quo terminus per le pumo specificans generationem substantialem, thorma substantialis: secundò tanquam conduo generalis, quia hoc est necessarium ex D communicatione productionis; nec tamen exilentia est formale specificativum cujuslibet poductionis. Verbum ergo Divinuim recipit pimo modo existentiam, ex vi suæ processionis; parecipitintolligere, quod est formalissimè &Dei, ut docet D. Thomas hicart. 2. fecundo memmodo Spiritus fauctus.

Objicies quarto : Processio per intellectum habetrationem generationis in Deo inquaimelintellectio; aliàs omnis intellectio effet mageneratio; sed solum quatenus est divina: houiprocessio amorisio Deo, haber eria quòd havina: Ergoratio generationis illi convenit. Repondeo diftinguendo Majorem: Intellectio Dechabetrationem generationis, folum quamuselt divina, proutly divina dicitrationem unstitutivam divinæ naturæ, concedo Majoré: Courly divina fignificat rationein entisincreati, unscendentis ell'entiam, relationes, & attribu-4aegoMajorem.Similiter distringuo Minorem: Processioamorisin Deo habet quod sit divina: hando modo, concedo Minorem: primo mo-60,nego Minorem, & Confequentiam.

Objecies quintò: Sequitur ex nostra sententa, Spiritum sanctum esse Filium realiter & idenice per processionem, esto non sormaliter exprocessionis: Consequents est abiurdum: Ergo & insufficiens ratio à nobis tradita. Probaur sequela primo: Cui convenit definitio

misproceditut estisub omni formalitate qua est, a cum addito, cum eodem addito convenit definitio singo Minori, nego Consequentiam. Et concella Minori, nego Consequentiam. Et concella Minori, nego consente creato, qui-mio inhomime genito, & homine creato, & homine creato, & homine

Secundò, Quod est simile producenti in natura formaliter ex vi processionis, est ex vi processionis formaliter filius: Ergo quod est simile producenti in natura per processionem identicò, est filius identicò per processionem.

Terriò, Spiritus fanctus est Deus identice per processionem; quia per eam illi communicatur identice natura divina: Ergo pariter erit per processionem identice filius, etsi non formaliter ex vi processionis; quia per processionem habet esse similem identice in natura Patri & Filio.

Respondeo negando sequelam: ad primam probationem, nego Minorem: nam licet conveniat Spiritui sancto esse similem producenti in natura, cum illo addito, nempe identicè, definitio tamen filii non convenitulli cum addito; eò quòd verba definitionis formaliter sint accipieda;ac proinde, cum in definitione filii dicatur, quòd in fimilitudinem nature procedat, debet explicari formaliter ex vi proceisionis: unde addendo materialiter, ponítur aliquid destruens definitionem generationis,& rationem filii. Per quod ad secundam probatione constat solutio. Ad tertiam nego consequentiam, & paritatem. Ratio discriminis est, quia in definitione Deitatis non ponitur quod competat vel non competat per processionem, aut ex vi processionis, benetamen in definitione geniti & filii: unde ut Spiritus sanctus sit Deus, necessarium non est, quòd Deitas illi competat formaliter ex vi procelsionis, bene tamen ut fit genitus & filius.

Objicies fextò: Ideò Verbum procedit in si-213 militudinem naturæ cum suo principio, quia procedit ut simile objecto intellecto: Sed euam Spiritus sanctas ex vi suæ processionis procedit ut similis objecto amato: Ergo non minus procedit in similitudinem naturæ, quam Verbum. Major est Divi Thoma hic art. 4. & pater, quia objectum intellectum est essentia divina. Minor verò probatur. Ideò verbum procedit ut fimile objecto intellecto, quia intellectus constituicur inactu completo per similitudinem objecti cogniti: Sed etiam voluntas constituiturin actu completo per similitudinem objecti amati: Ergo Spiritus lanctus ex vi suæ processionis procedit ut similis objecto amato. Major est D. Thomæ citati, & constat; terminus enim per actioné productus, debet maxime assimilari formæ, quæ constituit principium in actu completo, & est ipsiratio agendi: Ergo ex hoc quod similitudo objecti constituit intellectum in actu completo, sequitur terminum per intellectionem productum, debere elle in similitudinem objecti. Minor autem probatur: Voluntas constituirur in actu completo per illud, à quo sumitur specificatio actionis, & terminiper eam producti: Sed specificatio volitionis, & terminiper eam producti, sumiturab objecto, & similitudine ejus expressa, per quam voluntas determinatur ad volendum hoc objectum porius quam aliud: Ergo voluntas constituitat in actu completo, per similitudinem objectiamari.

Responded hoc argumentum tangere gravem difficultatem, quam resolvunt comuniter Theologi 1.2. quast. 9. an scilicet objectum amatum,

in intellectuper suam similitudiuem expressam, concurrat active ad sui amorem cum voluntate. Cajetanus, quem multi sequuntur, tenet partem affirmativam: Ferrarienfis verò & plures alii,negarivam; asterentes objectum cognitum extrinlece solum & objective ad specificationem actus voluntatis concurrere. Quidquid sit de hac opinionum diversitate : omnes Authores in hoc conveniunt, quod objectum cognitum se habet aliquo modo ut forma, qua voluntas determinatur, ut in hunc potius quam in illum actum prorumpat. Quo posito, salvari debet quare nihilominus non pertineat ad voluntatem producere formaliter similitudinem, sicutillam producit intellectus; quia objectu est forma, qua ultimò copletur in ratione principii intellectionis.

Advertendum est igitur: quòd licct similitudo objecti inintellectu existens, sit aliquo modo forma, tam respectu voluntatis, quam intelle-Etus; aliter tamen, & aliter: nam se habet ad intellectum, ut forma in esserei, hoc est ut forma realiter afficiens, perficiens, & actuans ipsum intellectum: ad voluntatem verò se habet ut formain esse cognito; quia non inhæret illi, sed cum ea concurrit ut cognita, & utilli ostensa; solumque in genere caulæ finalis, & formalis extrinfecæ, seu ipecificantis ipsam volitionem, ut in Tractatu de actibus humanis oftendemus. Est autem proprium formæin effe rei , determinare subjectum ad terminum sibi similem producendum; at verò formæ in elle cognito, sive concurrentis ut cognitætantum, proprium eft, inquantu hujulmodi, ad leinclinare illud ad quod comparatur ut forma tali modo; atq; ita & caufareterminum, qui non sit per modum similitudinis, sed potius per modum actualis ponderis & inclinationis ad seipsam, quatenus repræsentar objectum; five quatenus continet in esse repræsentativo bonitatem & convenientiam, quamhabet objectum in se. Sive ergo ponatur quod objectum in intellectu exidens per suam fimilitudinem, active concurratad actum voluntatis, sivenon, salvatur quòd voluntas non debet producere simile, sed potius inclinationem. Unde in forma ad argumentum respondeo, concella Majori, negando Minorem, ad cujus probationem, distinguo Majorem: ideò verbum procedit ut simile objecto intelle cto, quia intellectus constituitur in actu completo per si-inilitudinem objecti cogniti: ut per formam in ellerei, & realiter ipsum afficientem & actuantem, concedo Majorem: ut per formam tantum in esse cognito, seu solum ostensam & cognitam, nego Majorem, & sub eadem distinctione

Minoris, nego Consequentiam. Objicies ultimò: Proprium est voluntatis amantis producere tanquam terminum, unionem E amantis cum reamata: Ergo perfectissima voluntas intra propriam lineam, producit perfectissimam unionem; Sed perfectissima unio in natura substantiali, estidentitas numetica: Ergo voluntas Divina ex vi propriæ lineæ habebit communicare Spiritui sancto eandem naturam.

Nec valet si dicas, voluntatis esseproprium, producere unionem fummam secundum affechum. Namlicet hoc fit verum in creatis, ficut in illis verum est, quod intellectus producit simile secundum esse repræsentativum tantum, in Divinis tamen id erit verum de unione secundum naturam, ficut exparte intellectus verum est de esse entitativo.

Respondeo solutionem datam esse bonam. Adimpugnatione, nego paritatem. Licetenna quanto perfectior est amor, tanto perfectiores beat esse unio; id tamen debet semper esse inna lineam amoris, non verò extra: at verò identita in natura, est extra lineam amoris, non auton extra lineam intellectus, ut patet ex supradicis §. VI.

Corollaria ex dictis. EX dictis in decurfu hujus articuli, quzdin Corollaria notatu digna deduci pollunt,quz breviter hîc exponam.

In primis ergo ex dictis colligo, Verbum Di. vinum, ex visuæ processionis, procedereu Deum, secus verò Spiritum sancium.

Verbi

ureffi,

Perbip

tau.E

Paterp

quali pi

acidit e

non po

ptopri

Prima pars hujus corollarii à quibuldame, noftris negatur: quia existimant quod proceden ut Deum, denotat Deitatem product. Sed findamentum hocfallum est: Verbum enimprocedere ut simile formaliter ex vi processions, conceditur ab omnibus Theologis, abique m quòd similitudo dicatur producta: Ergo Ve bum procedere ut Deum, non est Deitatem produci, sed ex vi processionis communicari: quan cum Verbo, & non Spiritui fancto, divina to. tura ex vi processionis communicetur, utput ex supradictis, Verbum ex vi processionispo cedit ut Deus, non verò Spiritus fanctus. Unde hæc consequentia: Spiritus sanctus ex vi suaprous sionis est Deus spiratus : Ergo ex vi sue processionis es Deus, non valet: quia in antecedente, particul ex vi, reduplicat spiratum, & facitut procello appellet tuprà illum ; ac denotat rationem inpulsus, vel passivæ spirationis, esse terminum ur malem processionis Spiritus sancti, quod ven simum est. In consequente verò reduplicans tionem Deitatis, & fignificatillam effetemi num formalem ejusdem processionis, quode falfum.

Colligo secundò, rationem Verbi & Filin fecunda Trinitatis Persona esse formaliteriden abique virtuali discrimine; & solum distingui ratione alicujus connotationis, quainration Verbi, non verò in ratione Filii importatut.

Hoc etiam corollarium fequitur evidentet principiis jam statutis: Nam si Verbum Divinun non effet formalissime Filius, processio Velly seu di Etio divina, non esset formalissimègent ratio: Consequens est falsum, ut patet ex diditi Ergo & Antecedens. Sequela Majoris probatto Eodem modo distinguntur processiones, qui illarum termini formalisime sumpti: Sed Ver bum & Filius funt termini divinæ dictions& generationis : Ergo fi virtualiter inter sedific rant, divina dictio, seu Verbi Divini producus non erit formalissimè generatio.

Præterea: Siratio Veibi & Filii virtualitent. ter se differrent, darentur in Deo quinquerell tiones, & fex notiones: Consequens est comm D. Thomam , & communem Theologora fententiam: Ergo &c. Sequela probatur : 1 tam distingueretur relatio Verbi à relation Filii, quam distinguatur relatio Spirantisatel tione Patris & relatione Filii, scilicet vittal ter: Sed hæc virtualis distinctio sufficit, utral tio spirationis activæ numeretur ur diffincus relatione Paternitatis & Filiationis : Ergoes dem virtualis distinctio sufficeret, ur numerate tur relatio Verbi ut distincta à relatione Fill Et idem dicendum esset de notionibus.

Accedit etiam authoritas D. Augustini, qui

Verbum Divinum, eo dicitur Verbum quo Fihu.Exquibus hocargumentum conficio: Deus noned cointelligens quo volens, neceo justus quomifericors; propter distinctionem virtualen,que intervoluntatem. & intelle & um , nec non interjustitiam ac misericordiam reperitur: Sedex Augustino, Verbum Divinum eo dicirur probum quo Filius: Ergoratio Verbi, & ratio fliidentificanturin secunda Trinitatis Perso-12, abique virtuali discrimine.

Quodautem distinguantur ratione alicujus connotationis, que in ratione Verbi, non verò inratione Filii importatur, ut afferit fecunda parscorollarii, manifestum est. Nam Verbum monotatrepræsentationem creaturarum, quam B non connotat ratio Filii, qui solum dicit ordinemadgenerantem. Item Verbum, in ratione Vebi, &urmanifestativum, dicit ordinemad mam Trinitatem quam manifestat; Filius veminratione Filii, folum dicit respectum ad Pa-

nem,à quo generatur.

rde-

ntitas

utem lictis.

m Di. lereur

d fun-

n pro-lionis,

lue to

n pro-

na na-

I patet

onis t

ticul

10delt

ation

ur.

ntere

Verbi

batter

, qui

通

uctio,

ereli

onti

OTUM

TIES!

Fill.

Advertendum tamen est, hanc connotatiotemin Verbo non importari magis principalime inrecto, led minus principaliter & in obpliterdicit relationem realem ad Patrem dicenim; inoblique autem & minus principaliter importat respectum rationis ad creaturas, in eo uptzlentatas & manifestatas. Unde S. Thomas infraquast:34.art.3.ad 4. Nomen idea principalimetimpositum ad significandum respectum ad creaurs, & ided pluraliter dicitur in Divinis. Sed nomen Vehiprincipaliter impositum est ad significandum reluinem ad dicentem, & ex consequenti ad creaturas, uquantum se intelligendo intelligit omnem creatuim. Et quælt. 4. de veritate art. 5. in corp. Quia Interprincipaliter dicit se generando Verbum suum, bexconsequenti creaturas, ideò principaliter, & suf per fe, Verbum refertur ad Patrem ; fed ex con-(quenti, & quasi per accidens, refertur ad creaturam: undstemm Verbo, ut per ip sum creatura dicatur. Undequando in corpore ejusdem articuli ait, hoc tomen Verbiimponi ad significandum aliquid D bolutum, cum aliquo respectu, solum intendit beere, quod Verbum Divinum, in ratione Verb, non importat solum relationem ad dicenun, sed etiam divinam naturam ut repræsenuntéNamin Verboadæquate sumpto duo induduntur, nemperatio repræsentationis actuaimmobjecti, & insuperratio express, reali-trqueproductià dicente. Unde licet in linea bolata, & in Verbo præintellecto Personis, tonpossitrepeririratio Verbi propriè & adæquate, defecture lationis realis ad dicentem, impropriétamen & inadæquate illi competit :quatenus in divina essentia invenitur ratio intelle- E aiiaultimaacuualitate, & repræsentationis atealissima, natura, attributorum, & creaturaum, utin Tractatu de artributis ex eodem S. Doctore oftendimus.

## DISPVTATIO III.

De relationibus divinis.

Ad quaft. 28. D. Thomas Ollerunt Philosophi quid illud sit, quod maximum in minimo est? Censent aliqui

leterate D. Thoma infra quæst. 34. art. 2. ad 3.) A rationalemanimam esse, quæ tota est in toto corpore, & totain minima ejus parte. Existimant alii Deum esse, qui totus ubique est, & nullibi est. Verissima est utraque sententia: mihi tamen addere licebit, relationem maximum quid in minimo esse. Vix enim explicati potest, quanta sit ejus tenuitas, debilitas, ac fragilitas. Nullius ferè est entitatis & subsistentiæ, nullius activitatis ac efficaciæ, nullius foliditatis ac permanentiæ; vagasemperac nutans, semperque mobilis inter duos terminos, huc & illuc discurrit; & vel subjecti cui adhæret, vel termini quem respicit, destructione, vel propriæ fragilitatis pondere, eodem ferè momento quo nascitur, evanescit. Ubi tamen in Deo reperitur, tanta est ejus dignitas, nobilitas, ac majestas, ur sacratissimum Trinitatis mysterium, quo nihil in Christiana Religione nobilius & excellentius est, in solis relationibus originis fundetur ac subsistat, illisque divinæ constituantur ac distinguantur personæ; ac denique illis sublatis, penitus ruerent præcipua nostræ sidei fundamenta. Unde Angelicus Doctor, ubi de divinis procession, bus, quæ sunt fundamenta divinarum relationum disferuit, statim deipsis relationibus disputat ; acturus postea de divinis personis, tam in communi, quam in particulari,

#### ARTICVIVS I.

An interrelationem divinam, & divinam efsentiam, sit aliqua distinctio actualis ante operationem intellectus.

Pramittuntur qua funt certa de fide , & referuntur sententia.

Suppono primò tanquam certum de fide, da-t ribus Conciliorum & SS Patrum testimoniis, duplici ratione probat D. Thomas hie art. 1. Prima habetur in argumento sed contra, his verbis: Pater non dicitur nisi à paternitate, & Filius à filiatione: si igitur paternitas & filiatio non sunt in Deo realiter, sequitur qued Deus non sic realiter Pa-ter & Filius, sed secundum rationem intelligentia tantum, quod est hæresis Sabelliana.

Quòd si contra rationemistam objicias: Deus dicitur realiter dominus, & tamen relatio dominii non est realis in Deo. Similiter Christus denominatur realiter filius B. Virginis, & tamen filiatio in ipso non est nisi relatio rationis, ut docet S. Thomas 3. parte quæft.25. art. 5. Ergo etsi relatio paternitatis, non realis sed rationis effet, denominaret tamen realiter Patrem.

Respondeo denominationem à nomine relativo tuncesserealem, etiam si relatio sit rationis, quando fundamentum est reale, à quo tunc provenit realis denominatio : unde licet relatio dominii in Deo, & filiationis in Christo, rationis sit: quia tamen earum fundamentum est reale, nempe creaturarum productio, & B. Virginis generatio, Deus dicitur realiter dominus & Christus realiter filius B. Virginis. Cæterum in Patre divino, fi paternitas non effet realis, non dareturreale fundamentum : nam paternitas supra generationem fundatur, quæ requitit realem distinctionem geniti à generante; cumque distinctio in divinis personis sumatur à relatiopibus.