UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Disp. IX. De virtute spei,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

L o e B E R A N

o

D. Aun
115 #ite
fectus

1§ pr '!ptf‘u 1t eft-

iam iundefi p nnFmrm cordis fit ef-
confequens elt uretiam dona intelle-
je iph correlpondeant. Quareidem
s inlibro de fpiritu & littera: N olf irr-
zm:'ac:» ut credas {M’c le ut intellivas stelle-
Gus enim merces fides

Inhwjus rei typumjcciumm quée duce

t flios

Trael per delertum, erat ex una parte abfeura, &
ex alia lucida: quia nimirum fides , qua nes ']d
€x i ]
patriam ducir, ex una quidem parte tin(.nu)f.? eft
utpote obfc
fulgens
f

), ledex auL
inans , quia Ectemm & intelli-
turit, & ‘"cc:tm}rﬂ dm 2 f"mfn_

tz Dei reyelationi ininixa
ac illom

nardus fu
m‘r inacce
zmmm;.

Ihter dxﬂ'(:r‘.[ Au;
. de verbis Apoftoli, ubi preci
«&us ficdelcribic “his ver \
majores divitie.nulli ;

La mundi bujus major [ #tta, f‘;wmn eft ( atho.
lica fides.,que pecearores hamines falvat , cecos i
Iuminat wm0S CHYAL 5 catbecumenos ba
fideles juft
‘Mt’mat 5 W
conjuges,

ris Cﬂm.’)hh‘}.’or.h

DISPVTATIO 1IX.
De wittuie [pei.

7 = 7 47197 o &
44 qr!rrj‘f?- 17,80 quingte _ﬁ.[:frenm.

Vemadmodum fides eft regula intelle-
&is , illumque continer & moderatury
e circunferatur omni \‘r"'.tn do&cinz,
orum ‘IlLuE ac fcopulos 1'“41411'
chota voluntatis , eam firmam &
ns , ne inter pracellas & tempeftates

nabre-

& advarias
ita {pes eft
’i‘{am e
hujus vice fluctuer, #ftuque veluti quodat
ptus humanas animiis,ab oprato curfu devier, at-
que 4 ceeleflis Heatlrudnm e Lf”ntm'n- f‘f['l{.'.'
Porro hze virtus non fo! ma, &
hobiliffima eft , utpote 1 ‘)smm ne
immediare icrruu n
diffima , & ame
a!mnms ,divinz d
acutiffinuns {t

vine F:'emr'
;€5 anim:a,cui to-
fubliftiv, quoincedit, & adxter=
rogreditur. T olle (pem ( addit
s ) torpet Bumanitas tota s tolle
wefqie omines ceffabunt ; tolle
fpem ,interen ﬂ;rw omnia. Quid Chriftianus
credivin Ch , i promiffum n fibi ab eo P(:'l-
petuae Fw‘irim~'=: rcml"n-i non credit e(feventi
wm? Spes (ut belleair Chryfoftomus ) fifférme

i eff gloria , folicitas parientiavirtutim frme

Zeno Verone
Ipem | artes ©

VEE

A Feborum tri

B

SPEL 3?,'?
mphiis. Sp nfoldnm de premis

fecuros, fed praprop tos facit, & celeftem
gloriam }\r:rhlnciic.' incipit : bine Philo Judzus
eam vocat , Gaudium ante. gandium , & fm,jm’w-
#zs futnre tnchoationenr. Imo Chryfoftomus aic
‘quodilla gloriam ”'.chmr & fultinendo confim-
mar. bms demqu" elt Airmiffimum animi nolts
fulerum, & veluci anchora {ﬂkr'l , quaz hutantem
animum , & a fluxis rebus i

cum,in )mcellolohmus mundi
obfirmat, Unde Anm!ilmns i’
terram fmthrmr; tanguam
#e inifto, mari mabm; 7
modum enim de navi, gue :
dicimus quodijamin terra fit, li
[ic contra bujus ﬂeregnz.‘;urw: 7
fpes noftra fundata rﬂ' in il
Huic ergo meritd a Poetis viric
‘quod €4 dm.e omuia vernent,
Alciatus.

5 1141\ a “'h 1Ty,
ut u‘llu am.mmn:

ARTYIeVvEYS Prixmys

wdn fpes , etiam ut eff infe
wirtus T heologice, a
tate real

(\ Miffis acceptioni
J jus nominis, (e
tie incelligicur ﬂ]tqui
‘quod fperaturtad Ti

fpm' \ O adventum ﬂfr,,m 7
cmm hm.mmmﬂ

er d

1

:lﬁs./rr! {al.zr.
mea ab uberibus matris mea. |
magis l\'Dpr!\
fupernata

ﬁf Vi fulti (i

aba &llun alig

T ¢5 gut ety
1ando verd, &
tus ipfe quo botia
4 Deo,ad Roman.§. Spe
L E [!'l'lll't l "l\ tus Lieﬂﬁﬁﬂlliﬂ‘n]r
1m I.“b.mn eﬂ 5 qui d::mzr
fp(’«m[ ifa,i.ad LclimF
des, fpes, cﬁmru # : qhed
fuinl fed (olim de
telligi poteft. De
agmms in mLL{ nti, ﬁx. inqui
tus , etiam prout c‘l]‘. infor
ratus, fitveravirtus Theole
facilé refolvi po
denti de habitn
millima
}‘m:ﬁ‘[(’ it
derelicer
maximec f'

Dico elrro prlmu
licer Prmlt eftm%mmia, & a cfl.i[lmh. fe sarata,
modum ac ftatum perfedtz vicuts non ddbt’ﬂt.
Tta communiter dacent TI‘.“oEogi contra Duranc
dumin 3. dift. 26. quaft. 1. dicentem {pen non
effe virturem, nifi 1mpm=*"" ,8largomode fum-
pram: q\m(momt) vicrus , ex Phllo‘.opbn eft
({1f§mﬁuolreif &tiad optimuim ;{pes aiterm, cilm
veri "tl‘( clIca ]. Onum Zl[d\ un, 33. & '.C“JLL!‘;,T&
pofleffum , non eft difpolitio pe tfecti ad opri-
mum , utheqiie fides , quie ver {zeat circa Deum
obli‘urn tantiith moco cognitum,

Probatur tamen prima pars con fionis ratio-
ne D. Thoma hicart. 1.quz potelt fiib hac forma
proponi. Quoties datur al &

quis adtus Donl"-:]ulm
regulam legis zternz 4 ad quem potentia non cft

Sal.




Difpe
are. 6,

513
mataraliter determinata , vel proporrionata , re-
quiriturin dicka porentia aliquis habitus Iad con-
natutalem ac facilem ejuldem actis elicientiam,
qui dicitur virtus, utrin Tra&arude viltu:_][ms in
communi oltenditur ; f enim potentiaeflernata-
ralirer determinata & proportionata ad Elf.hm‘?,t‘x
propriafua ratione haberer quidquid requiritur
ad connaturalem ejus elicientiam ; & fic fruftra
adhiberetur habitus , qui foliim exigiturad indi-
gentiam porentiz compenfaudam : Sed f{perare
Deum ut [ummum bonum , eft adtus bonus juxta
regulam legis zternz ; clim {it praceptus a Deo
ut authore fupernaturali: Ergo ad illam a&um
connaturaliter eliciendum, requiritur in volunta-
te, qua ex propriis viribus ad illum‘ {ﬂdlctcrmmn-
ta & improporrionataelt, aliquis habiwus ﬁ![l--c"“
naturalis , qui dicitar yircus {pei Theologice.
Unde

Ad fundamentum Durandi dicendum eft, quod
quando Philofophus dixit vircurem efle dil‘po?-
tionem perfedtiad optimum, fenfus eft,quod vit-
tus fit difpofitio perfecti , id et anima rationahis,
ad optimum ,id eftad hoveftum, quod et opri-
mum ¢ tribus bonorum generibus,quiaeft melius
utili & jucundo. Unde ad rationem verz virtutis,
non requiritur, quod difponat hominem ad opti-
mum medum operandi (impliciter,, & inomni
genere ( fic enim fola charitas effer virrus ) fed
fufficit quod difponat ada&um ex genere fuo ho-
neftum & bonum , arquehomini ia flatuin quo
elt accomedatum : talis vero eft a&us [pei Theo-
logicz ; namut ait D. Thomas hicare, r.ad 3. [le
q:ft' [perat . eff quidem imperfettus (ecundim con=
[iderationem ad id quod [perar obrinere.guod non-
dim habet; [ed eft perfeétus quantiom ad hoc guod
jam a[liﬂg;fp?’ﬂpr’i:t#ﬂ rrgu!;zm ,ﬁ'ffig‘et Deum,cr-
jus anxilio innititur. v

Secunda pars conclufionis, qua aflerit fpem,
prout elt informis, &a charitate {eparata, non
habere modum & ftatum perfectz vircutis, patet:
Tum quianon ordinatut ad ultimum finem, ad
quem virtas petfecta debet ordinari : Tum etiam
quia, utfupra dicebamus,, de {pe informi eodem
modo philofophandum eft, ac de fide informi,
quam difpuratione pracedenti oftendimus habe-
re quidemeflentiam , fed non ftatum & modum
perfedtz virtutis.

Dlco fecundo , fpem fupernaturalem & infu-
fam vere effe vircusem Theologicam.Ita D. Tho-
mas hicart. 5. Ratio eft: quia illa virtus Theolo-
gicadicitur, eujus objeGum immediatum, & adz-
quatum eft Deus : Sed Deus elt objedtum imme-
diatum & adzquatum , ram motivum,quém'a ter-
minativam , {pei infule & fupernaturalis | ut
oftendemus articulo fequtenti: Ergoilla eft virtus
Theologica.

Dico tertid , fpem diftinguirealicera fide ; &4
charitate.

Prima pars eft contra nonnullos hujus tempo-
ris hzreticos, qui fpem cum fide confundunt , &
inintellectu conftituunt, nihilque alivdillam effe
volunt, quam certam & firmam perfuafionem
fararz faluis. Sed hicerrorin Tra&amde jufli-
ﬁcationcimpnguatus eft, & manifefte tepngnat
Apoftolo r.ad Corinth. 1;. ubi fpem 4 fide diliin-
guit, cam ficaits Nuwe antem manent f.‘:dﬂsd?)p;)
charitas . tria hec &c.neque enim tria eflent, f
non diftingaerentar. Er ad Hebrzos 1. affirmar
fidem effe [ubftantiam {perandarum rerum ,id eft
bafim & fundamentum {pei: Sed manifeltumeft,

DISPVTATIO

A

C

D

NON

Q5 frq
& f

balfim

nguiabeo cujushafs
m et : Ergo & fidem afpe. Simili
tingunt,dum dgt
iom & fundamentum effs
fidam,pﬂ‘&‘\-t”m vero fpem , cnlmcndenique&

modo §S.1
cent [alur

pel jenem efle chari
ugnftinus, Chr i fide fundari | fpe erigi,
charitate perfici. Ex quo etlamliquet , fpem effa
virtucemn realiter a charitare diftinétam - qued
etiam a pofteriori conftar , cimin peccatore fes
fine charitate maneat. Unde erronea viderur opi-
nio quam tenuit Ocham quodlib. 3. quaft, tni.
mirum {pem non efle quid terri diltinétum 4
charitate 8 fide, fed aggregarum illarum; quia
(inquit ) {pe i ;

tem ; five ut loguirg

um ,

hil eft alivd quam credends
defiderare : ex hacenim {ententia aperte fequiryg
in peccatore non ; quod ertolicum
cenfeo.

for:
-

Sormale guod, fou
n [pei Theologice?

&f

7 Azquez 1. p.dift. 84, cap. 1.8 3 p.difp.y,

/- cap. 2. docet ohjectum formale quod (pei
Theologicz , efle omne illud quod in poteftate

Deicontinetur, & abillo [pera:e EmmNLmS, five
naturale, five ﬁipernauuzl-"@D five creatum, fivein.
creatam ; fub quo etiam continetur zterna beari-
tudo. Illum i'r:qum‘zn-lrTm‘rianus ,» Meratius, &
alij ex Recentioribus: {ed alij repugnant, prz-

ertim Difcipuli D. Thome, aflerentes objectum
formale quod adzquarum {pei effe 2rernam bea-
titudinem ; bona autem creara ad bearitndinem
conducentia, vel g Hlam confequuntur, effe
objeftum duntaxat riale & fecundarifi illius,
Sed cam duplex fit be do, formalis fcilicer, &
(ﬁ}jcffti\m 5 quidan tunt objettum formale
quod [pei effe beatitudinem formalens ; alij obje-
Civam ; alij ti ; alij deni=
queafirmant beatitudinem ohjedtivam effe ob-
jectum adequatam (pei infule , bearitudine for-
mali de connorato, & per modum conditionisin-

lraex

' grediente,

Pera [ententia ffatuitur.

DTEO primo : Obje@um formalequod, fei
terminativum {pei Theologicz,elt folabea-
titudo zterna, non auremalia honanaturalia, vel
fupernaruralia, qua 4 Deo [peramus.
Probatur primo ex illo Matth. 6. Querite pi=
mH YEFAUM Dei, ¢ hac omnid adjicientur vo-
bis:Ex quo D. Thomasinfia quaft.83.art. 6.2
1.infert quod alia non funt querenda principali-
ter, (ed fecundario , nec proinde {peranda.
Probatur fecundo ex illo ad Hebrzos 1, Fides
eft fubftantia [perandarum rerum , id eft,resque
attingitur a fide,eft res {peranda : Sed folus Deus,
qui eft beatitudo noftra objectiva , eft objedtum
fermale quod fidei ; alia verd funtobjecta danta-
xat fecundaria & materialia , ur difp. 1. oftendi-
mus: Ergo & fpei.
Probatar tertio ratione quam hicart.z, incot:
pereS.podtorinfinuar: Objeftum formale quo:i,
& objectom formale fub quo | feu objeftum mo-

J
tiyum & terminativum fpei Theologicz, deben
inter

si




2 B

i B e i S

15,

DR NMIRTYVAES SEET

39

intet [e proportionari: unde ciim objeGtum mo- A turalem; ex qua ordinatione derivatur redituds

tivam ,{eutatio formalis {ub qua (pei Theologi-.
cz ,nimiram omnipotentia Dei ut auxilians, fic
infinitz viceutis, bonum quod ex viillius sedditur
4 nobis pet {e primo confequibile, debet effe in-
finitum , {ubindeque Deus , qui eft noftra beati-
tudo objectiva. Quam rationem alijs verbis S.
Dodor cxpreﬁi: s Spes ( inquit ) de gua loguimur
mz‘iﬂgf: Dewm s innitens ejus anxilio ad confe-
gitendim éanumﬁocmmm oporter antem effetum
éfﬁv canfe prﬂpurtr‘afmmm > @ tdeo bonum q:{od

propri¢ & principaliter & Deo [perave debemus , eff

bonum infinitum > guod proportionatur virtuts Dei
adjuvantss snaminfinite virtutis eﬁprﬁprium sad
infinitum bonum perdutere:hoc ausein bonum eff vi-
ta aterna , guein fruitione Des confiftir s non enim
inus aliquid abipfo (perandum eft quam fie ipfe.
Quod non folim v dodtrin , fed etiam fuo
exemploS. Doctor comprobavit. Cim enim ab
eo Chriftus poftulaffer, quam pro maximis in
feribendo laboribus mercedem poftularer 2 Rel
ondits Non aliam prater te Domine. Cuiconlo-
natillud Augllﬂilliz.z.. de civit. Dei cap. ultimo:
Pramium virtueis eritip(e gui virtutem dedst , qui
[feipfim s quo nibil majus effe poteft , promifie.
Probatur quarté conclufio : Spes et motus &
tendentia in beatitudinem , tanquam in ultimum
finem; in alia vero tanquamin media conducentia
ad illam: Ergo illius primarium objectum eft bea-
ritudo , cetera vers {ecundarium. Cenfequentia
patet: id enim quod artingitur ut medium , & ue
conducens ad aliud , atingitur ratione illius , &
inordine ad illud. Antecedens probatur primé:

Beatitudo ut uliimus finis , & [ummum bonum

noftrum,conlequibile 4 nobis, eft attingibilis per
aliquam virtutem : Atnon peraliam quam {pem:
Ergo perillamtendithomo in beatitndinem tan-
quam’in ultimum finem , & confequenter in alia
utin media conducentia ad illam, Secundo pro-
baturidem Antecedens: Spes viz, & fruirio pa-
triz, habentidem objedtum, folumque diftingun-
tur tanquam via & rerminus:Sed fruirio eft deul-
timo fine & beatitudine, tanquam de objecto pri-
mario: Ergo [pes per modum viz & morts can-
dem primario refpicic beatitudinem.

Denique (uaderi poteft conclufio ratione com-
muni ; Speseft virtws Theologica: Ergo obje@tum
ejus formale quod , feu terminativum ,deber efle
aliquid divinum , non vero aliquid commune
Deo & creatnris. Antecedens eft certum : Confe-
quentiavero probatur : Primoa paritate aliarum
virtutum Theologicaram |, quarum objedtum
quo, & quod, fen motivum , & terminativur, eft
aliquid divinum. Secundo exemplo religionis , &
doni timoris ; religio enim ,in multorum f{enten=-
tia, refpicit ranquam objectum formale quo, fen
motivam, divinam excellentiam ; 8 tamen virtus
Theologica non eft, quia ejus objeGum formale
quod, fen terminarivum , eft aliquid creatum, ni-
mirum cultus Dei, Similiter donum timoris di-
vinam refpiciteminentiam, tanquam objedtum
formale fub que, fen motivum ; & tamen quia
objedtum ejus formale quod , {en terminativum,
non eft aliquid divinum , victus Theologica non
eft:Ergo ad hec ur aliqua virtus fic Theologica,
requiritar quod objectum ejus formale quo , 8
quod , motivim & terminativum, it aliquid di-
vinum,

Ratio eriam id fuader: Nam virtutes Theolo-
gicz funtin ordine fupernatarali prima principia,
erdinantia hominem ad ultimum finem {uperna-

Tom,. IV.

B

erga media , in ordine ad illum finem , qua habe-
tur per virrutes morales infufas , qua circa media
verlantur: Ergo ficut virtures morales infulz ref-
piciunt ur obje@um formale quod ,imedia qua
ad ultimum finem fupernaturalem conducunt ;
ira yirtutes Theelogicz ultimum finem {uperna-
turalem , ut obje@tum formale quod , atringere
debent. ;

Dico fecundd : Objeétum formale quod fpei
Theologice, non eft beatitudo formalis , nec ag-
gregatum ex beatitudine formali & cbjedkiva,
fed beatitndo objedtiva , que eft Deus ; conno-
tat tamen , tanquam meodum aut conditionem re-
quifitam , non tanquam ebjeGtum , faltem for-
male & primarinm , ipfam vifionem.

Prima pars, que et contra Durandum | afle-
reéntem iplam vifionem, in qua beatitudo forma-
lis confiftic , efle fwmediatum objectum fpei,
Deum autem effe mediatum , colligitur primo ex
illo Genef, 5. fgoﬁ:m TEVCES tia magha nimis;
& ex D, -Auguftino fupra relato, dicente : Pra-
fHitm DErtuLis erit r’Pﬂ: gm' wvirtutem dedir; necnon
ex D. Thomahic are. 5. ubtait: Spei , ingnantum
eft virtus , principale obje Gum eft Deus.

Deinde fuadetur ratione , conclufione prz-
cedenti expenfa : quia fcilicet virtus Theologi-
ca debet habere Deum pro objectd immediato,
alias religio & timor Dei effent virtutes Theo-
logica. :

Tertio probatur alid ratione , qiam etiam fupra
infinuavimus. Idem eft objectum in qued tendit
motus defiderij , &in quo quiefcit,, quando illud
confequitur ; ficut idem eft locus , in quem rendit
motus gravis , & in que quiefcit: Sed immedia-
tum objectum quietis & fruitionis in patria , non
eltipfavifio, fed folim Dens ,ut habet rationem
primi veri, & {ummi boni, quo beatus fruirur
pervifionem beatam ; ciimh folum borum univer-
fale, fummun , & infinituin , appetitum creaturz
rationalis perfecté quietare & fatiare pofiit: Er-
go &c. Unde Auguftinus 10. Confefl. cap. 23,
Beata quippe vita eft fandium de veritate . hoc et
de te . qui veritas es , Deus mens. Er fuper Pfal.
i12. Erigeﬁrsm tiam ad bonum bonortm emuinm:
z'f.:ﬁ erit bonum omminm , & guo omniain [0 gene-
vé faita funt bora.

Denique, ut difcurtit D. Thomas fupra re-
latus , ciim Dens fic infinite potentiz , ab eo
aliquid quod fit infinitz bonitaus {perare de-
bemus : hoc autem eft Deus ipfe , non autem
adus vifionis & Fruitionis ; (unt enim aékns vi-
tales , creati, finiti, &4 nobis procedentes : igi-
tur Deusiple, & nonvifio ,immediaté & proxi-
me {peratur,

Ex his probata manet {ecunda pars conclufio-
nis , quee allerit objectum formale quod{peinon
efleaggregatum ex- beatitudine formali & obje-
¢tiva: Tum quia Auguitinus ait objeétum fpei
neftrz effe fummum bonum; in concepru au-
tem fummiboni nihil ereatum includitur , atque
aded nec in objeéto fpei: Tum etiam quia D,
Thomas afferit nihil minds Deo effe ab ipfo {pe-
randum ; fi autem in objeéto {pei clauderetur vi-
fio, aliquid minus Deoeffera Deo, faliem ina-
daquate, {perandum, Addo qued virtus Theo-
logica debet habere pro objedto formali quod,
aliquid Pun‘: increatum,non vero mixtum ex crea-
to & increato.

Quod autem bearitudo ohjectiva, ur fic obje-
Gum formale quod {pei, debear connotare beati-

’ Tt

174

3.

-

124




20,

2z

330
tudinem formalem , evidens eftz quia (ummum
bonum nonterminat motum & defiderium [pei,
nifi ut poflidendum : Sed non poflidetur a crea-
tura jntelleéuali, nifi media fione beatifica,
que eft ejus confecutio : Ergo vifio beatifica ,c’;t?
connotato faltem , in objecto formali quod fpei
Thealogica importatur, veluti agus feuappli-
catio ,qui Deus nobis cenjungitur, & infinita
illius bonitas nobis applicarur.

Dico tertid : Bona creata.quz conducunt ad
beatitudinem , funt objedta fecundaria & mate-
rialia fpei.

Probatur primd conclufio & fimili in fide, 8¢
charitate : Per fidem enim credimus muleas veri-
tates creatas , ut ordipantur ad Deam , ficut hu-
manitatem Chrifti, faccamenta , &c. & percha-
riratem diligimus proximum , ut eftaliquid 1.)?";
Ergo fimiliter per fpem Theologicam , poffi-
mus attingere bona creata , ue conducant ad al-
{ecutionem Dei. Unde D. Thomas hic art. 2.
ad 2. Spes principaliter guidem rvefpicit beati-
tudinem aternam ; alia vero bona que petuntur &
Dgo,rq’?}fcfrﬁ:cu? i0in ordine ad fu‘;rr:’r.'gd.i:mrfs
aternam : fiont O | des principalirer quidem ref=
picic Deum, & feckndariore[picitea gus ad Denm
ordinantir.

Probatur fecundo rationed priori: De ratio-
ne actus intentionis eft , ur non Gmpliciter ve-
lit finem , fed etiam virtualiter media, quia vuole
finem ut obtinendum per media: Atqui {pes per
motum intentionis refpicic ultimum finem ut
poflidendum ; Ergo etiam refpicit media fecun-
dario & vittualiter : hzc autem funtbona creata:
Ergoinilla utin objecta fecundaria & matetialia
fertur, o

Solvnntur objeffiones.

f Biicies primo contra primam concluffo-
@ nem : Illud omne pertinerad objectum for-
male quod {pei Theologicz , quod cadit fub ejus
ratione formalifub qua: At non folim beatitu-
do zterna, {ed etiam bona creata, tam natura-
lia, quam {upernaturalia , cadunt (ub ratione for-
mali fub qua f{pei Theologice: Ergo pertinent
ad objectum formale quod 1llius. Major videtur
manifefta : Minor probatur. Ratio formalis {ub
qua[pei Theologicz eft omni potentia Deiut au-
xilians , ut patebit articulo fequenti: Arqui fub
omnipotentia Dei ur auxiliante , non folim =-
terna beatitudo | fed etiam bona temporalia, tam
naturalis , quam fupernaturalis ordinis, cadunt ;
Ergo &c.

Refpondeo diftinguendo Majorem : Illud om-
ne pcrtii‘.et ad ohj(’.{}um formale quod ['P::i‘ quod
cadit {ub ejus ratione formali fub qua, primario
& ratione [ui, concedo Majorem: fecundario s
& ratione alterivs, ac in erdine ad illud nego
Majorem. Similirer diftinguo Minorem : boga
creata ,tam naturalia, quam fupernataralia, ca-
duntfub ratione formalifub qua (pei Theologi-
<z, primario,, & ratione {ui, nego : {ecundario
& rationealterius , feuin ordinead alind , nempe
beatitudinem , concedo Minorem, & tego Con-
fequentiam. Solutio eft D. Thome, tum locoin
ultima conclufione cirato , ubi ‘ait : Spes pringi-
paliter quidem vefpicit beatitudinem aternam, alia
vervre[picit (ecundarivin ordine ad bearitudinem
aternam . 8c.uminfri quaft. 85, arc, 6. ubido.
cetex Augultino, quod non licer defiderare s pe-

Pi1SL VITATIO i N O'NA

A tere,aut querere, ﬁ‘.hz'nd'equel nec fperare,bom

D

E

temporalia, aut{piritualia , 1
titndinem, & ut adminicula ad il
do dicitur quod omni
eft ratie [hmz.n'.s {ub g 1l lEE!!ng(:g:hD:
debetintelligi, de on tia el uc auxilian,
te in ordinead zrernam beatitudinem:ficur quan,
do dicitur , quod ratio formalis fub quaAﬁdci
Theologice elt veritas Dei, ut 1re revelans
veritates [upernaturales , hocin itur dever,
tatibus creatis in ordine ad Denm » & veritatem
increatam primario creditam.

Dices : Pollumus a Deo fperareauxilia faper.
naruralia ad ben¢ operandum , non preeintelledty
beatitudine , & quamvis illivs non recordemurs
imo6 homo cui facta ellferrevelatio (i damnagio.
nis , poffer {perare 4 Deo aliquod auxilium fi.
pcrnam;'alc sad aliguam operationem lilpcmam.
ralem eliciendam , & tamenillud non fperarerin
ordine ad beatitudinem |, cim in tali cafly ean
{perarenon pofler, urinfra dicemus : Ergo poffi.
mus a Deo [perarebona {upernaturalia, fine or.
dinead beatitudinem,

Refpondeo auxilium. fupernaturale nunquam
{perari fine ordine ad beatitudinem : cim enim
ex natura (ua ordinerur ad ipfam, {emper fpera.
wr in ordine ad illam , vel exprefse & Farmalirer.
velimplicite [altem, & virtualiter. Tn cafuiauten
metaphyfice. hominis , cui facta eler revelatio
fuz damnationis , dicendum eft, quod ille tune
pofler quidem {perare a Deo auxiliaad bene ope
randum , fed non per fpem Theologicam , ex de-
fectu objedi primarij, fcilicer beatitudinis : fent
in calu quo Deus obfcure revelarer beato verita-
tem crearam , quam non vider in verbo ,illi oh
Dei revelantis authoritatem affenciretur, talis ra-
men aflenfus non efler Theologicus , nec Afide
Theclogica ; quiaab illanullus procedic affenfis,
nifi in ordine ad objedtum primario creditum,
{cilicer Deum , quod ebjeCtum a beare nou cre-
ditar, fed videtur.

Contra primam partem f{ecundz conclufio-
nis ,in qua diximus obje@tum formale quod
fpei non efle beatitudinem formalem , fud cbje-
tivam , plura poffunt objici argumenta ex Du-
rando. Sicenim argumentatur primo : Deusnon
potelt licite amari concupilcentie : Er-
go neque f{perari. Confequentia pater : quia
f;pes vel eft ipfe amor concupifcentiz , vel illom
fupponic circa idem objetum. Antecedens au-
tem probatur : Id quod amore concupilcentie
amatur , amatur proprer alind , & ordinatur ad
illud cui concupifcitar; ac proinde Deum ffe ama-

in erdineadhy,
lam. Unde Quan
1, Ut auxifjang,

.re, elt ipfum ad nos ordinare , & illouti ; in quo,

ut docet Auguftinus , perverficas voluntatis con-
fiftic.

Secundo , Objectum fpei deber effe fururum:
Sed Deus non elt, neque poteft eflenebis futa-
tus , elim fit effentialiter @rernus , & {emper no-
bis prafens fir, & in nobis exiftar, juxra illud,
Domine mibi intimior es intimo meo :Ergo non
poteft effe objedum fpeinoftrz.

Tertio, Idem eft objectum (peiin via, & dele-
&ationisin patria ; heec enim ficcedit fpei, & ejuis
motum feu defiderium terminat : Sed objedtum
delectationis in patrianon eft Deas ipfe, fed vi=
fio & fruitioillius : Ergo nec {pei.

Quarto : 1lla quz & nobis {uppofito diftin-
guntur, non funt nobis immediaté bona , fed me-
diante aliqua actiode , vel effeGtuillius, v. g. 5ol

elt nobis bonus, rationelucis ; & ignis , ratione

=}

4,

S




DE

ratione fui , fedloliim mediaté, & ratione alicu-
jus effectus abillis produdti ; ea enim rationede-
bentamari, qui nobis convenienria funt, unde fi
folim mediace fint convenientia , non poflune
amati immediate , nec confequenter {perari : Sed
Deus a nobis (uppofiro diftinguitur: Ergo non
potet a nobis immediaté (perari , fed mediaté fo-
lim , mediante fcilicer vifione beatificd , per

VIRTVT'E- SPETL

calotis : Ergo nequeunt a nobis amari immediard A

531
pettineat, nego Majorem :ita ut fit modus , vel
condirio objedti, concedo Majorem, & Mino<
rem, & nego Confequentdam. Sicur enim efle
non vilum , non attingitur 4 fide primo & per fe,
quia non el ratio formalis , (ed tantiim conditio,
vel medus intrinfecus in objecto fidei, qued eit
veriras prima revelans ; ita ratio fururi, vel non
habiti , non attingirur a [peper feprimo , fed tan.

tim f'ecnndnrid,quia non elt ratio formalis {pe-

- quam 2 nobis poffidetur, cificativa illius , fed tantiim conditio ad illam ne.

Lo BT

83, ¥

n 30 Denique objectum {pei eft pramium in patria ceflario requifita, aur modus intrinfecus objedti
4 Deo conferendum : At hoc non eft Deus, fed illius,
I vifio: Ergo vifio, & non Deus, eft objectum fpei. Ad tertium nego Minorem: delectatio enim, 44;
3 Minor probatur: Premium nobis in patria con- fen fruitio patriz, eft primario de Deo , & [ecun-
N ferendum , eft effeftus noftrorum meritorum: B darié tantim de vifione beatifica , utin Tra@aru Difp. 23
% ¥ Sed foltim vifio, & non Deus, potelt efle merito- de beatitudine oftendimus, & plura argumenta . 1.
i rum noftrorum effectus : Ergo vifio folim, & in contrarium , qua ibidem videri pollunt, dif
5 non Deus , eft pramium nobis conferendum. folvimus.
1 3t+  Ad primam , nego Antecedens:ad cujus pro- Ad quartum nego Antecedens :illa enim quza 35
1 bationem , diltinguo Antecedens : quod amatur nobis poffideri poffunt , eff foppofito diftin-

amore concupifcentiz , amatur proprer aliud, ly (1

Prnp;erdim;aze finem cujus gratid , nego Antece-
dens :ly proprer dicente finem cui, fen fubjeCtum
per alterum perficiendum , concedo Antecedens:
Denm autem {icamare , non eft uti Deo ,neque
illumad nos ordinare;fed nos ad Deum, ut per
iplum perficiendos.

Explicatur , & magis illuftramr hee (olutio,
Dupliciter poffumus ferriin aliquid amore con-
cupifcentiz : Primo propter nos iplos, ut quando
cibum & potum ad vitz noftrz confervationem
appetimus: hoc modo fatemur Deum non nifi
pervers¢ amari pofle, quia cim ipfe fir finisul-
timus omnium , non poteft inaliud tanquam in
finem ordinari. Secunde poflumus aliquid ama-
te ,non quidem propter nos, fed nobis, ira uc
nos ipfi non habeamus rationem finis , fed tan-
wim {ubjedi, cui illud quod amamus | conve-
niat & applicetur; ut cdm proximo exopramus
beatitudinem ; certum enim eft,ipfam in eum
nen referri tanquam in finem, cim iple proxi-
mus potits ad eam ordinetur & referatur : & fi-
militer cim Paterin Divinis dedit nobis Filium
fuum , certum eft ipfum Patrem noluifle nos ip-
fosefle finem fui amoris & donationis, fed patits
feipfum. Pari modo, quando per fpem ferimur
in Deam tanquam in bonum noftrum , fenamo-
te concupifcentiz , non referimus Deum in nes
ipfos tanquam in finem ( efferenim hec ordinatio
perverfa ) fed rantim eum nobis exopramus:
quod non poteftefle perverfum , ciim licitum fix
& honeftum , Deum (ibi & animz fuz diligere,
Deinde quando per [pem Deum nobis ipfis dili-
gimus , non diligimus eum propter commodum
aliquod diftinftum 2 Deo , quod nobisab ipfo
proveniat { ficenim peryersé diligeretur , nempe
propter donum aliquod creatum ) fed diligirur
Emprcrincrcatam bonitatem fuam, quatenus no-

is applicator; hac enim bonitas increata eft fum-
mum bonum noftrum jideoque amor ille concu-
pifcentiz non potelt effe vitiofits , cim in ali-
quidaliud & Deo non feratar, fed foldmin ejus

guantur, funt nobis immediaté bona quia pof-
feffio (eu unio immediationem. boni non impe-
dit, ficur neque unio inter {ubjeGtum & formam
impedit quominis forma fir immediaté conve-
niens materie : unde licer Deus non conjungatur,
nec poflideatur ab anima beata, nifi mediante
vifione bear4 , non {equitur quod non fit bonus
illi immediacé , {ubindeque objedtum prima-
rium & immediatum (pei in via , & dele@arionis
in pama.

Ad uliimum , varijs omiffis folutionibus , di-
cendum efl, quod premium duo habet , nempe
quod conferatur intuitu meritorum , & quod fit
meritorum effectus: primum haber Dens ratione
fuz boniratis , ob quam eft fummum bonum no-
ftrum , quod nobis confertur intuitu meritorum:
fecundum vero non convenit illi ratione fui, &
infe,fedin fui polleflione , quz 3 meritis caufa-
tur 3 non enim requiritur, bonum quod confer-
turin premium , caufarid meritis , fed fufficic, i
illias pofleflio cauferur : merita enim militis v. g.
cui confertur equus in pramium , non canfant
equum, etiam moraliter , {28 {oltim pofleffionem
equi, Obje@um ergo {pei eft przminm , quan~
tim ad rationem boni in premio importatam,
nen quantiim ad rationem effeétis , quz fecun=
dari¢ tantiim , vel de connotato ,in objefto {pei
importatur,

§. III,
Alia argumenta folvanur,

Ontra fecandam partem ejulder concluifio-

nis ,in qua diximus beatitudinem formalem,
feuvifionem beatam, non ingredi, etiaus parriali-
ter & inadzquaté obje@um formale quod fpei
Theologicz, objici poreft primo's Dens eft obje-
éum fpei, ut fummum bopum nos beans : Sed
pratt nos beans includit beatitudinem forma-
lem, & pofleflionem fui, tanquam rationem for-
malem beandi: Ergo beatitudo formalis ingredi-

R increatam benitatem nobis conjunétam & appli- tut objectum fpct formalitez , & non per modum

; catam, conditienis,

) 13, Ad fecundum diftingnenda eft Major : obje- Secundo : Deuseft objetum fpei, prout nobis  38:
; dum fpei deber effe fururum ,in {2 nego Majo- conveniens , & {e nobis communicans , & confe-

rem:infe, velin {ui affecatione , concedo Majo- rens feeliciratis commodum: Sed prout fic, inclu-

tem : & concella, vel diftinéa Minori , nego

Confequentiam, Vel {ecundé diftinguo Majo-

rem ¢ Objéum fpei eft bonum fururum, ira ut

futuitio (it ratio formalis objecti, aut adillam
Tom. IV,

dit collationem feelicitatis , qua in vifione confi-

ftic: Ergovifio in objecto formali (pei, inadz-
quate faltem & partialiter includirar,

Terrio , Deus ut poffidendus includit formali-
Tt ij




40.

4.[.

45

19

352

PISPVTATIOD-NONA

ter poflefionem fui : Sed ut poflidendus, eft obje- A quando illud eft connexum cum formali feut

&um {pei: Ergo ur objedtum {pei formaliter in-
cludic {ui Pml'e{ﬁuncm , fubindeque formalem
beatitudinem. 3 4

Quartd , Vifio beara eft bona & ardua , confe-
ibilis vi omnipotentiz divine : Ergo ur quod
gitur a (pe,, & non folim per modum con-
ditionis in objeéto ejus importatur.

Denique , Objeétum formale {pei eft ultimus
finis creaturz rationalis : At beatitndo formalis,
que eft vifio, & beatitudo objectiva, quz eft
Deus clace vilus , non funt duo fines , {ed unicus:
Ergo ex illis conftituitur objectum fcfr’mal.::
qued{pei in via, & delectationis feu fruitionis
in patria, :

Ad primum relpondeo , quod cim bearitudo
fit duplex ;una formalis , & alia objectiva, beare
( quod idem eftac facerefeu con[hmerc bearnm )
{umituc dupliciter, objective [cilicer, tanguam
bonum fatiativum appetitiis , & formaliter , tan-
quam pofleflio illius boni : primuin convenit
Deo, ratione {uz bonitatis , lecandum autem ,
ratione vifionis. Unde in forma Major diftin-
guendaclt: Deus elt objeétum {pei ur nos beans,
beatitudine objedtiva , & tanquam bonum faria-
tivum appeticis, concedo Major_em:ur nos beans
beatitudine formali, & urper vifionem po(feflus,
fubdiftingue , fily #z, denotet conditionem, con-
cedo Majorem : i autem denoter rationem for-
malem , nego Majorem : & fub eadem diftinétio-
ne Minoris , nego Confequentiam,

Ad fecundgm dicendum , quod in Deo,ut fe
communicante, due imporiantur, nempe bonum
communicatum , &ipla actualis communicatio,
quz in uniene Dei cum intelleGtu per modum
verbi, 8 in vifione creata confiftic, Deus ergo,
utnobis communicatus , eft objectum {pei, com-
municatiove in ob'iquo , & per modum condi-
tionis ingrediente ;nonin recto, & per modum
formz. Unde ad tertium , concefla Majori, di-
ftinguo Minorem : Deus ut poffidendus eft obje-
Gum fpei, ly , ut, dicente conditionem , concede
Minotem : dicente fationem formalem , nego
Minorem ; & Confequentiam.

Ad quartam, conceffo Antecedente, diftinguo
Caonlequens: vifio beata a [pe atringitur ut quod,
tanquam objeGtum primarium, nego confequen-
tiam:tanquam {ecundarium; concede confequen-
tiam: ficut enim alia bona (perantur a Deo fecun-
darioin ordine ab beatitudinem ; fic vifio , confi-
derataur quod , poteft actum [pei terminare, non
tanquam objedtum primarium, fed tanquam fe-
cundarinm,

Adultimum refpondeo , qued quamvis beati-
tudo formalis , & objedtiva, non faciant nifi uni-
cum finem totalem, quia tamen ipfa beatitudo
formalis eft aliquid creatum, per{e ordinatumad
beatitudinem obje®ivam, non pertinet ad obje-
&um formale quod [pei, quia eft contrarationem
abjedti formalis , ordinariad aliquid ulterins, &
contra rationem virtutis Theologicz, refpicere
primario alquid creatum, Quamvyis ergo conce-
darur , nnico & eodem actu {pei hicin via, 82 uni-.
coadtu fruitionis in patria , pofleattingi beatitu~
dinem formalem & objectivam | adhuc tamen

falyator beatitudinem attingi tantim ut obje-
érum fecnndarium , quia (cilicer cft aliquid crea-
tum ; & wlterits ordinatum, Neque repugnar,
quod eodem adtuattingatur primario &in redlo
objéttum formale, & fecundario , acin oblique
objedtum materiale & fecundarium ; maxime

Cc

contingit in propofito.

— e

EIT;

ArTicviLvs

Ducnam (it ratio fr';r;;:':.zl:'; fub qua , fong -

Fum motivam , [pei Theolovice
o 3 i
§. L
Referuntur fententia ; & vern ez’.f-'gim;-_

N hujus difficalratis refolutione Authores in

varias dividuntur {ententias, quas tamen 5 i
tres precipuas reduci poﬁ':: exiftimo, Prima do.
cer, arduitatem effe rationem formalem (b qya
fpei Theelogice , illam a charirate di{kh:gnéu.
tem, Sicvidentur fentire Paludanus, Richardys
& D. Bonaventura, & in hac Cajetanum incli.
naredicit Aravius. Secunda affericrationem for,
malem fub qua(pei, effe boniratem objedi fpe.
rati ,non fecundim {e, {ed ur relatam ad perfo-
nam {peratam , hoc eft, utilli convenienten &
commodam. Ira Scotus , Snarez, Granado, g&
aiij ex Recentioribus, qui tamen hane fententiam
invarios explicandi modos dividunt. Tertia exi.
flimaromuipetentiam Dei, ut auxiliantem Jefle
rationem formalem [ub qua, fen ebjedtum mo-
tivam {pei , ficar veritas prima , ut revelans g ge-
ftificans , elt obje&um formale fub quo fidei, ue
difpuratione 1. oftendimus. Hanc tenent com.
muniter Thomiftz cum Angelico Preceprore,
locis mox citandis , quos {equuntur Vazquez,
Turrianus , Meratius, Malderus, & alij, Cum
quibus

Dico, rationem formalem fub qua fpei, efle
omnipotentiam divinam , five Deum ut auxilian-
tem ; non vero ardnitatem objeéi fperari , vel
ejus bonitatem , ut nebis convenientem , & ama.
bilem amore concupilcentiar.

Hane conclufionem exprefsé docet D. Thomas
varijs inlocis , prefertim in quzftionibus difpu-
tatis, quet. unici de {pe art. r. ubi hac(cribir
Spes adipifcendi vitam eternam babet duo objechy,
[eilicet ipfam vitam aternam . quam quis ferat,
& anxilium divinum aquo fberat : ficus eviam fis
des habot duo objells , [tilicer rem quam credip,
€ veritatem primam cui correfponder. Fides aus
tem non habet rationem virtutss , niff inguantim
inharet teffimonio veritatis prima , ut ei credae
quod ab ex manifeffatur , (ecundiim illud Genef.
15, Crédidit Abrakam Deo , ¢ reputatim eff ¢i
adjufbitiam : unde & [pes habet rationem virtus,
ex bocip(o qiod bemo inherer auxilio L!f'vi?mpu-
teftatis ad confequendam vitam aternam. Er paus
cis interpolitis addit : Sic igitur ficut objettum
formale fidei off veritas prima 5 per qram , fiont
per quoddam medinm , affentit bis que dicuntur:
ita objeltum formale Jpei eft anxilium diving
pietatis & poreftatis . proprer quod tendir mots
[fpes in banaﬂ'fl::mm > que funt materiale objes
éhim fped. Tdem docer arc. 4. ubi ajt : Spei, fe-
cundium guod eff virtus Theologica , objeltum for-
male eft auxilinm divinum , cui inbaretur. Ex hic
quelt. 17.art. 1. fic haber, Inguantym [peramus
aliguid ut poffibile nobis per divinum anxilinm
Jpes moftra artingit adipfim Dewn , enjus auxilio
innititur. Qua reftimonia adeo clara & aperta
fant, ur merico mirewur Ripalda , eff¢ aliquen
de mente S, Do&oris dubitantem.

T




,1,'.).

DE VIRTVYTER

Advertetamen , quiod quando D: Thomas di-
yir auxilinm divinum effe objedtum formale {pei,
non loquitar de auxilio ereato in jfoltmtate re-
cepto,{éd de increato quod et ipﬂla Dei omni-
sotentia, nobis praparans , & conferens feu offe-
rens creataauxilia:cim enim [pes fic virtus Theo-
logica, oportet quod ejus ratio fub qua fit aliquid
quxm:u:n.

Adverrte etiam', Deum , ut eft bonum noftrum,
al_—,i,dl_mi,i D. Thoma, cbjcfftum materjale {pei,
non abfoluté , ciim revera fit objedtum formale
quod , ut articulo pracedenti oftendimus , fed
comparative ad id quod elt abjedtum formale
quo: ficuccolor, qui et ol}je.ﬁum formale quod
vists , comparative ad lucem, quz eft ejusratio
formalis {ub qua,obje@um mareriale appella-
wur, licér revera fic obje@um formale, relpeétn
corporis quod afficic, & vilibile reddit, & quod

ropri¢ objectum materiale nuncupatur. His
Pr;zmi['ﬁs_

Probatur conclufio ratione fundamentali.quam
§. Dotor locis citatis infinuat. 1ilud cuifpes in-
nititur , tanquam medio & rtationd {perandi vi-
tam xrternam, & alia ad ipfam conducentia, eft
ratio fub qua fpei ; ficutillud eft ratio fub qua fi-
dei, quod eft ratio & motiyum affentiendi veri-
ratibus revelatis : Ac illud cui fpes beatitudinis
ranquam medio 8 rationi {perandi inniricur ,
non eft ratio ardui : Ergo arduitas non eft ratio
fub qua virturis {pei, Probatur Minor , tum quia
arduitas , [eu difficultas, non movet ad boni pro-
fecutionem , fed potits retrahic, & eft motivum
defperationis, ut fzpe docet S. Thomas: Tum
etiam quia arduitas comparawic ad fpem , ficut
obicuritas ad fidem : 'Atqui obfcuritas non eft
ratio formalis fub qua in objeto fidei , fed condi-
tio tantim , fen modus illius: Ergo & arduitas
refpe&tu objedifpei. Similiter licér ratio forma-
lis & motiva , quaredefideramus & amamus bea-
ticndinem, ficillius bonitas , ut nobis conveniens,
& commoda, id tamen quod maximé nos movet
& excitat ad illam {perandam , eft divina omni-
potentiautan ilians, fewur preparans, & offe-
rens auxilia neceflaria ad illam obtinendam , ut
docer D. Tho cart. 4. his verbis : SpesrefC
picit beatitndi ficut finem ultimum;
divinum autem anxilivm , fieut primam canfam
inducentem ad beatitndinem, Unde Pfal, ni7. di-
citar, Desss mens, adjutor meuss & [perabo in enm.
Ubi David pro ratione & motive ad fperandum,
affumpfit adjutorium Dei. Er Genef. 25. Deus
dixit Abrahe : Ego fum proteflor tuus , & merces
tua magna nimss. Ubi, u erigeretur animus ad
fperandam mercedem beatitudinis, Deus prote-
&ionem fiuam adjanxit. Id etiam infinuare vide-
tur Apofiolusad Hebrzos 6. ubi fpem comparat
anchorz ¢ ficut enim anchora, dum per aquam
defcendic, non firmat navim , quoniam aqua ele-
mentum eft liquidum & inftabile ; at dum terra
adharer, firmiffimé navim retinet: fic fpes noftra,
dum adheret promiflionibus hominum , non pe-
teft non femper nurare, fed ctim in Dei veritate
& potentia figitur , & efficaciz gratiz ceeleftisin-
nititgr, firmiflima & inconcufla permanet : Tgi-
tur omnipotentia Dei, ut auxilians , erit ratio
formalis fub qua noftre (pei.

Confirmatur exemplo fidei, a D. Thoma (zpe
addu@o : ided enim divinum teflimonium eft ra-
tia formalis fub qua fidei, quia inillud fic ultim:
refolutio fidei noftrz ; nam interrogatus quiis
quare credar, & fibi perfuadeat Deum effe Tri~

Tom. 11,

ems alerinain

SPEL 1

A bum in Perfonis, rect¢ & adzquate refponder,

B

quia Deus dixit : Arqui imiliter ultima fpei no-
{trz refolurio fir in divinam omnipotentiam ut
auxiliantem ; nam interrogatus quis , quare bea-
titudinem (peret, L‘L’(‘Poiidt‘t recte,, qma Deus eft
mifericors & ommnipotens , 8cauxilio (U pietaris
& boniraris ad illam conlequendam nobis affi-
{tie: Ergo pariter ratio formalis fub qua {peino-
ftrz elt omnipotentia divina ut auxilians,

Confirmatur amplills ex egregia connexione,
gue eftinter obje&tum qued fperamus, & abje-
Cbugn in quo fperamus , ob quam fe mutus infe.
runt: quia enim quod [peratur eft Deus, nonin
alio fperandum eft quam in Deo, nam ab alio
obtineri non poteft ; & quia Deus eft in quo fpe-
ramus, nihil minds a Deo quam Deum ipfum
fperare debemus ; quia & tam magnifico Domino
nihil minds fperare decer ,quam quod ipfeet.
Unde, ue fuprd annotavimus, D. Themas nen
aliam 4 Deo poftulavit mercedem laborum ,
quam Deum ipfum. Nee ponir (ucbelleaic qui-
dam‘ Fﬁcceminr )eligeremajus , nec debuiz minise
male foripferat ; fi aliter elegiffer.

§. IL
Solvuntur chjetiones.

Bjicies primo : D, Thomas hic art. 3. &
Oqurll. unica de {pe art. 1. ponitrationem
arduii in definitione [pei: Ergo exiltimatillam per-
tineread objeftuni formale : Sed non pertiner ad
gjus obje@tum formale quod , quia arduum non
dicit aliquam boniratem : Ergo fpc&;\: ad ratio-
nem formalem {ub qua,

Refpondeo rationem ardui poffe dupliciter fii-
mi:primé pro ipfa difficulate, orta ex impedi-
mentis 4 confecutione boni concupiti retardan-
tibus : fecundo radicaliter pro eminentia feu ex-
cellentia boni divini. Hoc {ecundo modo perri-
netad cbjetum formale qued {pei, quia induie
quandam f{pecialem rationem boniratis , nimi-
rum raritatem feu pretiofitatem , ut docer S.
Thomasin 3. dift, 26. quaft. 1. art, 2.ad;, his
verbis : Difficile vel ardnum addir gnandam [pe-
cialem rationem bonitatis , [cilicet Prﬂ{cy’fla;cm
quandam , ex boeipfo guod de facili non habetnr,
ficut dicitir omne rarum carum. Primo antem moa-
do e habet tanttim ur modus vel conditio ol?j:&i
formalis quod non vero tanquam ratio fub
qua ; quia ut fic non eft motivum & rario f'peran_.
dialiquod bonum & Deo, fed poritls tatio rece~
dendiabillo bono ,ut{upra annoravimus,

Objicies [ecundé: Amor & defliderium, quo
amamus & defideramus nobis Deum ut fummum
bonum noftrum , eft adus {pei: At non refpicie
tanquam objeftum formale omnipgrentiam
Dei, {ed ejus bonitatem , ut nobis convénientem
& commodam : Ergo objectum formale fub quo
fpei, noneft omnipotentia Dei ut auxilians , fed
¢jus bonitas ut nobis conveniens, Major proba-
tur: Aéos illeeft bonus, {upernaturalis, & Theo-
logicus : Sed noii elicitur a charitate , ctim illa
termineturad Deum ut bonumin fe; neque 2 fi-
de, cim fitadtus voluntatis : Ergo a fpe. Major
pro prima parte conftat : Deus enim , ut fum-
mum bonum noftrum , et amabilis a nobis fe-
cundim rectam ratiotiem :Ergo atf'tu';, quo il-
lum fic diligimus , eft bonus. Quoad fecundam
partem pmbamr : Deus ut fiummum bonum, nos
beatificans , elt objectum fupernarurale : Ergo
afkus quo attingitiic J[pernatnraliseft, Quoad

Lt JIJ




58,

§9-

60.

$r.

334
rertiam etiam conftat s namobjectum illius altus
eftaliquid increatum : Ergo ille actuns eft Theolo-
glC'I,li.

Huic argumento communi {oluriene relpon-
deo ,negando_l‘-‘l;;}crem. Ad })mba(ioucm , con-
cefla Majori , neganda eft Minor : charitate enim
diligimus Deum ut bonum in fe, tanquam obje-
&um primarium, & nos ipfos,tanquam objectum
fecundarium , ut docer D. Thomas infra quelt,
2¢. QL. 4. pracipué autem nos iplos charitate di-
ligimts , quando nobis fummum bonum opta-
mus , utex eodem S. Doctore ibidem colligigur:
ac proinde adtus , quo nobis fummum bonum
optamus , eft quidem amor concupilcentiz Dei,
fed refpedtu noftrielt amor benevolentiz, a cha-
ritate fecundario elicitusin his qui habent illam;
in his vero qui illd carent , fcilicer peccatoribus,
elicitur ab auxilie fupplente vices illivs, proprer
adtls imperfectionem : ficutamer Dei auttoris
fupernaturalis, urboni in {e, non omnino efficax
& petfectus,in habentibus charitatem eftabillag
in non habentibus vero eft ab auxilio ; & actus at-
tritionis injuftificatoelt & virtute peenitentiz ;in
peccatore vero ab auxilio,

Objicies tertid : Deus ut auxilians importat
tanttim rationem caufz efficientis : Sed canfa
efficiens non (pecificat ; cim fpecificatio redu-
catur ad caulam formalem : Ergo Deus ut au-
xilians , non eft ratio formalis fpecificans virtu-
tem {pei.

Refpondeo {ob hoc nomine, canfie efficiens »
latere zquivocationem , ut redte oblecvar Joan-
nesa S, Thoma : nam licét caula efficiens habi-
tum {pei, feu illum infundens, non poffit illum
{peciticare ,quia rationem caule puré efficientis
habet; bené tamen caufa efliciens , (e praparans
auxilia ad beatitudinem conducentia: ciim enim
talis.caula movear & exciter ad [perandam bedti-
tudinem , ebjectum motivam & fpecificativum
fpei Theologice ingredirur ; fubindeque non fo-
Iim habet rationem caule efficientis, fed etiam
formalis extrinfece , & fpecificantis. Unde Ma-
jorargumenti falfa eflt , & neganda: Deus enim,
ut anxilians , utrumque genus caufalitacis , effi-
cientis (cilicer , & formalis extrinfecz , importat:
efficientis quidem ,relpedtu auxiliorum quz con-
ferr, vel offerr; formalis verd extrinfecz, per
ordinem ad actum vel habitum fpei , quem (pe-
cificat. A

Objicies quarto , Ratio fub qua {pei debet efle
ratio aliqua boni: Sed omnipotentia urauxilians
non pertinet ad lineam boni formaliter , fed ad
rationem entis : Ergo non elt ratio formalis fub
quia fpai. 5

Refpendeo primo , negando Majorem : liccs
enim ra;ig quz fpci debeat elle a[iq naratio boni,
utpote quz {ola porelt appeti;ratio tamen [ub
qua nen debet eflz aliqua ratio boni,, fub concep-
wiformali & expreflo boniratis: quia ratio fub
Pua fpei, non elt illud qued appetituc, fed cui

pes innititur ad fuperandam difficaltatem , cum
bono feparato conjunétam ; qued , ucpatet, nen
exprimitbonitatem & convenientiam , {ed virtu-
tem & porentiam.

Refpondeo {ecunds, data Majori, diftingnen-
do Minorem: omnipotentia utauxilians non per-
tinetad lineam boni , ut quod , concedo : uc quo,
nego : licet enim boniratem & convenientiam
non exprimat, eft ramen principium effettivam
beatitudinis , & mediorum que ad illam condu-
cunt ; quod eft ellebonum ur quof

DISPVTATIO

A

D

E

NONA

ArnTicvivs IV,

Firam in Beatis ¢ comprehenforibus habje
tus [pei Theologice remancats

=

gvi‘l“mim‘“ primo ranquam certum , fpay
Y reperiri in empibus viatoribus > preterquam
in hareticis , vel infidelibus. Sienim viatores fin
pij & julti , non eft dubinm quin {pes inillis ref,
deat , quippe qui fine hac , non mints quam fige
fide & charitare, jufli & pijelle nequeunt, Sjye.
£o fint peccatores ,dummodo de falute non def.
perent , habitum i‘pA{’i Theologice retinent: cim
enim fides & fpes fint femina gratiz , & alianim
virtutum , Deus voluit eas in peccatoribus rema.
nere , veluti duas poft naufraginm tabulas, ures.
rum ope facilitls poflentredire ad gratiam, &3
peccato refurgere junde Tridentinum {ell. 6, do-
cet peccatores per {pem & fidem difponiad jufli.
ficationem : Ergo {pes in omnibus viatoribus, etfy
peccatores fint, & alijs donis & virtutibusinfufis
{poliati, remanet , juxta illud 1{a¥e 1. Niff Domi.
nus exercitaum veliquiffer nobis (emen , quafi Soa
doma fuiffemus s & quafi Gomarra fimiles effe.
mis. Dixi, prererquam in hgeticis, cim enim
fides fit fundamentum {pei , 8in hareticis non fig
fides {upernaturalis & infula , fed naruralis tana
tim & humana , ut difputatione pracedenti ar,
1. oftendimus, manifeftum eft in ipﬁs pariter non
efle {peminfufam & Theologicam , fed duntaxay
naturalem & acquifitam , qua eft amor quidam
naturalis concupifcentiz re(pectu beatitudinis,
& tendentia quadam feu inclinatio in ipfam,
itemque expectatio ejuldem ; quod totumin he-
reticis eft omnino humanum , quia putant fe vel
viribus humanis, fine Dei gratia, ut Pelagiani, vel
pet folam Dei gratiam , ab{que ullis bonis operi-
bus, ut Lutherani & Calviniftz , beatitudinem
confecuturos , quod tamen impofibile eft,

Supponimus {ecundo, fpem in animabus quz 6
torquenturin purgatorio remanere : Tum quia,
ut pr:cccdemidiﬁmmtione vidimus , in illis remas
net fides,quz eft bafis & fundamentum {pei:Tum
etiam, quia cim beatitudo refpeétu illarum fie
adhuc ablens , & aflequenda per graves crugiatus
& panas purgatorij , habet rationem boni abfens
tis , & atdui, adeoque eft materia (pei, urdocet
D. Thomas hic quzft. 18. art. 3. in fine corporis,
& alij communiter. Nec obeit quodille animz
certiffime fint de gloriz affecutione , certitudo
enim non obeft a&uifpei. Idem dicendumelt de
animabus Patriarcharum, que ante paffionem
Chriftiin Lymbo detinebantur : namille paritet
habebant fpem , quia nondum erant heatitudi-
nem adepre, fed eam ex auxilio divino, & fub
promiffione divina expectabant. Unde Sapient.
3, de vereribus illis Patriarchis dicitur: Spes,
illorim dmmortalitate plena eft :id eft ,non mo-
ritur, fed viviteorum f{pes, quandiu funt in hoo
ftatu.

Supponimus tertid , {fpem non remanere in
damnatis , urdocer D, Thomas hic quzft. 18.att.
3.8 cum eo omnes Theologi. Rauio eft primo,
quia utdifputatione pracedenti oftenfum eft,n
ipfisnon reperitur fidesinfufa: Ergo neque {pes;
pacenim eft utriufque ratio , & fides eft fupda-
mentum {pei, ejufque regula. Secundo, quia ad
ilkorum damnationem pertinet , certos effe defua
perpetua damuatione , & impofiibilicate iz (au-

6




6§

&7,

DE NIRTVT

tiS,jiixmiilud Yob: Nan credet quod reversi poffir A permanendi , ¢°ided TOoTALIT R

de tenebris ad lucem : unde non pollunt appre-
hendere falutem ut fibi poflibilem , nec per cpn-
{equens illam l}ﬁt‘LAre. Hinc Hugo Viédterinus
iib. 4. deanima infernum fic delcnibit : Lnfermm,
profindum fine fundo , nbi nulla [hes bonis ¢r nul-
1z ';fu_,’!wr;sria wmali, Tertio ¢ Damnads nulla
gratia confertur , & fi que dona gratuita ante
damnationem habebant, ipfa damnatione aufe-
runtur : Ergo fpe Theologicd ,ad®uam gratia re-
qu{ri[ur 3 {E‘Cl’al(‘ non lrt-l?unl_ Denique §S. Pa-
tres invehuntur in Origenem , eo quod afleruerit
damnatos forealiquando falvos, eorumque pos-
nas tandem aliquando finiendas , & per confe-
quens in ijs {pem remanere: P[."cfertim Augufti-
nus lib. de harefibus cap. 43. ubi loquens deip=
{o , ait, Eum mifericordiorem fuiffe quam decerer,
& tanto ervaffe deformins , quanio fenfit bac inve
clementiis,

Hecapud omnes Theologos certa & indubira-
tafunt. Sed diflicultas eft,utrum in beatis & com-
P:‘chmibnms habitus {pei Theologice rema-
neatt Suarez enim in Tratatu de {pe,difpura-
tione 1. fect. 8. Coninck difputatione 19. dubio
1o Martinonus difputatione 16. {eét. 6. & alij
ex Recentioribus , docent illum remanere in
beatis , quoad aliquos aéus : Thomiftz écon-
tra {pem in patria nullatenns reperiri contendunt.
Unde

Dico , habitum fpei Theologicz nonremanere
inbeatis. Ita D. Thomas hic queit. 18. artic. 2.
ubiid probat primo in argumento fed contra ex
illo Apoftoliad Roman, 8. Quod vider quis guid
fperat 2 5ed beati fruuntur Dei vifione: Ergoin
eis I"-ia:ﬁ locum non habet. Secundo id demon-
{trar in corpore articuli, ratiene a pgjori, quz
potelt icbreviter proponi. Cui repugnat actus
alicujus vireatis , repugnat etiam habitus : Sed
beatis repugnat adus {pei Theologica: Ergo &
habitns. Majoreft evidens : quiaciim habitns fic
effentialiter principivm adtls , non poreftafhicere
funm fubjectumn , nifi hoc ipfo communicer illi
hunceffedtum formalem , quieftefle principium
ﬂé}lﬂis :El'gf‘- C i ‘.’_'Fl‘.g”ﬂt al’.l'us ,I‘E‘i.:‘.‘.f_*:n.‘tt C[ialn
habitus. Minor vero probatur: Proprius actus
fpci refpicit vitam zrernam nt futuram , arduam,
& poflibilem haberi: Sed beatis non eft ardua,
nec futura bearitndo zterma , ctim illam poffi-
deant : Ergo in beatis non eft actus {peide zrerna
beatitudine,

Dices primo:quod licdrin beatis non poffice(le
atus {pei de beatitndine , quoad ejus adeprio-
nem, ciim illam poflideant , bent ramen quoa
ejus continuarionem.

Sed contra : Ciim beatitndo 'menfurerur zrer-
nitate participatd , ejus continuatio non habet
tationem futuri, & dato quod illam haberer, non
habet rationem ardu’,velpedt ejus qui beatitudi-
nem obrinet , utpore neceffario annexaipfi effen-
tiz bearitndinis , qua ex natura (ua eft inamiflibi-
lis & =zterna. Ita D. Thomas in queftionibus
dilputaris quaft. unici de {pearr. 4. ad3. ubi hac
{eribic: Continnatio beatitudinis non baber vatio-
nem futuri , quia inquantum alignis bamaﬁr bea-
Tus, aternitatem participat s in guanon eff prate-
ritum g futnrum , unde in beatitudine illz dicitur
vita aterna. Dato etiam guod illa haberes ratio-
nem futiri , #on habet rationem ardui s refpeéin
ejus qui obtinet beatitudinem :ex hoc enim ipfo
accepff non (slivm facultarem ,fed etiam neceffi-
tatem gquandam manguam peccandi, [ed [emper

B

Cc

D

B

A

SPEL

335
R tollitny
ratio [pes.

Dices {ecundo : quod li
efle actus fpei de beatitndine anime quam pofii-
dent, bene tamen de bearitudine corpouis, qu
nondum habent,

Sed hane refponfionem efficaciter Impugnat§
Dodtor hic quaft. 18.art. 2,ad d
ric: Chm fpes fit virtus Theologica , babens Denm
proebjelto, principale objeétum [petefi,
mas quein fruitione diving con t, nen tamen
gloria corporis, Gloria etiam corpsris , etfi habeat
rationem ardui s per comparationem ad natiram
bumanam, non babet tamen vationem avdui baben-
Jt'g.fun':em animatiem quia glovia corporis eft mini-
mum quidsan in comparatione ad gloviam animas
tim etiam quia babens gloriam anime , haber jam
fufficienter caufam glorie corporis. Similia habet
1.2, quelt. 67.art. 4. ad 3. ubiair; Refpectu glo-
rie ccrlrpa;.r'; in animabus Sanctorum [,-.q;c,’.f" c.‘{.-{fdrm
effe defiders
neque [ecune
( ficenim
quod boxwm creatium ) ne
muniter (umitar : L objellum _(j:s-i eft arduumes
bonwm antem cujus jam inevitabilem canfam ba-
bemus , non comparatur ad nos in
unde non propri

‘tin beatis non peflit

7 3 HON 1ameEn JF‘[J:s_( propre loguenda,
im guost [pes eff virtss Theelogica

[ <
sobjectum eff Dens , mon antem alé-

o

ecunditm quod com=-

fone ardui ¢
ligitur aliquis qui lrabet argen-
tum , (perave (e habiturim aliguid guod [Fatim
in potefiate ejus eft vt emat: ¢ ﬂ];g.‘
habent gloriam anime ,non proprié di
vare gloviam corporis , fed i
his pater , beatos nihil omnino (perare fpe Theo-
logica , neque gloriam corporis , neque gaudia
accidentalia , necaliorum beatirudinem , ur Sua-
rez exiftimac: Nam (pe Theologica ommia fpe-
rantur in ordinie ad beatitudinem ;.\rimali{') ﬂ.; ra-
tam : Sed pollefsa beatitudine , nihil {peratur in
ordine ad illam primario {peratam , ciim illa non
fperetur : Exgo (pe Theologici nihil poreft {pe-
rari a bearis ; fubindeque nec habitus {pei Theo-
logice in ipfis remanere.

Dices tertié cum Suare:quod quamvis dare-
tur, inbeatis non remanere habitum fpei Theo-
logicz in erdine ad adtum [perandi gloriam cor-
peris, vel alia bona & przmia accidentalia, in
ipfis.tamen reperitar qud alios aétus , nempe
quoad amorem concupifcentiz , quo beati Deum
ur bonum fibi proprium diligunt, & quoad frui-
tionem fen dele@ationem , quide ejus pofleffio-
ne deleCtantur. Sed hzc relponfio & dectiina
Suatis , que et pracipuum ejus fundamentum,
in Tractata de beaitndine impugnata eft : ibi
enim oltendimus illos duos adtusin bearis nonab
habirn {pei,fed a virrure charitacs elici, per quam
non {eldm Denm , & proximum , fed etiam feip-
fos amant, fubindeque per illam Deum ur bo-
nom {ibi proptium diligunt , & deejus pofleffio-
ne dele@antur ; ab eodem enim habitu elicirur
delectatio de bono pofielfo, a quo oritur illiys
dile&io, utdocet D. Thomasinfra quafl. 18. arr,
4.ubiaiteundem efle habitum ad diligendum | &
ad defiderandum bonum dile@um , & ad gauden.-
dum de eo, Argumenta quz contranoftram con.
clufionem fieri folent, pretermittimus , quia lo-
co citato propolica & foluta funt,

694

Difps:

L,

.




336

ArTiecvivs V.
S ek
ivum bomo | cui fatla effet revelatio [ue
:
damnationss , adbuc pelfet & teneretnr
[perare beatisudinem?

§. L
Duibufdam premiffis difficultas refolvitnr.

Vppono primaé tanquam cereum, darialiquod
Sprxce?mmfi:ci ,quo homo tencatur {perare
beatitudinem , & ea omnia qua ad eam confe-
‘quendam funt neceffaria. Traenimex yari;s Scri-
prurz locis colligitur , prferum ex illo Plal. 4.
Sacrificare [acrificium juftitia ,\c’:‘ [perare in Do-
mino : ubi eodem tenore continetur praceprum
julté agendi, & fperandi. Ex fimiliter f'\poﬂ_glus
ad Titum 2. expectationem beatitudinis conjun-
gitalijs qua jubentur {ub peena zrernz damna-
tionis , cim fic ait: Apparuit gratia Dei omﬁ_zbm
hominibus , evudiens nos s #t abneganses impieta-
tem s & facularia defideria (obric . & jufté, &
pit wivamus in hoo [eckls expedlantes beatam
Jpem : nam pro [zcularibus defiderijs fubltituitin-
ter alia expectationem beatz (pei, & eam con-
jungit cum alijs ad falutem neceflacijs, quz {unt
{fobri¢, jufte , & pié vivere. Addegnod interalia
prcepra, que Timotheuses praleripro Apofto-

- Ji divitibus dare debebat, erat [pes : Pracipe (in-

quit ) diviribus bujus [zculi non [perare inincerto
divitiarum > [¢d in Deo wivo. Deniqueinter pec-
cata qua fuerunt caufz reprobationis Regis
Saiil , numetatur illad, quod non {peraverit in
Domino. Et Sapient.2. exprobramr impijs,quod
non fperaverint mercedem jultitiz. Accedit pre-
terea ratio manifefta : nam contra refkam ratio-~
nem eft , non confiderede Dei porentia & mile-
ricordia, & negligere,, autnon efficaciter profe-
qui tantum bonum , quantum eft vita zterna,
cum certa promiffione oblatum ; aut non velle
{ubirelaborem , illius affequendi gratia neceffa.
rium : Ergo datur praceptum naturale {pei, quo
komo tenetur {perare beatitudinem , & omnia
quzad eam confequendam funt neceffaria:quam-
visillud non exterin Decalogo ;quia,ut ait D.
Thomas hic que {t, 22. art. 1. eft przambulumad
ipfum Decalogum , non minds quam fides: ficut
enim non poflumus legem alicujus fufcipere , nifi
pritis credamus eum habere authoritatem leges
ferendi; fic eriam eandem legem nen poflumus
approbare, & velle obfervare,, nifi prils certd
teneamus premia quadam propolitaelle obfer-
vantibus talem legem , qua ab omnibus ejus cul-
toribus firmiter fperari & expectari pollunt:ideo-
que non debuit przceptum {pei , ficut nec manda-
tum fidei , in Decaloge recenferi.

Suppono fecundo cafum , in titulo articuli pofi-
wm , effe quidem impoffibilem de porentia or-
dinaria, effe tamen poflibilem de potentia ablo-
luta ,ut docer S Thomas quatt. 23. de verit, art,
8.ad 2. his vecbis : Ad (ecundum dicendum ; guod
quamuis de potentia abfolura Deus poffic revelare
fitam damnationem alicui , mon tamen hoc poteft
fieri depotentia ordinata , guia t revelatto coa
geret cum def,bemm Et fi alicui ralis vevelatio fie-
ret» deberer sntelligi non (ccundiom modum pro-
phetie pradeftinationis ,vel prafvientiz., [I:‘ffper
modum prophetic comminationis ,» quse intelligi-

DISPVTATIO

NONA

A tar fuppofita conditione meritorsm. Potelke b

B

Cc

Deus , juxta D. Thomam , de potentia abfolye,
alicui fuam revelare damnationem ,abfnlmé‘gz
{fecundim modum prophetiz pradeftinationis
& prafcientiz, hon revelato peccato. 2

Ratio etiam id {uader : Nulla enim eft implie
cantia, quod Deus fuam fcientiam cui voluerie
communicet : Sed Deus fcit reprobi damnagio,
nem: Ergo poteritipfi hane feientiam per reyelz.
rionem commuhicare,

Confirmatur primo : Deus poteltalicoi dam.
nationem alterius revelare ; utconftatin Chriftg
Demino , qui novit omnium reproborum dam.
nationem; & in reprobatione Antichrifti, univer.
fali Ecclefiz revelata : Ergo & ipfi reprobo potelt
propriam damnarionem revelare.

Confirmatur fecundo : Deus potuit habere de.
cretum non conferendi grariam eflicacem ad re-
furgendum 4 peccato homini committenti adul.
terium v. g. & hoc decreram hominibus revela.
re: Arincafu ifto homo committens adulterium
certus effet (uz damnationis : Ergo illius non im=
plicat certa notitia.

Suppofita ergo hujus casls poffibilitate abfo-
lutd , inquitimus in prafenti, an homo illecui
fuz damnationis faéta eflet revelatio, adhucpolt
fetr, & teneretur ex przcepto {pei {perare zrer.
nam beatitudinem @ In cujus diflicaltatis refolu-
tione Gregoriusde Arimino, 8 Vittoria, quos
{fequuntur Granado , & Martinonus,, partem af.
firmantem tenent: negantem vero amplectuncu
Thomiftz, Cum quibus

Dico : Si Deus alicui fuam damnationem reve-
lazer, ille pofler quidem adhuc defiderare & con.
cupifcere beatitudinem , non tamen illam {pera-
re ; fubindeque ex pracepro {pei non teneretue
fperaceillam,

Prima pars conclufionis manifefta elt :Namde.
fiderium & amor non refpiciunt bonum urconfe.
quendum , neque aliquis horum actuum eft mo-

Th

(s

o=

tus aggreflivos ad vincendam arduitatem beatitu. .

dinis , fed illam refpicit fecundiim fe,, & ut abfo-
luce bonam: Atqui pefita revelatione de furura
damnatione , adhuc beatitudo apparet bona, &
poflibilis fecunditm {e : Ergo potelt adhucdelide.
rari & amari,

Secunda vero pars fuaderur : Potentia ad fpe-
randum includit , vel fupponitjudicinm de futu-
ritione beatitudinis : Sed tale judicium non potelt
reperiri in illo cuifuz damnationis revelatio fa-
Gaeft : Ergo nec potentia ad {perandam bearitu-
dinem. Major videtur certa: potentia enim ex-
pedita ad adtum voluntatis eliciendum includit,
vel fupponit cognitionem intellectis, regulantem
aftum voluntatis: Sed judiciom de fururitione
beatitudinis eft cognitio regnlans actum fpet: Er-
go potentia expedita ad adum fpei, hoc judiciom
includit , vel, fupponit. Minor vero probatur:
Faéi revelatione damnationis , homo eftcertus
fe non confecuturum falutem : Sed cum haccer-
titudine non ftar judicium de illius faruritiong;
ciim ifta duo judicia fint contradi@oric oppofita:
Ergojudicium de fururitione beatitudinis,non po=
telt reperiri in illo cui fuz damnationis revela=
tio facka eft.

Refpondent Adverfarij ,concella Majori, ne-
gando Minorem : ciim cnim ( inquiunc ) fads
Bomini revelatione de fua damnacione , poffit
illi non affentiri , potelt eriam judicare , 7ok
obftante tali revelatione , fe pofle confequi bea-

titudinem , ac proinde habere pu:emianj a

: illam

—

i




(N

Th

7

8o.

8.3

81

8.

L7t

DE - NIRTVITE-SPEFT :

illam fperandam : ficutin homine infideli, ftante
revelatione myfterij fan@iffimz Trinitatis, po-
teft, pro illius liberrate , effe judicium oppofi-
nm, nimirum Deum non effe Trinum in Per-
fonis.

Hanc {olutionem aliqui conantur evertere , li-
mitando conclufionem ad revelationem creditam.
Unde aflerunt quod licet fadta revelatione , cui
homo liberé non aflentiatur, ur poteft, fter po-
tentia ad {perandum , non tamen {tante affen{u
revelationis , cum quo judicium ad {pem requifi-
tum componi nequit.

Sed praererquam quod hzc doétrina conclufio-
nem noftram limitat , folutionem datam non in-
fringit. Quod fic oftendo: Licércum affenfu pre-
dictz revelationis non componatur judicium de
confecutione falutis , tamen cum illo ftar po-
tentia ad rale judicium habendum, ciim fit po-
tentia ad non aflentiendum rali revelationi : Ec-
go etiam cum tali affenfu ftac potentia ad {pe-
randum.

Explicatur & magis illuftratur hzc ratio: In
homineliberé delperante reperitur hocjudicium,
ron confeguar [alnters; cam quoalterum judicium
de ejufdem faluris confecutione componi nequir,
& tameninillo homine eft potentia ad {peran-
dum ; quia cim judicium de non confecutione {a-
lutis fitliberum, petelt oppofitum formare: Ergo
fimiliter , quamyis cum aflenfu revelationis pre-

A di¢tz non componatiur jL]diClU.l'l] IC(IlliﬁTllﬁ] ad

{pem , poterit tamen compeni potentia ad [pe-
randum ; quia ralis affenfus pro hominis libertate
poteritnon exiftere.

Explicatur amplitis exemploaddufto : Cum ju-
dicio falfo de pon exiftentia mylterij Trinitatisin
infidelinon componitur aflenfus fidei, & tamen
quia judicium illud poteft non efle, pro hominis
libertate, talis infidelis eft potensad credendum:
Ergo fimiliter in noftro calu.

Aliterergo elt impugnanda folutio , hac nem-

eratione. Licércum pradiétarevelatione ftetin
Eamine potemia ad habendum judicium oppoﬁ-
tum , nimiram [e pofle confequi falurem , cum il-
latamen non ftar judicium prudens de confecu-
tione beatitudinis, neque potentiaadillud haben-
dumi Erge cum pradictarevelatione ( dato eriam
qued homoilli non affentiatur ) non ftat poten-
tia ad fperandum. Confequentia pater:nam ut
efler ralis potentia, deberer exiftere przdiGtum
judicium , vel porentia ad illud habendum ; clim
actus {pei regulari nequeat nifi per judicium pro-
dens , e6 quod prudentia fic regula omninm vir-
tutum. Antecedens etiam eflt manifeftum : nam
homo nonaflentiendo praedicta revelationi,cen-
tra rationem operatur : Ergo non poteflt juxta
prudentiam formare judicium tali revelationi op-
pofitam, 2

Confirmatur : Licer infidelis poflitrevelationi
non aflentiri, ut de facto contingit , revelatione
tamen {uppoeliri,, non poteft formare judicium
prudens | oppofitum ebjefto revelato; ciim hoc
judicium in hac fuppofitione fic peccatnm , &
confequenter imprudens : Ergo fimiliter in no-
ftro cafun, licét poffit homo ifte pradiéte revela-
tioninon affentiri , judicium tamenilli oppofitum
erit peccatum , & imprudens , fubindeque infuf-
ficiens ad actum {pei regulandum,

Ex his probata manet tertia conclufionis pars:
clim enim nemo obligetur ad impoffibile, i ille
cni Deus (uam damnationeny revelarer, non ha-
beret potentiam ad {perandum , non poffer pre-

Tom. IF.

A

D

cepto fpei obligari ad {pera
unde per omiflionem hujus pracepri non
rer; omiffio enim pracepti quod b adim-
plere non petelt, noneft libera, nec proinde ma-
1a & peccaminofa : peccarettamen , pofitive def-
perando per actum formalem & expreflun del
perationis , qua El!t“htlnh:(‘i mala eft ; quippe
quz per modum fuge & receflus
odium & deteftationem ipfins beatitudinis, fu-
bindeque ipfius Dei , quatenus et bonum no-
ftram , & a nobis per claram vilionem peflideri
poreft,

JECCH-

continet

§ LI
Solvuntur objeitiones,

Bjicies primo : Apoftolus habuir revelatio-

nem certaimn de fua faluce ; & tamen timuit
1.ad Corinth. 9, Caflige corpis meum T in fer-
vitutem ‘resﬁ'fga > HEClimn alijs pre HCaAVero s s'FJ"e 7o
Pran’?ff! efficiar: Ergo etiam i quis habear certam
& abfolutam de fua damnati
poterit nihilominus fperare beatitudinem.

Refpondeo vel Apoliolum , quande hac ferip-
fit ,nondum revelationem certam de fua faluce
habuiffe: vel i tuncralem revelationem habue-
rit, ipfum non in perfona propria , [ed in perfona
cujufliber noftriim, locutum effe, oftendens quid
unicuique, licét miraculis , predicandi dono , &
cateris alijs clareat, praftandum fic: vel tertio
ipfum Apoftelum circa oceafiones, qua ipfum
ad peccandum poterant inducere , ita fe geflifle,
ac [t damnari timuiffer, pralertim cim fciret per
ifta media, nempe per caftigationem , & fubje-
&hionem carnis ,adimplendam elfe executionem
fuz praedeftinationis. Ideoque reipsi non timuit
a beatitudine excidere , {ed rantiim voluir often-
dere , caltigationem carnis efle {ibi neceflaniam;
ciim per hanc Deus predeftinatonem fuam for-

zcverba, ne
reprobus efficiar s famuntue negative, & idem fo-
nant , ac fi diceretur , ne mea predeflinatio effe-
¢tum {tum non confequazur.

Objicies fecundo : Cum revelatione damnatio-
nis ftat potentiaad confequenda falucem : Ergo
&adillam (perandam. Antecedens viderur cer-
tom. Confequentia etiam apparet manifelta:
ciim enim plus fic confequi falurem , quam illam
{perate, {i cam revelarione damnationis fter po-
tentia ad confequendam {alurem , & forriori cum
talirevelatione manebit in homine porentia ad
illam {perandam.

Relpondeo daro Antecedente , negando Con-
fequentiam : licct enim plus firconlequi [lutem,
quam illam {perare, fubindeque pradidte reve-
lationi magis opponatur confecutio falutis, quam
illius fpes , mintis tamen ei opponitur potentia ad
{alutem confequendam , quam potentia adillam
fpcrandam. Ratio eft : quialicercum revelatione
damnationis (tare non poflinrauxilia efficacia ad
falotem, benc ramen {uflicientia; fubindeque licet
per talem revelationem asferatur fururitio fala-
tis , non tamen ejus poflibilitas : potentia vero ad
{perandam beatitadinem requirit quodilla pofTic
prudenter apprehendi ut futura, ciim fpes Theo-
logica non poflit verfari nifi circa bonum quod
lwme{'t Pru&emer aprtchcn.jl uc fururum ; poﬁli
autem revelatione damnationis , implicat quod
falus ur futura prudenter apprehendi poffir; Ergo
ei pofitd, implicar remanere in homine poten
tiam ad {perandum,

e revelationem,

tiri fuum effe@um ordinafler: unde |

Yu

874

88,




89.

8

338 DISPVTATI

Objicies tertio: f2&4 alicui revelatione dam- A
nationis , adhuc teneretur fervare omnia pracep-
ta, fubindeque illa fervare pofler, cim nema pol-

fit obligari ad impofJibile : Ergo cim obfecvatio-
ni przceptorum annexa ficgloriz confecutio, jux-

tad Chrifti Match, 19, 8% wis ad vitam ingre=
/i . [erva mandata > adhuc ille poffec fperare
beatitudinem.

Refpondeo primo negando Antecedens : tunc
enim non teneretur {ervare unum ex praceptis
divinis , nempe prazceptum [perandi vitam arer-
nam , utin 3. parte conclufionis diximus.

Refpondeo {ecundd , daro Antecedente , ne-
gando Conlequentiam. Ad cujus probationem

Ad quaft. 23. ¢ [equentes.

Ao {piritnalis xdificj fundamento , & fidei

objedto ,adibus , & proprietatibus explicatis;
atquealterd Theologicarum virtuum |, que ipfi
fimillima eft, fcilicet fpe, ei adjunéta : nunc de
charitate agendum eft, quam fides concipit, &
ad quam {pes curric; & que fidei umbras, ac [pei
fufpiria pratergre(fa , fe totam in Deum immer-
git ; b xterna illi pulchritudine , quam fides
oftendit , & fpes oprat , feeliciter perfruatur,
Hazcgemma virtutum , qua careras format,il-
luftrat, perficit, eifque ornatum fingularem ac
venuftatem ex (ui confortic impertic. Hac veftis

O -DEE C-ITMA

purpurea Spenfz , optimé fedens fuper b‘)’ﬂhm
caltitatis ; aut veltis polimita Jofeph , ompigy
virtutam varietare dcco‘ram 5 v(_l , [imavis , Vel
mentum Jacob ,cujus fragrantia benedi&icncm
Parris cecleflis imperrar. Hee currus igneus, fii.
blevans interiorem hominem in paradifim fpiri.
tualem ; bitumen quo Deus Ecclefix arcam linj.

: i 7 =
vit , neaque tribulationum ipfam penetrare pof.

fint ; cementum quo lapides viviinzdificio {piri.
tmali connedtuntur; filum aureum quo inter fa
g R ;
colligantur ; ceelefie _glumn , quod animam Deg
jungit ; & vinculum illud perfectionis , quod fe.
liciffimo nexu & hemines Deo , & inter {e homi.
nes propter Deum,ejulque dileGtionem, conjun-

dicendum , quod executio gloriz annexa eit eb- B git. Haxc ulna aurea , qui pottz & muri celeftis
{ervationi mandatorum , non quomodocumque Yerufalem metiuntur, & qua luminis gloriz , &
confiderarz , fed efficaciter exhibirz , & ulque ad beatificz vifionis perfedtio menfuramr:!uim enim
finem vitz : pofitd autem revelatione damnatio- (inquit Doctor Angelicus ) participabit de lupi.
nis , non poflet {perari eflicax obfervantia om- ne glorie , qui plus babet de charitate;vel  utlo-
nivm mandatorum ufque ad finem vite ; quia quitur Augultinus , Arima qitantum charitati ads
. tunc effet de fide , quod ille, cui facta effer ralis bare[cit » tantivm lumine glorig illuftrabitur, Hag
revelatio , aliquod mandatum non {ervarer eflica- denique, tefte Apofiolo, excellentiflimum om-
citer , licttdeiftovelillo determinate non eflet el nium charifmatum eft : quod enim inter planetas
revelatum. Sol, inter elementaignis, inter metalla anrum, g
Objicics quared : Revelatio divina de furura inter gemmas carbunculus , hoc inter virtutes
damnartione mer¢ extrinfecé [e habet refpectu charitas eft. De hac ergo nobiliffima & praftan.
objedti quod revelar, fubindequeillud intrinfecé tiffima virtute, in hacdifpucatione differemus, &
non immutat : Ergd ficutantea homo poterat, & minis difficilia omittentes , fubtiliora tantim &
tenebatar [perare beatitudinem , ita & poft. Sed C difhcilioradifcatiemus,
nego Conlequentiam: licet enim ex tali revela-
tione non varietur objedtum , variatar tamen in R F PR i S ek s e TR T
homine judicium prudentiale de illo , fubinde- ARTicvivs PRIMYS
quetendentia voluntatis inillud , ur ex fupra di- . s = :
{is patet. Pirum charitas vere € proprié fit amititia
Ex diétis inferes , quod ille cui fadta efferre- howminis cum Deo 2
velatio fuz damnationis , non teneretr orare ad
petendum 2 Deo auxilia efficacia ad falutem: Egant Dnrandus in 4. dift. 49. quaft. &
oratio enim adtum fpei explicitum vel 1mplici- num, 16, dicens hominis ad Deum nen effe
tum neceflarié importar; atque adeo [i ille non propri¢ amicitiam :afficmantvero czteri Theos
reneretnr {perare , ctiam non teneretur erare. legicum §. Doltore hic art. 1. ubi exprefsé do-
Unde Avgultinuslib.21. decivit, cap. 24. §i de cer, quod charitas eft quadam amicitia hominis
aliguibus ita Ecclefia certa cffer s ut qui funt ills ad Deum. Sed advertendum cum Cajetano,in
etiam noffet s quilicer adbuc in hacvita fint con- commentario hujus articuli, quod hic non ac.
[Eituti , tamen pradeftinati (unt in etcruun: ignen p Ppituramicida relative , nimirum pro relaconeils
ire cum diabolo s tam pro cis non oraret » qitam la, quiamicuseft formaliter amico amicos,, fed
necproipfo. fundamentaliter pro habituant adu amotris mi-
T tui, quieft fundamentum ipfius relationis : nam
%ﬁ(%%T%QQTQ%)?% quando quxri_mr , an charitas fit amicitia intet
et Nasing e e e R, Deum & howines, certum eft non quari, an ipla
ﬁﬁl(&&tﬁ gﬁj'&&‘ﬁﬁ chfmtas ﬁ; relatio ( fatis enim conftat eam ron
; YROH 20 025 4 effe relationem , ctim fic habitus , fubindeque ad
categofiamn qualiratis pertineat) {ed inquiri ;an
DISPY EATI] (GE ipfe habitus , vel actus, quo Deum diligimus, &
quieft hujus relationis fundamentum,, fit habi-
De wirtute Charvitatis. tualis , vel géi:unl:s amicitia 'hcmlm; ad, Deun"{.
Hoc premiffo: pro refolutione hujus celebiis
E quzftionis fit

§. L.
Conclufio affirmativa fFatuitnr,

DIco igitur, charitatem effevere & Pm[’ﬁé
amicitiam hominis ad Deum.

Probatur primo ex facris litteris ,in quibusju_-
fi & [anéti homines paflim vocantur amici Dex
Yacobiz. Abrabam amicus Dei effettuseft. Joans
21, Lazarus amicus nofter dormit, Plalmo “3'
DN imés bonarati funt amici tui Deus. ubidfigat
ficapuitls grazce apud Septuaginta ¢mipei o¥ 5 Sor
dales tui , familiares tni. Trem Sapiemiaipfa in-
ter cateras laudes , amicos Dei conftituere dig-

b

2y
ar




	Seite 327
	Art. I. An spes, etiam ut est informis, sit vera virtus Theologica, à fide & charitate realiter distincta?
	Seite 327
	Seite 328

	Art. II. Quodnam sit objectum formale quod, seu terminativum spei Theologicæ?
	Seite 328
	§. I. Vera sententia statuitur,
	Seite 328
	Seite 329
	Seite 330

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 330
	Seite 331

	§. III. Alia argumenta solvuntur,
	Seite 331
	Seite 332


	Art. III. Quænam sit ratio formalis sub qua, seu objectum motivum, spei Theologicæ?
	§. I. Referuntur sententiæ, & vera eligitur,
	Seite 332
	Seite 333

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 333
	Seite 334


	Art. IV. Vtrum in Beatis & comprehensoribus habitus spei Theologicæ remaneat?
	Seite 334
	Seite 335

	Art. V. Vtrum homo, cui facta esset revelatio suæ damnationis, adhuc posset & teneretur sperare beatitudinem?
	§. I. Quibusdam præmissis difficultas resolvitur,
	Seite 336
	Seite 337

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 337
	Seite 338



