UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Disp. Il. De possibilitate Incarnationis,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

3

400
fentia Chrifti, quiinnoviffimo temiplo fxpe do-
chiit & pradicavit.

Pluraaliaargumenta moralia, ad probandum
Chriftum elle verum Deum , verumque Mefliam
:‘1880 promilffiim , adduximus in Tractamnde fide,
indigreflione de fignis credibilitaris fidei noftre,
‘que 1bidem videri poterunt.

SBE3%6) SR S363e SHERE SIENRe (<303
DlLepV TATIO 1L

De paﬁbélz’mte Inearnationis.

Vamvis D. Thomas, relictd quaftione
Q de poffibilitate hujus myfterij , ftatim

agatdecjus convenientia, idque rationa-
biliter : Tum quia nulla feientia probar,{altem ex
neceflitate, {ed fapponit fium objectum eflepol-
fibile : Tum etiam , quia ciim in convenientia in=
cludatur poffibilitas , ficut fuperius in inferiori,
demonftrats convenientii Incarnationis , ejus
poflibilitas {ufficienter oftenditur. Quia tamen
Commentatores a poffibilitate Tractatum iftam
incipiusit, nec pariim difficile eft argumentis ad-
yerslis eam fieri (olitis {atisfacere, ur. demus ali-
quid confuetudini & argumenta illa diluamus,
agimus de poffibilitate Incatnationis , prquum‘n
de ejus convenieritia 8 neceflitate dichrazpus: ni-
hil vero dicemus de ejus exiftentia, cim illa {uf-
ficienter confter ex diétis ‘art, 3. difputationis
pracedentis, ubi Meffiam jam venifle,(ubindeque
Incarnationis myfterium de facto completum &
peractumelle yoftendimus,

AR TICYLYS PrRImMYS,
Pirum Incarnatio it poflbilis?
C‘\?m myfterium Tncarnarionis fic plane fi-

pernaturale , nullumque habeat inrebus na-
turalibas veftigium , aur medium quo poffic con-
vinci, ejus poffibilitas ratione naturali demon.
ftrari nequit, fed tantdm probabiliter fuaderi,
tum ratione probabili, tum folutione argumen-
torum, quz ejus impoflibilitatem videntur often-
dere,unde utriique hic breviter praftandum eri,

¢ L
Ratione probabili poffibilitas Incarnationis,
[uadetur.

Ancrationem infinuavit Archangelus Ga-
briel Lucz 1. ¢tim Beatam Virginem allo-

_ quens , eamque de hujus myftenj poflibilitate

inftruens , dixit, Noz erit Pmpoffibile apud Denm
omne verbum : 1llis enim verbis declaravit , omne
illud effe Deo poflibile, qued intelleftu capi
poteft, ur non implicans contradidtionem : Sed
Deumincarnari , five fieri hominem , ac aflimme-
ye ad fuam fubfiftentiam naturam creatam, nul-
lam implicatcontradidtionem:Quaroenim unde
illaproveniat 2 vel ex parte fubfiftentiz divine,
ad quam firaffumptio, vel ex parte naturz crea-
tx ad eam affumprz? Non primum , fiquidem
cim fubfiftentia divina fic infinita, {ubindeque
eminenter contineatomnem peifectionem fibfi-
ftentix creatz, potelt, feclufisimperfectionibus,
effe@tum illius fupplere | atque aded terminare
naturam . quam terminaret fubfiltentia creata, fi
adeflec: ficusex ¢o quod Deus in ratione primz

DISPVTATIO SECVNDA

A -caulz , contineat eminentér ‘omnein 'faerfe&{o_
nem cauf fecundz , poreft ablque ulla imperfe,
&rione efficere quod illa efficit, Neque etiam fes
cundum ;erenim cim natura humana realiter di.
ftinguatur a f{ua fubfiftentia , ‘firque illa prior,
quia eft ejus (‘ubjc&um » & priusnon dependeara
pofteriori , potelt divinitis ab eafeparari, & con
fequenterad divinam fubfiftentiam affumi+ Eigo
incarnatio poffibilis elt.

Dices-primo : Effentia Divina ‘continétemis
nenter omnem Perfe&ion:m humanitatis; ani-
mz intelledds, ac Jnwinis: gloriz , nec tamen
proprerea-poteft fupplere formaliter vices talium
rerum, ut communitet docent Theologi: Ergoex

B eo quod nulla fit perfedtio in ubfiltencia-crear,
quam non contineatemitienter divina ;non @
concludimus., quod mon implicer {fubfiftentiam
divinam rerminare naturam creatam, fubfiltentiz
ejus vicem fupplende, -

Sed negarurconlequentia 8 paritas , quiaom-
‘pia illa que ibi recenfetur | irainyolyunt imper-
feionem, utnon-poffintab ea abfolvi & pre-
fcindi s nam habere rationem nature potentialis,
actuabilis per fubfiftentiam , exiltentiam, & ope-
rationem , porentiz , & habitis ,ex proprio con-
ceptu maximam importat imperfeétionem ab
illis infeparabilem & imprafcindibilem: termi-
nare vero naturam creatam , ac {upplere vices

¢ lubfiftentiz ejus , ‘nullam dicit im erfedtionem
potentialitatis vel informationis in fuo'coniceptu,
a quanon pofficablolvi'& prafcindi, ur ex folu-
tione argunientorum patebit.

Dicesfecundo :Licét fubfiftentia divind ficinfi-
‘nita , habertanen aGtum feu terminarionem fibi
-adequatam:, nempe terminaticfiem nature divi-
‘nz, queelt fimpliciter infinita’s Ergo’ ficut pas
tecnitate diving , licét infinitd , ron poteft alius
effeaut dici pater,quia haberrerminum feu filium
fibi correfpondentem, infinitim ; ira nec etiam
divinafubfiftentia, poteritalienamnaturam tet-
'minarg , ‘ob {tam infinitatem. -

Sed contra, Licétnulla res pofiicfe extendete

p ulrraddum vel terminom fibi adequarum abfo-
luté , potefttanien fe extendere ulrra adtum vel
terminum fibi adzquatum, primarium Exempli
‘elt in divina fcientia & porentia,'qua proper
fuam infinitatemmion poflime habere pro objeto
fibi adziquato primario , nili Déum , 8 tamen ad
‘creatnras fecundarid fe extendunt; Deus enim
per fuam infinitam feientiam fe & creartras com-
prehendit, 8pér intelleum , qui eftin Patrepo-
tentiagenetativa Verbi adintra , producirad ex-
tra ‘creaturas.Nec valer exemplum de paternitaie
‘divina, licér enim paternitate divind nulla alia
perfonadivina, quam prima, poflit efle aur de-

E Tominari pater,'ed quod denominationes qu
oriuntur A relationibus communicari nequeant,
11on communicato fundamento ; fundamentum
autem divinz parernitatis , activa fcilicer Ver-
‘bi Divini generatio, nulli alteri perfonz divi-
nx quam prima competere pollic 5 nihilomi-
nus paterniras divina commumnicari poteft ad ex-
tra, ficat communicaturipfa filiatio ; ciim nofl
mintis Pater quam Filius poffic humanam affi-
mere naruram ; ac Proinde ficut Filius communi-
cando {uam fubfiftentiam , communicat filiario-
nem divinam ; ita & Pater communicando fuam
hypoftafim , fiam etiam paternicatem , & Pasrfs
denominationem communicaret ; nam homoille
a prima perfona aflumprus, non effec Filius, aut
Spiritus Sanéus : Ergo efler Pater x:ernms’.)_ :

ice!

=

.

.j":

D




.

Diffs3:
arfs fe

§. 10

LB

* beatitudine ;utin Tra

DE POSSIBILITATE INCARNATIONIS. 4er

Dices tertio : Inter terminum & rem termina- A

tam debetellealiqua proportio: At nullapropor-
toefle po[t‘[t ,inter naturam humanam , & divi-
pam {ubfiftentiam | ctim infinite diftent: Ergo li-
céefublitentiadivina | fic infinita ,tamen huma-
pam paturam terminare nequit,

Confirmatur : Magis diftant Deus & homo,
quam {ubftantia & accidens s cim illa in-infini-
tum inter fe diftent | non verd ifta : Sed acci-
dens non poteft exiltere per exiftentiam fubftan~
tz , vel fubftantfa per exiftentiam accidentis
Ergo & fortior natura humana per exiftentiam
& [ubfiftentiam Dei , exiftere & [ubfiftere ne-
quit.

Confirmarur amplitis : Eadem improportio
eft inter naturam creatam , & divinam fubfi-
{ten inter intelleétum creatnm , & intel-
le@ionem divinam : Sed implicar quod intelle-
&us creatus intelligat per intelledtionem divi-
nam , utdocuimus in Tractatu de beatirndine ., in
quo oftendimus , haminem per increatam Dei
vilionem & intelletionem non pofle beatific
Ergo imilirer implicat, quod natura humana,
per increatam Dei {ubfitentiam terminetur &
fubfiftar.

Ald:in

n,ac

. antiam , conce(la Majori, nego Mino-
rem : ad cujus probationem dicendym cum S,
Thomain . dift. 1. quait. 1. art, 1. a%‘g‘qm- i
cor fnit ad infinitum nulla fic propo
mertica, bene tamen geometricas ad hanc
fufficit, quod finitum fic pes fectibile pec infini-
tam s unde cim natnra ereata, per fubfiftentiam
increatam perfedtibilis fir, habet cum ill

a pro-
y.m‘rioz‘enlge:mwtric.m! 5 Qu& per diftar 1 M-
finitam non diffolvirar ,ini10 magis juvatur , cim
{ola fubfiffensiainfinita & increata , alienam na-
wram perficere ,complere, 8 terminate pofiic,
ut infra dicemus. Infinitus ergo divine {ubfilten-
tiz [upranaturam humanam exceflus , eft foldm
in ratione entis , non vero in ratione rermini &
terminabilis : fic enim funt proportionata, g uia
fubfitentiadivina , non terminat naturam huma-
nam infivito & illimitato modo, ficut te
nataram divinam , fed finito & limitato , fica
fanatura humana expoftit ; eoque propor

1at

modo,

tia divina , per modum verbiy
terminatrintelle
i de vifione beata do-
enimus  Ex quo patet refponfic
firmarionem, dicendum enin c-[hqum'\ licet ma-
gis diftentin efl entis Dens & homo, quam b-
ftantia & accidens , non tamen in ration
& terrninabilis : ficut materia & forma, m
flantin ratione entis-, quam du albedines,
tamen in rationeactis & potentiz.

Ad lecundiim fimiliter diftinguo Majorem: Ea-
demimproportio eft inter naturam Creatam & di-
vinam fubfiftentiam , ac inter intelleGtum crea-
tum , & divinamintelletionem : fi naturacreata
& divina fubfiltentia, in ratione entis fpectentur,
concedo fi confiderentur in ratione termini &
terminabilis ,nego. Addo, norabile efle diferi-
meninter (ubfiftentiam & intelleétionem: intel-
le@io enim , cim fit a&io vitalis, debet necefla-
rio procedere A principio,quod per e2am denomi-
natur intelligens , guod repugnat intellectioniin-
create,refpedunofiriintelleétis: fubfiftentiave-
16, ciim non fit a&io , fed rerminus ,vel comple-
fmentum nature , non debet procedere necefia
4 natura quam terminat, fed poteft & Deo prove-
nire : unde licét implicer contradictionem, quod

Tom. I7,

{
1§ el

1d primam cons

lon

B

intelletus creatus , intelligar per divinam intel-
leétionem , non tamen quod natura humana, pee
divinam {ubfiftentiam rerminetus.

§. ol

2 difficilis objeto fol

CO;ma poffibiliratem Incarnationis objici:
pottfﬂ; hocdifficile argumentum : Densnon
poteft fupplere vices {ubfiftentiz creatz: Ergo
nec incarnari. Confequgntia patet ex dictis §.
pracedent, Anrecedens probatur. Implicac di-
i vinam fubfiftentiam habere rationem forme, feu
“eanfe formalis, quia de ratione formza eft efle
partem , fubindeque aliquid incompletum ,acde-
endens a toto compofito, quod Deo repugnat:
Sed Dens non poteft {upplece vices {ubfiftentiz
creatz, & conltituere naturam ereatam fubfiften-
tem , nifi per modum forma ; quia fubfiftentia
creata elt eflentializer forma nature creatz , ¢lim
eam intrin{ect actuer, complear, & perficiat: Ec-
o0 implicar Deum , {eu divinam fubfiftentiam,
fupplere vices fubfiftentiz create.
Huicargnmento communiter l‘t’f‘pﬂndéi noftri
Thomiftz, 1 ndo Antecedens, ad cujus Prnba..
tionem 2 Majori, pegant Minorem, & ad
prebatio cunt {ubfiftentiam creatam
non habere eflentialicer quod fit forma nasure
create, fed folim quod fic cjus terminus intrinfe-
cus , ficut punétom conltizmt lineam terminatam
formaliter, & tamen non eft forma linex , fed
tetminus ejus. Undeut Deus fupplear vices fub-
fiftentiz creare 1L natucam creatam
fubfifte 3 1on oportet quod
offem formz, feu
3 tu illius , fed fuflicic quod
1 m rationem termint,
1 hee folutio ,nifi magis explicetur, hon
 legitima 5 licer enim {ubfiftengia creata
nen habear rationem Formz phyficz, relpedtu
1tz QUAM terminat , haber tamen rationem
rice , non vero rationem puri ter-
| nultipliciter demontftrari poteit. In
pris s fuppofitum depender afubfiftentia,
tion quomodoenizique, fed tenguam ab adu fe
communicante: Ergoctim aftus & forma meta-
phyfica fintidem , non poreft denegari fubfilten-
tiz vz canfalitas formalis meraphyfica, Se-
cundé, Subfiftentia facit naturam formaliter fith=
fiftere , quidni ergo dicetur caula formalis fubfi-
{tendiz Tertio, Omue conftitutivam eft canfa for-
malis meraphyficaconfl iruti:Subfiftentia eft con-
ftizuciva fuppofiti : Ergo & ejus caula formalis,
faltem mr:-:.p!ayﬁc,!. Quarto,, Exaltentiaeft canfa
formalic exiftendi : Ergo & fubfiffentiaeriecanfa
formalis fubfiftendi. Quinto , Nemo negabitna—
turam in fuppofito habere ratanem materiz, fea
canfe materialis , refpectu fubfiftentiz per quam
complerur & adkuatur : Ergo nec negare deber ta~
lem fubfiftentiam habere rationem formz meta=
phyficz, feu canfz formalis refpectu i!_li_ns ;oum
lis & Formalis fibi invicem cor-

tem & ¢

1541 e

nz metaphy

caulalitas mate

refpondeant. I cnér_me.,quamvis forte non om-
1

niadcpcudemiainfr:;arcnni‘ni‘tatfm_tamen en-
talifima , & maxime propria , »{t rei con-
fiigure 2 fuo conftiruivo fubi yofiti ab
ipfa fubfiftentia , procul d
ralis caufalitas, cim firintrinfeca ;non poteftefle
aliaquam formalis ,non poteft enim effe mate-

sialis ; ut pater, cdm [ubfiftentia nod {e habeat
Ece

13«




402

DISPVN T-ATIO SECVNDA

per modum potentix receptibilis , fed ad modum A impoflibile et Deam inea rnari. Major eft cern g

adltils perﬁciemis £ zt‘fpeﬂ'u natirz quam termi-
nar: Ergo &c.

Melius ergo ad argumentum rc(}queture ne-
gando Antecedens , & ad ejus probationem , fic
diftinguendo Majorem : Implicat Deum , {eu di-
vinam {ubfiftentiam,habere rationem forme, feu
canfee formalis , phyfice , concedo: metaphyfi-

wcx , nego. Similiter diftinguo Minorem : Deus
non potelt fupplere vices (ubfiltentiz creatz, &
conftituere naturam creatam {ubfiftentem , nifi
per modum formz 'nc:t..ipiiyﬁca: ,concedo Mi-
norem: phylice , nego Minorem , & Conle-
quentiam. :
Ay Explicatur & magis illuftratur hac folutio: Tri-
plex datur genus forme, (eu caule formalis,nem-
pe phyfice , metaghylice, & intelligibilis, inter
quas hoc intercg8it difcrimen ,quod forma phy-
fica, ctim fit effentialiter pars, fubindeque aliquid
incompletum , & dependens a toto, & ab alia
comparte, eflentialiter involvit imperfedtionem
a qua prafcindi & denudari non poteft:forma ve-
ro metaphyfica, cim nonfe habeat proprit per
modum partis , fed per modum aclis , & confti-
tutivi, nullam in {uo concepta formali dicitim-
perfedtionem , fed potitis fummam actualitatem
& perfedtionem : Idem dicendum eft de forma in-
telligibili, illa enim non ordinatur ad componen-
dum ainum tertinm , ficut forma naturalis, fed fo-
lim ad reprelentandum objedtum | cujus eft for-
malis fimilitndo , & ad determinandum & pecfi-
ciendum intellectum , ad intelligendum ; quad
tanto melitis & perfetinis praftar, quanto com-
pletior & adtualioreft, ut in Tractaw de vifione
beata fus¢ declaravimus, Unde licét implicet
Deum fupplere vices caufe formalis phyfice,non
gnat tamen , iplum forma metaphyfice &
j wnus obire,fed de Exﬁcnmwy(tcrio
1ationis primum preftat, fecundum verd in
ig, it quaeflentia divina unitar intelle-
tum , per modum [peciei impre(le, &
exprefle , utloco citato fuse oftendimus,
Advertendum tamen , quod ficut Deus & An-
geli, licée revera fint forma , non folent tamen
hoc nomine appellari, ne ipforum perfe@ioni de-
rogetnr; ita (ub/fiftesria & exiftentia, lictt munus
caufx formalis exerceant , relpeftu narura quam
complent & terminant , propter rationem oppo-
fitam , ne fcilicer habere videantur plus entiratis
quam de fa&o habent, non folent vocari forma
naturz, fed actus, modi, tetmini, & complemen-
taillius ; qua tamen rariones , fen denominario-
nes , canfalitatem quandam formialem involvunt,
ut ex fupra dikis pater. Unde fi quandoque in
decurfu hujus Fradtatds dicamus , fubfiltentiam
habere rationem puri rermini yrelpedu natura
humanz , nullamque ergaillam exercere caufali-
tatem , per hoc foldm rationem forma phyfice,
quz involvit imperfeGionem incompletionis &
informationis , non verd rarionem aétiis & for-
mz metaphyfice , qua ab omni imperfectione
depurari poteft, excludere intendimus.

16.

§. 1L

Alind argumentum difficile , ex immutabilitate
¥ = . » - .
Det de’ﬁf?npmm s proponitir s (5 varie ejus fo-
Lutiones referuntur . ac refelluntur.

7. Oc argumentum poteft fic brevirer propo-
nj : Implicat Deum intrinfece mutari - Sed

per Incarnationem mutatetur intrinfece : Ergo

B

C

E

paterex diétis in Tradtaru de attriburis s explican-
do attributum immutabilitatis. Minor probacy;
Mutari eft aliter (e habere intrinfece nune qué“;
pritls : Sed i Deus incarnaretur , alire; fe habe.
retintrinfece quam prits ; nam fierer intrinfecy
homo, ciim anteaintrinfece homo non efler 1 Er-
go muraretur intrinfece. :

Mirum eft quantim haee difficultas Theologo-
rum ingenia torqueat ; & in quam varios dicendj :
modos eos abire compellar, In‘t!rimis enim Va.
lentia hicdifp. 1. quatt. 1. punéto 2, aic quod e
aliquid intrinfeceé muterar, deber acquirere alj.
quid quod antea nec formaliter nec eminenger
habebat : unde ciim Dens ante Incarnationem
eminenter humanitatem pm_-fmberet, non fuir
mutatus , quamvis per Incarnationem eam fibi
unierit formaliter. .

Sed hic modus dicendinon viderur lufficiens 24
conciliandam divine nature immutabilitaten
cum mylterio Incarnationis: illad enim quodeft
eminenter rantiim tale . (i pofiea fiat formaliter
tale, yeré mutatar : v. g. Sol continet emirnenter
calorem , ur docer S. T homas qualt. 7. depoten.
tiaart. 7.ad 3. & tamen fi fieret formaliter calis
dus , veré alteraretur & mutaretur, Ancelus ha.
beteminer utes motales moderatrices pale

Dify
AT g,

3

oy

nalicer illas recipe.
ret, veré mutarerur, Item i Deus denovo intel~
ligeret per intelletionem creatam , ane accidans
ahquo_d creatum de novo immediaté reciper:t,
intrinfece muraretur , ut omnes ar'ﬂ.icuturj& e
men incellectio creata, & quodliber aliud acci.
dens , eminenter contineturin Deo : Ergo mura-
toniintrinfecz non obftat continentia eminens
tialis forma de novo acquifitz, & noviteradye-
nientis fubjecto , quantiim ad effe formale,

Confirmatar : Ad mutationem incrinfecam 10
foflicic quod fubjeétum fie aliquo modo in po- :
tentia ad aliquam formam , intrinfece in illo re-
cipiendam ; mutatio enim nihil eft alind quam
tranfitus entis exiftentis in potentia , fecunddm
quod in potentix : Sed (ubjeum eminenter pre-
continens formam , & illam non habens formali-
ter, el aliquo modo in potentiaad illam, ciim fit
potensillam recipere formaliter : Ergointrinfece
mutatur, per receptionem illins, quanmimadeffe
formale,

Secundd aliqui refpondent , per Tncarnatio- h
nem Verbom non mutariintrinfece quia peril-
lam non perficitur,, nec in fuo efle, nec in fuis
operationibus , ciim zqué bene fine humanitate
exifterer, & fuas exercerer operationes ab hu-
manitate feparatum ; ac illi intrinfece unitum.
Ita Francifcus Amicus, difpucatione 1, de Incat-
natione fect, 1.

Sed non placet etiam hzc folutio : Aqua enim 22,
per calotem mutatur incrinfece , & tamenabeo
non pechicitur, & fi Deus de novo per intelletio-
nem aut volitonem creatam intelligeret, aut vel-
ler, intrinfece muraretar , & mme:f'pcr talemin-
telledtionem aut volitionem non perficerernr:Et-
goexeo quod Verbum Divinum per humanira-
tem affumptam non perficiatur , malé inferuic
ipfum non mutari intrinfece , {i femel conceditar
humanitatem, intrinfece aflicere Verbum Divi-
num, fenin eointrinfece recipi.

Confirmatur : Dato quod Verbum intrinfect
fecipiat humanitatem , ut verum {ubjectum il-
livs, falvatur in tranfitn Verbi de non elfe ho-
minis ad efle hominis , tora definitio mutationis

ar




Dify
A

i

24

pj‘.'} 6
Ak, 3o

7.

DE POSSIBILITATE INCARNATIONIS. 403

inrrinfece’s Ergo hoc admiffo ; intrinfecé mura-
i, quamyis non perficiatur incrinfecé in fuo elle
increato , vel in proprijs operationibus. Confe-
quentia patet , Antecedens thamr. Tranfitus
illeefbattus entisin potentia prout in potentia
Pafi—lva Screceptiva forme : Sed hzc elt mutatio-
nisdefinitio’: Ergo inillo tranficu {alvaturintegra
& adzquara definitio mutationis,

Tertio re[pondent aliqui', Verbum Divinum
non efle per Incarnationem mutatum quia non
eltintrinfece | fed extrinfccé tantim humanitat
unitum; Sed hoc facilé rejicitur, quia ex hoc fe-
queretur Verbum exrrinfeci rantim denomina-
tione effe hominem , {ubindeque non efle homi-
nem ejufdem rationiscum alijs hominibus , quod
abfurdum & erronenm eft.

Quarto alij inde excladunt intrinfecam muta-

tionem & Verbo , quia unitur humanitati affum-
pra , per modum quendam unionis ,qui in fola
humanirare recipitur. Verdm, preterquam quod
modus illedicendi falfum {upponic, quia, urinfra
oftendemus , nullus inter Verbum' & humanita-
temn mediat modus fubftantialis unionis; fed 1lla
extremaimmediaté inter fe conjunguntur; adhue
tamen non folvicur difficultas : Nam licét unio
animz ratienalis cum corporeineo folo recipere-
wur, uraliqui exiftimant, auein fola anima,tamen
uLranmque mutarernr per intimam adiunc"tmnem
alterius : Ergo fimiliter Verbum mutabitur per
Incarnationem , fi nihilaliud obfter mutacioni.
g Demum refpondentalijapud Cardinalem De-
lugo difp. 1. de Incarnat. {eét. 6. num, 71. huma-
nitatem mmtari in Incarnatione, quia tnionem
fuftentar; Verbum autem non mutari, quia licét
fir [ubje€tum unionis , illam tamen , nec humani-
tatem affumptam fuftencat.

Sed neque hic modus dicendi placet: Primé,
quia falfum et quod’ Verbum humaniratém af-
{famptam nen fuftenter , nam quacumaque hatura
creata [uftentatur in fuppofito in quo fubfiftic:
Sed humaniras (ubfiftitin Verbo , {upplente vices
fubfiftentiz creatz : Ergo abillo fuftenwarur, Li-
cét Verbum proprerea dici non debeat fubjedum
fultentarionis relpedtu humaniratis, quia ad ratio-
nem [ubjedtinon {ufficit fola fuftentatio forme,
finereceptione illins; Deus enim accidentia in Eu.
chariftia fuftenrat , & ramen quia ea nonrecipir,
non poteft dici effeillorum fubjectum.

Secundo , Efto Verbum Divinam non fuftenter
humanitatem affooptam |, ex eo tamen non re@é
colligitur, ipfum non mutari per Incarnationem:
Etenim (ut recte arguic predictus Cardinalis )
materia prima pon {olim mutatur per formas
materiales quas {uftentat , fed etiam peranimam
1ationalem , quam propri¢ non {uftentarut fub-
jeGum ( clim anima rationalis per fe (ubfiftens
fir, & & materia independens) {ed poritis magis ab
illa materia continetur & [uftentatur ;quod pro-
privm eft formis (eparatis & per (e fubfiftentibus,
ut dicitar de Angelis : Ergo ur aliquid muterur
performam,non requiriturneceffario quedillam
{ultenter , fed fufficic quod illam in fe recipiac, &
eflfe quod abilla praftatur ; & per confequens, fi
Verbum eft fubjectum humanitatem recipiens,
quamyis illam non fuftentet , intrinfecé muratur
per Incacnationem.

Nec valet i dicas , materiam ideo mutari per
animam rationalem , quia licerillam quoad {fub-
{tantiam non fuftenter , fuftentat tamenunionem
ejus cum ipfa ; Verbum autem nec humanita-
tem, necunionem {uftentar , & ideo nonmuratur

Tom. IV,

A perillam. Nonvaler,inquam ,non enim folim

perunionem animz rationalis mutatur materia,
fed etiam & potiflime per ipfam animam rationa-
lem; & tamen licét fultenter unionem , non fu-
{ftentar propri¢animam rationalem : Ergo dera-
tione formz realiter immutantis ;noneft {uften=
tari; necde concepru fubjecti v murabilis per for-
mam, eft illius {ultentatio. Confequentia evi-
dens eft , Antecedens probatur. Ab eo muratur
materia, a quo realiter informatur | adtuatur , &
perficitur : Sed principalitis per entitatem animz
informatur , aéuatur, & perficitur , quam per
unionem: hzcenim folium elt conditio ad perfi-
ciendam & informandam materiam , entitas vero
anima , utratio formalis {e haber: Ergo princi-
palinis per entitatem anima rationalis , quam per
unionem materia mutatur,

§. IV.

Sententia P. Martinont rejicitur 5 & oftenditur

Perbum Divinun: , per unionem cum humani-

rate , non [olkm won effe intrinfece mutatum
fed nec etiam innovatum.

Ater Martinonus,noviflimus Societatis (crip-
]_)l:or ,ut a difficultate propofita facilids; fe ex-
pediat , docet hic difp.'s. {ect. 4. num. 35. &fe-
quentibus,admitri poﬂt’in IncarnationeVerbum

ivinum veré fuifle innovarum, licéenen intrin-
fecé muratnm; quia ( inquit ) ex unione ad huma.
nitatem, nullum commodum , velincommodum,
orhamentum , aut dedecus, incrementum aut de-
trimentum in {uo effeintrinfeco fufcepiv ,aut fu-
ftinuit.

Sed hicmodus dicendi admittendus noneft, In
primisénim«quod ille Author afleric , nempe
Verbam peribncarnationem yere fuifle innova-
tum | piasavres offendir; quia aque malé fonat
Verbum el innovatum , ac efle immutatum ;
ctim hze videantur finonima , & ubicunque Scri-
prura aflerit aliquid innovari, liceat pro hac voce
inrovari fubfituere hoc vetbumimmutari:v. g,
ctim Machab. 1. dicitur quod eft innovara civitas
Jerufalem , licerfubiticuere eff immutata ; & eiim
Prophetaait Plal. y2. Emittes [piritum tunm , &
creabuntur , &irenovabis facicm terre, loco reno-
wabis , potelt poni , immutabis , & ficdealijs.

Confirmatur: Immuzari nihilaliud fonat,quam
alio modo fe habere nune quam prids ; Sed quod
innovatur , alio modo fe haber nunc quim prids:
Ergo quod innovatir, mutatur. Major pater ,
Minor probatur. Quod innovatur , nove modo
fehabet, urex ipfis terminis conftar : Sed quod
nove modo fe habet, alio modo fe haber nunc
quam anrea : Ergo quod innovatur,alio modo fe
habet nunc quam prids.

Deinde, Qfldqnid poreft innevari, poteft ve-
terafcere , ciim novitas & vetuftas fint correlari-
va, & omnisinnovatio ﬁlppunatveruﬁatc'm quz
tranfear: Sed ablurdum eft dicere Deum pofle ve-
terafcere: Ergo & inpovari. Unde egregic Ter-
rallianus Lib. 1. conwa Marcionem : Dews fi eff
wetis » non erit 2 novitas initium teflificatur s veti-
fbds finem minatur : Dewsantem tam alienns eft ab
initio (5 fine , quam & tempore arbitro ¢ metatore
initj & finis.

Tertid , Efto innevatio non fit vera & rigorofa
mttatio , eft tamen quadamumbra & fimilitudo
mutationis : Sed in Deo non folim non eft vera
& rigsrol’amu:atio ,fed nec etiam viciﬂiu_ldinis
obumbratio, ut dicitur Jacobi 1. Ergo nec inno-

Eeeij

s




s

oy

38.

o4
vatio. UndeSapient. 7. de Sapientia xterna dici-
tur : Cim [it #na > omnia Par'cﬁ s in fe perma-
sens s omaia innovar :id elt licét omnis innovatio
quz eft in alijsrebus , ficafapientia zterna ; nul-
la tamen innovatio cft in fapienta zterna :
quod non verédiceretur, fi Verbum Divinulm,
quod eft Sapientia Patris zterni, in Incarnatio=
ne, per unionem cum humanitate fuiffer inno-
vatuin.

Denique idem Author male infert Verbum
Divinum non fuifle in Incarnatione intrinfect
mutatnm ,ex eo quod ex unione ad humanita-
tem , nullum commodum , vel incommodum,
incrementum , aut derrimentum in fuo efle rece-
perit :cim enim mutatio nihil aliud fit quam
tranfitus entisiexiftentis in potentia , proutin po-
rentia, vt aliquid intrinfece mutetur (ufficic quod
nam aliquam ad quam erat in poten-
receptiva , quamvis illa nec commodum nec
incommedum , nec augmentum nec diminutio-
nem inducat. Unde i Verbum per Incarnatio-
nemintrinfece infeipfo humanitatem recepir, vel
unionem cum humanitate,quamvis nullum com-
modum vel incommodum {enferit, fuirintrinfece
per Incarpationem mutatum,

§. V.
Patris Martinon fundamenta [olountur,

Rimum Patris Martinoni fundamentum (-
P iitur ex illa Antiphona, quam cinitEccle-
fiain oftava nacivitatis Chrilti : Marabile myfre-
vium declaratur hodie , innovantur natire s Dews
boma fattus eft . id quod fuit permanfit-s & quod
mon erat affumpfit . &c. Quibus verbisy elare vi-
detur enuntiate Ecclefia, quod umague Gheifti
natura, divina {cilicer & humana, perincatnatio=
nem fuitinnovara, ciim dicatin Piurali, innoURN
tur wature ;& hanc innovationem ftatim expo-
nat ,addens , Deus homo fatluseft.

Secundunifundamentum eft ex authotitate D,
L eonis ferm, 10. de nativitate , ubi ait
greditity hac is

, Qi in-
Dominis nofter Lefis Coriftus]
2L VILALE generatiy i NoYo or-
is, fadlus eff vifibilis in
nia conceptuns aFirgine
[centia , fine materne
4. ldemque repeiic in Epiftola

a 07"4’«"’1,'19

4 irs JIJ‘?}'!'“"I
ad Flaviannm.

Terrtié plarimi Patres intellexerunt de Incarna-
vioneillud Jeremix 31. Creavict Dominus novum
(rper terram , femina circundabit virnm. At fieft
novim quid in Incarnatione , Deus eft innova-
tus : Ergo &c.

Quarto arguit ratione : Sicut (inquit ) novam
fuit homini fieri Denm , ita & Deo novum fuit
fieri hominem ; & ficur natura humana | novo
& inufitato modo fe habuit , cim fuir unita per-
fonaliter Verbo ;ita & Verbum, clim fair uni=
tum humanitati : Ergo ficut narura humana,
ita & Verbum Divinum, in Incarnatione inno-
vatum eft.

Hzcramen levia & frivola (unt, ac facilé dilui
poflunt.. Ad primum enim refpondetur, fenfum
illorum verborum | innovantnr nature , élle quod
aliquid infolitum emnibus rebus feu naturis con-
tigit , quando Dets homo fadtus eft , quia ut dif=
putatione fequenti exponemus, per Incarnatio-
nis mylterium , omnia inftaurata & veluri reno-
vara {unt , propter novam dignitatem & excel.

A

D

E

DISEVTATITO ISECVNDA

lentiam omnibus collatam , juxta illud Paylj 4
Ephef. 1. Deus P'rolvtff!j!t in difpenfatione pleni-
tudinis LEIpOT I 5 tnfiaurare omnia iy Chrifty,
guEin celis ¢ que in tevra funt. Si quis antem
contendat , predidtaverbaad divinam & huyma.
nam paturam - referri, dicendum eft,illa debers
intelligi de novitate duntaxat extrinfeca , & im.
propria, non veré de propria & intrinfeca, Tuy
quiaipfe Adverfarius num. 39. ait abfurdum effa
cogitare quod innovatio aliqua contingere po-
tuerit Verbo , fecundim naturam & fubftantiam
divinam : male ergoinfert Verbum effe innoya.
tumintrinfece , exverbisillis Ecclefiz , qua five.
ram & intrinfecam innovationem in Verbo fignis
ficent , diferte dicunt Deum efle innovarum (e.
cundim naturam , feu paturam Dei per myfte.
rium Incacnationis innevatam efle. Tum eﬂam,
quia iP{h eriam humana Chrifti narura ,non eft
propric & intrinfece per Incarnationem innova-
ta: quod enim vere & propri¢-innovatur ; tranfie
aveteri {tatuin quoaliquo tempore fuit, ad .-

vum ; humanitas verd Chrilti non extitirully

tempore ante Incarnationem , fed in ipfo primg

inftanti quo fuir formata, fuit Verbo unita, ut

infradicemus. Addoquod, fiex pacte humanitas

tis ; admitri deberet innovatio propria & inrin.

feca, ponenda efler innovatio intrinfect immu.

tans: unde verbailla Ecclefiz , innovantur nature,

non foliim innovationem, fed etiam mutationem

indivina & humana Chrifti natura exprimerent,

quod abfurdum & erroneum eft. Nec obfag
quod D. Thomas patagrapho {equenti referen-

dus, doceat in myfterio Incarnationis intervenire

mutationem;ex;parte nature humanz quee afli-

mitur ; loquitur enim de muratione impropria &

largeé fumpta , & folim intendit in hoc myflerio

humanitatemperfici a Verbo, & non Verbumab

humanitate ; non vero:de mutatione flrida &

propria ; quia ut docent Philofophi in fecundo

phylicorum , de ratione murationis ftriétz & ri-

gorofz eft , quod fubjedtum in aliquo inftanti
manferit fub privatione forma aut perfectionis

per quam mutari dicitur , ut de non effeformz ad

elle illins tranfire dicarur.

Ad {ecundum dicendum, D, Leonem verbis re-
latis foltim voluifle afferere , quod remporalis
Chrifti pativitas eft nova , fi comparetur ad alio-
rum hominum nativitates , ut paret ex verbis quz
habet pagin fequenti,ubi torum fuum difeur-
fum fic concludit : Eff nobis cum Chrifto naturd
confimilis , fed origo diffimilis , quia Chriftus nas
tus et ex Firgine ,per S])iﬂ'm.r Santh operatio-
nem , nos generatione carnali ab wutrogue parente
ortum babems : aportuit enine quod Chriftus noo
ovdine nafceretnriqus movam impollute fnceritatis
gratiam . bumanis corporibus inferret, :

Ad tertium dico, verbisillis Jeremiz , Creaust
Dominus novim fuﬁ(’r terram e, ﬁgniﬁcari qui-
dem per Incatnationis myftcrium , plura nevad
infolita contigi{le; runc enim feemina virum fio
utero circundedit, ciim Maria concepit, & no-
vem menfibusin utero portavit Chriftum , quia
primo f{uz conceptionis inftanti fuit vir, ctim
tunc ufum rationis habuerir, & f{ciendd, pri-
dentid , ac fapientii replerus fuerit; non tamen
per hac verba Scripturam afferere , vel inten-
dere , quod ipfe Deus per tale myfterium innovas
tus fit.

Ad quartum dicatur fuifle noyum & inufitatom
Verbo uniri nature humanz in unitate perfong,
ficut fuic Deo noyum & inufitarum agereader-

4

4h




o

W

DE POSSIBILITATE INCARNATIONIS. 4o5

tra, quando cteavit mundum ; unde ficut adtio A di@um;; hoc enimaperte falfum eft, fed tantdm

Dei ad extra ,non ponit in Deo: innovationem
intrinfecam , {ed tantim extrinfecam , ratione
pove terminationis ad creaturas ;ira nec termi-
natinaétiva (ubfiftentiz Verbi Divini, relpedtu
humanitatisaflompte , nollam importar in ipfo
innovationeminirin{ecam , fed duntaxatexcrin=
ccam , & pure rerminativam, qux ficur ad in-
trinfecam mutationem non {ufficit, ita necad in-
novationemintrinfecam fufficiens deber: cenferi,
ur magis ex dicendis pai‘agrayho {equenti patebit,

§o- MK
Tradituy vera (alutio difficultatis propofire,

Ro vera {olutione hujus graviffimz difficulta-
Pn’s ,dicendum eft , ideo Verbum per Incarna-
tionem intrinfece mutatum non efle, quia non
eft homaniratis [ubjeétum ; nec unionis realiter
abillo diftinéte , (ed (oldmintrinfecus terminus;
nec faGum fuit homo ratione potentiz paflive
recipiendo humanitatem , vel aliquid a fe diftin-
&um ,fed folim ratione terminationis , termi-
nando feilicet & perfonando naturam humanam:
Ut autem Verbum intrinfece mutaretur, necetle
erat ut fierer - humaniratis fubjectum , illam reci-
piendo intrinfece, ratione potentiz paHiv:r &re-
ceptiva ; clim enim mutatio fitactus exiftentisin
potentia , prout in potentia, uc aliquid mutetur
intrinfece , requiritur qued intrinfecé recipias
terminum mutatione productum,

Hane rationem affignat D. Thomasin 3, dift,
1. qualt. rart. 1. ad r. ubiait: fi'd ‘Di’{mhm d:'c‘e:‘r-
dum quod contingic alignando in relativis aliquid
velative dici snap quiaipfivm veferatur , fed quia
alterum vefertur-ad i'pfxzm. L it dicitur in 5. Me-
taph. ficnt [cibile relative dicitur ad (cientiam ;
& in talibus aliguid imfpir dici de nove gio
priies won dicebatur , nubla: mutatione falld circa
!} um s fed cirea (!jﬁ’w'f:!_??:'\, m.’!'."pe‘ enim mutatione
fufta ciroa fcibile , incipir ame effe (citum . per med
wmutationem'; & Jiter dicitur res [cibilis s non
per potentiam paffivam que fit 12 ip(a féd per
potentiam qieclt in [cientes & fic eitin prop
to , non enim ,w:c-_x".ﬂ‘ effe ur creator ad creat

ram referatursaifi quid creatira ad "F (im rvefer-
tir, in gua relatio realiter exiftit s & ideo Deus
dicitur uniri  #on per mutationem [ui , fed ejns
oui unitur; e (fmiliter chm dicitur unibilis , hoe
dicitur , non per potentiam alignarm Pa_m@mrz in
Deo exiftentem . fed per po!c‘ﬁ?i:rm qud in cred-
tura el ut uniri poffir. Eandem folutionem tra-
dithic quaelt. 16.art. 6. ad 2. ubi docet tunc fo-
lim intervenire mutationem in eo quod denovo
fitaliud , quando illud eft ablolutum: Nown enim
(inquit anrr_{.‘ albedo ant magnitudo de novo ad-
venive alicut, niff per boc quod de novo muretur ad
albedinim vel magnitudinem; ea vero que relarive
dicentur , fmﬁ” de nova Fma'imri de zzﬁqka -
abfgue ejus mutatione : fiout homa de nowo firdex-
gue [ muratione , per motum tllins qui
fit ¢i finister...cffe antem bominem convenit Deo
ratione Mﬂinrri,i,qtm eftrelatio gu.ﬂdﬂ.m, o dden :’_/ﬁ’
hominemn pradicatir de nova de Deo , abfgite ¢jus
mutatione . per mutdrionem bimans Hature que
affiemiturin divinam perfonam. :
Porro hnjus re rpnﬂﬁmlis fenfus non eft ille
quem imaginatir Valentia , qui exiftimat D,
Thomam locis citatis docuiffe , quod homo non
fit quid abfolutum | fed aliquid relativeé de Deo
Tom, IV.

E

Doctor Sanctus, ut immutabilitatem Dei cum
cjusincarnatione conciliet, comparat in illis lo-
cisdenominationem hominis refpedtu Dei, com
denominationibus relativorum tertij generis ,
non quanttim ad [ubfantiam ( ut putavic Valen-
tia ) fed quantiim ad modum : ita utinteger folu-
tionis fenfus fic, quod quando forma eft omni-
no abfoluta,hoc eft & quoad remipfam, & quoad
medum denominandi, tune neceflario infercmu-
tationemin {ubjeéto cui advenit de novo: fi au.
tem formarelarivafit, vel quoad rem, quia re-
ipsi eft relatio , vel quoad modum , quia licét ab-
folutainre, denominattamen per modum rela-
tivi, tunc non inducit mutationem : ficautem eft,
quod etfi forma hominis fit abfeluta in re, non
tamen denominat pet modum abfoluri; fed rela-
tivi; quimodus confiftit, utipfemer S, Doctor
explicatlocoex tertio fententiarum adduéto, in
hoc quod forma hominis non denominar Deum
rationealicujus potentiz paflive inipfo exiftentis,
ficut denominant aliz formz abfolutz fua rece-
ptiva creata, {ed ratione potentiz paflive qua
eft inipfa patara humana, ad hocutuniatur Deo &
ficur in relarivis tertij generis, res non dicitur
{cibilis per potentiam paffivam que fic in ipfa,
{ed per potentiam qua eft in [ciente: Ex quo reéte
concluditur ; qued ficur res creata, abique ulla
{ui mutatione, per folam ftientis mutarionem,
fcita denominarur ; ita & Deus dicitur homo ,
pei folam humana naturz murationem , €6 quod
omnis mutationis {ubjectum , nece(le fit eile in
potentia adillud per quod mutatur. Unde ad ac-
gumentum initio paragraphi tertij propofitum,
in forma refpondeo, concefla Majori , negando
Miporem ; licet enim Verbum factum fueritin-
trinfecé homo, quod ante incarnationem non
erat,quia tamen non faétum fuit homo,recipien -
in fe humanitatem , ratione potentiz paflive, fed
illam terminando & perfonando , ablque ulla
potentialitate , nonfe habuit aliter intrinfece in
fe polt incarnationem , quam antea,

Dices prima :Si per impoffibile perfona Ange-
libumanz naturz uniretur, mutaretus intrin(e-
cé, & ramenillam infenon reciperer, fed duna
taxatterminarer, Ttem i per{onalitas creataproe
duceretur feparata d natura , & poftea illi unire-
tur, intrinfecé mutaretur , & tamen perfonalitas
creata ,non effer [ubjedtum naturz, {ed tantim
terminus : Ergo quod Verbum fic homo, non
recipiendo,fed terminando humanitaté,non tollit
quominus perincarnationem intrinfecé fit muga=
tum. Idem argumentum poteft fieri de anima ra=
tionali, quz inrefurrectione , cum {ui mutatione
unietur de novo materiz, etiam fi non habeat ra-
tionem (ubjedtirelpedtu illius.

Refpeondeo, dato Antecedente ,negando con-
fequentiam & paritatem , triplex enim poreft affi-
gnari tatio diferiminis. Prima eft, quia perfo-
nalitas creata , clim it entitas quedam incomple-
ta, & modalis, ex unionead naturam comple-
tur & perficitur ,unde quamyis non recipiat na-
turam, tamenexunione ad illam mutatur, Per-
fonalitas autem increata Verbi Divini, cim fit
completiffima, non completur nec perficitur per
unionem ad naturam humanam , (ed potids il-
lam complet & perficit; fubindeque ciim illam
in {e non recipiat, fed tantim terminet, non
mutatur intrinfecé ex unione ad illam.

Secanda eft, quia fubftantiacreara non folim
terminat naturam, fed etiam in illa recipitur

Eee iij

474




48

e

jh

406

forma vero mutatur receptione {ui in fubjecto:
Verbum autem Divinum , nec recipit humanita-
tem , nec recipitur inilla, fed eft purus terminus
illius, & idcircd non mutatur, Tertia eft , quia
Verbum unitur humanitati immediate , & fine
anioneab illo realiter diftinéta, & in iplo rece-
pra: Angelus autem , {i uniretur naturz lmn:wgux,
non conjungererur illi immediate, {ed mediante
aliquo nexu feu modo unionis ,in ipfo recepto;
unde licét non mutaretur incrinfecé per humani-
tatem terminatam , bené tamen per unionem re-
cepram, Idem dicendum de perfonalitate creata,
qua producerctur feparataa natura,, & pofteailli
wniretur, & de apima rationali , ciim in refurre-
&ionede novo uniewr corpori , faltem inillo-
rum {ententia , qui modum unionis inter mare-
riam & formam admittunt.

Dices fecundo : Verbum eft humanitatis fubje-
&um , & non folim terminus : Ergo acquirendo
humanitatem de novo , et intrinfecé muratum.
Confequentia pater ex fupra dictis , Antecedens
probarur. Habens formam in fe, eft {ubjeGum
talis forma : Sed Verbum habet in {e humanita-
tem , cim fit vere & intrinfecé homo , & homo
‘idem fic quod habens humanitatem : Ergo vere &
realiter eft humanitatis fubjectum.

Confirmatur : Ut Verbum dicatur intrinfecé
homo , debet natura humana feri ei intrinfeca:
Sed non poreft feriilliintrinfeca, nifi recipiatur
inillo ;impoflibile enim eft ,aliquid exerinfecum
alteri , fieri ipfi intrinfecum , abfque intrinfeca
fui receprione : Ergo &c.

Adinftantiam,nego Antecedens, ad cujus pro-
bationem , nego Majorem ; nam habere formam
abftrahit ab hoe quod eft habereillam receprive,
& habere illam perfonaliter , fen terminativeé:
habens Formam primo modo, eft fubjetum il-
lins , habens vero illam fecundo modo ,non eft
cjus fubjectum, fed rerminus : quare cim Ver-
bum Divinum non fic habens naturam humanam
receptive, aut fubjedtive , fed perfonaliter tantiim
& terminative , non eft humanitatis fubjeGum,
fed terminus ejus intrinfecus , eam intrinfece per-
ficiens , complens , ac terminans , quod fufficic uc
natura humana dicatur ei intrinfeca. Unde ad
confirmationem , concella Majori, neganda elt
Minor ;aliquid enim extrinfecum , poteft alteri
fieriintrinfecum , ab{que intrinfeca {vireceptio-
ne , per hoc feilicer quod ei intimé conjungatur,
vel ab ipfo inttinfece terminetur: Verbum au-
tem intrinfecé terminat humanitarem, & illiin-
timé & immediaté unitur ;ad unum per {e cumil-
la conftituendum.

Ay rEyaNaysll

Firum polfibilitas Incarnationis , [en unio-
nis fubfifientic divine cm natara crea-
ta , naturali lnmine | ab intellelin creato

cvidentor cognofer polfix?
5. L

Quibufdam pmmzjﬁs,‘ﬁﬁmirﬂ.s d::P.z'ic:' concluflone

vefolvitnr.

Ertum eft, Incarnationem , prout importat
unionem Verbi Divini cum natura huma-
na,a nulla mente creata pofle lumine naturali

DISPVTATIO SECVNDA

A cogtofci ut poflibilem otim nulla meéns: creary

B

a

pofiic lumine naturali cognolcere Trinitaten
perfonarum efle in Deo : ut enim dicitur Mareh,
11, INemo movir Filinm, nifi Pater, neque Patyes
quis novit.nifi Filius - & eui voluerit Filigs reve.
lare. Unde Bahlius Epift. 43. vocat Trinitatem,
anigma #OVHML 5 Gregurius Niflenus, Eﬂl‘gmg i
commugi fenfin abborrens . & Hormifda Papain
Epiﬁ. ad Juftinum Imperat. cap. 1. fecretum Ti.
witatis (inquit) mec ulla wifibilium nec invifihin
lisim creaturarim potiit i:mw;ﬂi‘ga‘rc natura. Unde
folim difficultas eft , an {altem poffibilitas unio.
nis fubfiftentiz divinz , fecundim fe & abfolyd
confiderate , & proutabftrahira [ubfiltentijs re.
lativis, & perfonis in particulari, poflit lumine
naturali cognofci 2
Partem affirmantem tenet Valentia hic punéto
2. ubi licét concedat exiftentiam Incarnarionis
non poﬂ"c abullo intelleétu creato lumine nam-
rali cognofci , vult ramen ejus poffibilitatem
polle abillo cognofci evidenter , cognitione fal-
tem imperfe®i , cim ad hoc fufliciat (inquir)
folvere evidenter omnia argamenta ; que fiung
ad oftendendum illam effeimpoffibilem, Medina
vero hic queft. z. introdutorid , diftinctione
utens , fatetur quidem idefle impofiibile, abfo-
lute loquendo , & non {uppefitd revelatione hu-
jus myfterij , contendit tamen revelatione illius
* prefuppofitd , id efle poffibile. = Contra hos
Authores, pro adverfa, que communis eft fen-
tentia.
Dico primo : Solo lumine naturz , non poeft,
etiain notitia imperfe@a , poffibilitas Incarnatio-

pis, fen unionis {ubGftentiz divinz cum aliqua
> qua

naturacreata , evidenter cc:gnofci.

Probatur primo ex Seriptura , pam ad Ephef.
3. Incarnatio vocatur Sacramentum ab[conditnm
& faculisin Deo,id elt, in fola Dei notitia , urex-
plicat Gloffa. Ad Coloffenfes 1. A1 yfferiumab[-
conditum a feoniis » 8 1.ad Corinth, 2. Sapientia
in myflerio abfcondita. Ev Apocal, 5. liber quem
nemo in ceelo autinterraaperire poterat, & cu-
jus folus Deus potuit fignacula folyere , per {iam
revelationem,

Faventetiam Concilia & SS. Patres ,in Ephe-
fino enim parte 3. cap. 13. Incarpatie vocatur i=
riep;'eb:ﬂﬁ()il’u & inenarrabilis, a Cyrillo Ale
xandrino in Epift. ad Reginas, anigma [aoratif-
Jimumn quod nulla mens creata poreft intelligeres
& Chryfoftomus homil. 4. in Matth. inyehituc
in eos qui putant hoc myfterium pefie huma-
nis cogitationibns comprehendi , aut humanis
vocibus explicari, Irem Leo Papa, maximus
hujus myfterij Interpres, aic Serm, ¢, de nativit.
Vramgue [ubftantiam Dei ¢ hominis , in wnam
conveniffe pcrﬁmma G 71:'ﬁﬁa’r.i credat , fermo non
explicar., Et Auguftings Epift. 3, ad Volufianum
de hoc myfterio dicic: Fateamur Denm aliguid
poffe s quod nos agnofcamus inveftigare non poffe.
Denique Dionyfhus cap. 2. de divin, nomin. fic
habet: Iefic in carne apparitio , & ineffabilis off
fermone omni & amni ignota intelligentia. ipff
giogque antiquiffimornm. dngelorim DPrimati n0%
Jfatis perfpeéta,

Dicet lf:rté aliquis, hzcreftimonia poffeita ex-
plicari, quod non potuit fine revelatione cognol-
ci qued erat factaaut furura Incarnatio, fednon
quodnon potuerit cognofci poffibilis. .

Sed contra, Quando aliquod my ferium dicitur
incognolcibile, incomprehenfibile , & inyefi-
gabile menti creatz , tunc innuitut , quod illud

i3

f

f

0




]

i

i

DE POSSIBI

nedum ut exiftens , aut futurum, fed neque eriam
ut [’Uﬂ bile, ab 1rt(!|d,hl creato , lumine naturali
cof'lll‘i‘l puﬂu ea enim quz urpotrblha&: nul-

LHI‘ contrad:Gionem involventia, lamine naru-
rali cognolcl pc.jm:‘. , nof c[ml:‘.mr incompre-
henfibilia & inveltigabilia,fed ea duntaxat quz

in [uo concepru contradictionem implicare vi--

dentur , quam ratio naturalis proprijs viribus &
narnral lumine [ilpc‘x;u’cnon valet: At a Conci-
lijs 8ca SS. Paribus citatis, Incarnationis myfte-
rium incomprehendibile & m\t'“t gabile dicitur:
Erge innuunt illud , nedum ut exiftens, aur fu-
wurum , fed nec eriam ut puﬂlblle poﬂc limine
natura mgrmlu Addo quod A[Ioﬂca us 1. ad
sinth. 2. laquens de hoc myfterio , ajc iflud
ndere .qmlms verbis fa-
,illud nallo plane modo , nec

incorhominis non alc
tis mr\l(, declara
1-n°x {tens , necut fumruln , hec ur pn!’f b1 Cpo[?‘a
ab intelletu creato lumine naturali artingi. Er
D. Augultinus Epiftold citatd ad Volufianum ,
exp:e!:.rh:qmm. de !'-Ofilhiilt.‘:te Incarnationis,
dum ait , Denm fe incarnando fecifle aliquid
q'.lr:c‘i non 1u=ﬂlm|us intcihge:’e,quumodo Deus

id }‘nm:.

Probatut fecundo conclufio ratione fundamen-
tali : Lamen naruraleincellectiis non fe extendit
nifiad ea quee {nne intra ordinem naturz | aut in
effeentis, autfaltemin efle veri & cognofcibilis:
Sed i*nmh, sas [nearnarionis eft fllpra totum or-
dinem naturz, ram in efle enris | quamin efleve-
ri & cognofcibilis : Ergo lumen naturale intelle-
ﬂ{}\nﬂ poflibiliratem Incarnationis{e extendere
nequit. Major eft evidens , quia inter objeétam
& poten eber :-'['t*F:'-n" ortio, Minor Pruln_
wur: [lud eft fupra totum ordinem natacz, tam in
effe entis quam inelle veri & uwnniuh'l:-, qlmd
nedum eft o fuaentitate fupernaturale , fed eriam
tonem cum aliqua cau-
acurali: At poffibilitas Incarnario-
nis , nedum eft in e fupernaturalis , fed neque ul-

am habet connexioremenma qua caufa, autef-
fe {1 AT juam exifterer, nec
effer pollibili 165 OMNes natu-

non habe

{i aut effe

-|I-qu‘m‘ connex

enim nt
Incarnatio, ad

e

rales effent co modo quo funt: Ergo poflibilitas
Incariationis eft fupern lis , & in efle entis,
&inelle veri& c

Dices , ex cognitione omnipotentiz Dei quz
naturaliter cognofci & demonttrati poteft |, poffe
noes devenire in noritiam poffibilitatis Incarna-
tionis, ctim per difcar{um naturalem , ex €o quod
Deus elt oninipotens. poflimus beneinferre pof-
fibilitatem vnionis inter humanam narturam , &
diyinam perfonalitatem,

Sedcontra, Licttcauld Incarnationis fic divina
omnipotentia , & intelledtus creatus natnraliter
cognolcat potentiam Dei non efle addictam’ad
unum rerum ordinem , qualis eft ordo naturz,
fed pofle aliquid fupra torum patuiz ordinem
producere . atque adc o inde demonftrarive infe-
rat ens {upernaturale in communi fumptum elle

poflibile;; non tamen ex hoc demonfirare poteft,

flocv 'hﬂu {ens ﬁmermmnlempmtlcm"rl pol-
fibile effe , arque aded ipfam Dei Incarnarionem
non efle impoffibilem : ciim enim nullus fit, qui
non fic , ficue ipfa Incarnatio , {hncmut,!nhs
evider t‘“r lumine natarali mtcl-e&ua CO“HOIU
nequir.

Dico fecunds : Exiam fuppofita fide & revela-
tione lncarnationis . non ;wrc"t ejus pn{ﬁ;ﬂ'\‘.ir‘-*s,
naturaliratione {C'nun[h.m fed folum ratione

A

B

£

D

E

LITATE INCARNATIONIS, 467

Prima pars hujus conclufionis patec ex dickisin
precedenti ,nam adhue {1 Ippelitd revelatione hu.
j-:s l'lT\'l‘it?lJ non pote -{t ratio naturalis; nifi natu-
rales canfas & efft ..-mmmmh(v
quit naturaliter cc
nis, ut{upraofte » eniam fuppol
revelatione Incarnationis | ejus T
nenaturali demon{ 1EqUIL.
babiliter fuaderi poflir, etian

"'mper C(’u‘.j\'\i]é\ffll:.:‘t!l.ll‘iiL‘l‘
tra ordinem proprium , arque
rario, fidei lumine deftitara , rationes probabiles
invenire non poffic fuadesites poflibilitatem &
convenientiam huj fterij, revelatione tamen
& illuftrac citara,cas Invenire pote-
rit , undedifpuratione fequenti plures illius con-

gruentias fen Prub ibiles rationes adducemus,

rArexillis ne-

s Incarnatio-

nlumelt :

oflibilitas ratio=

o-ethh humana

usmy
J

1
e aiv

Solvuntur obj

(\.Pﬁcies primo contra primam conclufio-
_# nem: Incarnationem Do efle poflibilem,
nihil alind eft quam ipfam non implicare contra-
diionem: Sed pot atus . (ola na-
tivi quam ad i
denter cc
konem : p
M]lmrmi,ham: primo r\dL
dum Incarnationem Dei
tradictionem- fufhcit evide

corus cre

itetligendum habet virtute e
il llm wmtmpf care congradi-
T\InJUl'f'G']rtl[
enter cognofcen-
lam implicare con-
r{olvere omnia ar-

spnof

o 'C"»t\k

gumenta qm' fiuutin oppelitum ; s hocer llm lup=-
pofite , manifert tiqai nle e/l talem
contradictionem : Sed potelt intelle@us creatus,
juxtadoétrinam D. Thoma 1. p. qualt +, art. &,

=
Untco+
em Incar-

evidentet [olvere omniaargnn enta q
tra fidem atque adeo eontra poflib
nationis: Ergo poteltintelle&as creatus., folo la=
mine naturali evidenter cognofcere Incarnatio-
nem Verbi nonimplicare conradiét

Secundo, Tota Emplrcamia concradiétionis in
poflibilitate hujus myfterij excogitabilis, vel fe
tener,ut diximus articnlo precedenti, ex parre
divinz fubfiftentix , vel ex parte nature creatz,

ad eam , ut fides d (‘-_tt,.-ﬂ:1 opte? Sed poteft in-
:el‘.u&m crearus valde Gus ,qnm[m eltange-

nem.,

licus , fold quam 2 mmz a haber intelligendi fa-
ofcere evic

cultate , coy nter Deum incarnari,
nullam in i m, NEC ex parte
divinz fubﬁ.t“”r quia naturaliter videt, illam
habere infinitam virtutem terminativam , atque
aded pofle in rerminando naturam crearam ,illud
idem perfettionis preftare quod perfonalitas
creatailli preber : neque ex parte nature creatz,
fcivenim [cientid puré ali, eam effe realiter
ditinétam , imo priorem preprid petfonalitate,
necnon {e habere , ficati rem ad [wom
modum, atque ¢ nullam efle imp]icen:lnni
quod ab o per abfolutam Deij potentiam {epare-
tr, & co uenter divind fubliftentid termine-
tur : Ergo &c.

Refpondeo concefla Majori, negando Mino=
rt'm ,ad cujus pri;r"-m probationem , diftingno

Majorem : Ad evidenter co '-‘n?'xcn'{nm Incarna-
rionem Dei nullam sare cont ionem
{ufhcit evidenter folvere omnia argumenra quz
finntin oppofitum : evidenter pofirive . concedo
Majorem : evidenter nega nego Majorem,
Similiter diftinguo Minorem : poteft intellectus
crearus evidenter (olvere omnia argumenta quz
fiunc contra poflibilitatem Incarnationist eviden-

oave,

§9¢

(1N

61,




2.

63

&4.

403
ter negative, concedo Minorem: evidenter
tive ,nego Minorem , & Confequentiam,
Explicatur folutio: Potelt aliquod mylterium
demon(trari poffibile evidenter duobus modis,
Poﬁ[ivé fcilicer , & negative, Tunc dicitur de-
monitrari poffibile evidenter pofitive ,climpro-
batur medijs naturalibus poffibilem effe conne-
Xionem pradicati cum fubjecto,v. g. Dei cum
homine : dicitur vero oftendi poflibile eviden-
ter negative , quando oftenditur nihil reperiri
quod evidenter probet illnd myfterium effe im-
poflibile,, & {olyunrurargumenta que fiunt con~-
tra poflibilitatem ejus:v. . fi infidelis argueret
: hoc modo : Omnis natura qus Sk

paofito : Sed natura
ero : Ergo eff etiam wna in fip-
wem diflinguerer Majorem ,di-
aturis finitis , non vero
et nullo modo pofle
d fituna in fuppo-
¢ probaret poffibili-
rij Trit . 51 vero przrerea ipfe

fidelis _\t--«:.ﬁ tamen fieri nequir) haberet med‘ium
idens, quo hanc rrr‘rnﬁrmnc:n demonftraret:

pn_{:m b

s eam veram 1in

in natu

itw potef iti tribus [uppofitis rea-
is ,in tali cafu probaret evidenter po-
fitivé poflibilitatem myfterij Trinitatis. Dicimus
ergo ,quod lictt intellectus creatus folo lumine
naturali folvere poffit omnia argumenta qua mi-
licant contra poffibilicatem Incarnationis, quia
tamen ea non potelt folvere evidenter pofirive,
fed duntaxat evidenter negativé ; non poteft evi-
denter cognoftere, vel demonfirare, tale myfte-
rium effe poffibile, fed dubitare poteft ,an aliqua
principia naturalia (ibi , divinitds faltem , fintoc-
culta, ex quibus aliqua hujus myfterijimplicantia
deduci polfit. Unde

Ad fecundam probationem, nego quod eviden-
ter pofitivé Jumine naturali intelleétus creatus
it cognolcere,, Incarnationem non implicare
m ex parte {ubfiltentiz divi-
B, qUAm Nature create : licét enim ex parre fub-
fiftentiz Deicognofcere poflitevidenterillam ef:
feinfinitamin terminando, dubitare tamen po-
reft,num de ratione effentiali termini natarg crea-
tz (it effe modum , vel ens incompletam, ctim vi-
deat hzc {ubliltentiz creatx convenite. Ex parte
VErd natufz creatx , ex eo quod cognolcat natm-
raliter, eam effe priorem {ui fubhiftentia, & abil-
la feparabilem, fohim poteft inferre, eam per po-
tentiam Dei abfoluram , ab hacvel ab illadeter-
minaté propria fubfifientia feparabilem elle, non
verd illam abfque omni propria fubfiltentia pofle
exiftere: ficut licét materia, ob diftinétionem rea-
lem quam haber a forma,, poffic, de abfoluta po-
tentia, abfque hac vel illa forma determinara exi-
ftere , non tamen abfque omni, nrdocent noftri
Thomiftz in phyfica. Undeex (eparabilitate na-
turz create a propria fubfiftentia , non poreft in-
telle@us creatus , folo lumine naturali, evidenter
demonfirare, poflibile effe naturam creatam ter-
minari per divinam fubfiftentiam, fed ad fum-
mum pofle hanc (ubfiftentiam deftrui, & aliam
ftation loco illius fuccedere,

Objicies fecundé : Incarnatio Verbi eft evi-
dentes credibilis, vt de ommnibus myfterijs fidei,

pol

Difp- 1o fust oftendimusin Tra&arude fide : Ergo etiam

vt d,

eft evidenter poffibilis. Patet Confequentia ar=
guendo ex oppofito Confequentis, ad oppofitum
Antecedentis: Quod eft evidenter impoffibile,
eft evidenter incredibile: Ergo per eppofitum,

E

C

[§

DISPVITATIONSECY NDA

Poﬁ- A queod eft evidenter credibile, eft evidenter pof:

fibile.

Refpondeo ,conceflo Antecedente ;negandy
Confequentiam: nam evidcntiapoﬁibiii:a[fs my-
fteriorum fide1, & evidentia credibilitatis, fumgp.
tur ex diverfis principijs : Evidentia enim poffibi.
litatis , ficur 8¢ veritatis,{umitut ab eo quodeftin
re , juxta illud commune pm‘mqm’nm : Ab e
quod eft in re, propofitio digitur vera vel falfa,
poffibilis vel impoffibilis ; evidentia autem credi.
bilitatis non defumiturab eo quod eft inre , ficue
nec evidentia probabilitatis , nam nulta fali
fant probabiliera & credibiliora veris, utait Ari.
ftoreles in lib. Rhetor. fed fumiturab alijs caufis
extrinfecis , videlicet ex reftimonijs aliorum el
ex fignis, & miracalis vel ex rationibus apparen-
tibus,quibus evidenter oftenditur, rem eflecredi.
bilem , aut probabilem. Adprobationem incon.
trarium , negoillud argumentum : Quod off evia
a'emcrim}mjf!bii'e , eft evidenterincredibile: Ergy
quod eff evidenter credibile, eft evidenter Fﬂjﬁ%_
le, efe ab oppofito Confequentis , ad oppolium
Antecedentis , quia evidenter impoffibile, & evi-
denter poﬁibﬂe ,hon contradicunt , rationeilliys
adverbij evidenter . {ed de eadem re negaripof-
fant,nt patetin rebus qua cadunt fub opinione,y,
g. quod effentia poreft {eparari de porentia abfo.
lura & proprietatibus; hoc enim neg el evidenter
poffibile, nec evidenter impoffibile : quate urac-
gumentum efler ab oppofito Conlequentis, ad
oppofitum Antecedents , deberer fic formari:
Qiod eft evidenterimpoffibile . oft evidenter inere.
dibile: Ergo quod noneft evidenter incredibile, non
eft m-idcm-.erimpujﬁ!}iie » quod totum admittitur,

Objicies tertio : Quod Deus praccisc ut author

naturz evidenter cognofeit , potelt evidenter ab
intelle@u creato lumine narurali cognofci: Sed
Deus pracisé ut anthor naturz , evidenter cog-
nofcit poffibilitatem fuz Incarnationis : Ergoin-
telledkus creatus potelt lumine naturali eam evi-
denter cognofcete, Major videtur cerra, ficus
enim Deus poteft commupicare, imo de fada
communicat intelleétui creato lumen (upernati-
rale, cujus virtute evidéter cognofcitillud de quo
iple, utauthor fupernaturalis, habet evidentiam;
ita fimiliter porerit eidem intelle@ui lumen natu-
raleinfundere,quod (ufhciarad evidentem eorim
cognitionem , quaz ut author natura preecist vi-
det & intuernr. Minor vero probatur: ciim Devs,
etiam ut author naturz pracise, L‘Oml‘rchcndat
fuam {ubfiftentiam , quia videlicer ut ralis com-
prehendit ea omnia qu naturaliter font rng!mf-
cibilia & creatura , inter que numeratur ejus fub-
filtentia , yider eam poile naturam creatam ter-
minate.

Pro [olutiene hujus objectionis , adverte quod
cim diftinétio Dei & cognitionis ejus ut autho-
ris nature , & ur authoris ﬁzpematm‘alis , fie
foliim ex parte effeduam , ab eo in illis duchus
ordinibus produétorum & cognitorum, non vé-
o ex parre virtutis productive & cogrmfcli_l-,
v ; Densenim dicitur author naturz ,non quid
in ipfo fitaliquid naturale;(ed quia producic &
cognofcit effeftus naturales , quamvis porentid
& ftienti§ {upernaturali ; ideo nihil dicendum
eft ab eo pracisé ut authore naturz cognolci
nifi quod habet rationem effeétds illins inor-
dine naturali. Hocpofito, Refpondea adargii-
mentum , negando Minorem , & ad &jus praba-
tionem dico, falfum effe quod Deus ut authorni:

turz cognofcat {uam [ubfiftentiam  atque adeo
yirgntem

[4

664

b




. 66,

.

DE POSSIBILITATE INCARNATIONIS.

virrutem quam haber ad .terminandum naruram
creatam ; cum enim, ut mox didumelt ; non di-
catur author natura , nee inquantum talis pracci-
s¢ aliquid cognofcere, quia €l conveniar aliqir
virtus natucalis C(.\guaﬁ,uiva & prodn&i\'a, fed
folim quia illud quod a Deo cognoftitur & pro-
ducitur, eft ¢jus effectus intraordinem natniz o

ipfo quod ejus fubfiflentia non fit ejus effedlus,

necintra ordinem naturg (()preh_cnd&wr, quam-
vis eam natoraliter quoad exiftentiam cognoleat
intellectus creatus , non potelt tamen dici, quod
Deus , utauthor nature pracisc ; eam ullo mo-
do cognolcat. : :

Objicies quartd conua {ecundam conclufio-
nem : Angelus naturali E.umim' poteft cognofcere
exiltentiam Incarnationls poltquam facta eft:
Ergo& A fgn tiori pnﬂilnlimtem EjGS.Cumeqnenn
tia patet, Antecedens probatur, IntelleCtus an-
gelicus cogriolcit naturaliter E?um.:mimtt:m Chri-
{tinon terminari creari fubfiftentid,cim compre-
hendat omnia naturalia, inter qua tamen videt
non efle fubfiftentiam creatam ejuldem humani-
tatis : Ergo ciim certo [ciat,nullam fubfiftentiam,
prater divinam & infinitam’, [)Gllé; terminare
alienain natiiram , ftatim colligit humanitatem
‘Chriftiefle elevatam-ad fubfiftentiam divinam,
quod eflt nefle myflerium Incarnationis,

‘Confirmatur: Angelas naturali lumine eviden-
ter cognolcit humanitatem Chrifti exiflere per
exiftentiam divinam: Ergo ecdem lamine po-
teft cogrofcere eam fubfiftere per divinam {ubfi-
frentiam.Confequentiaevidenselt, paritare ratio~
nis ; non minus enimeft fupernaturale humani-
tarem Chtilli exifiere per divinam ‘exiftentiam,
quam illa per increatam Verbi perfonalitatem
fubfiftere & rerminari: unde fi primum poteft ab
Angelo naturali lumine cognofei , fecvninm
etiam poteriteodem lumine attingi, rron obitan-
te ejus fupcmamrnlitalc. Antecedens vero pro-
batur. Angelas intuitive-cognofcit Chrifti hu-
manitatem : At non poffer eam fic cognofcere,
pifi evidenter cognofceret eam exiftere divind
exiftentii , cim intvitio fitclara & diftinéta rei
ut exiftentis cognitio : Ergo Angelus evidenter
cognofcit humanitatem Chrifti exiftere per exi-
ttentiam divinam, . 0

Confitniatur amplids : Dewiones cognoverunt
certd Chriftum efle verum Deum & hominem:
Sed nonper alind lumen quam natarale , cim
per peccatum omnibus donis graruitis & fuper-
naturalibus fpoliati fint : Ergo Angelus natu-
rali lumitre potelt cognolcere exiftendam Incar-
nationis , poftquam facta eft. Minor patet, Ma-
jor verogprobatur ex eo quod Damon: dicebat
Chtifto Luca 4. Scio te guis fis » Sanélus Dei. Et
infra fubditur , Exibant antem demonia & multis
clamaniia, & dicentiaquiatw es Filins Dei e in-
crepans non finebat ealogus » quia [ciebant ipfum
effe Chriftum.

Ad ohjectionem refpondeo, negando Antece-
déns, adcujus probationem dico quod quamvis
Angelus non videar in humanitate Chrifti (ubfi-
{tentiam propriatn & creatam , {eclusa ramen re-
velatione Dei , quiillimanifeflec eam in Verbo
fubfiftere , on potell cervo & evidenter cognol-
cere humanitarem Chrifti adincreatam Dei fab-
filtentiam elevatam efle : Tum quia mtiﬂna_b's!irct
dubitare poteft ; an Deus ntendo porentid {1 ab-
foluc, fubfiftentiam creatam & propriam hu-
manitatis Chriftiipfi occulter, fen concurfom ad
eam cogncfcendnm deuegct:Tnm etiam , quia

Tom. 1 V.

409
A naturalilomine non poteft certo cognoftere, an
fuppofimm mncrearum Phﬁ’l[ terminare narurani
humanam abfqueeo quodin Deo ponatur ali-
qua imperfeétio . Unde boni Angeli ion videntes
in Chrifti humanitate propriam f{ubfiftentiam,
{ulpendebant judicium de ejus divinitate & fubfi-
« - flentiaincreata; mali vero illud pracipitabant,
& modo inunam , modo inalteram partem pro-
pendebant,
Ad prin
ad cujus probationem,, concelsd Majori , nego
Minorem ; licétenim .-’xngcrnsinmiuvé cognof-
cat Cheifti humanitatem , non tamen proprerea
evidenter cognolcitillam exiftere exiftentia divi-
B b, Adillud verd quod adducitur in contrarium,
dicendum eft,non efle de ratione cognittonis in-
tuitiye , quod atringat rem ur exiftentem forma-
liter , fed folim quod terminetur ad illam fub
exiftentia, ur parer in vifione externa, qua eft
intoitio [ui objecti , & tamen nen terminatur ad
illud ut exiftens formaliter, ctim exiftentia fit
‘extra latitudinem objedt potentiz vifive : unde
ad hocur Angelus intuitivé cognofeat Chrifti hu.
manitatem ; {uflicitquod ejus cognitio ad illam
exiftentem rerminetur, nec requiritur quod co-
guoftat illam formaliter utexiltentem exiftentid
divina.,
Ad fecundam nego Majorem cum D. Thoma
infra.qualt. 41,21t wad 1. fic dicente : Chriffus

a

C tantim inpotuir demonibus, quantism voluit; norn

per id quod eft vita aterna, [ed per qusdam tempo-
ralia [ua virtutis effella ,exquibns quandam con-
Jelturam hakebant Chriftum effe Filium Dei; fed
quiarir(usin co quadam [igna bumane infirmitas
125 videbant , nonpro certa cognofcebant enm effe
Frlium Dei , ¢ ided damon enm tentare voluit cc.
Similia haberopufe. 6o. cap. 1. ubi hze feribit:
Demones non cognovernnt Chriftum certitudinali-
ter, proprer infirmitatem carnis quam in ipfo vide-
bant , [ed conjefluraliter . propter opera gua divi-
nitis faciebat: I/.I'fﬁfpar tllud Luce 4. Scio guod
Jfis Sanéltus Dei , dicit Gloffa, id eft, vehementer
epinor; i enim cognoviffent , nunguam Dominum
glorie crue it s 3d eff ;f?mif.gi ﬁf:g_‘_) i

: geytffen
D utdicitGloffal.ad Coringh. 2. Vinae Rabanus [u-

per illud Masth, 27, Multa pafia [um per vifum
proprer.eum : Tune diabolus demum inelligens
per Chriftum fé (bolia fita amiffuxum s ficut primd
er mulicrem moreem intulerar,itamodo per mulie-
rem vitle Chriftum de manibus Tudaorum liberare,
ne per €] S NOTIEIn MOYLLS Amirtat i?ﬁ}PE?’i!im. Hazc
S. Do&or, quibus verbis aperté doser & pro-
bat , Demones non habuifle certam , fed tantiim
conjefturalem de Chrifti divinitate notitiam : li-
cerenim ex revelatione quam habuerapt, dum
erant viatores , fcirent Deum effeincarnandum,
nelciebant tamen, an ifta humanitasin individuo
effera Verbo affumpra, fed de hoc ob diverfas
rationes & conje@uras dubitabant, & modoin
E unam, modédin alteram partem propendebant.
Unde quando Lucz 4. Demion Chrifto dicebar,
Seio te quis [is ; Santtus Des s & quandodamo-
nia clamabant, Twes Filins Dei | hoc dicebant
foliim dobitanter, & exploratorié, fen ur rem
de qua dubitabant , explorarent. Necobeft quod
ibidem Evangelifta fubdat, Non fincbat eq loguis
guiafciebantipfim effe Chriftum : nam particula
guia , nob fumituribi caulaliver , fed hiftoriali-
ter- & recitativé: ita ut Lucas illam induzeric,
non ad dandam rationem ob quam Chriftus non
finebar loqui dzmonia , fed ‘ad explicandum
3 FEE

;
m confirmationem nego Antecedens,




e

410
quid erar illud qued Chriftus non finebar ea lo-
qui ; quare horum verboram fenfus eft, Cfllrlﬁu‘s
non finebatdzmones dicere,fe feirequodilleel~
fer Filius Dei : quod Chriftus ideo pmlnl:rcb:tt‘J
tum quia illi mentiebantur,; ciim hoc non cetto
{cirent, {ed dubitanter ; tum etiam, quiaid foltim
dicebant ad explorandum , juxta illud Ambrofij :
Explorando tentabant , & tentando f.\'pz'w-«!e:mf.

R R 6% LAY RNIRD (% RERL ALAY CLRGER
DISPVTATIO II1L
De Conwenicntia Incarnationis.

Ad articalwm 1. quaft. 1.

Vamvis myfterium Incarnationis fic
poffibile, non ramen inde fufhcienter
7 habetur, illud effeconveniens ; quando-
quidem multa funt poflibilia , qua tamen non
funt convenientia. Unde olim quidam haretici
( tefte Tertulliano initio libri de carneChrifti,
& Athanafioin orat. ad Adelphium J exiftiman=
tes Incarnationem Chrifti elfe poflibilem, dice-
bant,illam non efle Deo convenientem , fed po-
xitis fupremi ejus majeltate indignam : Quare
egregic idem Tertullianus : Apud [apientiam [z-
owlarem , citiits. creditnr Tupirer tanrss s qirim
Chriftus fattus homo. Utergo illorum harerico-
cum infaniam refellamus | & mundana fapientiz,
quz apud Deum ftultitia eft , fophifmatadilua-
mus , hang difpntationen-l inflicuimus , in qua
:mirabiles hujus myfetij convenientias breviter
«exponemus.Pritls tamen implorara divini Numi=
minis ope: ¥t Dews Domini noftri Iefit Chri-
fti s pater glovia s det nobis (fpiritum fapien-
tie @ revelationis,in agnitione efus 5 illumi~
natos ocules cordis noftri o ut fciamus gue fit
fpes vacationis ejus , ¢ que divitie glorie here
ditatis ejus. AdEphefios 1.

ARTIcVviIvs PrRIMYVs.

An conveniens faerit Dewm incarnari ?

habitudo , five relatio , vel {altem fine illa
explicari nequit : myfterium autem Incarnationis
dicit habirudinemad Denm | ad naruram huma-
nam, & ad alias creaturas, five ad rorum univer-
fum , urpote cententum aliquomodo inhomine,
{cilicer tanquam inepilogo fui, ut loquitut Phi-
lo ,ided de convenientia ejus per refpedtum ad
illa triaagendum eft. Unde
Dico primo : myfterium Tncarnationis effe
conveniens Deo. Ira D. Thomasare, 1.quaft, 1,
Probatur primé ratione quam ibidem in
corpore articuli infinuar , & qua fic brevitec
proponi poteft, Conveniens eft fummo bono fe
fummo modo communicare : Dens eft fam-
mum benum, & (e fummo & perfe&iflimo mo-
do per Incarnationem -communicat: Egoillaeft
conveniens Deo, Majorem probat D. Thomas
ex D, Dienyfio cap. 1. de divin. nomin. dicente
bonum effe fui diffufivam. Minorem verd often-
dit ex €0 quod Incarnario fir perfedtiffimi, &
maxima omnium communicationum Deiad ex-
tra, quandoquidem per illam Deus ita {ecom-
municat homini, utiatunum fubfantialiter cum
#lo ; & naturam crearanyfic fibi conjungit, ut

QiVia convenientia omnis , vel eft quedam

A

DISPVIAT FOLTER TIN

unaperfona fiat extribus, Verbo , anima & ol
ne , ficutdicit Avgullinus 13, de Trinir,

Pro majotihujus egregij difcursis elucidarioe
ne, in primis obfervandum eft , Deum {ecam-
municare dupliciter | primoadintra , &ab etdr
no; fecundo ad extra | & intempore, Primo moy
do Pater aternus commud®ar [vam  effeg.
Filio, per gencrationen , & Parer & Filing
uiSancto, per mutuam {pirationem & di-
le@Gionem :fecundo modo fe communicat cres.
turis quadrupliciter ;niwirum in ordine natire,
gratiz , gloriz , & unionis hypoltatice quz
quatuer genera comimunicationtm defignari &
adumbrari videntur , pec'quatuor illa fuminajn
que fons paradifi terreffris dividebatur, & quibus
univerfeterra fuperficies,nullis adhuc imbribus,
nullis aquis feccundata | ihitio mundi rigabarag,

Porrointer illashocverlarir dii'rriuv;:n, quad
in duabus prioribus, Deus tanuim fua bona lag.
gitar;in ordine quidem nature, bona naturalia,
& creaturis connaturalirer debita, effe; vivere,
intelligere, eflentiam, faculrates, & potenitias,alia-
que fimilia ad denum creationis vel confervation

iis pertineptia jin ordineverd gratiz donagra.
tuita, feu creaturis indebita , 8z ad ordinem [i-
pecnaturalem [peGantia; putd gratiam (anéific
cantem , virtutes s, dona Spiritus Sancti, &
auxilia fupernaturalia: Avin pofterioribus, non
vbona & dona fua , fed etiam fei pfum com=
mupnicat ; cum hoc tamendiferimine, quodin ot
dine gloriz fe commanicat folimin effe intelli-
gibili & intentionali,uniendo fuam effentiam per
modum fpeciei & forme intelligibilis mentibus
beatorum,lumineglorie perfufis : in ordine verd
hypoftatico feipfum communicat in‘efTe nawurali
& entitativo , quarenus {uam naturam & {uibfi-
ftenriam , fubRantialiter & perfonaliter hamane
naturae Cm‘niuhglt.

Secundo adverrendunieft, communicationem
aliquam poffe dici majorem duobus modis, in-
renfivé feilicer & extenfive : dicitur major primo
modo,quando aliquid nobilius & perfedtius com-
municatur; {fecundo verd, quando ad plara fubje-
¢&a feu fappofica fe exrendit. Unde communicatio
ordinis gratiz, eft major priori modo communi-
carione ordinis nature , cliim bona fupernator=
lia finr mulre nobiliora & perfedtiora natorali-
bus ¢ contra vero communicatio ardinis nat-
tx , porelt dici major polteriori modeo , commu-
nicatione ordinis gratiz : céim illa ad omngs uni=
verfi creaturas fe extendar, ifta vero Angelis &
hominibus peculiaris fic, & ciim , urait Augu-
ftinus ferm. 11. de verbis Apoftoli, Communis [it
'J‘IJ’HH.!J'II! nArWra » on IG:.TK;II‘&!. .

Ex his facilt intelliges , quomodo commuini-
catio qua fa&a eft in mylterio Incarnationis,
fit omnium maxima , tam incenfive, quam exren-
five s intenfive quidem, cim illud quod humani-
tati allumpre communicatar, nempe ipfa fubfi-
ftentia increata Yerbi, fit infinitz dignitatis &
perfeftionis , & omnia bonasc dona erdinis na-
tore, gratiz , & gloriz n infinitum faperersex-
tenfive autem, cim non {oltim ad homines &
Angelos , fed etiam ad omnes univerfi creatras,
in homine velar inepilogo contentas , (]'_!Ddll'ﬂ'
mado {¢ extendat. Unde Joan. 3. Incarnatio di-
citur facta, non foldm ex amore hominis; fed
etiam ex dileQione rotius miundi; SicDens dilexit
mundin , it filinm [im nm:gen.".‘m.;; darer! quia
nempe per Incarnationis myftecium , non fohim
natura humana, fed eriam omnes aliz creatiie




	Seite 400
	Art. I. Vtrum Incarnatio sit possibilis,
	Seite 400
	§. I. Ratione probabili possibilitas Incarnationis suadetur,
	Seite 400
	Seite 401

	§. II. Alia difficilis objectio solvitur,
	Seite 401
	Seite 402

	§. III. Aliud argumentum difficile, ex immutabilitate Dei desumptum, proponitur, & variæ ejus solutiones referuntur, ac refelluntur,
	Seite 402
	Seite 403

	§. IV. Sententia P. Martinoni rejicitur, & ostenditur Verbum Divinum, per unionem cum humanitate, non solum non dxxd intrinsecè  mutatum, sed nec etiam innovatum,
	Seite 403
	Seite 404

	§. V. Patris Martinoni fundamenta solvuntur,
	Seite 404
	Seite 405

	§. VI. Traditur vera solutio difficultatis propositæ,
	Seite 405
	Seite 406


	Art. II. Vtrum possibilitas Incarnationis, seu unionis subsistentiæ divinæ cum natura creata, naturali lumine, ab intellectu creato evidenter cognosci possit?
	§. I. Quibusdam præmissis, difficultas duplici conclusione resolvitur, ,
	Seite 406
	Seite 407

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 407
	Seite 408
	Seite 409
	Seite 410



