UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

§. VI. Traditur vera solutio difficultatis propositae,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

o

W

DE POSSIBILITATE INCARNATIONIS. 4o5

tra, quando cteavit mundum ; unde ficut adtio A di@um;; hoc enimaperte falfum eft, fed tantdm

Dei ad extra ,non ponit in Deo: innovationem
intrinfecam , {ed tantim extrinfecam , ratione
pove terminationis ad creaturas ;ira nec termi-
natinaétiva (ubfiftentiz Verbi Divini, relpedtu
humanitatisaflompte , nollam importar in ipfo
innovationeminirin{ecam , fed duntaxatexcrin=
ccam , & pure rerminativam, qux ficur ad in-
trinfecam mutationem non {ufficit, ita necad in-
novationemintrinfecam fufficiens deber: cenferi,
ur magis ex dicendis pai‘agrayho {equenti patebit,

§o- MK
Tradituy vera (alutio difficultatis propofire,

Ro vera {olutione hujus graviffimz difficulta-
Pn’s ,dicendum eft , ideo Verbum per Incarna-
tionem intrinfece mutatum non efle, quia non
eft homaniratis [ubjeétum ; nec unionis realiter
abillo diftinéte , (ed (oldmintrinfecus terminus;
nec faGum fuit homo ratione potentiz paflive
recipiendo humanitatem , vel aliquid a fe diftin-
&um ,fed folim ratione terminationis , termi-
nando feilicet & perfonando naturam humanam:
Ut autem Verbum intrinfece mutaretur, necetle
erat ut fierer - humaniratis fubjectum , illam reci-
piendo intrinfece, ratione potentiz paHiv:r &re-
ceptiva ; clim enim mutatio fitactus exiftentisin
potentia , prout in potentia, uc aliquid mutetur
intrinfece , requiritur qued intrinfecé recipias
terminum mutatione productum,

Hane rationem affignat D. Thomasin 3, dift,
1. qualt. rart. 1. ad r. ubiait: fi'd ‘Di’{mhm d:'c‘e:‘r-
dum quod contingic alignando in relativis aliquid
velative dici snap quiaipfivm veferatur , fed quia
alterum vefertur-ad i'pfxzm. L it dicitur in 5. Me-
taph. ficnt [cibile relative dicitur ad (cientiam ;
& in talibus aliguid imfpir dici de nove gio
priies won dicebatur , nubla: mutatione falld circa
!} um s fed cirea (!jﬁ’w'f:!_??:'\, m.’!'."pe‘ enim mutatione
fufta ciroa fcibile , incipir ame effe (citum . per med
wmutationem'; & Jiter dicitur res [cibilis s non
per potentiam paffivam que fit 12 ip(a féd per
potentiam qieclt in [cientes & fic eitin prop
to , non enim ,w:c-_x".ﬂ‘ effe ur creator ad creat

ram referatursaifi quid creatira ad "F (im rvefer-
tir, in gua relatio realiter exiftit s & ideo Deus
dicitur uniri  #on per mutationem [ui , fed ejns
oui unitur; e (fmiliter chm dicitur unibilis , hoe
dicitur , non per potentiam alignarm Pa_m@mrz in
Deo exiftentem . fed per po!c‘ﬁ?i:rm qud in cred-
tura el ut uniri poffir. Eandem folutionem tra-
dithic quaelt. 16.art. 6. ad 2. ubi docet tunc fo-
lim intervenire mutationem in eo quod denovo
fitaliud , quando illud eft ablolutum: Nown enim
(inquit anrr_{.‘ albedo ant magnitudo de novo ad-
venive alicut, niff per boc quod de novo muretur ad
albedinim vel magnitudinem; ea vero que relarive
dicentur , fmﬁ” de nova Fma'imri de zzﬁqka -
abfgue ejus mutatione : fiout homa de nowo firdex-
gue [ muratione , per motum tllins qui
fit ¢i finister...cffe antem bominem convenit Deo
ratione Mﬂinrri,i,qtm eftrelatio gu.ﬂdﬂ.m, o dden :’_/ﬁ’
hominemn pradicatir de nova de Deo , abfgite ¢jus
mutatione . per mutdrionem bimans Hature que
affiemiturin divinam perfonam. :
Porro hnjus re rpnﬂﬁmlis fenfus non eft ille
quem imaginatir Valentia , qui exiftimat D,
Thomam locis citatis docuiffe , quod homo non
fit quid abfolutum | fed aliquid relativeé de Deo
Tom, IV.

E

Doctor Sanctus, ut immutabilitatem Dei cum
cjusincarnatione conciliet, comparat in illis lo-
cisdenominationem hominis refpedtu Dei, com
denominationibus relativorum tertij generis ,
non quanttim ad [ubfantiam ( ut putavic Valen-
tia ) fed quantiim ad modum : ita utinteger folu-
tionis fenfus fic, quod quando forma eft omni-
no abfoluta,hoc eft & quoad remipfam, & quoad
medum denominandi, tune neceflario infercmu-
tationemin {ubjeéto cui advenit de novo: fi au.
tem formarelarivafit, vel quoad rem, quia re-
ipsi eft relatio , vel quoad modum , quia licét ab-
folutainre, denominattamen per modum rela-
tivi, tunc non inducit mutationem : ficautem eft,
quod etfi forma hominis fit abfeluta in re, non
tamen denominat pet modum abfoluri; fed rela-
tivi; quimodus confiftit, utipfemer S, Doctor
explicatlocoex tertio fententiarum adduéto, in
hoc quod forma hominis non denominar Deum
rationealicujus potentiz paflive inipfo exiftentis,
ficut denominant aliz formz abfolutz fua rece-
ptiva creata, {ed ratione potentiz paflive qua
eft inipfa patara humana, ad hocutuniatur Deo &
ficur in relarivis tertij generis, res non dicitur
{cibilis per potentiam paffivam que fic in ipfa,
{ed per potentiam qua eft in [ciente: Ex quo reéte
concluditur ; qued ficur res creata, abique ulla
{ui mutatione, per folam ftientis mutarionem,
fcita denominarur ; ita & Deus dicitur homo ,
pei folam humana naturz murationem , €6 quod
omnis mutationis {ubjectum , nece(le fit eile in
potentia adillud per quod mutatur. Unde ad ac-
gumentum initio paragraphi tertij propofitum,
in forma refpondeo, concefla Majori , negando
Miporem ; licet enim Verbum factum fueritin-
trinfecé homo, quod ante incarnationem non
erat,quia tamen non faétum fuit homo,recipien -
in fe humanitatem , ratione potentiz paflive, fed
illam terminando & perfonando , ablque ulla
potentialitate , nonfe habuit aliter intrinfece in
fe polt incarnationem , quam antea,

Dices prima :Si per impoffibile perfona Ange-
libumanz naturz uniretur, mutaretus intrin(e-
cé, & ramenillam infenon reciperer, fed duna
taxatterminarer, Ttem i per{onalitas creataproe
duceretur feparata d natura , & poftea illi unire-
tur, intrinfecé mutaretur , & tamen perfonalitas
creata ,non effer [ubjedtum naturz, {ed tantim
terminus : Ergo quod Verbum fic homo, non
recipiendo,fed terminando humanitaté,non tollit
quominus perincarnationem intrinfecé fit muga=
tum. Idem argumentum poteft fieri de anima ra=
tionali, quz inrefurrectione , cum {ui mutatione
unietur de novo materiz, etiam fi non habeat ra-
tionem (ubjedtirelpedtu illius.

Refpeondeo, dato Antecedente ,negando con-
fequentiam & paritatem , triplex enim poreft affi-
gnari tatio diferiminis. Prima eft, quia perfo-
nalitas creata , clim it entitas quedam incomple-
ta, & modalis, ex unionead naturam comple-
tur & perficitur ,unde quamyis non recipiat na-
turam, tamenexunione ad illam mutatur, Per-
fonalitas autem increata Verbi Divini, cim fit
completiffima, non completur nec perficitur per
unionem ad naturam humanam , (ed potids il-
lam complet & perficit; fubindeque ciim illam
in {e non recipiat, fed tantim terminet, non
mutatur intrinfecé ex unione ad illam.

Secanda eft, quia fubftantiacreara non folim
terminat naturam, fed etiam in illa recipitur

Eee iij

474




48

e

jh

406

forma vero mutatur receptione {ui in fubjecto:
Verbum autem Divinum , nec recipit humanita-
tem , nec recipitur inilla, fed eft purus terminus
illius, & idcircd non mutatur, Tertia eft , quia
Verbum unitur humanitati immediate , & fine
anioneab illo realiter diftinéta, & in iplo rece-
pra: Angelus autem , {i uniretur naturz lmn:wgux,
non conjungererur illi immediate, {ed mediante
aliquo nexu feu modo unionis ,in ipfo recepto;
unde licét non mutaretur incrinfecé per humani-
tatem terminatam , bené tamen per unionem re-
cepram, Idem dicendum de perfonalitate creata,
qua producerctur feparataa natura,, & pofteailli
wniretur, & de apima rationali , ciim in refurre-
&ionede novo uniewr corpori , faltem inillo-
rum {ententia , qui modum unionis inter mare-
riam & formam admittunt.

Dices fecundo : Verbum eft humanitatis fubje-
&um , & non folim terminus : Ergo acquirendo
humanitatem de novo , et intrinfecé muratum.
Confequentia pater ex fupra dictis , Antecedens
probarur. Habens formam in fe, eft {ubjeGum
talis forma : Sed Verbum habet in {e humanita-
tem , cim fit vere & intrinfecé homo , & homo
‘idem fic quod habens humanitatem : Ergo vere &
realiter eft humanitatis fubjectum.

Confirmatur : Ut Verbum dicatur intrinfecé
homo , debet natura humana feri ei intrinfeca:
Sed non poreft feriilliintrinfeca, nifi recipiatur
inillo ;impoflibile enim eft ,aliquid exerinfecum
alteri , fieri ipfi intrinfecum , abfque intrinfeca
fui receprione : Ergo &c.

Adinftantiam,nego Antecedens, ad cujus pro-
bationem , nego Majorem ; nam habere formam
abftrahit ab hoe quod eft habereillam receprive,
& habere illam perfonaliter , fen terminativeé:
habens Formam primo modo, eft fubjetum il-
lins , habens vero illam fecundo modo ,non eft
cjus fubjectum, fed rerminus : quare cim Ver-
bum Divinum non fic habens naturam humanam
receptive, aut fubjedtive , fed perfonaliter tantiim
& terminative , non eft humanitatis fubjeGum,
fed terminus ejus intrinfecus , eam intrinfece per-
ficiens , complens , ac terminans , quod fufficic uc
natura humana dicatur ei intrinfeca. Unde ad
confirmationem , concella Majori, neganda elt
Minor ;aliquid enim extrinfecum , poteft alteri
fieriintrinfecum , ab{que intrinfeca {vireceptio-
ne , per hoc feilicer quod ei intimé conjungatur,
vel ab ipfo inttinfece terminetur: Verbum au-
tem intrinfecé terminat humanitarem, & illiin-
timé & immediaté unitur ;ad unum per {e cumil-
la conftituendum.

Ay rEyaNaysll

Firum polfibilitas Incarnationis , [en unio-
nis fubfifientic divine cm natara crea-
ta , naturali lnmine | ab intellelin creato

cvidentor cognofer polfix?
5. L

Quibufdam pmmzjﬁs,‘ﬁﬁmirﬂ.s d::P.z'ic:' concluflone

vefolvitnr.

Ertum eft, Incarnationem , prout importat
unionem Verbi Divini cum natura huma-
na,a nulla mente creata pofle lumine naturali

DISPVTATIO SECVNDA

A cogtofci ut poflibilem otim nulla meéns: creary

B

a

pofiic lumine naturali cognolcere Trinitaten
perfonarum efle in Deo : ut enim dicitur Mareh,
11, INemo movir Filinm, nifi Pater, neque Patyes
quis novit.nifi Filius - & eui voluerit Filigs reve.
lare. Unde Bahlius Epift. 43. vocat Trinitatem,
anigma #OVHML 5 Gregurius Niflenus, Eﬂl‘gmg i
commugi fenfin abborrens . & Hormifda Papain
Epiﬁ. ad Juftinum Imperat. cap. 1. fecretum Ti.
witatis (inquit) mec ulla wifibilium nec invifihin
lisim creaturarim potiit i:mw;ﬂi‘ga‘rc natura. Unde
folim difficultas eft , an {altem poffibilitas unio.
nis fubfiftentiz divinz , fecundim fe & abfolyd
confiderate , & proutabftrahira [ubfiltentijs re.
lativis, & perfonis in particulari, poflit lumine
naturali cognofci 2
Partem affirmantem tenet Valentia hic punéto
2. ubi licét concedat exiftentiam Incarnarionis
non poﬂ"c abullo intelleétu creato lumine nam-
rali cognofci , vult ramen ejus poffibilitatem
polle abillo cognofci evidenter , cognitione fal-
tem imperfe®i , cim ad hoc fufliciat (inquir)
folvere evidenter omnia argamenta ; que fiung
ad oftendendum illam effeimpoffibilem, Medina
vero hic queft. z. introdutorid , diftinctione
utens , fatetur quidem idefle impofiibile, abfo-
lute loquendo , & non {uppefitd revelatione hu-
jus myfterij , contendit tamen revelatione illius
* prefuppofitd , id efle poffibile. = Contra hos
Authores, pro adverfa, que communis eft fen-
tentia.
Dico primo : Solo lumine naturz , non poeft,
etiain notitia imperfe@a , poffibilitas Incarnatio-

pis, fen unionis {ubGftentiz divinz cum aliqua
> qua

naturacreata , evidenter cc:gnofci.

Probatur primo ex Seriptura , pam ad Ephef.
3. Incarnatio vocatur Sacramentum ab[conditnm
& faculisin Deo,id elt, in fola Dei notitia , urex-
plicat Gloffa. Ad Coloffenfes 1. A1 yfferiumab[-
conditum a feoniis » 8 1.ad Corinth, 2. Sapientia
in myflerio abfcondita. Ev Apocal, 5. liber quem
nemo in ceelo autinterraaperire poterat, & cu-
jus folus Deus potuit fignacula folyere , per {iam
revelationem,

Faventetiam Concilia & SS. Patres ,in Ephe-
fino enim parte 3. cap. 13. Incarpatie vocatur i=
riep;'eb:ﬂﬁ()il’u & inenarrabilis, a Cyrillo Ale
xandrino in Epift. ad Reginas, anigma [aoratif-
Jimumn quod nulla mens creata poreft intelligeres
& Chryfoftomus homil. 4. in Matth. inyehituc
in eos qui putant hoc myfterium pefie huma-
nis cogitationibns comprehendi , aut humanis
vocibus explicari, Irem Leo Papa, maximus
hujus myfterij Interpres, aic Serm, ¢, de nativit.
Vramgue [ubftantiam Dei ¢ hominis , in wnam
conveniffe pcrﬁmma G 71:'ﬁﬁa’r.i credat , fermo non
explicar., Et Auguftings Epift. 3, ad Volufianum
de hoc myfterio dicic: Fateamur Denm aliguid
poffe s quod nos agnofcamus inveftigare non poffe.
Denique Dionyfhus cap. 2. de divin, nomin. fic
habet: Iefic in carne apparitio , & ineffabilis off
fermone omni & amni ignota intelligentia. ipff
giogque antiquiffimornm. dngelorim DPrimati n0%
Jfatis perfpeéta,

Dicet lf:rté aliquis, hzcreftimonia poffeita ex-
plicari, quod non potuit fine revelatione cognol-
ci qued erat factaaut furura Incarnatio, fednon
quodnon potuerit cognofci poffibilis. .

Sed contra, Quando aliquod my ferium dicitur
incognolcibile, incomprehenfibile , & inyefi-
gabile menti creatz , tunc innuitut , quod illud

i3

f

f

0




	Seite 405
	Seite 406

