UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

§. Il. Preecipuae objectiones solvuntur,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

4.60

trem & Spiritum San&tum naturaz creatz , habe-
rent terminos diver{i rationis ab eo qui Verbum
conjungit nature hum : Ergo nonci':-‘mi\t ejuf~
dem rationis cum co. Minor patet, quialicer per-
fonz divinz {int ejuldem clE'cs‘.ti.L:, tamen in ra-
tione perfonz funt quafi diverfe fpeciei, clim
conftitnantur pmpricmnbus relativis diverla ra=
tionis ; unio autem natura créate cum divinitate,
non firimmediaté in natura, fed in pecfona; unde

" terminus primaciusillios , & immediatus , elt di-

{odus unio-

vina petfona. Major verd probatur: 1
nis debet a termino {pecificari: Ergo cum diver-
fitate quafi (pecifica terminoruin , non porelt fta-
re unitas (pecifica unionum ; unde propierea in
fententia probabili,qua ponit unionem inter ma-
teriam & formam,unio illa que conjungit corpo-
fi animam rationalem, eft diverfie rationis ab illa
quz unit corpori animam equi.

Suadetur etiam Minor principalis’, quoad fe-
cundam partem. In entibus abfolutis diverf fpe-
ciei , reperitur femper excellus & defectus {ecun-
dim perfectionem {pecificam , quia (pecies {e ha-
bent veluti numeri , urdocer Ariftoreles: Sedtam
perfectus effe deberer unus illorum modorum
unionis qui conjungerent tres per(onas naturz
creatz, quam alius: Ergonon poffent efle diver(z
rationis {pecifice. Major patet, Minor etiam vi-
detur cerra, quia noneflet unde inequalitas eo-
rum defumeretur, ciim divinz perfone pecordi-
nem ad quas eflentialiter conftituerentur, fint
aqualesin perfeione.

Qued fi dicas pofle reperiri inzqualitatem ex
parte naturarum qua affumi poflunt, huic refpon-
fioni via pracluditar , i fupponatur tres perfonas
divinas aflumere tres humanitates. Addo quod
unio Dei.cum natura creata ad elle pecfonale,
eft fumma communicatio Dei ad extra : Ergo
non pofler unio unins perfonz efle perfectior
unionealterius , alidsifta non effer famma , quod
elt contra rationem unionis hypoftaticz cum na-
Taracreata.

5. 0.
Pracipue objeiliones folvnntur.

% Bjicies primo : Natura qua ad plura in-

differens elt & indeterminata, non porelt
unum illorom habere determinaté | nifi el ali-
quid fuperaddatur ; unde cim humanitas ex (e
indifferens fit urterminetur per propriam fubfi-
ftentiam creatam , vel per fubbiftentiam increa-
tam Verbi Divini , ut terminetar perfonalicate
Verbi, eger aliquo fuperaddito: Sed illud non
potelt effe nifi modus fubftantialis unionis : Ergo
talis modus in humanirate aflumpra neceflario
admitténdus eft. Major videtur manifefta , i
‘enim nihil adveniarrel indifferenti & inderermi-
nate,eodem modo fe habebit ac e habebatantea,
atque adeo femper manebitinfua indifferentia &
indeterminatione. Minor yero probatur. Iilnd
fuperadditum vel eriratio unitiva Dei, vel rela-
tio refultans in humanirateaffampta , vel modus
fubftancialis unionis ¢ Primum dici non poteft,
quia a&io unitiva extrinfeca eft humanitati , &
ftatim rranfic facts unione, Secundum etiam non
poteft affirmari; quiailla relatio conlequiturad
unionem jam faétam, & fupponit , faltem prio-
ritate naturz , ipfam naturam humanam élle rer-
minatam 4 perfonalitate Verbi: Ergo folim re-
ftat modus ille unionis, per quem natura humana

DISPVTATIO -SEXTA

-

A determineturad recipiendam {ubfiftentiam Veh

C

E

Divini,

Culzﬁrmalur; Humanitatem efle hypoftatics
gnitam \Tcrbu Divino, & terminatam peifona.
litate iphus, eft L‘li'\.]l‘:il formaliras realisin rétum
natura de novo exifltens : Sed hac formaliras
non eft ‘iola enititas -humaniraris | agt Vetbi,
quia entitas increata Verbi ‘erat ab zterno a¢
proinde ante unionem hypeftaticam; & fimiliger
kumanitas prits (altews natord producka ey
quam uniretur Verbo ¢ Ergo practer entitatem
humanitatis 8 Verbi ,debet fuperaddi aliquis
modus unionis , per quem humanitas dicatr
unita Verbo hiypotlatice®, & ab illo {ubftariiali.
ter terminata.

Adobjectionem refpondeo diflingnendo M-
jorem : Nattraque ad pluraindifferenseft & in.
determinata , ex natnra {ua, non porteft unumil
lorum habere determinace , nifi er aliquid fuper.
addatur , concedo Majorem. Natura que adplu.
raindifitrenseft fohim ex-porentia obedientiali,
rego Majorem, Natura vero humana non eftex
fe & ex propria natura indifferens ad hocutter-
minetur per propriam perfonalitatem creatam,
v_el perfubliltentiam Verbi Divini ; eft enim ex
fua natura-determinata ad propriam {obfiften-
tiam, quam connaturaliter exigit, & folim indif
ferens el ex ]mtcmi& obedicoali, qud qugliber
creatura fubditur Deo utin ipfa faciar quidquid
nonimplicavcontradi@tionem, Undeillanonin-
diger modofubftantiali unionis , ut ad increatam
Verbi Divini (ubfillentiam determinetur;; fed ad
hoc luflicita&io unitiva Dei, quaciim eflicaciffia
mafic, poteft eaunire qua longiflime etiam ad-
invicem diftant. Et licér ralis a@io fectindim fo
extrinfecadic humanirati, & tranfear fada unio-
ne,tamen efl intrinfeca ratione{ui termini forma-
lis , in quo eriam virtualiter fem per manet, nimi-
rum ratione fubfiltentiz Verbi Divini,ut com-
municatz-humanitati, quz, urinfra dicemus, eft
terminas formalis aGionis nnitivae Dei,

Addo quod argumentum #Hlud facile potelt
retorqueti in Adverfarios : Natura enim huma-
na [ecundiim fe eft indifferens ad hocmt recipidr,
vel non recipiat illum modum fubftaptialem
unionis quem adarittunt: Ergo ut iflum recipiat,
debebir dererminari per alinnymodums & rarfus
ut recipiatillum alium modum , debebit determi-
nati per alium-, & fic debitur proce(Tus in infini-
tum, Sicurergo Adverfarsj tenentur relpondere
naturdm humanam non indigere aliquo modo
velentitate fuperadditd  ut determinetur ad reci-
piendam modum itlum fubftantialem unionis,
quifinedubio fupernaturalis eft , fuppofite quod
dewr, quia ron efl indifferens ad illum modum
ex natuta fua , fed foltin ex porentia obedientialiy
& [ufhcerea&tionem unitivam Dei, quz prodo-
cateffeétive talem modum in humanitate.Ita nos
dicimus , ad hoc ut natura humana terminettr
pet fubfiftentiom increatam Verbi , non indigere
aliquo mode {ubftantiali, fed (ufficere altionem
unitivam Dei, qua hujuﬁzm&i extrema interfe
conjungar,

Ad cotffirmarionem refpondea humanitatem
efle bypellatict unitam Verbo Divino, & tet-
minatam pecfonalitate ipfius ,effe quid reale in
rerum naturade novo exiftens , non tamen mo-
dum (ubftantialem unionis, nec {olam naturam
humanam pracis¢ , anc folam perfonalitatem
Verbi , fed efle ipfam naturam humanam ,ue tec-
minatam divind perfonalitare , five nt connotany

&

[




11

7.

DE QVIDDITATE INCARNATIONIS. 461

tem divinam {ubliftentiam ; per modumtermini A tionis humana

ipfam complentis & terminantis. Sicut in {en-
tentiaeorum quiinter materiam & formam mo-
dum vnionisnon admittant , mateciam effe uni-
tam forme , nihil alivd imporrat, quam mare-
riam ipfam connotantem eutitatem forma illam
informauntis & a2&vantis. Ad hecautem ut huma-
nitasdenovo connotet perfonalitatem Verbi, per
modum termini ipfam complents , requiricar
r.Iuod ponatur atio unitiva Dei, per quam }':t‘tfb-
nalitas Verbi Divini communicetur natuce hu-
manaz, Sicut ad hoc ure materia connotet for-
mam, per modum aéds illam informantis, de-
bet pszfupponi actio unitiva generantis , pet
quam fotma communicetur nmaterize 5 [ﬂi]qllﬂlﬂ
actus propriz potentiz.

Dices , Atio illa unitiva Dei, debet habere ali~

jem terminum. produdtum, ctim fic virtualiter
qi

tranfiens : Sed
terminum pro

on videtur pofle habere alium
dum, quam modum anionis'co-
pulantis Verbum natre humane : Ergo neceffa-
rig admiteendus eft modusille, Major pater , Mi-
ner probatur. Vel terminus ille effer Verbi fub-
filtentia, vel humanicas Rﬂ'uml‘- Sed non pri-
mum,, ctim Verbi fub(iftentia (it increata, & ab
aterno exiftens, Neque etiam fecundum , quia,
ut infra dicemus, humanitas fuit produéta per
attionem diftinGam ab aétione aflumptiva, few

unitiva , qua aétio fuit vera generatio , ad quam

" B. Virgo prabuit fuum concurfum | cidm ramen

non influxeritin a&ionem aflumptivam , fen uni-
tivam humanitatis cum Verbo : Ergo aétio uniti-
va Deinon poteft habere alium terminum pradu-
¢tum, quam modam unionis copulantis Verbum
naturz humanz,

Relpondeo, cancefla Majori , negando Mino-
rem: Ad probationem in contrarium dicendnm,
nieque: perfonalitatem Verbi, neque humanira-
tem aflumpram , effe rerminum produdtum pet
aflumptionem, fed hoc compofitum ex divinitare
8 humanirare, quod dicitur Chriftus : ficur pre-
portionaliter terminus productus per humanam
generationem , neque et anima rationalis , cim
fiar per creationem , neque fimiliter corpus, quia
fupponituc generationi, ciim dicat folam mare-
riam, ut radicem hujus numero quantitatis,fed eft
fuppofitun humanum.,

Inftabis, Licet Chriftus fit terminus qui, five
totalis actionis Dei unitiva , non tamen eft ter-
minus ejus quo , five formalis : Sed actio Dei uni-
tiva, nedum habere debet tgrminum qui, five to-
talem de novo produttum, fed etiam terminum
quo, five formalem , qui nen poreflt efle alius
quam medus unionis copalantis Verbum nature
humana : Ergo 8.

Rergwondeo concelMa I\-[:{]’mi,nrgando Mino~
rem ; duplex enim foler diltinguiactio , quarum
unadicitur productiva, fen effectiva | alrera voca-
tur uniriva ; inter quas hoc intercedir difcrimen,
quod actio produdctiva eflicit non folim termi-
num totalem, fed eriam formalem : v. g genera-
tio leonis non foltim prodacit totum compoli-
tum genitum , nimirnm leonem , fed etiam for-
mam fubftanrialem illius quam educite finn ma-
terie :adlio vero pure unitiva, producit quidem
terminum totalem , non tamen formalem , quem
foliim conijligit alteri, ur patetin generatione ho-
minis: homo enim generans producit quidem ip-
fum fuppofitam genitum , quod eft terminus to-
talis generationis_non ramen producit animam
rationalem , qux eft terminus formalis genera-

Tom, IV,

c

D

; «quia anima ratienalis non
educitur de potentia materie , ficur alizs for-
mz corporex , [ed a folo Deo creatur ; unde
homo generans haber foldm illam unire mares
riz , mediantibus difpolitionibus quas in illam
mtroducit.

Usgebis : Non pa:cﬁintci‘dgi quomodo termi-
aus qui five totalis producatur , nifi per prodi-
Ctionem termini formalis :Ergo fi adtio unitiva
terminum qui , fivetotalem producat , etiam ter.-
minum quo , five formalem efficier.

Sed nego Antecedés,exeo enim producitur ter-
minus qui, five tozalis »quod terminus formalis
peradtionem aliquam communicetur, & conjun-
gawuralteri exeremo  five per eandem actionem
terminusille formalis producatar, five {uppona-
tur productus per aliam adtionem ; five exiam fic
aliquid improduum. Et ratio eft > quia ex illa
conjunctione pracisé termini formalis cum
altero extremo , refultat totum quod antea non
erat. :

Quod fi adhuc inftes , & dicas , terminum
formalem non poffe communicari alteri extre-
mo cui antea non communicabarur , nifi per
aliquid fuperadditum |, ipla enim communica-
tio debet effe aliquid ab eo diftinftum. Rel-
pondeo non pofle communicari' nifi per ali-
quid {fuperadditum , quod fit adio communi-
cativa, concedo, Quod fit vinculum medians ,
& realiter diftinétum , nego : quando termi=
nus formalis eft tantz adualitatis vt fitex feipfo
formaliter torum illnd quod (ua communicatio,

- five exercitium efliciendi alind extremum, dicitin

redto,ut contingitin propofito : nam ficur princi-
pium adtivam , quod ratione fuz fummez actuali-
tatis elt formaliter (ua adtio,inferr effectum extra
fe, abfquealiquo medio , per hoc (olim quod ad
iplum terminatur, ut contingitin Deo ; ita etiam
extremum alteri communicabile, quod eft aétus
purus, & rationefumma atualitatis fuam com=
municationem fibi identificar, non conjungitur
five communicatuz alteri excremo, per aliquid fu-
peradditum per modum vinculi, fed per (eipfum
immediat¢ , cofinotando tamen a&ionem per
quam aliud excremum fibi applicar.

Objicies fecunds ¢ Debet affignari aliquod
fundamentum llivs relationis que refultat in hu-
manirate Chrifti in ordine ad Verbum Divinum:
Athoc non poteft effe aliud quam modus fub-
ftantialis unionis copulantis Verbum naturge hu-
mang ; non enim potelt efle adtio unitiva Dei,
cimilla fit formaliterimmanensin Deo, ac pro-
inde non receptain humanitare; neque humaniras
pracise & fecundiim fe | alias omnis humanitas
fundarer talem relationem ; nec etiam perfonali-
tas Verbi communicara humanitati, qaandoqui-
dem illaeft terminus talis relationis: Ergo mo-
dus ille fubftantialis unionis, neceffario admit=
tendus eff,

Refpondeo, concefla Majori, negando Mino-
rem, nam fundamentum remot®m relationis qug
refultarin humanitate Chrifti in ordinead Ver-
bum Divinum , efl ipfa aéio unitiva Dei, per
quam effe@ivé conjungic paturam humanam
perfopaliati Verbi, & qua licét fir formaliter
immanens , eft tamen virtualiter tranfiens : fun-~
damentum vero proximum eft terminatio paffiva
humaniraris , fivequod idem eft | ipfa humaniras,
ut [fIlﬂi]TRfﬂ Pel ﬁ)nal]:aw Ve Ls VQ; l.!n]“as Iga-
lis perfona Chriftiin quanatura divina & huma-
naconyeniunt, Quod potelt declarari & illuftrari

Mmm iij

63y

694

708

T




&=
73

462

&xemplo relationis quam materia dicit
mam’, & forma ad mareriam : illi enim Philofo-
phi ‘qui non 2dmitrune modum fubftantialem
unionis inter materiam & formam, dicunt funda-
mentum remotum hujus relationis effe actionem
upnitivam generautis , perquam forma communi-
catur materiz, & iph unitar ; fundamentam vero

roximum effe ipfam unitionem paffivam, qua
nihil aliud eft quam {aftentatio forma , & infor-
snatio materie. Vel ucalijvolunt, fundamentum
proximum hujus relationis eft unitas compofiti
ad cujus conftirurionem materia & forma uniun-
tur, Idem Prnportionali(cr Jicendum eft de rela-
tione que refuileatin humanitate Chriftiin ordi-

nead Verbum Divinum , eam {cilicet fundari re- B

moté in atione unitiva Dei, proximé vero in
terminatione vel aflumptione pafliva humanita-
tis; veluralij volunt, in unitate perfonali Chrifti,
in quo natura divina & humana conveniunt.
Quod ur magis illuftretur,

A dvertendum eft, hanc relationem jcim fical-
tioris ordinis,affimilari partim relationibus primi
generis , qu fundantur in unitate & numero;

artim relationibus fecundi generis, qua fundan-
ur in adione & paflione, Exhacergo parte qui
slla relatio eft fimilis relationibus primigenetis ,
fandatur in unitate petfonali Chrifti; ex aliaverd
qué affimilatur relationibus fecundigeneris, fun-

Jatur in actione uniriva Dei, & in tepminatione

feun affumptione paffiva humanitats ; talis enim
terminatio , feu affumptio , eft veluti quzdam
paflio, non formaliter , fed virtualiter : ficue 8
ipfa atio unitiva Dei, non elt formaliter , fed
tantiim virtualiter tranfiens.

Objicies tertio : Humanitas Chrifti prits prio-
ritate haturz quam referretur ad Verbum Divi-
num , per fui affumptionem immutata fit: Sed
hoc falvari nequit , nifi admittatur in humanitare
modus (ubftantialis unionis per quem formaliter
conjungétur Verbo Divino : Ergo talis modus
neceflario admittendus eft. Major videtur certa
in do@rina D. Thomea , qui varijs inlocis docet
relationem pradicamentalem qué “humanitas
confequenter ad fui affumprionem refertur ad
Verbmu Divinum , caufari ex mutatione non ip-
fiusVerbi,{fed humanitatis quz adillud affumitur,
Minor verd fuadetur. Non videtur pofle falvari
quod aliqua natura ptiufquam referatur ad aliud,
immutetar , nifi antecedenter ad ejufmodi rela-
tionem , vel aliquid de novo in fe recipiat, vel
aliquid ex ijs que habebat prits , prioritate fal-
zem paturz , deperdat ¢ Ergo ciim humanitas
Chriftiin fui affumptionead Divipum Verbum,
pihil amiferit quod haberet prius,prioritate etiam
naturz ,utfalvetur pertalem affumptionem im-
muratam fuiffe , necefle eft fareri aliquid in ea
fuiffe receprum antecedenter ad {ui relationem ad

_ Verbum, quod non poteft effe aliud quam me-

dus fubftantialis unionis.

Refpondeo diftinguendo Majorem : Humani-
tas Chrifti prinfprioritate naturz quam referre-
turad Verbum , per fui affumprionem immura-
ta fuir, mutatione propria & rigorosd, nego: mu-
tatione impropria & large fumprd , concedo;
& fub eadem diltinétione Minoris , nego Confe-
(111|:nn:tm.

Explicatur folutio:In myfterio Incarnationis
natura humana non muratur proprid & rigorosd
mutatione, Primd quiaad mutarionem propriam
& rigorofam neceflatinm eft ur res que dicitur
murata , ante receprionem ejus ratione cujus mu-

DISPVTATIO SEXTA

ad for- A ratadicitur, przéxi[‘m:humanitas anrem Chrifij

fnon pr:zcni[it anrequam terminacetur per per-
fonalitatem divinam, ctim eodem initaniipmdu,
&h fic & allumpraa Verbo ,ut dicemusarticulp
fequenti. Secundo, quia terminatio non eft pro-
pri¢ receptio alicujus forma, qux tamenad tigo.
rofam mutationem requiritur, Siautem loqua.
mur de mutatione large & improprié fumpra

«concedi poteft humanitatem Chrifti mutatam :1{
fe ; que murario confiftitin hoc quod ciim habe.
ret naturalem inclinationem ad propriam fubfi.
ftentiam , terminata fuic per alienam , feilicer di
vinam. Poteftque hac folutio & dotkcina illy.
{trari ex opinione probabili, que nulluw inter
materiam & formam modum unionis admiir,
nam juxea llallciELlret\Eian\,Et: anima L’atwnalis:
denon unita corpori, flatipfiunira, 8 ad illud ue
ad {uam compartem referatur, non requiriwe
quqd mutetur mutatione proprid & rigorosa, fed
{iufficit murtatio quadam impropria & large flum.
pta , nimirum extrin(eca quazdam connotatio,
qui conporer mareriam ut potentiam recipien.
tem, quam anteanen connotabat. Cur ergo pari.
teridem dici non poterit de humanirate aflimpra
3 Verbo , eam fcilicer -prinfquam referatr ad
Verbum , non debere immutdri mutatione pro-
prid & rigorosa, modum fubftantialem upionis
recipiendo, fed fufficere mutationem largam &
impropriam, quz exa@ione unitivaDei , & Paf.
fiva '\?f_:rlaiDivinircrminationcigﬁ advenit

AnTicevavs IV.

P rrum affumptio humanz naturz ad pofe:
nam Verbi Diving ,fit #na eademgue ra-
liter aflio cum creatione animae , € prodi-

Ehione humanitatis Chrifii2

On procedit difficultasifta de affumptione 7

humana naturz active fumpra,, proutfere-
net ex parte Dei affumentis , certiflimum enim
«elt, quod ciim in {ententia D. Thom ,ompia
operetur Deus per unam eandemque realiter
-aftionem formaliter immanentem, & victualiter
tranfeuntem , eadem -entitative actio fuit pec
quam Deus animam Chrifti creavit, ejus huma-
nitatem produxit, & ad perfonalitatem {ni Verbi
«eam affumpfir,fed deaflumptione humang natu-
rz paflive fumpra, grout e tenec ex parteipliss
termini , nempe animz Chrifti , & ejus humani-
zatis. Hoc premillo.
In hujus difficalratis refolutione eft quorun-
dam modernorum fententia , aflerens unam &
eandem adtionem realiter effe fimul creationem
animz Chrifti, produdtionem , & affumprionem
humanitatis ejus , fub quadam eminenti ratione:
ficuzanima rationalis fob eminenti quadam -
tione eflt imul vegetativa Jfenfitiva & rationalis,
Tra Cabrera hicarr. 1. difp.2. 8 quidam alijmo-
derni. Qppofitum docent alij Thomifta ,_cxifh-
fnantes creationemanima Chrifti, generationem
ipfius humanitatis,, 8¢ cjus aﬂ'umptioncmad Pl
fonam Verbi Divini,efle tres actiones realiter
inter fe diftinétas ; quam {entefitiam ,u:prqbﬂbl‘
liorem , & in [chola D. Thomz communiorem
eligens , L
Dico., tres illas aftiones realiter inter fe di
ftingui. T
Probatur primd conclufio ration® fundamens

-

=




	Seite 460
	Seite 461
	Seite 462

