UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Disp. IX. De natura assumptibili & assumpta,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

504

confequentiam ;& patitatem,, Sol enim & aliz A

canlz univerfales contnent effectus canfarum
inferiorum , eminentid imperfeétd , & fe exten-
dente fohim ad rationem aliquam cemmunem
& genericam , pura rationém Viventis, aut coypo-
ris corrupribilis: fubfiftentia vero terminans plu-
res naturas , deber earum fubfifténtias eminenter
continere , fecundiim proprias & diftinétas ea-
rum tationes, quod nuti ﬁnbﬁ[lemi; creatzcoms
perere poteft ; quia cim fubfiftentia fir terminus
nature creatz, non potelt ‘majorem peifedtio-
nemhabere, quim naturaa quadimanat, abilla
enim haber determinatam (peciem & perfeétio-
nem : unde ficur nulla natuca creata eminenter
continet aliarum naturarum pecfe@iones [pecifi-
cas & individuales;itanecullafubfiftentia creara
perfe@ionem alterius fubfiftentiz eminenter
contirere valet, fed hoc proprium & peculiare
.eft fubfiftentiz & perfonalitati divinz, quz quia
germinat naturam divinam , ompium narurarm
pecfedtiones eminenter continentem , omnium
{ubfittentiacum creatarum & creabilium perfe-
&iones eminenter continet , fecundiim proprias
& diftinétas earum rationes , & ex hoc redditur
apra & potensad terminandam quamcungue na-
turamcreatam & creabilem,

505 2h234e SHR3%e <330 SHE30 <203
DISPVTATIO, IX
De natura affumptibili € affimpta.

Ad quaf. 4. & 5. D. Thome.
PO fquam egimus de extremo allumente, &

porente afflumere maturam creatam , {u-

pereft ut excremum affumpram , & aftum-
ptibilc contemplemur : de quo 5, Doctor quz-
ftione quarta & quinta.

AaTicvivs Primvs.

Ptram quzlibet natura fubflansialis comple-
22 , it affumptibilis a Divina Perfona {

§. L
Quibufiam pramiffis diffenltas vefolvirnr.

'S\Tppono primo , naturam fubRantialem com-
pletamdividi in pur¢ fpiriwalem , qualis eft
natura angelica, & in puré cerpoream, qualis eft
natura brutorum, & vegerabilium, ac non viven-
tium , & mixtam ex f{piritali & corporea, qualis
et natura hominis,

Suppono {ecundo ntindubitatum, naturam hu-
manam efle aflumpribilem & Perfona Divina, fuit
enim de facko aflumpta, ut fide myfterij Incarna-
tionisdacemur, Undefohim poteft efledifficul-
tas denaturaangelica , & de naturapuré materia-
li & corporea, an fcilicet utraque fica Perfona
Divina affumptibilis : Circa quod tres verfantur
fententiz. Primanegat poffe naturam angelicam
a Deo hypoftatice affumi. Hzc tribuitnr Alberto
magnoin 3, dift, 2, arr. 2. Secunda docet naturam
irrationalem & pure corpoream non eife aflum-
peibilem, eriam de potentiaabfoluta. Pro hacre-
fernntur quidam antiqui, u Alenfis, D. Bona-
¥enpura , Henricus , quos fecutus eft Picus Mi-

7

E

E

DISPVTATIO NONA

randulanus in {uaapologia , in defenfione qutars
tz propofitienis. Terta tandem & commupje
fentenua docet, non folim paturam hﬂ]‘l‘Lanam,
verim etiam angelicam , & irrationalem | affim;
polfed Divinis Perfonis. Unde

Dico primo : natura angelica affumptibilis et
& perfona divina. g

Probantaliquihanc conclufionemex illoApo.
floliad Hebrzos 2. Nufgsam Angc."u.i aPPyefg,,j_
dit ; fed femen wAbrabe : cim enim (iﬂqmum]z'ﬁ.
tenwum Apoftoli, juxta communem Patrum do.
&rinam, fit charitatem Dei erga homines perhoe
commendare , quod paturam humanam ;non ve.
ro angelicam allumpferic , debet neceffario fap-
ponere poflibilem fuille naturzangelicz alfum.
puonem ; alias enim nollum emnino C‘ﬁétf’lpn-
ftoli argementum, quia facilé pofTer i refpandes
ri, mirumnon tffe quod Deus reliétd naruid an.
gelica , humanam aflumplerit , quandoquiden
angelica non erat aflampribilis.

Verum licér hicdifcorfus circa ‘dodrinim A.
.poﬂoli,cﬂ'icacitcr-probct nataram A ngehi potuife
fe faltem ad-exifientiam divinam aflumi , nona=
men efficaciver cencludit , quodad fubfiftentiam
Dei affumi poruerit; fuflicicenim ad commen.
dandam charitatem- Dei erga homines magis
quamerga Angelos , quod licét natura angcli;:a,
potuerit affumi ad divinam exiftentiam , eam ta-
men de fado adillam non aflumpferit Deus, be.
né tamen naturam humanpam.

Probatur ergo efficaciuts noftra conclufio ex D,
Thomahicart, 1. ad 3. ubi peltquam rewlit opi-
nionem quortndam Tbeologmmn afferentiom
naturamangelicam non pefleinunitatem divinz
perfonz aflumi , nifi deftrueretar propria cjus
perfonalitas , idque obflate ejus incorruptibilia-
ti, impugnat hanc doétrinam dicendo quod hog
non videtur excludere toraliter congruitatem af-
fumptionis naturz angelicze ; Poteft enim Dem
(inquit ) producends novam naturam angelicams
copulare eam febi in unitatem perfone. Ex quibus
fic argumentor ¢ Naturam angelicam affumiin
upitatem divinz perfonz , eft eam aflumiad per-
{onalitatem five ad fubfiflentiam divinam: Sed
ex D. Thoma citato ; poteft natura Angeli affu-
mi in unitatem divinz perfona : Ergo & ad fub-
fiftentam divinam,

Probatur fecundo conclufio ratione fundamens
tali. Non alii ratione in natura humanaeftadal-
{umptionem capacitas , nifi quia diftinguiti ted=
liter a fua pet foualitate , & confequenter potelt
illd vel deftrudta , vel non coplecurd jterminatt
per {ubfiftentiam Verbi,in qua propiia perfo
nalitas eminenter continetur : At etiam pcrfuna—
litas Angeli realiter abillius natura diftinguitur:
Ergo eriam natura angelicaad divinam potelt a{:-
fumi [ubfiftentiam. Major patet , Minot vero
( praterquam exprefsé docetur A D. Thoma
quodlib, 2. quat. 2. arr. 4.) poteft breviter hac
ratione {uaderi, Ratio diftinguendi fuppefirm
a naturain hominibus, vel eft limitatio nature,
ob quam indiget complemento realirer diftinéto
utexiftat, vel elt capacitas recepriva urquod exl-
ftentiz & accidentium , competens immediaté
fuppofito,8 repugnans naturz,ut alleric D.Tho-
mas quodlibeto citato: Sed utraque haec ratio
militat in natura angelica , eft enim limitata & fi-
nita ,ac incapax recipiendi ut quod exiﬂ_cllmm
8 accidentia,, fuppofito quod hzcincapacitasnas
mirz humanaz conyeniat : Exgo eadem ration®

ﬂllﬂ




i

=3

0,

II,

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA.

qué in homine {uppofitam realiter A natura di- A les omnes admirtant : Ergo corpus
£

flinguitur, in Angelis etiam deber realitcr 4 na-
tura differre.
Confirmartur: ad diftinctionem realem exi-
ftentiz abeflentia, potentiacum a narura, & ope-
rationisa principio, nullum eft difcrimen inter
Angelum & hominem , utin Tractatu de Angelis
oftenfum eft : Ergo nec admirtendum eft quoad
diftin@ionem perfonalitatis 4 natura,

Dico fecundo: natura irrationalis cumiulcrazpo-
teft de potentia abfoluta uniri hypoftaticé Deo ,
& abipfo affiumi in upitatem fuppofiti,

Probatur primo auchoritatibus Patrum, Gre-
gorij Nyileni orat, catecherich cap, 27, allerentis
omnes naturas effe ejufdem rationis quoad aflim-
ptionem , & differentiam unius ab alia , nullius
efle momenti in ordinead divinam omnipoten-
tiam, Auguftinilibro de verarelig. cap. 19. affic-
mantis Verbum Divinum porwiifeallumere ali-
quod corpus thereum, noftro vifui accommoda-
tum. Ter anilibrodecarpe Chrilti cap. 4. di-
centis Verbum Divinum po:m{l'e prodire de vac-
ca aut {ue , fi voluiffer ; itaut hoctantim fit curpe
&indignum Deo, fi de noftre fenfu judicemus
Deum ,nonvero ex el veritate.

Prebatur fecundo ratione ; INaturam irrationa-
lem affumi ad divinam fubfiftentiam , non repu-
ghat , neque ex parteipfius naturz ,utpare zqué
feparabilis a propria [iibﬁi_i:'ntia acnatuca huma-
na & angelica: neque ex parte Divinz Perfonz ,
utpote habentis vim infinitam in ratione termi-
nandi: Ergo potelt talis natura ad {ubfiltentiam
divinam aflumi.

Dices , repugnantiam aflumptionis talis naturz
peti ex eju ;

indecentia , indecens enim ac inde-
corum Deovidetur,naturam irrationalem in con-
creto de ipfo pradicari illumque belluam equum,
aut {uem denominari.

Sed contra primo : Licét Deum affamere natu<
ram irrationalem fir indecens negative, & com-
parative ;id eft mimis decens quam quod natu-
ram rationalem affumat, id tamen politivé & ab-

glolute indecens efle, nulla ratione probaripotelt:

Sed hoc fecundo modo indecenselle debebat, ut

repugnaret de potentia abfolata: Ergo tirulo in-

decentiz non repugnat abfoluré, quod Deus na~
turam irrationalem affumat.

Secundo, In nobis ductum rationis fine fidei re~
gula fequentibus, indecens majeltati divincap-
parerer , Verbum noftram carnem aflumere, fla-
gcl\ari1c011{’1.mi ,& mori ; & tamen indecens veréd
non eft, nec divina majeftati repugnans: Ergo
quamyvis nebis indecens apparear, Deum natu-
ramirrationalem affumere , tamen indecens yeré
non eflet, i Deus id facere decreviflet.

Tertio, Corpus qued in triduo unitum Verbo
remanfit, irrationale & infenfibile fuir, & tamen
intaliunione nulla indecennainvenitur : Ergoin
unionecum narura irrationali, nulla datur inde-

entia Dei majeftari repugnans.

Hinc deducitur alia ratio , eaque efficaciffima ,
pro noftra cenclufiene: Nam corpus Chrifti poft
mortem manfit in fepulchro, Verbo Divino hy-
poftaticd unitum : Sed rale corpus poft mortem
fuit narare irrarionalis : Ergo natura irrationalis
eit capax unionis hypr‘ﬂa:ic':c. Minor patet ,nam
corpus Chrifti in {epulchro non erat nature vi-
ventis : Ergo nec fenfibilis, nec rationalis. Major
verd fuaderur primeexillo commauni axiomate,
afferente Verbum nunquam dimififle ql‘md fe-
mel affumpfit, quod quantiimad partes principa=

Tom, IF,

B

fof
vod eft una
ex partibus principalibus natura humana | nus
quam fuit a Verbo dimiflum, {ubindeque ith uni
tum manlit in {epulchro. Secundé , de fide elt
Chrift pronobis fepultum fuiffe, utconftar ex
illis v s €5 fepulia ef

verum cffenon poteft, nifi Verbam ue |
ticé unicum alicni ex partibus nature h
fuerit in [epulchro : E 1
unitum alicui humane nature parti,

sSymboli, Pa

ro ; Sed non ur upitam anima , nam fic
delcendit ad inferos.: Ergo utanitum I‘._\']‘,ali.mué
Cnrp(:j'l.

Refpondent Adverfarij , quod licct corpus
Chrifti intriduo , aétu rationalis naturz non e(=
{ex , dicebat tamen ordinem: ad animam rationa-
lem , ficque eratin potenuia pars rationalis naru-
re , & ex hoc capax unionis hypoftaticz cum
Verbo: natura vero irrationalis , de qua eft quze-
ftio, nec actu ,nec in porentia eft pars rationalis
natura , & ideircd incapax elt allumptionis.

Sed contra primé : Falfum eft corpus Chrifti
mortuum dicere ordinem ad animam rationalen,
cimenim reiivio anima cum corpore, fuperna-
turalis fie,non potefta corpore feparato abani-
ma exi go finetaliordine (alvaruraMumpti-
bilitas a Perfona Divina, fubindeque natuca irra-
tionalis , ordinem ad naturam rationalem non
dicens , affumptibilis erita Deo,

Secundo, Efto demus materiam corporis Chri-
fti, Verbo unitam in {epulchro poft mortem , or=
dinem diceread animam rationalem ; .compofity
tamen ex materia & forma cadaveris, talem ordi-
nemnofl dicit: Sed hoc cdmpofitum fuitunitum
bypoftaricé Verbo in fepulchro:Ergo irrationalis
natura ordinem ad rationalem nondicens , capax
eft unionis hypoftatice cum Verbo. Major eft
certa, nam compolfito ex materia & forma cada-
veris repugnat unio cum anima rationali, alias
idem corpus efle pofler fimul vivens & fimul
mortaum, quod implicar : Ergoin rali compofito
nondaturordo ad animam rationalem., necad ra-
tionalem naturam, Minor autem fic oftenditur ¢
Mareria {ola non manfitunita Verbo poft mor-
tem , tum quia in veriorifententiaimplicat mate-
riam exiftere (ine forma: tum etiam quia filtem
fine miraculo materia nequit exiftere feparataab
omni forma: non funt antem multiplicanda mia
racula fine neceflitate, & urgentiffimo fundamen-
to, quod in prafenti non reperitur : Ergo materia
manfit unita Verbo fub aliqua forma {ubftantializ
Sed nion fub alia quam forma cadavetis : Ergo
compofitum ex materia & forma cadaveris fuit
unitum hypoftatice Verbo in fepulchro,

Cnnﬁnﬂamr: Cortpus Chrifti poft mortem fuic
ejuldem rationis cum corporibus aliorum homi-
num poft feparationem animz , tum quia ad op=
pofitum afferendum, nullum adeft fundamentum;
tum etiam quia corpusChrifti viventis eft eju{dem
rationis cum corporibus aliorum hominum , &
conlequenter idem aflerendum eft de corpore
Chrifti mortui, ac decorporibus aliorum homi-
Bum yc\ﬂ mortem: Sed corpora gliorum homi-
num , fact4 feparatione animee rationalis ab illis,
funt compofita ex mareria & forma cadaveris :
Ergo corpus Chrifti poft mortem eft etiam ex
materia & forma cadaveris compofitum ; & con-
{équentef compofitum coalelcens ex materia 8
forma cadaveris, fuit unitum hypoftaticé Verbo,
fubindeque natura irrationalis ordinem ad ani-
mam rationalem non diceus , aflumptibilis it &
Deo. Sir

fe

Them

-

I53




9.

506

Dices , quodlicet huic compofito, ratione for-

mz repugnetordoad animam rationalem, & e_ﬂc
partem rationalis nature , materia tamen illius
poteftcumanima rationali, naturam mti‘nnalrm
componere ; & hoc fufficere ut compolitum ex
materia, &illa forma ,capax fitunionis hypolta-
ticz cum Vetbo.
. Sedcontra: Etiam equimateria & cujufvis al-
terius irrationalls naturx , denudata a propria
forma,, poteft uniricum anima rationali, & illi
unita componere naturam rationalem ; clim ma-
teria fublunarinm fitquantiim eft de fead omnem
fublunarem formam indifferens , & potensillam
tecipere: Ergo fi compofitum ex maseria & for-
ma cadaveris, capax reddituraflumptionis a Ver-
bo , & unionis hypoftaticz cumn illo,, ratione ma-
teriz potentis cum anima rationali componere
naturam rationalem ,in omni natura irrationali
eritcapacitas ad unionem hypo(taticam cum Vers
bo ., autalia Perfona Divina.

§. I,
Pracipuze objectiones [olvnntur.

Bjicies primd contra primam conclufio-
O:lern t In Angelis non diftinguitur realiter
Perfonalims anatara : Sed fublara reali diftinétio-
neperfonalitatis a natura , illa affampribilis non
eft : Ergo naturaangelicaad divinam non potelt
aflumi perfenalitatem. Minor pater ex [opra di-
&is , Major verd fiadetur ex D. Thoma 1. p.
queft. 3. are. 3. ubi docet in (ubltantiis feparatis
ac fimplicibus , feu ex materia & forma non com-
pofitis, fuppofitum non diftingui 4 natfira: Sed
Angeli funt fubftantiz fimplices & compofitio-
nis ex materia & forma expertes : Ergo in iphs
fuppoficum non diftinguitur realiter a natura,
Undeidem 5. Doétor 4.contra Gent.cap. y5.pro-
bat convenientius fuifle Verbum affumere natu-
ram humapam, quamangelicam , quia aflumprio
naturz 4 Deo eft in perfona ,nonin natura:in
liomine autem aliud eft narura, aliud perfona,
quia eft ex materia & forma compofitus , non au-
tem in Angelo quiimmaterialis eft.

Refpondeo negando Majorem, ad cujus proba-
tionem dicendum, fnppofitum pofle dupliciter fu-
mi ,nempe pro {ubftantia individua omning in-
communicabili , feu procompofito ex natura &
fubfiftentia , qued fuppofitum metaphyficum
feu formaleappellatur ; & pro indiniduo nature ,
quod dicitur {uppofitum logicum , {eu radicale,
quia natura individua & fingularis , et radix &
fundamentom [ubfiftentiz & perfonalitatis,

T

Cimergo S. Doéor locis citatis affezit in fub-

“ftantijs {piritualibus non diftin gui fufpefitum &

natura , non loquitur de fuppofite in prima, fed
{fecunda acceptione,, id elt de individuo, quod in
Angelis nondiftinguitur 4 batura ; quia 1o natura
angelicanon eft alind peincipium radicale a quo
defumatur gradus {pecificus , & aliud a quo {u-
matur fingularitas , ficut in rebus corporeis ,in
quibus ratio fpecifica fumitur a forma, & fingu-
Liritas 4 mareria , fignata quantitate, Ira Cajera-
nus , Medina, Alvarez , Nazarios, Cipullus , &
communitet noftri Thomiftz S. DoGorem inter-
prerantur.

Verlim licét hwc interpreratio legitima fir, illi
tamen obftare videtur primo,quodS. Thomaslo-
¢is citatjs afferar formas (piritales completas,quia
individuanuur feipfis | efle {uppolira fubhiftentia :
nam (ppofitum fubfiftens , eft {uppofitum metas

&

DISPVTATIO NONA

A

phyficé fumptum , fen fubftantia individua ohnjs
no incommunicabilis : Ergo Doétor fan&uslogs
citatis, ﬁlp}mﬁmm memyl:yﬁcé non logicé ufur-
pat, & nomine {uppefitinen individuum nature,
fed fubflantiam ultimo rerminatam, ‘-OWP]i‘iam,
& incommunicabilem inrelligic.

Secundé , ex non diftinétione fuppofiti 4 natury
in Angelis,infert D. Thomas naturam humanam
efle magis affum pl:i!)i'.cm a Verbo,quam angeli.
cam:Sed fi perfonalitas a natura angelicarealiteg
diftinguererur , quamvis {ingularitas non diftin.
guere billa, inepta effer heecillatio ,cim af
fumpuibilizati naturz non repugnet fingulari.
tas , [ed [ubfiflentia vel perfonalitas: Ergo pre-
dica interpretatio menti D, Thoma non con-
gr!l!t.

Tertio, D. Thomas locis citatis diferimen fta-
mic inter implicia & compofita , quoad hoe
quodelt ft!i’lpf,\ﬂm!u diftinguvi anatura : Sed fino-
lzxine[hppnﬁtiin:e“ig(’mti11d1vidt1l1m,mlcdiﬁ:;i.
men non {ubfifterer; Ergo &c. Sequela Minoris
probatur : Individuatio in homine non diﬂingui-
tur realiter 4 narura:Ergo fi nomine fuppofi
intelligatur individuum, falsé D. Thomas affe.
reret in compofitis ex materia & forma fuppo.‘
fitum realiter diftingui & natora, {ects autemin
ﬁmpliribus a8 mnfequcnter non fubfifteret
diferimen abiillo ftatutum inter implicia & com-
pofita.

Verdm licét haxedifheilia & urgentia fint, veris
tagi tamen pradicte folutienis, feuinl::rprc:aﬁo-
nis, fi re€te inrelligatur , nequaquam prajudi.
cant, Ad primum enim rc!‘poﬂdcc primo formas
feparatas a materia efle {uppofita fubfiftentia,
fumptd fubfiftentia pro irrecepribilitate in mate-
ria, & incommunicabilitatealteri individue; non
autem furmpti fubfiftentia pro perfeitate incom«
municabilitatis alteri ranquam {uppolito ; hee
enim cum nulla natura creata poteft identificari,
nut ex D. Thoma vidimus. Vel fecundo dici poteft,
formas feparatas a materia , effe per {eipfas fupa
pofita fubfiftentia ut quo & radicaliter,non au-
tem ut quod & formaliter; quia natura, non fubay
filtit ut quo, nec (utitaloquar) radicat fubfiften-
tiam , nifi urindividua ; eft autem hazcdifferentia
inter formas feparatas , & illas qua recepuibiles
funtin materia, quod forme feparatz feipfisine
dividuantur , forma verd recepribiles, per mate-
riam fignatam quantitate, ut {upra dicebamus
& ideo formea ['GpJ rate (eipﬁ% fubfiftunt ur quo,
& feipfis fubfiftentiam , ut ita dicam , radicants
forma vero receptibiles, nec radicane fubfiftens
tiam, nec vt quo fubfiftunt feipfis, fed per aliquid
abillisdiftinéum,

Ad [ecundum pego fequelam Minoris ¢ cim
enim identitas fubfiftentiz cum natura obfteral:
{amptibilitati , quo major eft, magis obitat; &
quo minort, obftat miniis ; quia ergo in Angelis,
etfi fubfiftentiafumpra formaliter | diftinguaturd
natnra ; [umpta tamenin radice ;non diftinguitue
abilla:in homine vero, utpote ex mareria & for-
ma compofito,perfonalitas tam formaliter quam
radicaliter [umpta, & natura diftinguitur, reété
infert S. Dodor naturam humanam magis al-
fumptibilem effe quam angelicam ; etfi tam 1
Angelis quam in hominibus, fubfitentia feu pet-
fonalitas , formaliter fumpta , realicer diftingua=
tur a nawora, :

Ad recrinm nego etiam fequelam Minoris, &
ad illius probationem , diftinguo Antecedens:
Individuum in homine non diftinguitur realiter

10}

b

o =2

1




i

b

0

27

25.

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA

@ natura, pro formali individuationis , concedo
Antecedens pro radice ;nego Antecedens , &
Conlequentiam, Nametfi in compofitis ex ma-
veria & forma individuum formaliter fumpium
identificetar realiter cum natura , quia tamen ra-
dix & fundamentum illins et materia fign

quantitate , & hac realiter a natura difting 5
fit quod individuatio radicaliter fumpta in illis
realiter differat 4 natura; in fimplicibus verd non
ita, quia inillis principium individuationis non
fumitur ab aliquo intrinfeco , nec abaliquo reali-
ter ab eorum natura diftinéto , fed naturz illorum
feiplis individuantur , quia funt forma: per {e fub-
fittentes , & irrecepribiles in materia.

Objicies [ecundo centra primam & fecundam
conclufionem: D, Thomas hic quzft. 4.art. 5
corpus articuli fic concludit : Pde relinguitnr
quod (ola natura bumana fit :zlfj‘?:mpzzéii‘i; 1 Ergo
juxra doctrinam D. Thoma, neque natura ang
lica,neque narura irrationalis, affumptibiles funt,
patticula enim exclufiva folim , alias nataras vi-
detur ab affumptibilitare excludere.

Refpondeo D. Thomam ibiloqui de affiimpti-
bilitate fecundim congruentiam , qua quidem
naturz humanz perfeéte competit , non vero an-
gelica , aut irrationali : nam ur egregie ibidem
difcurrit idem S. Dodkor ,in natura allumpribili
t:iplc:{ rc'P‘:riIi poteﬁ congruentia , ne:np:digm-
tatis , neceflitanis , & univerfalitatis, fen excen-
fionis ; nulla verd ex his tribus congruentijs in
natura irrationali invenicur , cim illanecintelle-
&tualis fic, nec indigeat redemptione , necommnes
us univerfi in ea reperiantur: in natura autem
relica reperitur quidem congraentia dignicatis,
ctim in lincaintelle&uali perfectiffima fit, fed illi
deeft congruentia neceflitatis , clim peccatum
Angeliirremiflibile fit , & congruentia univerfa-
Hitatis , feu extenfionis,, cim in eo folus gradus
intelleGualis reperiatur: in homine verd omnes
inveniuntut , clim natura humana & intelleGua-
lis fir, & redemptionis capax & indigens ,atque
in homine omnes gradus univerfi quodammode
contineantur ; intelligic enim cdm Angelis, vivit
cum plantis | (entit cum animalibus , & exiltic
cum lapidibus & alijs inanimatis : unde affumpto
homine , quodammodo torum uhivetum afimi-
tur, ficurevangelium omni creatura quodammos
do pradicatur ,cim homini annuntiatur , ot ait
Gregorius magnus homil. 29.in Evang explicans
illaverba Chriftiad Difeipulos , Euntes in mun-
dum univer(inm, predicate Evangelinm emni srea-
ture. De quo plura diximus difp. 3. art. 1.con
clal 1, &3. :

Objicies tertio contrafecundam conclufionem:
Quod dedecet Deum, non eft poflibile : Sed affu-
mere naturamirrationalem ad divinam fubfiften-
1m , V. g. haturam equi, dedecer Deum : Ergo
eft impoffibile. Major eft D. Anfelmi lib. 2. cur
Deus homocap. 4. & 5. & ratioeft quiaoperari
aliquidindecens , non eft prudentis & fapientis.
Minorverd probarut ex indecentiffima commu-
nicatione idicraatum qua {equererur ex tali al-
fumprione : ficucenim ex afflomptione natura hu=
manz ,inter Deum & hominem fittalis commu-
nicatio idiomatom , ratione cujus dicitur de Deo
quod fit homo & rifibilis jita exaflumprione na-
ure equi , fequeretnr dici pofle de Deo quod ef-
erequuns & hinnibilis,

Refpondeo negando Minorem , Deus enim

aflumendo naturam irrationalem equi v. g. fa-

pienter & prudenter id przftarer, quia illi non
.',TM?.;. ;FV.

A deeflent mot

D

-~
.

aad id faciendum fuffcienti
licetvel ad fuperbiam humand confunden
cut ad confundendam fuperbia Luciferi & malo=
rumAngelorum aflumpfit naturamhamanam)vel
ad cfl | probatie-
d ficucnullaelt
prd narurd hn-

potentiam, !

l’.\]:q!‘.

indecentiain eo quod Deus, ally
mand , dicatur homo, l];l(ﬁ‘n:';i\. , 8¢ morralis | a¢

mz_‘,mu:s 5 p;tlﬁ;s ., & crucihixus ; ira neque -quo-_i
allumpri naturd equi, dicererur equus , & hinnis
bilis. Sané ciim a naturadivina ( utoptime argi-
mentatur Nyflenus paragtapho pracedenti cira=
s ) ex xquo diftet omnis creatura, fi effer inde-
cens Deo narura irrationalis aﬂhmptio,drdecc-
ret fimiliter ipfum naturam humanam affumpfif-
{e. Monertamen prudenter Cajetanus,quod lic
Deusablque ullo (uz m.:icltmadedemr—; vilifli-
mis eriam creatusis hypoftatice uniri poflit, ab-
tinendum tamen eft a defcenfuv in particulari,
propeer periculum infirmitatis noftiz,

icies quarto : Nattita quz non poteft ele-
vari ad videndum Deum, & ipfum amandum,
nequitad effe fubliltentiz ipfius aflumisz Sed na-
tura irrationalis non potelt elevariad videndum
Dclll'xu s Be ipﬁ!m amandum j alias enim eo i]-ib
fieret rationalis , {ive intellectualis : E go necad
fubfiftendum {ubfiftentii divina. Major probatui
ptimo , operari fequitur ad efle, juxtaipfins pro.
portonem : Ergo ad effe divinum,, confequitur
operati divinum, & confequenter natura incapax
elevationis ad operari divinum , quale eft Deum
videre ; & iplum amare ; erit etiam incapax af<
fumptionis ad divinum effe,

Secundo,Quod ad minus non eft potens, A for-
tioriad majus efi impotens : Sed majus eft naru-
ram creatam affumia Deo ad {ubfiftendum divi-
ni [ubfiftentid , quam ad videndum & amandum
Denm ,ur docet exprefsé D. Thoras hic arr, v,
ad 2. dicens : Major & perfeitior eft unio ad
Deun fecunditm effe perfonale s quam quaeft fes
enndim operationem : Exgo natara quée non po-
telt elevariad videndum Deum , & ipfum aman-=
dum, nequitad effe [ubfiftentiz ipfius allumi.
Refpondeo negando Majorem , cujus falficas
citur ex corporeChriftiin triduo,quod man-
fir unitum Verbo , & tamen etat incapax eleva-
tionis ad videndum Deum & ipfum amandum,
alialque operationes divinas exercendas. Undead
primani probationem dicendum ; quod operari
fequitur ad effe effentiz, vel ad effe formale, tan-
quam ad principium quo : quare juxta illius pro~
porrionem confequitur operatio , vel naturalis, fi
efle naturale fit, vel fupernaturalis, fi effe ficfu-
pernaturale: ad elle autem perfonale non fequitur
operatio , {ed tantiim vt conditio ad operationem
fe habet : unde fi efle vel natura guam fubfiftentia
modificat , non fupethaturalis, fed natoralis eft,
non confequitur operatio fupernaturalis , fed na-
turalis | fultentata mediaté afubliftentia fuperna-
turali, a qua ipfa patura immediate {ultentatur,

Ad fecundam probationem, diftingue Majo-
tem : Simajus & minus gjuldem ordinis fint, vel
unum inalio includatur , vel uhum aliud neceffa-
tio fupponat , concedo Majorem. Sidiverfi ordia
nis fint, & nullatenus fubordinata , nego Majo-
tem, & fub eadem diftinctione Minoris | nego
Confcqu:miam. Nam licét videre Deum , minus
fit quam hypoftatice ipfi uniri, non tamen fune
Ejuﬂ’.em‘mdiuis , nec ordinaté fe habenr , &
ideo ex incapacitate ad vifionem quaminus bos
num el non reété colligitur incapacitas ad unigs

SIT i

s




g

o
vy

3:6 Y

57:

yoi
pem hypoftaticam que eft majus bonum : ficur
volare minus bonum eft , quam intelligere , &
tamen com incapacitare ad volandum, ftat capa-
citasad inzelligendum in hemine.

Objicies quinto: Natura incapax fanétitaus, eft
etiam incapax unionis hypoftatice com Deo: Sed
natura icrationalis , fanctitatis capax non eft: Er-
go etiamincapax -eft unionis ‘hypoftatice com
Deo, Minor patet, Major verd probatur. Subje-
&um incapax effe@ s formalis forma , cft etiam
incapax formz : Sed unio hypoftatica cum Deo
habetproeffectu formali fanctificationem natu-
1z qua ipfi conjungitur: Ergo natura incapax fan-
&ificationis , eft etiam incapax unionis hypoftasi-
cz cum Deo.

Relpondeo negando Majorem, ad cujus pre-
bationem , diftinguo Majorem: Subjectum inca-
pax effeétiis formalis primatij, eft eriam incapax
formz, concedo Majorem, Subjeftum incapax
effe@is formalis fecundarij , nego Majorem , &
fub eadem diftin&ione Minoris , nego Confe-
quentiam, Stat ergo capacitas {ubje@i ad for-
mam , cum incapacitate ad effectum formalem
fecundarium , ut conftar in anima Chrifti capaci
grartix habitualis , qua tamen incapax eftifiliatio-
nis adoptiva , quee 4 graeia ‘habiruali preftarur:
unde ctim perfona divina unita nature creatz,
non habeat pro effe&u formali primario ,illam
gratam & fan&am conftituere , {ed illam reddere
{ubfiftentem , matura capax iftius effedis vel
quafi effeétis formalis, etfi incapax {it fanéticatis,
capax eft unionishypoftaticz cum Deo.

Procompleta hujus difhicultatis intelligentia,
obfervandum eft, quod fi perfona divina aflume-
rernatutamirrationalem , non wnireturilliin ra-
tione perfonz , fed folimin ratione hypoftafis;
quianatura itrationalis perfonalitatis capax non
eft, citm pcrfonalims ton reperiatur nifiin ratio-
nali natura , ut pater ex definitione perfonz , quz
definitut rationalis natwraindividua fiubflantia,

LT o

I1,

/

ARTI1IECVLYVS

Wn etiam [ubflantia incompleta ¢ partialss,
[it affzmpribilis & Divina Perfona?

Vatwor {ub hoc titulo involvantur difficul-
chs breviter hic refolvendz. Prima eft,
an materia prima fine forma {nbftantialiad divi-
nam fubfiltentiam affumi poffitz Secunda, an for-
ma corruptibilis & marerialis, feparata a mareria,
poflic uniri hypoftaticé Deo , fen ad divinam fub-
{iltentiam & exiftentiam aflumi ? Tertia ,an ani-
ma rationalis 2 corporefeparara, fita Deo aflum-
pribilis2 Quarta, an pattes integrales , puta ma-
nus, caput , brachium , quandia funt unitz tori
compolito , poffine allumi, non afflumpto ipfo
compofito?

R

Prima diflicultas vefolvitnr . & materiam primam

[ine forma fubffantiali ﬁa?’.’Pnﬁ affumi ad

divinam [ih [iftentiam probatir.

Ico prime :implicat materiam primam al-
{umi ad divinam [ubfiftentiam fine forma
fubftantiali. Ira contra Suarem, aliolque Recen-
tiores ,communiter docent Theomiftz ,excepto
Banne, quir. p. qualt. 6.art. 1. dubio 2. oppo-
fitam fententiam ut probapilem amplexuseft.

A

(&

DISPVTATIO NONA

Probatur conclufio ratione fundamerali gx
principiis Philofophiz Thomiftice defumpras
Ut enim cum: S. I)oé}.mer.p. quzft, 66. ar,;,
quzft, 4. de potentiaart. 1. & quodlib.3. ar,;,
docent emnes ejus Difcipuli | imp materiap
Frinmmcxlﬂew fine forma: Sed quod 1mplicae
cxiftere, etiamimplicatfubfiltere : Ergo implicar
materiam primam {ubfiftere fine forma fubftap.
tiali, & confequenter implicar qued fine ulla for-
ma allumarur ad divinam {ubliftentiam. Minog
cum urraque confequentia pater , Major aurem
probarifolet a noftris Thomiftis in phyfica ex ep
quod materia prima eft pura -potemia,idcéque
effentialiter improportionataut participetactum
ultim@ , qualis eft exiftentia, nifi mediante forms,

Relpondet Bannez ubi _ﬁlpr:‘l , quod etfi repu-
gnet materiam primam fine forma f{ubftanalj
actuari perexiftentiam creatam, quiahzceft effe.
&us forma fubftantialis , non tamen inzplicat
quod fine forma fubftantiali exiftar per exiften.
tiam divinam , qua cim effe&us forma [ubfan.
tialis non {it, non eft curellentialiter eam fuappo-
nat,ut ‘communicetur materiz : fuflicic Hrém
quod materia prima fine fom'aa'ﬁll\ﬂamiaiipnﬂ'u;
exiftere perexiftentiam divinam, ut fineslla poft
fit per divinam fubfiftentiam fubfiftere.

Sed contra primé :D. Thomas infra quaft. g,
art. 1. docet Verbum affumpfiffe carnem median-
te animd : Frgo fentit- mareriam primam non fo-
lim in exiftendo per exiftentiam creatam , fed
etiam in exiftendo per exiltentiam divinam de-
pendere a forma fubftantiali, & confequenter
ficut juxta D. Thomam materia primafine forma
fubftantiali ron poteft de potentia abfolura exi-
ftere per exiftentiam creatam, ita nec per divinam
& increatam.

Secondo , Quod materia fine forma nequent
exiftere, non provenit ex eo -quod exiftentia fic
effeétus fecundarius forma fubftantialis, fed quia
eft pura patentia , ac per confequens effentializet
improportionata vt participer aétum ultimum,
qualis eft exiftentia , nifi mediante formi , ut fi-
pra dicebamus: Avhzc ratio non mintds militae
refpedtu exiftentiz divinz , quam refpedtu exi-

fleptie crearz : Ergo ficurimplicar materiam pri-

ma fineforma fubfiltentiali adtuari per exiftentid
creatam, itarepugnar fineillaexiftere perdivini.

Dices, Efto repugner materiam primam, omni
formi fubftantiali denudatam , exiflere per exi-
ftentiam increatam , non repugnat tamen quod
ipfa, ut forme (ubltantiali conjunéta, per exiftens
tiam increaram exiftat, formi exiftente per exis
ftentiam creatam : Ergo porerit affumi ad fubfi-
ftendum f{ubfiftentia diving , formi fabRantiali
ad eandem fubfiltentiam non affumpré.

Sed contra:Nulla parsata aliis partibus unita,
poteftaffumiad divinam {ubfiltentiam , aliis pat-
tibus non affamptis ; quia nimirum non poreft
affumi ad divinam {ubfiltentid , nifi ratione rotius
privis{fubfiftentis perillam, ue paragraphoj. dice-
mus:Ergo fi materia primaab omni forma fepara-
taaflumi nequeatad divinam {ubfiftentid, nulla-
tenus ad ¢ a(Tumi poterit,ipsh forma ndalsiptis

Argumenta qua Suarez & alij Recentiores
contra hanc conclufionem opponunt, famuntut
ex eo quod materia prima porelt fine forma exl-
flere & fubfiftere, depotentiaablolura , fubinde=
quead {ubfiftentiam divinam , etiam fine forma,
allumi. Verdm ciim hae difficultatem mere phi=
lofophicam tangant, hic pratermictuntur , nein
quaftionibus philofophicis immoremur,

38

4

o




#

L

e
.\?.'

45

Dr,{p T,

aitte 3a

T

DE NATVRA ASSVMPTIBILI E'T ASSVMPTA o4

Bannez verd lococitatoin favorem fuz fen-

tentiz fic arguit primo : De fadto exiftentia divi-
na ob fuam infinitatem eft communicata huma-
nitati Chrifti, fine receptione inilla, terminando
dependentiam quam humanitas 2 propria exi-
fientia haberet: Ergo poteritetiam uniri materiz
primz , illamque exiftentem reddere,

Secundo, Perfonalitas Verbi compler depen-
denriam quam humanitas habereta per{onalita-
te finita, nifi @ Deo aflumeretur : Ergo poteft
complere dependentiam quam materia habera
forma {ubftantiali quantiim ad exiftendum , fub~
indeque illam reddere exifltentem fine forma.

Tertio , Divina effentia, quia eft infinita inli~
nea intelligibili, fuppler refpe@u intellectids vi-
cem forme intelligibilis in ordine ad intelleétio-
nem: Ergo cim eriam it infinitainlinea exiften~
tiz, potelt refpectu materiz vicem forma fup=
plerein ordine ad exiltendum,

Hec tamen parttm urgent, & facilé dilui pof-
funt, Ad primum enim , conce(fo Antecedente,
diftinguo Confequens: Ergo poterit aniri mare-
riz prime, fine forma, nego Confequentiam:
unitz forme fubftantiali, concedo Confequen-
tiam. Quod autem fine forma non poflic materia
prima exiftere per exiftentiam divinam , non pro-
venitex limitatione exiftentiz , vel fubfiftentiz
divinz, fed quia materia {ine forma eft incapax
exiftendi, utdocet D. Thomaslocis {upra citaris,

Ad fecundum , concello Antecedente, nego
Confeqnentiam , nametfi exillo aptecedente fe-~
quatur pofle Deum fupplere dependentiam ma-
teriz a fubfiftentia creata, quiain hoc nullaim-
perfeétio phylicé informarionis involvitur;ex il
1o tamen inferri nequit, Deum poffefipplere
pendentiam quam mareria habet a formain ordi-
nead exiftendum, quia talis dependentia fine phy.
fica informatione {uppleri nequit.

Ad tertium , nego eriam Confequentiam , &
paritatem; nam licereffentia divina poffirabfque
informatione gerere munus fpeciei , refpectn in-
telle@ s beati , in ordine ad vilionem beatificam,
ut in Tractatu de vifione beata fuse declaravi-
mus: non poteft tamen ablque imperfeéionein-
formationis,refpedtu materie, vicem forma fip-
plere inordine ad exiftendum.

sl

Secanda ¢ tertia difficultas » de animarationali
Jeparata a corpore . & de forma rarrrrprz'g?ifi a
materia [eparata » breviter refolvuntur,

Teo fecunds : animam rationalem a corpo-
D refeparatam , effeunibilem Deo & ab ipfo
alfumptibilem, :

Probatur breviter: Anima rationali hoc {pe-
ciale & proprium eft, quéd cim producarur a fo-
lo Deo per creationem, habet fubfiftentiam &
exiftentiam (ibi propriam, per quam fubfiflic 8
exiftitur quod, faltem quando efi feparara a cor-
pore: Ergo poterit perfonadivina affomere anis
mam rationalem feparatam & corpore , deftruen-
do propriam fubfGiftentiam & exiftentiam conna-
turalem, & loco illius fubftituendo fubfiftentiam
& exiftentiam divinam & increatam. Vel etiam
poreft Deus creare animam rationalem, & impe-
dire ne abillarefulcer propria exiftentia & f[ubfi=
ftentia, utlocoillius fubrogetur Perﬂ:nahms &
exiftentia divina,

Conficmatyr: De fide € ft animam Chrifti map-

A fiffeintriduo Verbo Divino unitam,& (ubfifter2

tem per (ubfiftentiam divinam :Ergo anima ra-
tiopalisa corpore {eparata , eft unibilis Deo, &
ab ipfo aflumpribilis,

Dices, Unio fubftantialiscum Deo, auteft in
unitatem petfona , aur in unirarem fuppolfiri?
Sed nullo ex his modis potelt anima rationalis
Deo uniri:Ergo non eftabillo affumpribilis. Ma-
jor videtur certa , quia alivs modus unionis cum
Deoin ratione fubfiftentis ,non eft huc ulqueaf-
fignatas. Minor vero probatur. Perfonaeft rario~
nalis naarz individua fabftantia, & fuppofitum
individua fubRantia naturz fubftantialis: Sed ani-
ma rationalis natara noneft : Ergo Verbum , ut
in illa fubfiftens, nec fuppofitum, nec per fona cf~
fepotelt.

Reflpondeo primd , unionem anima cationalis
cum Deo effein unitatem perfone, non adzqua-
t¢ & compleré, fed inadaequaté & incomplet¢,ed
quod anima rationalis non fitadequare, fed ina-
daquaré narura,

Vel fecundd refponderi poteft, efle unionem
cum Deo in unitatem fubfiftentiz, qua unitas
fuppofiti vel perfona non fit, ex defeéiu comple-
tionis : Sicut etiam datur, in probabilieri fenten-
tia, fubfiftens ablolurum in Deo, quod fuppafi-
tum noneft, nec perfona, quia communicabile.

Dico tertid:Satis probabile eft, formas corpo=
reas & materiales pofle fupernaturaliter confer-
vari, & exiftere feparatas amateria , fubindeque
affumi a Deo. Ira Medina , Alvarez .Cipullus, &
alij ex noftris Thomiflis, contra Cabreram &
Nazarium,

Probatur: Hojulmodi formz non magis viden-
tur dependere in efle & confervari 4 materia in
qua recipiuntur, quam accidentia 4 ﬁlbje&o a
quo fuftentantur : Ergo ficut accidentia poffant
divinitiis {eparari a {ubjeéto , & reciperealiquem
modum per (eexiftends, ut patet in quantirare pa-
nis in Sacramento Euchariftiz : Ira etiam, forma
materiales 8 corporee , licét dependeant conna-
turaliter & materiain efle & confervari, poterunt
tamen {upernaturaliter ab illa feparari, & recipe-
re modumaliquem fubfiftendi, fimilem illi quem
habebant quandiu erant unitz wateriz ; fubin=
deque lmjuﬂnodi formz corporex , feparatz di-
vinitlis & matecia, porerunt Deo hypoftaticé uni-
ri, quia (ubfiftentia divina poterit fpplere ralem
medum [ubfiftendi, quem poflint & Deo recipe=
re , cim illum eminenter contineat.

Dices primé : D. Thomas 1. part. qualt. yo.
are. 2. 3. & 6. hoc difcrimen inter animam ratio-
nalem & formas corporeas ftatuit, quodilla eft
perfe fubfiftens, feciisaurem aliz forme : Sed fi
formz corporez  materia {eparatz poilent {ub-
fiftereut quod , non ftaret hzcdifferenria : Ergo
formz {ubftantiales corpores [eparate 4 mate-
ria ,non {unt capaces (ubfiftendi uc quod, nec per
confequens poflunt aflumia Deo , & per cjus
fubfiftentiam {ubfiltere, Major pater, fequelave-
ro Minoris probatur, Anima rationalis conjuncta
carpori, (oldm fubfiftic ur quo (x:p:lrata autem
{ubfiftic uc quod : Sed forma corporea in ftatu
conjunétionis fubfiftic nrquo , eft en_im corpori
ratio exiftendi & (ubfiftendi: Ergo i feparatapo-
teft fubfiftere it quod , nullum ericinter illam &
animam rationalem difcrimen.

Refpondeo, concefla Majori, negando feque-
lam Minoris : Tum quia (ut plures D. Thomz
Difcipuli probabiliter docent )anima rationalis
corpori conjunéa, non folim fybfilkirut quo, fed

ST iij

61

1

Sy




4.

§10

DISPVTATIO NONA

etiam ut quod immediaré , quod forma corpo- A to, poffunt affumi , etiam illo non aflumpry,

tex notconvenit, Tum etiam quia ( efto anima .

rationalis conjunéta cerpori, tanttim fobfiftar ue
quo Jeft ramen, etiam ut materiz conjuncta , in-
dependet sab illaquoadelle ; formaautem cor-
porea, conjunéta matetie, ab illa quoad effe de-
pendet. Praterea, quod anima rationalis {fubfi-
ftat ur quod & corpore [eparata , ei convenitadz-
quatd ab intrinfeco , fecus autem forma corpo-
rex : Cim enim fubfiftentia ipli conveniat {o-
lim ex fuppofitione confervations in ftatn fi:pa-
rationis, & talis confervatio nonab intrinfeco,
fed ab-extrinfeco folim , & praterillius ‘exigen-
tiam ei conveniat, etiam fubfiftere ut quodin fta-
tu feparationis , nonab intrinfeco, fed folimab
extrinfeco , & prater illiusexigentiam, ipfi com-
perit; & ita femper (ubfiftit difcrimena D. The-
‘ma affignatum inter formam corpoream, & ani-
mam rationalem,

Dices fecundo : Efto forma (ubftantialis corpo-
rea , poffit divinitids a materia feparari, & fic fe-

arata {ubfiftere, tamenin raliftaru non potelt
fubfiltere per fubfiftentiam totalem, fed duntaxat
partizlem : Atdivina petfonalitas non poreft fup-
plere vices {ubliftentiz partialis : Ergo nequit
reddere fubfiftentem formam {ubfantialem cor-
poream & materia feparatam. Minor patet, Deus
enim non poteft {upplere vices partis, cim dera-
tione parus fir effe quid incomplerum & imper-
fe&tum. Major etiam videtur manifefta,nam fub-
fiftentiaconfequens ad entitatem partialem,qua-
lis eft forma feparatad materia, non potefteffe
totalis , fed dunraxat partialis.

Relpondeo primo , negando Majorem : Sicut
enim {ubfiftentia qué anima rationalis a corpore
feparata fubfiftit, quamvis fic fubfiftentia entita-
tis partialis ,non eft fubfiftentia partialis , quiaad
hoc requirebatur, quod poffet cum alia fubfiften-
tia componere fubfiftentiam toralem : Ira fubfi-
ftentia qué fubfifteret formacorporea a materia
{eparata , quamvis effer fubfiftentia eniratis par-
tialis, non effer tamen fubfiftentia partialis,, quia
non poflet cum alia fubfiftentia componere (ubfi-
ftentiam totalem.

Secundo relponderi poteft, data Majori, di-
ftinguendo Minorem: Divina perfonalitas non
potelt vices gerere fubfiftentiz partialis , quan-
tim ad rationem partis , concedo Minorem,
Quoad rationem fubfiftentix , fine imperfedtio-
ne partis , nego Minorem, & Confequentiam,
Sicut enim Deus uniri poteflt animz rationalia
corpore {eparatz , & de facto Verbum Divinum
illi intriduo hypoftaticeé fuicunitum , & anima
Chrifti fuit{fubfiftens fubfiftentia Verbi, etfi (ut
plures exrra Scholam Divi Thomz exiftimant)
anima ratione (ui fubfiftat fubfiftentid partiali.Ira
quamvis {ubfiftentia forma cortuptibilis, fepara-
te a materia , partialis fir, poterie hacfubfiftentia
privari, &loco illivs {ubfiftentid Verbi fubfifte-
re ; nonita ut fubfiftentia Verbi induat rationem
{ubliftentiz partialis,{cd ira ut totum munus {ub-
{iftentiz obeat , fine imperfe@ione pattialitatis.

gL LT
Vltima difficulias vefolvitnr,

Tco ultimé: partesinteprales , pura manus,
Dcai‘-m , brachium , quandin funt inter {e, &
toti compofito unite, non poffunt affumi , nifi
aflamatur compofitum; fi tamen feparentut a to-

D

Prima pars probatur : Hujulmodi parces fyhf.
ftunt & exiftunt per fubfiftentiam & exiftentiam
totius yquia ur-demonftrant Iml'{riThmm{]gin

Philefophia , nen dantur fubfiftentiz & eyi.

flentie partiales: undeur fubfiftentia & exifter.
tiadivina fuppleantvices {ubfiltentiz propriz g
connaturalis illarum partium, debent etiam fuP..
plere vices fubfiltentie & exiftentiz totius cop.
polici, fubindequeillud aflumere,
Confirmarur ¢+ Repugnat naturam aliquam

‘propriz {ubfiftentid terminatam , {obfifter
k > € per

divinam : At fi pars integralis actu aliis paribyg
unita poffer aflumi ad divinam fubfiftentiam, to.
to compofito non aflumpto, poflet fimul fubfifle.
re propria fubfiftentid 8 divind : Ergo fic uniry
inaflumptibiliseft , non aflumpre roto, & nonafe
fumptis aliis parti[\q& ipli conjunétis. Major fup-
ponitur ex probabiliori {ententia , quam ar, P
ftabiliemus , Minor autem probatur. Pars exi.
ftensin toto , non poteft non {ubfiftere fubfiften.
ti4 totius , ut conftatex diéis: Ergo fi mancnsip
toto ( qualiter maner dum eft aliis partibus unj
ta ) pofler affumiad divinam fubfiftentiam , fimul
fubfifteret fubfiftentia proprid ; nepe fubfiflen.
tid totius , & fubfiftentia divina. Ex quo

Inferes, formam {ubftantialem , unitam mate.
riz, ton pofle affumi, nifi alffumarur materia, &
totum compofitum : Quia formaut unita mate.
riz, non f{ubfiftic, nec exiftit , nifi per fubfiften,
tiam & exiltentiam totius , qua primario com.-
municatur forma, & mediante formd ipfi ma-
teriz.

Secunda verd pars , que aflerit partes integran.
tes, ut a{uo (ubjecto divifas, pofle uniri cum fub.
fiftentia divina , & per illam exiltere , etiam non
aflumpto toto compofito,manifefta eft : namiftz
partes {eparatz {ubfiftunt {ubfiftentid propiii,
realiter 4 fubfiftentia totivs diftinétd, quia pet
divifionem & {eparationem acquirunt {ubfiften-
tiam & exiftentiam propriam , diftin@am ab ea
quam habebant, ctiim erant unitz toti compoli-
to : Sed quod gauder [ubfiftentii proprid, potefi
immediate 2 Deoaflumi, & {ubfiltere per {ubfi-
ftentiam divinam , in qua eminenter talis fubfi-
fientia continetur : Ergo partes integrantes [epa-
ratz & toto, poflunt allumi,eriam illo nonaflum-
pro. Idem dicendum de partibus homogeneisab-
invicem feparatis : verbi gratii duz medietates
aque , abinvicem feparate , pollunt uniri cum
Deo, & illius fubfiftentii fubfiftere; quiaabinvi-
cem feparate induunt rationem totius ejufdem
rationis cum illo quod compenebant, & fibfi-
ftunt fubfiftenti4 proprid , eminenterquein divi-
na fubfiftentia contenta. :

Contra primam partem hujus conclufionis
Suarez , Granadus & alij Recentiores objiciunt:
Id quod fubfiftic per fubfiftentiam propriam
creatam , potelt fubfiftere per divinam fubliften-
tiam : Sed partes five effentiales five integrales
adtu componentes totum, fubfiftunt per propsias
& partiales fubfiftentias : Ergo poteft una (eot=
fim ab alia fub filtere fubfiftentii diviné, fabinde-
queuna pars adtualiis partibus unita , afTumi ad
divinam fubfiftentiam , aliis partibus non affim-
pris. Major pater ex dictis, Miner verd fic of]:;n-‘
ditur. Subfiftentia confequitur entitatem & }Hl
proportionatur : Sed entitas cujufcungue Lonis
eft compofita ex partialibus entitatibus : Brgo iL.
livs fubfiftentia debet efle compofira ex paflmh‘
buys fubfiftentiis , & confequenter partes actuto-

i

P

i

il

i




i

*go.

£

- DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA, §1f

tum componentes fubfiftunt fubfiftentiis diftin- A Vazquez , Granadds , & Lorca. Alij verd, ut Me*

Ctis.

Confirmatar primd: Subfiftentia totins inte-
gmlis eft extenfa & divifibilis , non minds quam
ipfum tetum : Sed omne extenfum & divifibile,
cft compolfitum ex partibus : Ergo fubfiftentia
totius mtcgralis Cumpoﬁm elt ex partibus, & con-
{bqu:rz:ctcm.ﬁ:ltparriaiibus {ubfiftentiis quibus
ejus pattes fubfiftunt,
ifirmatur fecundd : Modus materialis in«
divifibilis plura & diftinéta (ubjeta modificare
nequit: Sed fubfiftentia totins integralis et mo-
dus materialis, & auvar plura fubje@a, fcilicet
partes ex quibus componitur: Ergo nequit efle
indi®ifibilis ; fed nece(lario divifibiliseft, fubin-
deque pluribus parrialibus {ubfiftentiis conftar.

Adobjedtionem refpondeo , concefla Majeri,
negando Minorem , & adillius probationem di-
ftinguo fecundam partem Majoris : Subfiftentia
confequirur entitatem , & illi proportonatur,
}\roportim]c habitudinis , concedo I\-lajnrcm.
Proportione omnimodz convenientiz , nego
Majorem , & concefla Minori , nego Confe-
quentiam. Nam licér fobfiltentia proportiona-
ti debeat cum entitate totius ad qnam necellario
fequitur , proportione habitudinis per modum
rermini, cum natura terminabili, non debetta-
meninomnibus convenire cumilla; acproinde
extali proportione non fequitur quod fientitas
elt compofitaex pluribus entitatibus , etiam {ub-
fiftentia debeat effe compofita ex partialibus fub-
fiftentiis , quia fubfiltenriz ralis compolitio re-
pugnat, ficut & exiftentiz, Unde

Ad primam confirmationem nego Majorem,
vt enim {ubfiltentia eflet divifibilis & extenfa,
deberer Pa;tihusimrr-edinré convenire : Non au-
tem illis convenitimmediaté, fed toti, & ratio
ne illins partibus ; & ideo noneft extenfa & di-
vifibilis , fedinexten{a & indivifibilis. Ex quo pa-
tet refponfio ad alreram confirmationem , Major
enim diftinguenda eft : Modus materialis indivi-
fibilis plura & diftinéta fubje&a modificare ne-
quit , immediaté , & ratione fui ; concedo Majo-
rem. Mediar¢ | & ratione alterius , nego Majo-
rem, & {ub eadem diftin@ione Minoris , nego
Confequentiam ; nam fubfiltentia non aétuac
immediaté ‘partes componentes totum , fed im-
mediat¢ actvar towm , & illo mediante parres:
Sic autem actum indivifibilem plura actuare fub-
je&a non repugnat, ut conftatin exiftentia , qua
indivifibilis eft, & ramen aduar materiam &
formam , quia nonad illasimmediate, fed media-
té comparatur , {cilicet mediante toto , cui primo
& immediaté convenit,

T e rvs Il

An accidentia immediaté & Deo affurpti-
bilia (mt?

; Ertum eftapud omnes , accidentia, median-

te {nbftantid cui inhazrent, pofle a Deo afl-
fomi, fi nimirum {ubfantia illa qua eflt eorum
fubjedtum affamatur ; unde de falto intelletus
& voluntas, alizque proprietates hominis , ac
cztera accidentia communia, medid humanira-
te, Verbo Divino unita (unt, Difficnltas ergo fo-
Iim eft de immediata illorum affimprione, de
quavariz {unt {ententiz : Multi enim ex Recen-
tioribus negantillam effe poffibilem, Ita Snarez,

B

dina, Nazarius , & Valentia, docent polle acci-
dens allumia Deoad fubfiflendum per divinam
fubfiftentiam. Teitia fententia , qua inter has
duas extremas media eft leric nullum aceidens

flumiad {ubfiftendum divind {ubfiftentia,
bené tamen ad exiftendum increatd Deiexiflen.
tid, Hanctenent Cabrera , Alvarez, Joannes S,
Thoma, Cipullus, & alij recentiores Thomifte,

g L
Statuitny prima conclitfio.

1 Ico primo : nullum accidens eft immedijaté
alfumptibile ad petfonalitatem , fen (ubfi-
ftentiam divinam,

Hane conclufionem, impugnatis aliis rati
bus, probat Vazquez hocdifcurfui: Non eft cum
fundamento altruibilis alius modus unionis im-
mediatz cum Deo , preterillum quem ex nrylte-
rio Incarnarionis colliginms : d
unio accidentis cum divina (ubfitentia, ex noy-
fterio Incarnationis colligi nequit ; cdm unio
cum divina fubfiftentia quam in hoc myllerio
habemus , fit naturz fubftantialis & ex fe']'cr fe
fubfiftentis , fen natzperfe fubliftere: Ergo ac-
cidens pofle immediate aflami & elevari ad divi-
nam {ubfiftentiam & perfonalitatem, fine funda<
mento afferitur,

Simili difcurfu utitur Granado , probatque
conclufionem iftam , ex ¢o quod a San-
¢is Patribus qui de myfterio Incarnationis tam
copios¢ difputaverunt , non fit mentio de alio
genere unionis , quam de ille quo natura {ub-
ftantialis unitur cum fubfittentia divina ; fubin-
deque poffibilitas unionis naturz accidentalis
cum divina (ubfiftentia , ab{que fandamento a-
ftruicur,

Sed hoc argumentum nen urget , poteltque
enervari inftantid defumpt ex communi Theo-
logorum fententia , quam illi Authores profiten-
tur, afférente poffe irrationalem naturam imme-
diate uniri divinx fubfiftentiz : Etenim ex mylte-
rio Incarnationts foliim habetur unio {ubftan-
tialis natnre rationalis cum Deo , in unitatem
petfonz | & tamen , hoc non ehftante , cam fun-
damento aftruitur poflibilis unio naturz irratio~
nalis cam Deo in unitatem non perfonz , fed fup=
politi : Ergo ex eo qued unio qua ex mylterio
Incarnationis habetur | folim (it nature fubftan-
tialis potentis ex [e per fe exiftere,, perperamin-
fertur alium unionis modum efle impoffibilem,
& fine fundamento inventum,

Alij ex Recentioribus ad noftram conclufio~
nem allerendam moventur ex eo quod inter na-
ruras communi {ubfiftentii rerminatas | nece(la-
rio intercedit communicatio idiomatum | ita ut
ipfe natnre , & que illis propria funt , adinvi-
cem pradicentur in concreta: Unde ifte propo-
{itiones funt verx, Dem efthamo, Homa eft Depy:
Sed natura accidentalis; neque in abftradto ne-
que in concreto peteft pradicari de Deo; hxe
enim propofitio, Deuseff albedo , & ifta,Deus
eft albus , verificari nequennt : Ergo naturaacci-
dentalis non Fc:c‘ﬂ cum naturadivinain eadem
fubfiftentia conjungi, ac preindenon poreftim-
mediate uniri fubfiftentie divinz , nec per eam
terminati.

Sed nec etiam hac ratio urget , poteft enim
infringi exemplo animz rationalis, quzin tri-

Sed immediata

641

642




§12 DISRVTATIO NONA -

dao remanfic unita Verbo , & ejus fubfiftentia A

terminata , & ramen de Verbo nec in abltradto
nec in concrero pradicari poterat , nam Ver-
bum , necanima, nec aui:]m:um dici l’“?e“ ; ad
primum enim neceflaria eflecidentiras animz ra-
tionalis cum Wetbo , unde hac propofitio , Fer-
bum eff bumanitas , defectu identitatis humanira-
tis cum Verhofalfaelt: Adfecundum vero opoz-
terer ut Verbum ab anima rationali informare-
tar , quod implicat : Ergo ftat nataram alic_]mm
4 Deoafumi, & ipfins fubfiltentid terminari,abl-
que eo quod adinvicem pradicentur,

Tertio alif arguunt , & fic probant noftram
conclufionem. Ex {ubfiftentia & patura perillam
rerminata , debet unum per ferefultare : Sed ex
natura accidentali , & (ubfiftentia divina, unum
per [e refultare nequit , clim accidens & fubftan-
tiagenerediftent: Ergo accidens nonpoteft im-
mediaté divind [ubfiftentii termit

Sed hzcetiam ratio ineflicax apparet, quianon
minds diftant genere {ubftantiacreata & increa-
ta, quam fubftantia & naturaaccidenralis ; Deus
enim eft extra genus, nec inaliquo pradicamento
continerur, utin Tradtarudeattriburis oftendi-
mus: Sed ‘hac diftantid nen obftante, ex fubfi-
ftentia Verbi & humanitate affumpta , refultat
unum pet fe ,ucdocer D, Thomas fupra quzlt.
z.arct, 6. Ergo pariter quod accidens 8¢ (ubfiften-
tiadivinadiltent diftantid generici, non impedi,
quin exillorum unione refultet unum per fe,

Confiemarur : Tdeo ex unione humanitatis ad
Verbum refultat unum per fe , quialicéchumani-
tas adveniatenti completo , trahitur ad effzillius:
Sedin coipfoquod natura accidentalis uniretur
cum Deo quioad fubfiftentiam , traheretur ad el-
fe divinum : Ergo exillis ut unitis unum per (ere-
fulearer; 8 per confequens male probatur non
pofle accidens uniri {ubfiftentiz divinz, ex eo
quod ex illis fic unitis unum per fe refultare ne-
queat, His ergo rationibus , quibus communiter
uruntur Recentiores , ut futilibus aut inefficaci-
bus preetermifiis. o

Probatur conclufio ratione fundamentali , qua
poteft fic breviter proponi. Quodnon eft per {e
capax fubfiftentiz propriz, nequitimmediate al-
fumi ad (ubfiftendum {ubfiftentid divini : Sed ac-
cidens non eft pec fe capax fubliftentiz proprizx:
"Ergn non pore{} immediate aflumi ad fubfiften-
dum fublittentid divind. Major pater, nam af=
{fumptio creatniz ad fubfifiendum fubfiftentis
divind, fit ad hoc utloco fubfiftentiz proprie,
{ubfiftentia divina fubflituarurinilla. Minor ve-
16 inqua elt d-flicultas probatur primo. Subfi-
flentia fub(tantialis , fen modus effendi per fe ita
eft proprius fubltantiz , ficut modus eflendiper
inherentiamin alio, proprius eft accidentis : Sed
modus inhzrentiz ita eft accidenti proprius , ue
repugnet communicari fubftantiz : Ergo & mo-
dus per feexiftendi , itaappropriatur fubftantiz,
ut implicer competere accidenti,

Secundo eadem Minor {uadetur. Subfiftentia
eftnlumom complementum fubfantizin genere
fubftantiz , atque aétus veluri {ecundus apritudi-

nis ipfins {ubftantiz ad effendam per fe: Sed acci.
dens noneft capax ultimi complementi fubftan-
tiz in genere fubftantiz, atque adtns fecundiapti-
tudinis illing ad effendum per fe; ficut nequee
contra {ubftantia eft capax ultimi complementi
accidentis in genere accidentis : Ergo accidens
non eft de fe capax fubiftentiz propriz.

Hinc poteft deduci alia ratio in confirmatio-

nem nofirz conclufionis , qua precedentem maz
gis illuftrabit: nam affumi ad fubfiftendym gj
vind fubfftentii ,eft fieriulimo completum i
genere fubftantiz, per fubfiftentiam dwim.m:S:d
nequitaccidens efle nltimé completum ingene.
re [ubftantiz ; Erganec aflumiad fubfitendum
fubfiftentid divini. Major eft certa , cilm enim
fubfiftentia nihil alind fir quam ultimum comple.
mentum in genere {ubftantiz , aflumi ad fubg,
flendum fubfiftencid divind eft fieri ultimo com.
pletum inratione {ubflantiz perdivinam fubg,
ftentiam, Minor wvero probatur, Aliguid effs
completum in genere [ubltantiz, neceflaris fiaps
ponivillud quod ficdicitur completom , effe fiub.
ftantiam , ficor aliquidelle ulimo completnmin
genere entis , vel accidentis, effentialiver fappo.
nitid quod dicitur itascompleri, efle ens | vel ac.
cidens: Sed implicat accidens effe fubitdname.
Ergo & elffe ultimo completum in tatione fib,
ftantiz,

§. 1L

Alia concifio [Fabilitur,

D'ico fecundd : non implicat accidens wnig
; immediaté cum exiftentia divina.

Probatue : Sieut poteft aflumiad fbfiftentiam
divinam quidquid€ft capax proprize fubfiftenti,
ita poreft uniridivinz exiftentiz quidquid eft ca-
pax exiftentia propriz: Sed accidens habet fuam
propriam exiflentiam diltinctam realiterafuaef
fentia, & abexiftentia fubjedti: Ergo potelt afs
{umiad exiftendum divini exiltentia, Minorfup-
poniwir ex Metaphyfica, Major verd eft mani-
fefta ; eadem enim eft ratio de affomptione ad
exiftendum exiftentia divind; ciim exiftentiacrea-
1a ( quam [uppono exmetaphyfica, diftinguireas
liter abeffentia ) eminenter in exiftentia Dei in<
creara contineatur , ficut fubfiftentia creataemi-
nenter continetur in divina perfonalitate , fen
{ubfiftentia. 3

Confirmatur & magis illuftratur hze rato:
Quia exiftentia humaniratis realiter ab illa di.
ftinguitur , & eminenter in divina exiftentia con-
tinetur , poteft hee cum humanitare uniri,, illams
que exiltentem reddere ; imo defado humaniss
‘Chrilti nonexiftic per exiftentiam creatam & fibi
propriam , {ed ad divinam & increatam elevarur,
at difp. precedenti art, 2. contra Vazquem,&
Suarem, aliofque Recentiores fusé oftendimus:
Scdexiftentia accidentis realiterab ejus effentia
diftinguitur , & contincrur eminenter inexiften-
tiadivina: Ergo poteft divina illins effe@um fup-
plere, & cum accidente unita, illud conftitere
exiftens, fubindeque non repugnatunio immes
diata accidentis cum divina exiftentia.

Refpondebis, caufalem Majoris non efleadz-
quartam , non enimided folim poteft humanitas
per divinam exiftentiam exifiere,, quia cxi!’te_nnla
humaniratis realiter ab illa diftinguitur , Scinexi-
ftentia divina eminenter continetur , fed infupet
quia eft natura fubftantialis, & ideoillinon ré-
pugnat per divinam exiftentiam quz fubftantia-
lis eft adtuari : natura aurem accidenralis capas
atils fubfantialis non eft , unde ficut ob.h_a‘llc
canfam , non poreft per divinam fubfiffentian
fubfiftere, ita nec reddi exiftens per exiftentiam
divinam.

Sed conrra , Non miniis diftat naruracreatd al‘!
exiftentia increara & infinita , quam accidens 2

fubftantia : Sed quia fubfiflentia divina €0 nrinet
= eminientét

=




gl
74

o

8o,

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA ¢}

eminenter fub{iftentiam naturx create , quamvis
increata fit , potelt naturam creatam terminare &
reddere {ubfiltentem : Ergo quamvis exiftentia
divina fitactus fubltantialis, quia tamen eminen-
ter continet exiftentiam accidentis , poteflt cum
accidente uniri, & illud exiftens conftitnere.

Dices » hoc inter {ubliftentiam & exiftentiam
rriwtiu difcrimen quod (ubfiftentia ex iwn}nm
conceptu eft terminus, exiftentia verd eft forma,
& ultimys aétus : licetantem nulla fic imlgcrﬁ:_
&ioin hoc quod formalitas divina terminet na-
miram creatam , bené¢ tamenin hoc qum! illam
actuer aut informer ; ideoque poteft fubfiftentia
divinaimmediaté uniri natura creatg,{eciis autem
divina exiftentia.

Sed contra primo : De faéto exiftentia divina
reddit humanitatem Chrifti exiftentem , ue difp.
pracedenti are. 2. pluribus oftenfum eft,& ramen
non informat humanitatem : Ergo de concepta
exiftentiz non eft aéuare informando id quod
exiftens conftiruic, & confequenter exifto capite
non repugnat divinam exiftentiam alicui acciden-
ti uniri, illudque exiltens reddere.

Secundd,Quitvis fubfiltentia (ir adtus,non tame
et adus phyfice informans,fed terminans, fubin-
deque poteit immediar¢ humanitati uniri,ablque
phyficainformatione: Ergo {imiliter, quévis exi-
{tentia it ultimus a&us ; quiatamen ex proprio
conceptu formali, non eftactus ultimus infor-
mans , {ed a&us ultimus terminans , divina exi-
ftentia poterit abfque informatione nature crea-
tx immediaté uniri , & illam exiftentem reddere,

§iatilelia

Pracipue ebjectiones folvuntur,

OBiicics primé contra primam conclufia-"

nem, Q\nc_:d eft capax modi effendi per {e,
poteft affumi ad fubfiftentiam divinam : _Sc‘d om-
ne accidens eft capax modi effendi per fe: Ergo
potelt allumi ad {ubfitentiam divinam. Minor
patet, accidens enim divinitiis feparari potelt &
fuo [ubjecto, & ex vi ralis feparationis acquirere
modum ellendi per fe, five modum independen-
tiz 4 [0 fubjedto tanquam a (ultentante. Major
vero probatur : Aflimiad (ubfitentiam divinam,
eft habere ab illa modum effendi per fe; Ergo
quod eft capax modi effendi per f&, aflumi potelt
ad [ubfiftentiam divinam.

Refpondeo diftingunendo Majorem: Quod eft
capax modi effendi per fe,qui firfubfiftentia, fub-
indeque qui denominetipfum l‘uppnﬁ[um , aflu-
mi poteft ad divinam {ubliftentiam , concedo
Majorem. Quod elt capax modi effendi per fe,
qui non fic {ubfiftentia , nec proinde confti-
tuat {uppofitam fed foliim fir fimilis analogice
fubfiftentiz , tranfeat Minor , & nego Conle-
quentiam.' Dico tranfeat Minor , quia plures
Theologi docent , idque fatis probabiliter , ac-
cidens ex vi {eparationis a {ubjedto, non habere
aliquem modum eflendi per fe, fed tantiim pri-
varimodo inhzrentiz, quodeft effe per fefub-

. filtens negative , non vero pofitivé. De quo in

Tra&atu de Euchariftia.

Objicies fecundd contra fecundam conclufio-
nem : Exiftentia fubftantialis non potelt commu-
nicari accidentali naturz : Sedexiftentia divinz
naturz (ubQtantialis eft : Ergo nequit communi-
cariaccidenti, & confequenter non poteft acci-
dens immediat¢ divine exiftentiz uniri, Major

Tom. IV,

A probatur, ficarfubliftentia fupponit rem qua per

B

E

illam fubfitit ele {ubftantiam , ita exiftentia
fubftantialis debet fupponere illud cui fuum effe-
&um formalem eribuir , efle fubftantiam : Ergo
accidens nequit exiftere exiftentia [ubftantiali.

Refpondeo diltinguende Majorem : Exiftentia
fubflandalis eminenter & formaliter , concedo

Majorem. Exiftentia fubitantialis formaliter, &
accidentalis eminenter, nego Majorem , & fub
eadem diftinéione Minoris, nego Confequen-
tiam: Nam exiftentia divina, quamvis fic fub-
ftantialis formalicer , eft tamen eminenter acci-
dentalis , & ideo potelt accidenti conimunicari:
Sicur potelt communicari naturz fubftantiali
creatz , quia quamvis {it exiftentia increara for=
maliter, eft tamen eminenter exiftentia creata,
cim illam eminenter contineat, Divina autem
fubfiftentia non eft fubftantialis eminenter &
formaliter, quiz eminenter non continet (ubfi-
ftentiam aliquam creatam, per quam f{ubfiftere
poflit naturaaccidengalis, & ideo eft ita propria
fubtantialis natura , utaccidentali communicari
non poffir,

Refpondeo fecundo negando ablolute Majo-
rem , ad cojus probationem , nego paritatem:
Difparitas elt,quiacim omnis {ubfiltentia fic ex
propriafua ratoneultimum complementum rei
inratione {ubftantiz, deberneceflario fuppone-
rerem illam cojus dicitur fubfiftentia effe fubftan-
tiam : At vero exiftentia, etiam fubftantialis,cim
ex proprio fuo conceptu fit folim ultimum com-
plementum in ratione entis, ratio fubftantialis
vel accidentalis mer¢ materialiter {e haberad ip-
fam ; {ubindeque utaccidens fir capax exiftentiz
divinz , licer fubftantialis , non requiritur quod
fir fubftantia, {ed fufficit quod fit aliquid com-
plebilein ratione entis.

Objicies tertio : 1llud folim poteft affumiad
exiflendum exiftentid divind , quod poteft confti=
tuere unum ens Ferfe cum Deo , Deus enim non
potelt venire in compofitionem entis per acci-
dens: Sedaccidens nequit confliruere unum ens
per {e cum Deo ¢ Ergo nec aflumi ad ejus fubfi-
ftentiam, Minor probarur : Qua non {unt ejul-
dem generis, {ed diverfi, nequeunt uniri ad fa-
ciendum unum ens per {e: Arqui accidens & Deus
funt diverfi generis : Ergo unum per fe conftitue-
renequeunt.

Relpondeo negando Minorem , & diftinguen=
do ejus probationem : Qua funt diverfi generis
nequeunt uniri inter {e ad faciendum unum ens
perfe, fiamboafferantfhas propriasexiftentias,
concedo. Siunum illorum it privatim fud pro-
pri exiftentid, & traharor ad exiftentiam alre-
rius; ficut trahererur accidens ad exiftentiam Dei,
ex fuppofitione quod aflumeretur adillam, ne-
g;’l[ll[.

Objicies ultimo ¢ Si accidens, v. g. albedo , af-
{umeretura Deo ad exiftendum exiftentia increa-
ti, denominarer Deum ipﬁima]bum, ficut huma-
nitas allumpra denominat Denm hominem ; Sed
hoc non debet admitti, effe enim album non po-
telt tribui ab. albedine , nifi fubjeéto cui ineft,
Deus autem nequit effe fubjetum albedinis : Er-
go implicat accidens allumi a Deo,ad exiftendum
exiftentia divind.

Refpondeo nezando fequ
in cafu objeétionis , Deus di ur habens albe-
dinem , non tamen albus : Sicur in triduo Ver-
bum ql‘,nd remanfit unitum anima Chrifti ), dici
poterat habens animam , nen Eamct}ranimatum-,

149

am , {olim enim

co

847

854

861

8

1




88.

89,

90,

91,

514

DISPVTATIO NONA

& ratio eft quiaillud {olém dicitur album, vel A non peflit, etiam de potentia abfoluta, Natirg

animatum , cuiinhzret albedo , vel quod infor=
matucab anima: albedo autem nequit inhzrere
Deo , nec Verbum ab animainformari.

Mitto pluraalia argumenta quibus Adverfarij
probare contendunt ,nullam entitatem creatam
pofle exiftere per exiftentiam realiter ab illa di-
ftintam , tum quia hze fpedtant ad Philofo -
phiam, & a noltris Thomiltis ij mctaphyﬁca
<lar¢ dilituntur ; tum etiam quia facile enervariac
infringi poflunt exemplo humanitatis Cllrii\i J
quiam perdivinam exiftentiam exiftere , difputa-
tione pracedenti oftendimus , & docet frequen-
tior , probabiliorque fententia. Unde prafentem
difficultatem ad id foliim reftringimus,an (cilicer
accidenti , ex aliqua peculiari ratione, repognet
divini exiftentia exiftere, ficureirepugnat, divind
{fubfiftentia terminari,

AanTticvivs IV.

Firum natura creata , [ubfijffens in propria
perfona, & propria perfonalitate verenti,
pofiit affimi ad [wbfiffensiam divinam?

Ixi natwra creata . quia extra dubium eft,
Dpet(onalit:lrcm ipfam affumi non poffe ad
fubfittendum per divinam fubfiftentiam : Tum
quia fubfiftentia eft ultimus terminus in linea &
fatione {ubfiftendi: Termino autem ultimo , ul-
rerior terminatio effentialiter repugnar. Tum
etiam , quia non ftat perfonalitatem aflumi, 8¢
non alfumi perfonam ad fubfitendum : Implicat
autem petfonam allumi ad {ubfiftendum , cim
perfona fit rationalis narurg individua fubftantia,
id eltincommunicabilis , quod de incommunica-
bilitate alteri utfoppofito accipiendum effe con-
ftar; cim perfona poffit communicari natura, ue
patet in perfona Verbi, quzde fadto fuit com-
municata & unita humanitati,

Addidi in titulo, propria perfonalitate vetenti,
quiactiam extra controverfiam , & omnino cer-
tum eft, polle naturam conjun&am proprizx per-
fonalitariaffumi,fi per affumptionem ipfa perfo-
nalitas expellatur feu deftruatur : Nan enim ma-
jor poteft efle repugnantia , quod natura proprid
perfonalitate illi conjun&a priverar, quam quod
fine ulla producatur, refultantia fubfiftentiz pro-
prie, peralienam impc.dir:'i.

Solim ergo difhiculeas eflt , utrum natura crea-
ta, manens in propriaperfona , aflumi poffic ad
fubfiftentiam divinam , confervard propria per-
fonalitare 4 itatamen ut hecnon allumarur, fed
fola natura qua illa rerminatur 5 eo modo quo fi
eadem humaniras quz nunc aflumpra eft 4 Ver-
bo , conlervatd hacunione jaffumeretur etiam &
Patre; & ficurpatara divina, ciim per zternam
generationem communicatur Filio , in illo termi-
natur propria Filij perfonalitate ; non amitrendo
petionalitatem Patris.

Afhirmativam partem docet Martinus Peres
Tra.deIncarn. difp. 9. fedt. 9. Hurtado in me-
raph. difp. 11, fedt. 7. & 3. part. difp. 4 4. num 1,
Bernaldus difp. 24.feck. 2. pro ea ex antiquis ci-
rantes Bacconum dift. 5. quait. 1. & Naclantum
Theorem. 2. citca finem, illamque non improba-
bilem cenfet Snarez difp, 14. fe&. 1. dicens, Au-
thoresita (entientes vix poffe ratione convinci.

Caterim , fententiam negativam (quod feilicer

creara,retinendo propriam perfonalitatem, upji
perfone divinz , necper illivs fubfiftentiam fap.
filtere ) docent communiter Theologi,non foljm
recentiores , fed etiam antiqui,, quamvisin affj.
gnanda ratione hujus impoflibilitatis non conye.
niant, L

§. L
Conclufio negariva ffatuitur.

Tco igitur : natura creata, fubfiftensin pro:
Dpria perfona, & propria perfonalitate reren.
ta, non poteft , etiam de abfoluta potentia , unigg
petfonz divinz , & per illius fubfiltentiam {ubfi-
ftere. ‘

Hanc conclufionem aliqui probant ex defipi.
tione pecfonz , de cojus conceprn eft quod fir al.
reri fu}:poiim incommunicabilis : Sed i naryra
creata , propria perfonalitare retentd , affumere-
wur a fuppofito divino , illi communicarerur; Ee-
go implicatita aflomi.

Hae tamen ratio non urget, poteft enim facils
relponderi, non elle de ratione perfonz , quod
natura ex qua COmponitnr , non communicers
aleeri fuppofito , vel perfonz, fed folim quod
perfonaipla exnatra & perfonalitate compofi-
ta, non poflirilli communicari; nam Perfonz Pa-
tris zrerni convenit definitio & ratio perfone, &
tamen illius natura communicatur Filio: Perfonz
etiam conftiture ex pcrfcnalimteVerhi & huma-
nirare affumpra, competir definitio perfone, &
tamen natura humana, perfonalitate Filij reten-
ti, potelt Parri communicari, & per ejus fubfi«
ftentiam fubfiftere : Hacergo ratio folim yide
rur probare , qued perfona creara non poffitaffu<
mia perfona divina;non autem quod natura pro-
prid [ubfiftentia fubfiftens illique retentd, non
poflicabilla affumi, de quo folim eft quaftioin
prafenti, Unde

Suarez loco citato , alias refert rationes, prz-
fertim ex Cajetano , & eas impugnat, ac tanden
iftam conftituit, quz maximeé illi placer. Propria
fubfiftentia naturz crearz eft modus quidam in-
trinfecus per fe exiftendi: Sed hic modus ha-
bet formalem & immediatam repugnantiam cum
illo modo unionis quem haber natura affumpta
in alio fuppofito, quia effe per fe & in alio fune
modi ita repugnantes ,utunus inerinfecd includas
negationem alterius: Ergoimplicatnaturam crea«
tam [ubfiftentem in propria perfona, uniri perfos
nzdivine, & in illa fubliltere,

Sed hzc ratio in multis deficit, primo quiaduo
fupponit fal(a , aur faltem incerra & dubia, Pri-
mum eft , quod fub(iftentia nature creatz fir mo=
dus illius ; illud enim, licér fit probabile, noneft
tamen certam , nec a Theologis unanimiter reci=
pitar ; multi enim cum Cajerano exiftimant , per-
fonalitatem creatam non effe modum naturz, fed
entitatem realiter ab illa diftinGam. Secundum
eft, naturam creatam non uniri perfonz divinz
immediate , {ed per aliquem nexumfen modum
ab illis extremis diftinétum ; oppofitam enim
plures Theologi docent,, nofque fupra difp. .il-
lotum fententiam ur probabiliorem fecui fumus.

Secundo , Ex eoquod perfonalitas propria fir
modus nature quam terminat, fequitnr tanwim
quod non poflit terminare alienam naturam,
fed foliim propriam , quia modus reinon potelt
modificare nifi rem illam cujus eft modus pro-
prius; non autem fequitur, quod natura terminatd

o

9l




%

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA!

per illum modum proprium , non poffit termi-

naria pr:rfm‘.a divina , quz realiter identificatur

2,

Negatio exiftendi in alio elt effeGtus

tentie propriz , ciim enim ne-

biiftentia inaliquo pofirivo con

, non poteft elle effectus primarius i

ffedl undarius non eft eflentia

lainfeparabilis, de potentia abfolu-
egatio non convenit eflential

cum diviha nat

connaturaliter, & confequenter poterit ,illd re-
tenta, peralienam terminazi, Miffis ergo his ra-
tionibus.

Probarur primo conclufio ex 5. Synodo gene=
rali collat. 8, can. 5. ubi ficdicitur: &i quis non
confitesur Dei Verbum , carni [ecundinm [ubfifen-
tiam unitham , & propter hoc unam ejus ﬁ:bﬂﬂu:-
tiam , fen ntam g;c'r-fur.’mu sanathema JCr Ex qui-

I hoc poteft argumentum defumi: C
inminfercin Chrifto effe unam tantim peifo-

-

cil

nam , ex eo quod humanitas fuitaffumpra ad fub-
fiftentiam Verbi

: At hzcillatio non efler bona, fi
er{onalitate retentd, pol

, urde fe pater: Ergo

utontur ad definiendas veritates fidei , non effe de
fide. Eftoenimnon fintde fide, funt tamen ma-
gni ponderis & authoxitatis : Ergo licér de fide
non fit, implicarc naturam creatam, proprij per-
fonalitare retentd, terminari per divinam , erit
tamen veritas Theologica omnino certa &indu-
bitara.

Probatur {ecundo conclufio argumento a po-
fteriori delumpto ex myfterio Incarnationis, Si
natura humana terminata 131‘(1“1& Pc{ﬁma!im:c
effer alflumptibilis & Perfona Divina , Verbum de
facto illam affumpliffer terminatam proprid per-
fonalitate , non aflumendo ipfam perfonalita-
tem : Atfecunddm fidem Catholicam Verbum
affumpfit naturam hnmanam fine proptia per-
fenalitate: Ergo fignum eft non fuille poflibile
humanita proprii perfonalitate terminatam
alfumia Perfona Divina. Minor eft certa de fi-
de, fequela autem Majoris probatur, Tum quia
fi propriaperfonalitas & [ubfiftentia naturz hu-
manz non impediebat unionem ejus hypoltati
cam cum Verbo , videtur fuiffe convenientius
perfeioni humanitatis Chrifti, quod ton fo-
lum fublifteret per {ublifientiam Verbi, fed
etiam per propriam , fi talis fubfiflentia fit com-
poflibilis in eadem natura com (ubfiftentia Ver-
bi. Tum etiam quia non funt multiplicanda,
vel augenda miracula fine neceffitate : majus ve-
1o effer miraculum auferre 4 natura humana
propriam petfonalitatem , vel impedire ne pro-
pria fubfiftentia, qua eft paffio ei connarurali-
ter debita , ab ipfa fluerer , quidm confervare
propriam fubfiftentiam cum aliena, Quod po-
teft apriffimo exemplo declarari & illuftrari. Li-
cet prafentia loc & facramentalis fihe duo
l'l]D'ji ”':\tl'\.?.tiit‘.' !‘lll‘!{"! [L“.::!gr::ln;'CS E“LL!C"L“ COr=-
}‘-.Ori , unde naturaliter fieri nequit quod idem
#orpus fimul habeat duos illos modos effendi,
tamen quia extenfio ad locum eft paflio conna-
wuralizer debita corpori , ided communiter di-
citur in materiade Enchariftia, fore majus mi-
ragulum , 6 corpus Chrifti acquirendo facra-
mentalem prafentiam , amiterer extenfionem
atque prefentiam]ocalem quam habetincalo,

Tom, IV,

I

Sty

A quam quod retentdilld extenfione localiacqui-

D

rat prazfentiam in {peciebus Sacramentalibus,
Ergo Amiliter fi (oluté compoffibilis efle: pro-
pria perfonalitas humanitatis cum aliena Verbi
Divini, majus miraculum effer dicendum quod
Vv m ex viaflumg is paturz humana im-
pediret ne propria & connaturalis fubfitentia ab
ea relultarer, U‘.l!.".ll‘ﬂ quod fimul cum perfonalira-
te Verbi illa maneret ,{ubindeque potiis dicen-
lum effer , illam remanere

tur deipla prafentia locali Chrifti D omini.
Probatur rertio conclufio : Implicat quod na-
tura creata exiftat fimul & femel duplici exiften-
td , quarum una fic creata, & altera increara s
At finatararerminata per propriam perfonalita-
tem aflumerctur a Deo, nondefltruia rali perfo-
nalitate, haberer duplicem exiftentiam , quarim
una eflec creara, 8¢ alteraincreara: Erco &c. Ma-
oreft certa, tum quia effe individuatur 4 natra
i quarecipitur: tum etiam , quia doz exiftentie,
przflertim fi fint completz , non poffunt inter fe
uniri per modum adlils & potentiz ad confti-
tuendum unum per {e, ut oftendirur in Philofo-
phia. Minor vero fuadetur : Cuiliber fubfiften-
tiz {uadebet correfpondere exiftentia, quia fub=
fiftentia elt veluti uliima,difpofitio , qui natura
redditur capax exiftentiz y ac proinde duz {ubfi-
ftentiz nece(fario fecum trahunt duas exiften-
tias : Sed in noftre cafu narura afumpra duas ha-
berer fubfiftentias , quarum una efer creata &
connaturalis , altera increara & praternaturalis;
Ergo & duasexiflentias ,unam creatam & natn.
ralem , alteram increatam & ﬁlpernamraIcm.
Ceteriim i natura humana terminara per fubfi<
ftentiam Verbi , ulterits per perfonalitatem Pa-
tris vel Spiritus Sandti terminaretur ; non habe-
ret proprerea tes exiftentias, quia fubfiftentiz
relative divinarum perfonarum , non redderent
naruram aflompram capacem diverfe exiftentiz,
fed unius rantim exiftentiz increatz & infinitz,
per quam exiftunc iple divina perfonz,
Probatur quartd conclufio rarione defumptd
ex Capreoloin 3, dift, 1. quaft, 1, art. 3. ad 1,
Scoti contra fecundam conclufionem, Quod de-
pendetabalio dependentid firidta & caufali, non
poteft a pluribus ur plures funt dependere adz-
quaréin nullo genere caufee, ut 2. phyfic. 4 no-
{tris Thomiftis oftenditur : Sed natura in exiften~
do depender a fubfiftentia dependentia ftriétd &
caufali : Ergo non poteft pluribus fubfiftentiis
adzquaté terminari , fed per propriam fubfiften-
tiam terminatur adzquate , ejufque dependerftia
in exifiendo , adequate perillam expletur, & per
confequens , propria [ubfiftentid recentd non po-
telt, etiam de porentia abfoluta , per alienam ter-
minari, Qua ratio non militat in divina narura,
comparata cum tribus fubfiftentiis relativis, ciim
ab illis in exiftendo non pendeat, fed rantimab
ipfis accipiat incommunicabilitatem , ut in Tra-
ratu de Trinitate oftendimus, Nec eriam pro=
bat , qued natura creata non poffit fimul rermi.
nari a tribus divinis perfonis , & inillis fubfifte-
1< ; quia perfonz divinz, ut terminantes naturam
creatam, eique pecleitarem incommunicabilita-
tis tribuentes , non habent rationem canfz, fed
puri termini, {ubindeque narura non dependet
ab illis dependentif cau(ali , {ed folim termi-
nativd : quo genere dependenriz {tar uhum &
idem a pluribus dependere adequate intenfivé
cum inadzquarione extenfiva,utconftar in re«

Tt ij

]
i




92.

00,

ior,

516
latione Patris ad plures filios terminata.
Denique {uaderi poteft conclufio alil ratione
faciliori , quam C illus fic proponit. Iniplicat
quo | eadem natt i [
polito, & non fitinaliencfuppolito: At hoc [f.:'
quereiur ex eo quod natura humana manens in
‘propria petfona effer affampra a Pecfona Divi-
na : Ergohoc tmplicat contradi¢tionem. Major
et certa, proprer manifeftam contradictionem
noneflein

creata finsul ficin alieno fup-

quam dicit effeinalieno fuppofito, &
alieno fuppofito. Miim‘_r eti,.m: -quoad prim
partem patet, nam i’e_rluna Divinaelt fuppofi-
um extraneam A qualiber natura creara. Quoad
{ecundam verd probatur: E fFeftus formalis fub-
“fiftentiz proprix, eft reddere namram fubfilten-
tem in e, & per fe, & nonin alieno fuppolito, ut
docent Philofophi in Meta ica, conitarque
‘exipfa nominis tn_,wolcgia, apud Latinos
fbfiftetein (&, idem fonarac fiftere feu termina-
ri infe, & noninalio + Hocautemcim non di-
cat exclufionem afubjeéto, quia qualiber natura
{ubftantialis complera, per feipfam haber quod
non fitinalio tanquam infubjeéto, oporter quod
dicac exclufionem feunegationem eflendi inalie
utin fuppofito.

m

. IT.
Pracipua objelliones [olviintur.

¢, Djicies primd : Damafcenus libro cor ad
Oimaginem Dei fumus , hac haber : Des Fi-
Jius [alurari Patris volusitate faltus eff bomo . nas
turamqite humanam [ibi wni cum humana volun-
tate que watura eff conjunyit , bominis antem hy-
Puﬂ‘dﬁm non conjunzst, Et rationem reddic: Ne
Bature bumans voluntas que natwrs attribuitar,
woluntate eq qie bypoftafim arngic , a divina
woluntatis prefcriprionc difeederet , fedci [ponte
wareret in ommibm. Ex quibus verbis hoc poteft
defumi argumentum : 1deo juxta Damaftenum,
Verbum affumpfic natram humanam |, non
autem hypoftalim hominis , ne fieret aflumprio
cumqua ftaret peccabiliras:Ergo fuppenit affum=
prionem hypoltafis efle poflibilem. Confequen-
‘tia patet, nam f repugnaret , mon ided allum pra
non fuitler hypoftafis humana, ut peccabiliras
vitaretur , fed quia impoflibilis ellet.

Refpondeo primo , merito dubitari pofle an
hzc rranflato legitma fic , cim in teftlimonio
addulto, Damafcenus duplicem diftinguar volun-
tatem , unam hypoltafis, 8 aliam nawure , qua
diftin&io fidtitia eft, & Theologiz ac Philofo-
phiz repugnans ; Philofophi enim & Theologi
unam tantitm in homine voluntarem agnofeunt,
qua nature uc quo , & fuppelitont quod, inom.-
nibus {uis operationibus tribuirur, v

Refpondeo fecunda: Cim Damalcenus loco
citato docer Verbum conjunxiffe fibi naturam
humanam & illius voluntatem , loqui de con-
junctione phylica per unionem ad divinam fub-
fiftentiam : cim autem {ubdit , non conjunxife
fibi hypoftalimt hominis , loquittir de conjun-
étione,quam harerici docebant , feilicer per fo-
Tum affeltuim & fpecialem amorem; & hinjus ra-
tionem teddit, Ne volunrate bypoftafis . natura
Brumana a Dei voluntate diftederet - Flzc autem
affectiva (olim conjun@&io quam harerici aftrue-
bant , erfi de facto non detur , & a Conciliis con-
tra Neftorium congregatis damnata f{it, ramen

poffibilis fuir,

A

B

DISEVTATTIO "NONA

Tertio relponderi pmeﬁ , admittendo Damaf
cenum loqui de conjundtione phyfica h 7poltafis
hominis ad divinam fubfiltentiam ;| & negandy
Confequentiam ; potuit enim talenvconjun@ip.
nem negare ob rationem afl

am, mfl“["C ur
ponendo rtalem
i

abftraliendo aly
bilis , vel non,

pt’.‘ccab‘.!n.w vitarceur , n
unionem fuiffe poflibile
hac quzftione ,an fit poffi

Objicies fecundo : Eadem numero naturadivic
na terminata perfonalitate Parteis, rurfus termi.
natur peclonalitate Filij, & Spiritus San&i , abls
que eo quod una perfona divina terminetnr pec
aliam : Erg imiliter natura humana terminara
petlond proprid, potuit terminari perfonalitate
Verbi, abfque eo quod perfonalitas Verbitermi-
naret perfonam huomanam.

Refy
Confequentiam ; licée enim natura divina poffie
fimul cerminari triplici fubfiflentid | hoc tamen

non lnmr.'lt contingere in naturacreata , Tum quia
illad competit natre rarione (uz infinia-
tis, & C}'Ll- eficit q'ﬂ:ﬂibt‘t narura creata: Tum
eriam , quia probando noftram conclufionem,
plures affignavimus rationes difparitatis inter

t
propriam };’urfmmht:te'm re(pectu natura create,
& perfonalirates divinas , tam comparative ad
fiatnram arviiam , ‘quiam eliam comimmn-,-&ad
creatam.

Obyjicies tertio : Natura humana terminata per
alienam perfonalitatem {cilicer per {ubfiftentiam
Verbi, potelt aflumia Patre & Spiritn Sano:
Nam ut difputatione praecedenti cum S. Thoma
docuimus , omnes tres perfonz Trinitatis potue-

unt eandem numero natutam affumere: Eigo
rerminata pmp;‘]ﬁ per {onalitare , pG!CIiI allumia
Verbo, pon affamprd perfonalitare,

Refpondea, conceffo Antecedente,, negando
¢onfequentiam , & paritatem : Nam fubfiftentia
propria conftituic naruram {ubfiflentem per (e &
in (e, fubfiftentia verd alienacontlituitillam fub-
fittentem in alio : implicat antem contradictio-
nem , quod eadem natura fimul fubfiltatperfe &
inalio , nonvers quodhabeat plares modos fob-
filtendi in alio ; quia fubfiftere per fe & inalio,
Gant duo modi fubfiftendi inter fe oppoliti, &
quoTum unus, virtnalirer faltem , includit nega=
tionein alterius : Plures verd modi effendiin alio,
non habenrinter (e hancrepugnantiam & oppo-
fitionem , nec unus includiz virmaliter negatio-
nemalterins, Poreftque id declarari & illufteari
exemplo accidentis, videmus enim quod omning
implicer idem accidens fimul effe per fe & inaliog
catertim quod fimul pefiirefle i
&is , multi exera Scholam D. Thomea concedunt,
faltem de abfoluta potentia, Duas alias raricnes
difcriminis probationes. & 4. nofire conclufio=
nis infinnavimus , quaibidem videri poterunt.

e e e S

ARTICVYLYS Vo

A b propofirio ( Deus affumpfic homi-
nemjinrigore G proprictate, I,”mmmifﬁf verd

P Atio dubitandi eft, quiamodus illeloquens
%_di paflim inveniturapud Concilia &Sf:n&D‘
Patres , nam in Cencilio Toletano 1. in cofi=
feffione dicitur, Credimus Filinm Dei ex vies
70 I’irgiﬂis szﬂ?z‘n-ﬁf v hominem. . Similia ha-
beptur in Toleranio 6. cap. 1. in Toletano th
in confefl. fidei , & in Francefordienti inEpik

2 T -
ndeo:, conceflo  Antecedente, negando g,

as!

105

b

10§

106,

1073




104

1074

goS.

o9,

DE NATVR

{copos Hiﬁ“ani:t. Ex Patribus verd italo-
Iilacius lib, 2. de Tris
. 4. Leomagnusin.]

ad E
cuti funt I
1ib. ﬁllt‘ik‘:'
,&1(‘1111 4. de
S, Maximus Iw.ml
de duabus naturis , &
66. lib. 9, ({L civir. cx]
& \[‘IUIH".iS aliis in locis. Imo oppolitur
es anathemate damnafle reftatur Magifter
ift. 5. paragrapho 6. Denique hic !n(:ucml.
‘cclefia, prafertim in Can-
»a 85, Ambrofio & Au-
ibi dicitur : Tu a4 liber.

g et HoR )'w;'mr]!i Fir
wrerum. Ergo hazc p:np:-ﬁ.iio,&')‘v 5 aff
gninem 5 in rigore & prnp[i::ntc fermonis ve-
ra eft.

Propter hze & fimili
Vives in lib. 9. Auguft
partem aiﬁmmt:\'m.u rc;mit sirridens 1“"601,03‘75
Scholafticos oppofitum a
lmnmentmrm{ lus fit, eo ‘T od(utit

magisin humanis l'
:\U‘

t. Damafcenus
Epilt. :zd]u::su
2. de Afecendio
LZ!”.CF-. Bo

ne,;

lib.

San&.cap. ty. Ep
& 2t

iy

il I
§ {F!D.’"!'J‘.'{J nowmni

ateftimonia , Ludovicus

ni de civit. Dei cap, 17.

alienam mittens , pracep
qualtione judicium , ut patebit ex
clufione fequenti.

Dico igitor , hee propolitio , Dens affumpfie
hominem ,in rigore & proprietate fermonis non
eft vera, Ita communiter docent Theologi cam
S.Thomahicqualt.4.art. 3. &in 3. dift.6 quee ik,
I. art, 2, probantque variis Conciliornm, & 5S.
quez brevitaris causi prater~
mitto,& conclufi obo ratione quam idem
S. Doctot locis citatis infinnat,

Sihae propofitio , Perbum Deiaffi
nem, ellet verain tigore & proprietate [ermonis,
{equeretur Verbum non folim aflompfhifle natu-
ram homanam , fed etiam humanum iuppmiu!n*
Confequens eft erroneum : Ergo dicta pm'mh o
Tion L[L vera in proprietate fermonis, Minor eft
cerra , alias eflent in Chrifto duz hypoftales, (eu
duo ﬁ:m‘.oﬂm , ham affimprum manet in aflo-
;rmrc,&:cmﬂiq nter fifug puhnm numanrum
fuita Verbo Dei aflumprum ,manfit in Chrilto,
{fubindeque in illo effent duo f{uppofira. Major
vero fuadetur. Home licét de formali folam hu-
nnm::‘wn] fignificer,de materiali tamen & impli-
, fignificat fup‘ ofitum habens humanitaté, &
pro illo fupponit:ErgoVerbiihominer: (’Un‘r:c,
pro prm& in rigoreeft aflumere humanum mP_
puf:ium z &_u‘l.lc-l" 1 'TI{‘..E‘::\pl‘\:m.lt.J
in rigore & proprie 1 o11ls (l\tt\(‘"., fe-
quererur Verbum affumpfifle non felim huma-
nitatens , fed etiam pofitum hominis. Confe-
quentia 111tct..1muu-c‘ns autem probatur pringo
ex D; Thoma r.dift. 6. quatt. 1. art,2,in cmp
p.mml‘t 39. ‘lrt.nq. & J.lcamll . atl;3.qu -bhls
locis , & alil
care nan
i‘l][,::pv
fignificar ur

Secuiido pi
in Prf:.ri;'io
quod ficur hocnomen Dens fignificar eum qui
habet divinam naturam ,ita hocnomen %
gniﬁmt eum qui babét humanam natur
habens humanitatem | fupponit pro- fn;
humanz lmlllht:Lwc nou‘w bomeo pro Lou-.m
fupponit.

Tom. 1V,

Patrum teltimonis,

mplit homi-

8z
y WX

A ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA.

A
Fa

E

517
i"amr verz , ‘Perrus

1 fi nomen home
pponeret pro fup Pmrm h abente naturam |
non pcllcm elle verx ,l am ifte !unj.mhtm.lum 3
Paulns eft baum
o hat ‘L‘l'l:c natus
0L :

Tertio ,Iftz propo lmnn
eff homa . Panlus eft homo:
non i

triis eft bumanitas ,
hon funt, qu

ras, vera

dubitandiiniti
15 D.‘Eu”-ﬁ d

o
L v
=
Q
=t
=

lictd propofitione
locntos , quia nomen ho-
erat ad fipnifican=
i humanam in abfiradto | vel in con=
, €0 quod humanitas que mods juxta om-
nes T h"ohmm ,naturam in abflracto fig
tuncin hac fi

dam natut
creto

rificat,

ificarione ufurpata non erat. Un_
de ficut fi nunc \ rbum Divinum aqux nattiram
allumerer , propri¢ diceretur 1E‘umlsh[lca.urnm

eo quod non habeamus nomina diverfa . quibus
naturam aquain abftradto & in concreto fignifie
cemus , fed nomi t :
modoaccepta
fam, 11r;“cd cta

neaque ,

m fig ni

(83

ngere
[‘\ moms,

anumnfana
inconereto & ina nificabarn:
aurem ’."’l"lﬁ duo
L.‘Llld‘ m nat

: nunc
1 [J-_lr:;ﬁ-
in concreto , & in
(s, »Mon pa feft
pati. Sicutolim
L debarur, quia hzc
erens erat ad hn ficandam
litatem : poftea verd , quia ex
um Jr;"[ :

ul en

inyenta a

uls & confen cata eft vox bypa-
fisad folam {ul 0, vel fup }‘mftmn fi-
gnificandum , non liceét Catholicis dicere ellein
Deo unam l.yE oftafim. Eandem folutdonem tra-
ditex noftris Cipullus hicarr. 7. dubjo unico.
Vertiim illa non videtur legitima | poteltque
breviter confutati, nam vox bumanitas paf
muzpﬂnino abftraco , etiam prifeisi

illis tempo-
ribus invenitur : Ergo fi nunc quia diverfis nc
nibus natura humana in abflraGo & ‘r m. creto
fignificatur ,noneft veradi&
pri:nrc fermonis, necetiamillis antiquis tempo
ribus fuit in rigore & proprietate vera, C unEE-
itecedens autem con-
. Parrum teflimo-
niis : nam in primis in Concilio Tolerano 6. can.
1, fic habetur : Solus filins fufcepit bumanitatem
in f}r{quiarimre perfona. JJ\.\I'I('C Cyprianus qui
tertio {zculo floruie, ferm. de Nauvit loquensde
Filio Dei ait : Humanitatis Jwy;' ':P;::f,fm: ;’}‘ tey
nofter fieri woluir. Trem Cyrillusin Ep ]
florinm zelatain Concilio F phah..o & anu
nenfia Cﬂm e, hac fcribit ; Sed gmw« ampr
rﬁ"‘:r‘:".“r’ (Fram [alutem, uniens
i bumanitatem, procef]

na s p rea dicitur fecandim c.
Denique Damafcenus lib. 3. fidei cap,

Tlud [';Hr»:.‘.‘.flnfmﬂd"vfﬂt‘?‘-'”‘
tis atgye b;rmamnzm
. Ergo antiquis 1]..s sem por \'."..s diver{a
,ql'lbus natura in abftraéto &in
ratermifsa (o~

{\f
erant nomin
concreto fignificatetur. Unde!
lutione,

Ad rationem dubitandi initio propofitam re-
fpondeo , conceflo Antecedente., neg-zmdn Cons
fequentiam : Ecclefia enim , Pagres ; & Concilia ,
: Trr 1

156




I3

114.

518

DISPVTATIO NONA

ctim docent Verbum affamp(ifle hominem , non A do quo lapis detentus furfitm ; non {olim -

funt proprié, fed impropri¢ intelligenda, id eft
affumplifle humanitatem , fumendo concretum
pro abitracto , qua eft impropria locutio . & fi-
gura Synccdnche, que accigi: totam pro parte:
vel quia afTumptio terminata eft ad hocut Filius
Dei effec homo, juxta quam intelligentiam , non
{umitur homo per modum extremiaflumpii ,de
cujus ratione eft aflumptioni p‘r:urixppoui, fed pex
modum termini effecti per aflumprionem ; quz
etiam non eft propria , {ed impropria locutio,
nam Verbum affumere proprig non explicat effe
&ionem , fed tractionem unius ad effe alcerius, &

idedinrigore acceptum , nondicirur de termino _
: £ 4 drein 05
effzCto, fed deextremo alteri unito, & ad efle b

illins affampto. Solutioeft D. Thoma hic art. 3.
ad 1. ubi ait quod hujufmodi logutiones non funt
extendende tanguam proprie, fed pié [unt expo-
nendn ubicungre 4 (acris Dottoribuns ponuntur. it
dicamns hominem affumptum , guia ejus natura eft
affumpta > ¢ quia affumptio terminata ¢ft ad hoe
st filins Dei fit homo.

ArTicevivs VI

Ptrum bumanitas Chriffi ,ut atle conjuntiz
Ferbo Divino , ejufque perfonalitate ter-

minata , appetitu innato , (ubfiflentiam €

Jpropriam € fibi connaturalom apperar?

§. L

Buibnfdam pramiffis referuntuy fententia,
& vera cligitnr,

Ro refolutione hujus difficultatis in primis re-
Pcofcndum eft ex Trackatu de vifione beatifica,
duplicem a Philofophis & Theologis folere di-
ftingui appetitum : unam innatum , qui eft incli-
natio fen propenfio ab Authore nature indita ,
qui unaqueque res, ablque ulla cognitione in
fuum bonum connaturale eft propen(a ; qualis

elt propen fio gravisin centrum , & levis ad lo- D

cum {nrfum ; alterum elicitum , qui eft ackus ap-
perendi & [pecialialiqua potentiafen(iriva vel ra-
tionali procedens , & in bonum cognitum fub ra-
tiore boni tendens,

Deinde advertendum efit , appetitum naturalem
feninvarum efle duplicem, nnom ina&u primo),
qui nihil alivd eft quam ipfarei natura fecundiim
fe velati natoralirer inclinata ad proprium bo-
num ; alterumin aéki fecundo , qui eft operatio
aut quali operatio nature tendentis in bonum
fibiconnaturale:v. g. gravitas inlapide efl appe-
titus innarus [eu naruralisinactu primoad cen-
tEam ; gravitare autem eft appetitus nawralisin
adtu fecundo.

Terrio ut certa ab incertis {eparentur , fuppono
ranquam certam , humanitacem Chrifti, ficur &
alias | habere inclinarionem naturalem in actu=
primoad propriam fubfiftentiam ; hecenim , ut
dicebamus , nihil alind elt quam entitas humani-
tatisfecunddm {e, ur ex ea natorali fequeld nata
clt fequi propria perfonaliras, unde fi fepararetur
a Verbo,illai per naturalem refulrantiam habe-
ser, fen denoveacquirerer. Diflicnltas ergo con.
filtir in hoc , utram humaniras Chrifli, confide-
rata uradiu conjunéta Verbo Divino , habeat ap-
petitum naturalem per modum a&is fecundiad
propriam perfonalitatem ; eo propostionali mo-

gravitatem, {ed etiam pergravitationem tendjrjy
centrum , & conatur removere & evincere pro-
hibens? ;

Pattem aflirmativam tenent Scotus quolib, 19/
quzft. 3. Vazquez hicdifp.34.& Cabreladifp,
8. Negantem vero [equuutur Cajetanus, Meding
Alvarez , Joannes a . Thoma, Cipullus, & aljjj
ex noftris Thomiftis , cum quibus

Dico , humanitatem Chrifti actu unitam Ver.
bo non habereinclinationem , feu appetitum in.
natum , per modum adis fecundi  ad propriam
petfonalitatem,

Probatur prim© : Potentia perfecta & comple.
ta per atom & formam perfedtiorem ; & emi-
nenter formaliter continentem perfe&tionem al.
terius actis vel forma imperfectioris , non haber
naturalem appetitum ad illum adtum vel formam
minds perfettam : Sed-humanitas Chrifti affum.
ptaaVerbo,completur & perficitur per fubfiftens
tiam increatam & infiniram Verbi Divini,emi.
nenter formaliter continentem totam perfedio.
nem proprize pcrfonal:ta,tis : Ergo humanitas
Chrifti | ut complera illd divind perfonalitate,
non amplidls appetit fubfiftentiam propriam &
conrataralem. Minor eft evidens , Major proba-
tur:Tufn quia potentia noninclinatur ad aliquem
attum vel formam, nifi urab illa perficiawr,coms
pleatur, & altuetar: Ergo fi potentia completa
per adtum vel formam nobiliorem, & eminenter
formaliter continentem perfeCtionem alterius,
majoremab illo recipiat perfeétionem & adtualis
tatem , quam tecipererab actu vel formaimper-
fedtiori’, nbn haberrationalem inclinationemad
illum aGum vel formam imperfe@iorem. Tum
etiam , quia fi potentia completa peradtum per-
fedtiorem & nobiliorem , appeterer naturaliter
imperfeltiorem , ille apperitus naruralis ferretur
inmalumut fic, quia minusbonum & minus per-
feGtum habet rationem mali, refpeén meliors
& perfettioris.

Addo quod, qualiber inclinatio eft fatiata &
perfedta ,quandoattingit aliquid continens emi-
penter formaliter foum tecminum : Ergo tong
non haber naturalem appetitum ad adum vel
formam inferiorem. Conlequentia patet, Ante-
cedens vero variis exemplis declaratur & illuftra-
tur, Tn primis enim videmus appetitum naturalen
hominis perfe&e fatiari per beatitudinem fuper-
naturalem, nec defiderare naturalem | quando fi-
pernaturalem poffider | quia feilicer beaticudofu-
pernaturalis eminentiflimo modo continet to-
tam perfectionem beatitudinis naturalis, Secun-
do , unufquifque apperit naturaliter acquirere
feientias omnium terum , fitamen alicni conce-
deretur rerum ompium feientia infufa , & beatifi=
ca, non haberet ampliis appetitum {cientiz ac-
quifice, Tertio, i eiferaliqua forma qua conti-
neret omnes perfedtiones omnium formarim
corrupribilinm; tpnc mareriainformata talifor-
méplenc fatiaretur , necalias appeteret. Et fiel-
fec aliquid centinens quidquid eft in centro el
pedulapidis , lapisinillo exiftens quiefceret ﬁclft
in centro, nec deorfum gravitarer: Ergo quizli-
betinclinatio eft fatiata & ‘perfecta , quando ate
tingit aliquid continens eminenter formaliter
foum terminum.

Dicescum Vazqne ,hoc argumentum cofpvin-
cerequidem humanitatern Chrifti non appeter®
ptoptiam per{onalitatem appetitn elicito, qui#
ille ducitur cognitione & apprehenfione, ac pios

1§,

i)

1l




]

I

i

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA®

inde ctim taturacoghoftit [ majus aliquod bo-
num palfidere ;abftiner & defiderio boni imper-
fe&ioris , quod puﬂemoncm ﬂlperimis boni im=
pedirer. Cmrcr.ﬁm hoc non habere locum: in ap-
peritu naturalifeu innato, quia cim illeapperi-
tus oriatar cum parara , tandiu perfeverat, quan-
din manet iplanarura.

Sedcontra primo : Quamvis appetitus innatus
& elicitus in multis di[tlt:g*mnmr, prreﬁ:rrfm quia
innatus non ducitur cognitione , ficut elicitus;
hoc tamen habent commune, ut uterque fic in
appetente, ratione indigentiz a]icujus pcrfe&in-
nis vel boniratis : Sed quando potentiaeft perfe-
¢ta & complera peraltum & formam perfedio-
rem , & eminenter formaliter continentem perfe-
&tionem alterius adtus vel forme imperfectioris,
tuncilloaéta vel forma non indiger : Ergo non
potett illam appetere appetitu innato; ut patet
ex¢mplo materiz , cujus appetitus innatus fatia-
retur per formam quz continerer eminenter
formaliter totam perfectionem Formarum fub-
Innatium,

Secundd, Apperitus innatus , ciim firinditus ab
Authore naturz , non porteft efle inordinatus
Sed inordinatus effet, i quando habetperfectio-
nem fuperiorem (ut in propefiro fubfiftentiam
divinam ) conaretur , & per modum a&iis fecandi
privati vellectali perfectione , ur inferiorem feu
minorem affequeretur: Ergo &c.

Poteft etiam fuaderi conclufio ex duplici abfur-
do feu inconvenienti quod fequitur ex adverla
{ententia, Si enim humanitas Chrifti naturaliter
appeteret propriam [ubfiftentiam , etiam appete-
xet naturaliter {eparationem fuid Verbo, quan-

* dequidem eam habere non poflet, nifi dimittere-
zurd Verbo , ciim perfonalitas increata & creata
fimul eandem naturam terminare nequeant, uc
art. 4, oftenfum eft. Sicar {i lapis naturaliter ap-
petit locum deorfum , neceffario etiam & natura-
liter appetic recedere a loco furfum , €6 quod fi-
mul in centro & inloco (urfum exiftere nequear.
Item humanitas Chrifti pateretur violentiam in
Verbo , quia privareturillo quod naturaliter ap-
petit ;appetipus autem naturalis frultratus , vie-
lentiam paritur,

Necobftat quod ait Vazquez , violentum fo-
him effeillud quod eft conrranaturaleminelina-
tionem activam: humanitas aurem {oldm paffive,
non verd active fe habet ad propriam fubfiften-
tiam. Non valer,inquam, tum quia falfum eft,
humanitatem foldm paffive fe habere ad pro-
priam fubfiftentiam , quia naturaliter dimanaret
fubfiftentia ab humanirare , fi dimitteretura Ver-
bo ; refulcantia vero, fen dimanatio quzdam
fpecies actionis eft , & ad caufalitatem efficien-
tem reducitur. Tom etiam , quia {ufhcit paffiva
inclinatio & appetitus ad aliquid, ut patiatur vio-

Difp. . lentiam, (i fruftretur ; ficur oftendimus in Tracta-

#t 4. Ctude voluntario & inveluntario.

motabils

4 [t

¥i9.

.

L0,

Solvnntur objeltiones.

T Bjicies primo : Appetitus naturalis feuin-

O natus | noneft aliquis aétus vel effectus ab
aliqua potentiadimanans feu procedens , fed pra-
cis¢ ipla potentia , ut haber proportionem &
convenientiam cumaltero , & ureft capax perfe-
Ctionis fibi debitz & connaruralis: At Chrifti hu-
manitas , quamvis confecura fit altiorem perfo-

519
A nalitatem , manet tamen cum naturali capacitate
& potentia habendi fuam propriam perfonalia
tatem, veln_ti {unm connaturale bonum , ac per-
fectionem {ibi debitam ; unde fi dimitteretnr &
Verbo , ftatim propria & connaruralis {fubfiften-
tia per naturalem dimanationem ex ea refultarers
Ergo Chrifti humanirtas | etiam ur unita Verbo,
&increard acinfinitd fubliftentid ipGns rermina-
ra, habet appetitum’ naturalem feu innatum ad
propriam fubfiftentiam & perfonalitatem,
Refpondeo diftinguendo Majarem : Apperirus
naturalis fen innatus, in acta primo confideratus,
nihil aliud eft quam potentia ut habet proportie-
nem & convenientiam cum altero &c. concedo
B Majorem. Appetitus innatus per modum ads
fecundi , nego Majorem :ad illum enim non fo-
lim requiritur proportio , feu convenientia cum
altero , five capacitas alicujus perfe@tionis conna-
turalis , fed infuper exigitur quod talis adtus, feu
perfedtio , nequein fe, nequein aliquo eminen-
tiori przhabeatur . Unde major rurfus ficdiftin=
gUi potefl : Apperitus innatus eft capacitas debite
perfectionis | qua patura actu caret tam in (@
quamin alio quod fuppleat perfeiori modo de-
fectum illius, concedo Majorem.ER capacitas de-
bite perfe@tionis, qua natura actu caret in (e,
habet tamen in alio quod fuppleat perfeciori
modo defedtum illivs , nego Majorem. Similiter
diftingnoMinorem.In humanitate Chrifti eft na-
turalis capacitas ad propriam perfonaliratem .
cum carentia illios, ramin fe , quam inalio fu-
periori, fupplente defeGum illius, nego ‘Mino-
rem. Cumcarentaillius in fe , non tamen in (u-
periori, fupplente defeCtum ipfius , concedo Mi-
norem, & nego Confequentiam, Solutio patetex
{upra ditis.

Objicies {ecandé : Anima rationalis eft perfe-

&iffima forma quam poteft habere materia fub-
lunaris , & eminenter continer omnes formas in-
feriores , & nihilominus materia prima, prout
ill4 informata, retinerappetitum innatumad alias
formas corruptibiles & inferiores. Intellectus
etiamvidens Deum utin {e eft | adhuc appetit ex
effeftibus illum cognofcere connaturali modo.
Similiter accidens perfedtiorimodo exiftit fepa-
fatom, quam inharens , & tamen apperit inhz-
rentiam quando f{eparatum eft : Ergo pariter hu-
manitas Chrifti, licet petfe&tiori modo {ubfiftac
inVerbo, quam in feipfa, nihilominus ut termi-
nata Verbi pcribualita:e: retinet apperituim inna-
tam ad propriam fubfiftentiam,

Refpondeo ad primum exemplum , negando
paritatem :In primis enim, licét anima rationalis
fir perfectior aliis formis rerum corruptibilium ,
& eas eminenter contineat, eminentid quadam
impcr&-ﬂ:ﬁ. , & quoad communes gradus effendi,

E & vivendi,non tamen eas continer eminenter ,
eminentii perfeti, & quoad [pecificas & indivi-
duales illarum rationes , quia non eft infinita
perfetionis, ficut Perfona Divina. Deinde, dato
quod anima rationalis contineret omnem perfe=-
¢tionem formarum inferiorum ‘in effendo, non
tamen eam continetininformando ; quiaamiffi-
biliter altnar materiam. Perfonalitas verd Verbi

Divini , continet eminenter totam perﬁ-&iunem

perfonalitaris propriz humanitatis Chrifti , non

folimineffendo , fed etiam in terminando , quia
terminarillam inamiffibiliter | & per unionem
indiffolubilem, ac @ternitate menfuratam.
Alind exemplum de cognirione Dei per creatu-
ras; non elt ad rem, tum quia Beat Deum in

D

1157

1243

-

25




[ #1:8

x27.

izg.

. Inans

5'2. (o]
feipfo immediate cnntgmplames , NON appetunt
ipfom cognofcereex effeétibus ab ipfo produdtis,
juxta illod Bernardi lib. 2. d? confiderat. cap. 2.
Creatura celi non indiget (cald creaturarpm ut af-
cendat in celum s [fout creatura mitndi s quid enim
opis (vald tenents [slivm Videt Vevbum , & in
verbo fatls per Perbsm. Tum etiam quia ccgni:ilo
Dei per creaturas non eft incompoflibilis cum vi-
fone Dei ureft infe , neque excludic illam ; ficut
{ubfiftentia Verbi eft incompatibilis cum fubfi-
{lentia propria humaniratis Chrifti , & illam ex-
ellit, vel ejus reflrantiam impedit.

Similiter alind exemplum de accidente feparato
non mgc:,quia accidens feparatum non accipit
aliquam formam continentem perfectionem in-
hzrentiz, {ed [olim (ufpendit Deus inhzrentiam
ad fubjectum , fupplendo coneurfum ipfins ; unde
per hoc non tollisur quin apperar inhzrentiam
ficur anima feparata appetit conjunitionem ad
corpus , neque ipsa {eparatione {aviatur, Chrifti
vero humaniras , propeia {ubfiftentia carens , &
abilla feparata,elevatur ad fubfiftentiam Verbi,
eminenter continentem ,tam in eflendo, quam
in terminando , totam perfeCtionem perfonalita-
tis propriz , utantea declaravimus.

Objicies rertio : Inillud aliquid inclinatur natu.
raliter , 2 quo ex fola fubtradtione impedientis ,
fine nova actione profluit ,utpatet in gravibus
& levibus ; quz nawraliter inclinantur in fuos
motus ad quos tendunt , fubtracto impedimento:
Sed in humanitate Chirifti, {i dimitteretura Ver-
bo , naturaliter profluerer propria (ubfiftentia:
Ergo naturaliter inclinatur ad illam.

Refpondeo quod licer eaquz fublaro impedi-
mento dimanantabaliqua natura ,in ea {uppo-
nant naturalem inclinationem , feu appetitum in
actu primo, hzctamen naturalis inclinatio , fea
appetits innatus, non prorumpit in aum (e~
cundum , necadtu appetit illum terminum,quan-
diu peffidet alium eminenter continentem quid-
quid eft perfedionis in illo, ut parer exemplis
{upra addudtis. Undelicér humaniras Chrifti ha-
beatin {e fufficiens principium , ut moveatur ad
propriam f{ubfiltentiam,, fi dimittatur @ Verbo;
modo tamen defacto ad illam non moverur;nec
tendizant inclinatur aétualiter, fed omnino quie-
feicin divina, per quam perfete fatiatur,

Dices , Natura humana (e haber appetitum in-
natum ad propriam perfonalitatem , & quatenus
eft terminus complens ipfam nataram , & quate-
nuseft forma quadam , fen modus ipfam infor-
: Sed divina perfonalitas fupplet quidem
vicem perfonalitatiscreatz, proutelt terminus,
nontamen prouteft forma, vel modus : Ergoap-
petitus naturalis ad propriam perfonalitatem ,
non fatiatar plene & perfeéte per fubfiftentiam
increatam Verbi Divini.

Refpondeo, quod humanitas per fe primé ap-
petit propriam perfonalitatem , inquantum eft
terminus complens ipfam ; fed quia perfonalitas
creata, ob fuam imperfetionem , non poteft effe
terminus complens naturam , nifi informando,
confequenter & [ecundario appetitillam,inquan-
tum eft modus & forma. Ciim ergo perfonalitas
Verbi Divini ,ob {uam infinitatem & eminen-
tiam , terminet humanitatem Chrifti, eamque
compleat ablque hac imperfeétione formz &
modi, perillam perfe@iffime fatiatur inclinatio
naturalis quam haber humanitas fecundim fead
propriam perfonalitatem , inquantum eft termi-
nus, & modus illivs. Sicut fiquis appeteret me:

DISPVTATIO

A

C

NONA

dicinam foltim propter faniratem , & lli b 1
tali medicina pet rpiracu!um concederetur fay;,
tas; non folim {atiarerurin illo appetitus fap;.
tatis, qua per fe eratintenta, fed etiam appe,
titus medicine , quanon erat volita nifi proprer
fanitatem,
e e B TETE e
¥ T e i U
n Ferbum Divinum , ad (zam ﬁ“”f!]?m-‘
tiam , fanguinem  aliofque bumores
Corporss Chrifti affumpferit d

i
Quibufdam pramiffis » referuntur [ententis,

Upponendum eft primé , quod etim Chrifiys

fit perfectus homo & perfectus Deus , ut iy
Symbolo Athanafij Ecclefia profitetur , omniy
qua ad integritatem & perfectionem humani
corpotis perrinent ; & Verbo aflumpra fone; ac
preinde certiflimum eft ,carnem, ofla, & omnes
partes organicas & integrantes corporis Chuifti,
ad Divini Verbi fubfiftentiam fuifle affimptass
unde difficultas folum eft de fanguine, aliifque
humoribusad confiftentiam partium illarum, &
ad viram animalis confervandam neceffariis;de
{piritibus vitalibus , & animalibus , de lachrymis,
fudore , faliva , & aliis excrementis | & tandemde
dentibus, capillis, 8 unguibus, de quibusomnis
bus breviter hicdicendum eft.

Supponendum {ecundo, in corpore humano
duplicem f{angninen: diftingui , alterum notri.
mentalem tantummodo , & alterom naturalem,
MNutrimentalis foltim, eft humor quide;m fanguia
neus partim decocktus & depuratus, qui verm
fanguinis naturam notidum haber,quamvis incos

i

1y

lore &caliis accidentalibus fit ei fimilis. Taliseft

qui proximé ex alimento aut ex chilo generatur'y
velin hepate , velin venis ducentibus ad hepar,
quas Medici A4 efarateas appellant ; & hunclans
guinem {udafle aliquos refert Philofophusinli-
bro de hiftoria animalivm, Sanguis vero natiia-
lis eft ille qui ficex prioti , per majorem decoction
nem & elaborationem virturis efformativz fan-
guinis, refidentis juxta Galenum in hepate vl
juxta Ariftotelem, in corde , {ubindeque longé
purior evadit, & confequenter veram formam
{fubftantialem {anguinis acquirit, Dicitur autem
naturalis, quialicctad torumanimal alendum ali
quo modo deferviat, tamen hoc munus non et
eiadzquatum, fed ultea illud haber quod fit de
integritate natnre animalis.

Scio plerofque Recentiores extra Scholam D,
Thoma , non admirtere illam fanguinis diftin-
&ionem, Vertim, praterquam quod D, Thomas
quodlib. ¢.art. . eam admittitexpre(sé , rato i
fuperillam fuadet. Sive enim verus {anguis fiar in
hepate ( ut docent Medici ) five {olim in corde
(utcum Ariftotele aflerunt Philofophi) cerrifli-
mum elt, alcem chilum in venis mefaraicis attra=
&um , antequam recipiatur in hepate, nonpullam
habete {anguinis fimilitudinem , & tamen 101~
dum ejus [peciem & formam fubftantialem elfe
affecurum , fubindeque nondum effe fangdinem
nataralem, fed ranttim nutrimentalem.

Nec obftant que Authores pradiéti adver-
siis doftrinam . hanc objiciunt , nimirum hag

qued eft unum {anguinem effe puriorem altero,
: Lon

)

0




i

i

18,

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSYMPTA st

non effentialem, fed accidentalem duntaxacdiftin- A fuit & approbata in ConcilioCalcedonen i alti

¢tionem arguere ; atque adeo illum quem voca-
mus pure nutrimentalem, efle verum l‘.mguinem,
& tam bené deintegritdte animalis , quam alium,
Hzc,inquam,non obftant, quia fanguis naturalis
non habet utcumque majorem puritatem fupra
nutrimentalem, fed puritatem {ubfantialem, cau-
fatam ex fortiflima quadam concotione, {ub-
ftantialiter _ipﬂma tran{mutante. *

Supponendum tertio , celebrem effeinter Phi-
lofophos & Medicos controverfiam , an fanguis
{itanimatus, form4 vitali tetins, aut diversi, qua
vitalis non fir, informatus : Medici enim exifti-
mant illum non-efle animatom , feu formé virali
totius informatum, Philofophi verd docent fan-
guinem informariab anima rationali, non fecun-
dim omnem gradum & perfetionem animz
{ed fecundiim gradum vegetativam.Unde Arifto-
teles 3. de hiftoria animalium cap,19. Palpitat in-
tra venas fanguss animalinm emnium , & quandin
vita f’ewrrmr,ﬁ’mpcr VIVHS animatur € fervet
Sed quidquid firde hac fententia, ut (anguis dica-
tur hypoltatice unitus Verbo Divino , fufficit
quod ad integritatem humana natura pertineat,
ut patebit ex infra dicendis. His pofitis.

Circa propofitam diflicultatem varia funt Au-
thorum placita, Durandus enim in 4. dift. 10,
quzft.1, negat ullum prorfus fanguinem a Verbo
fuiffeaflumptum, Suarez vero ¢ contra, Vazquez,
& alij Recentiores , docent omnem {anguinem
(]lliflllt in Chrifto,dum in corpore mortali vi-
veret , fuifle (ubfiftentem fubfiftentia Verbi Di-
vini ; non enim admittunt diftinGtionem illam
{anguinis in nutrimentalem & paturalem , quam
tradit D. Thomas quodlibeto citato. Thomilte
vero com S, Dodtorediftin@ionem illam fangui-
nis in nutcimentalem & naturalem agnolcentes ,
iftum afferunt a Verbo fuiffe affumptum , non
vero illum,

& = lks

H ac fententia wur verior ¢ p’mbﬂ.bii’iar eligitur,

Ico igitur : Sanguis corporis Chrifti , non
Dcmlu’:m pure nutrimentalis , fed naruralis,
hypoftatice Verbo Divinounitus eft, five ad ejus
{fubfiftentiam aflumptus.

Prima pars conelnfionis probatur : THa dunta-
xat in corpore Chriil).hypoﬂ';uicé Verbo Divino
unita fime, five ad ejus {ubfiftentiam affumpra,
quz funt deintegritate fubftantiali humana natu-
e : Sed fanguis -PU!{‘ nutrimentalis , non eft de
integritate fubftantiali humane natarz: Ergo nec
ad {ubfiftentiam Verbi Divini affamprus fuit,
Major eft certa , i enim uraliquid dicatur unitum
hypottarice, fufficiat (ur docentaliqui Recentio-
res ) illud fuifle necefTarium ad confervandam vi-
tam corporis Chrifti,fequirur purum alimentum,
antequani converteretur in partes talis corporis |
hypoftaticé Verbo Divino fuifle unitum ,idque
inntiliter; ad quid enim unio hypoftatica cii Ver<
bo Divino rei ftatim corrumpende @ Minor vero
probatur. Quad non eftactu, fed tantim in po-
tentia, pars humanitatis, non eft de integrirare
fubftantiali illius , ut conftar:Sed fanguis puré
nutrimentalis , non eft actu, {ed tantim in po-
tentia, pars humaniratis ; eft enim purum ali-
mentum , ut pater ex didis in 2. fuppofitione:
Ergmmn eft de in[(:grjm(e fubftantialihumana
naturz.
~ Secunda pars conclufionis probatur primo ex
§S. Parribus: Cyrillus enim in Epiftola quz leéta

Tom. 1V,

(o]

D

ner. dictum illud Toannis , Perbum caro
¢t , fic interpretatur, Carnem ¢ [ang
fumpfir. Ex Clemens V 1, extra #nigenitus , de
peenitentiis & remiffionibus,afferit niam gurtan
{anguinis Chrilti | proprer unionem ad Ve --afv.-.-mi
habuiffe valorem infinitum | fubindeque fuiffe’
fufficiens pretium noftre redem ptionis,

Fitms
3 em iir'

e

Confirmatar ex locis Seriptura in quibus re. 4,

demprio wribuitur fanguini Chriftiue pretio con-
digno: 1. Perris. I\Z"onc‘ar:'rr];!iéifibm anro ¢ ar-
gento redempti eftss , fed previofs fanguine agni im-
maculati, 1. Joan. 1. Sanguss Fefu Chriffi Filif
ejus, emundar nos ab nm??ihpuc:;ra » 8 Apocal, 7.
dicuntur Sandti dealbafle ftolas fuasin fanguine
Agniy, Denique infignis eft locus Apoftoliad He-
braos 2. ficdicentis: Quia ergo peri conimunicg=
Verunt carni & _f’(mgnimf , & ipfe fimiliter partici-
paviteifdem. Ubi =qualiter loquitur Paulus de
participatione carnis & de participatione{angui-
nis: Ergo ficut caro Chrifti fuic hypoftarice unita
Verbo, ita & ejus fanguis. Unde nullus feré efk
Theologus , qui opinionem Durandi , ut erro-
neam, vel [alrem ut temerariam, non damnet.,

Probatur {ecundo eadem pars ratione funda- ¢
mentali: Quidquid pertinec ad integritatem cor-
poris humani , allomprum eft ad fubfiftentiam &
Verbo : Sed aliquis fanguis ; nempe qui fimplici-
ter eft talis , fivenaturalis, pertiner ad dntegrira-
tem humani corpotis : Ergo Verbum Divinum
illum ad fubfiftentiam {uam af it. Major eft
certa, Verbumenim Divinum affompficad fnam
fubfiftentiam corpus humanum, non mutilum,
fed integrum , alias non ellecverns & inreger ho-
mo, quod eft harericum. Minor vero ( pracer-
quam quod eft D. Thoma infra quaft. §4. att,
2. 8 Ariftorelis 2. de partibus animaliuni cap. 2,
& 1.de hiftoriaanimalium ¢ap. 1, necnon lib, 3,
cap. 2. ubi refert fanguinem inter partes fimila-
res ) probari poteft infuper : Primo quia ficut
elementa funta&u partes magni univer(i, & ad
ejus integritatem pertinent: ita quaruor humo-
res , {ubindeque {anguis , funt partes corporis
hominis , qui eft mundus quidam minor , ciim
fanguis (it humidus & calidus.ficot atrypituita fri-
gida & humida, ficutaqua;flava bilis fen cholera,
calida fimul & arida, ficut ignis; acradeniq; bilis,
feu melancholia , frigefcat & arcfeat ficutrerra,

Secundo , Sanguis aliquis , w‘.ichcerv;nr‘m &
ﬁlb(iii()l", eft organum atque inftrumentum na-
uirale quo mediante anima exercet in corpore
plures operationes vitales, ut parer in motibus
ire , timoris , & gaudij: irafcimur enim, quando
pradictus (anguis fecvet ; timemus, dum contra-
hitur; 8 gandemus,clim diffunditue,proprerquod
Ariftoteles 5. de generar, animal cap. ultimo air,
{piritum animalem ( qui nihil aliud eft quam fan-
guis purior & (ubulior ) ficfe habere in rebus 3
natura inftituejs , urin aree fabrili malleus & in-
cus : Ergo ficur alia emnia argana corporis hu=
mani pertinent ad ipfius integritatem , ita & {an-
guis purns & (ubtilis.

Tertio, Sanguisincotporibus hominum refur.
gentinm futnrus eft,utdocent communiter Theo-
}olg_i & §S. Parres: Sed nullam alidm ob rationem
id fiet, nifi quia fanguisilleelt de integritate cor-
poris humani; non enitm hocaceidet , e6 quod fie
neceflarins ad nutritionem, ciim telte A poftolo,
corpus humanum refurreéturum , futoram fie (pi-
ritale, non animale, (ubindeque nutritionis nul-

390

40

1410

142

lomodoindicum, Unde idem Paulus 1 ad Co~

rinth, 6. Efca ventri , ¢ venter ¢fcis : Dews mHA
Vuu




£43.

T44.

145

j‘L?..

DISPVTATIO NONA

vem bunc ¢ bas deflruer. 1d efl poft refurrectio- A nec haberecum ipfis rationem pastis inregranti

neth, nulluseritefcarum & ciborum ufus, nullum
ventris in illis dirigendis officium : Ergo &ec.

Quarté, Tridentinum fefl: 13. cap. 3. ait, Cor-
pius Chrifti effe [ib [pecie vini, & [anguinem fub
[pecie panis . & animam [ub utrague » Vi natu-
valss illies connexionis ¢ concomitantis ,qia v
tes Chrifti Domini ; qui jave ex mortisis ro[hrre-
xis , mon amylins moriturns » inter [z co(pufanm:“.
Quibus verbis Canciliumclare fupponit, fangui-
nem elffe partem humanitatis , & connedti tan~
quam partem corpori,

Denique fuaderi poteft eadem pars conclufio-
nis, ex abfurdo & inconvenienti quod fequirar ex
Durandifententia : Si enim {anguis non fuit hy-
poftaticé unitus Verbo , five ad ejus {ubfiftentiam

allumprus , fequitur Verbum Divinum non effe’
perconcomirantiam{ub {peciebus vini in Eucha-

ziftia, ficut eft {ub (peciebus panis : Sed hoc eft
contra communem T heologorum f{ententiam ,
imo & centra definitionem Tridentini citati ¢ Er-
go &c, Sequela probatur: Illa dicuntur efle per
concomitantiam in (actamento , qua realiter &
{fubftaptialiter conjunguntur ¢im rermino prima-
rio converfionis facramentalis : Arqui i Verbum
pon affamplic fanguinem , non conjungituar ters
mino primario converfonis {ubftantiz vini, fci-
licet fanguini : Ergonon eft, enam per concomi-

tantiam , {ub {peciebus vini. Unde i Apoftoli in

triduo mortis Chrifti confecraflent , nullo plang
modo juxta Durandi {ententiam ; ibi fuiflec Ver.
bum Divinum,

Addo quod , fi fanguis non effetunitus Verbo,
non pofler proprit dici de vino confecrato , quod
fit [anguis Chrilti, neccalix confecrationis | veré
4 Chuifto dicererar Calix fanguinis mei ; nam ly
mei » 8 Chrifti ,appellant {apra fuppolitum : At
hazc non folim falfa,, fed etiam a fide prorfus alie-
na funt;Ergo &c,

6T

Solvnritur objettiones,

O Bjicies primo: Verbum Divinum ea tantim
affamplit quee funt de ingegritate corporis
humani: Ac {anguis , quicnmque ille fit,non per-
tinetad integritatem humanicerporis : Ergo non
fuitaffumprus a Verbo. Major patet ex fupra di-
¢tis , Minorvero probatur mulsiplicicer. In pri-
mis enim qued non eft aétu, fed rantim in poten-

. Xia, pars corperis humani, non pertinetad ejus in-

tegritatem , ut conftat;alias epim cibus in ffoma-
chum trajeétys , etiam antequam vertererur in
fanguinem , dici poflet integrare corpus huma.-
pum : Sed [anguis , etiam ille quem naturalem di-
cimus , non eftadtu, fed tantidm in potentia,, pars
humani corporis , quandoquidem defervic nu-
tritioni carnis, & aliarum partfam {olidarum: Eg-
go non pertinet ad integritatem corporis hu-
mani.

Secundd , Abfurdum videtur dicere , qued ani-
mal ex (nifmet partibus nurrjater: Id autem fe-
quetetur, {i fanguis, eriam ille qui perfectam de-
codtionem eft jam aflecurus , e(ler pars integrans

" corpusanimalis ; quandoquidem infervit; ut jam

dixi, nucritioni aliarum partium : Ergo &c.
Terrio , Sanguis quilibet et difconrinuus a reli-
quis partibus, ficut enim aqua decurrens, proprer
{uam fluxihilitatem , nequit continuari cum tet-
ra, qua eft influxibilis ; ita ciim (anguis fir fuxi-
bilis , aliz vero partes corpotis nullo moda fluxi-
biles ; cum eis continnari non potelt, fubindeque

C

corpus humanum,

Quarto , Si fanguis fit de integritate COtporis
humani , fequitur ipfum continen in Euchatiftiy
fub (peciebus panis , ex vi verborum confecrario.
nis , & non (ohim per concomitantiam : Sed hog
non porelt admitti : Ergo nec illud. Sequela Ma.
joris manifefta videtur , ex vi fiquidem verbogym
eftin Euchariftia integrum corpus Chrifti, atque
adeo omnis €jus pars, Miner etiam eft certa,cim
Tridentinum loco ["upri citato aflerar fanguinem
exiftere fub [peciebus panis , folim per concom;.
tantiam.

Verim hzcparim urgent, & nimis levia {unt,
ut 4 communi Theologorum fententia difcedere
cogant, Unde relpondeo , concelsa Majori , ne.
gando Minorem, ad cujus primam pmbatiﬂnem
dico,quod ficut elementa in mundo majori, quam-
vis fint partes tantdm in potentia,& materia tran
fiens refpectu mixrorum, non propteérea tamen
definunt efle partes in aéku , refpeétn ipfius npi-
vetfi:ita in mundo mineri, fcilicet corpore hu.
mano, licée fanguis perfectus , qui eft unum ve.
lutiex ipfius elementis , comparatns cum aliis par.
tibus perfedtioribus quarnm nutritioni infervit,
fic tantiim parsin pctentia,refpe&u tamen torius
corpor\is » dicitur pars in aftu. Etratio hujuseft,
quia ctiim {ir quid medium inter cibum & carnem,
deber participare naturam utrinfque , medium
enim participat de utroque extremo , {ubindeque

habere fimul, quamvis repectu diverforum, ras

tionem partis in actu , & rationém partis folim
in potentia, Solutio eft D. Thomzin 4. dilt. 44,
qualt, r.arc. 2, queftiune. 2. ad 3. ubi pulchram
illam proportionem qua eft inter elementaad
mundum comparata, & {anguinem collatum cum
animali, lucalenter expendit,

Ex hac pater refponfio ad {ecundam, licétenim
abfurdum fir dicere-animal nutriri ex fnis parti-
bus , qua ita funt pactes in actu , ur non habeant
infuper rationem partisin potentia , five alimen.
ti; quales funtcaro, nervi, & offa; poffumus ta-
men abfque ablurditate dicere , hominem nutriri
aliqué parte [ui corporis , qua non ita eft pars in
actu, quin fimul habeat rationem partis in poten-
tia, five alimenti, qualiseft fanguis, etiam puril-
fimus.

Ad rertium dicendum quod licét (anguis non
continuetur immediaté cym omnibus partibus
corporis (in quafenfuintelligendaeft propofito
Ariftotelis 2. de partibus animalinm cap, 3. San-
gitis non eft continuus carni ) bené tamen media-
te, haberenim quafdam partes crafliores, quas
Medici fibras vocant , qua continuantur venis,
& venz carni. : :

Ad quartam,nego fequelam Majotis,& ad pro-
bationem ei fubjunétam dico,ex viverborumcons
{ecrationis panis, poni fub ejus fpeciebus corpus
Chrifti cum omnibus fuis partibus folidis,non ve«
ro cum fluidis, qualis eft fanguis , & alij humores:
verba enim confecrationis panis , non urcumque
fignificant corpus Chrifti, (ed per medum cibi,
cni aptz quidem funt partes [olidz, non vero fluis
dz , {ubindeque nec fanguis, -

bjicies fecundd : §i Verbum Divinum affim-
pfit fanguinem, fequitur Deum pofle denominart
{angninem, ficur denominarur homo,ex hoe quod
affum pfic humanam naturam:Sed hoc videtarab-
furdum :Ergo & illud.

Relpondeo negando fequelam , quia cim- ﬁfﬂ'
guis non fit natura complesa & totalis, fed in-
complera , & ordinata ex [ua natura ad aliam,indé

1

145»




146,

:.‘5‘

149,

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA.

fic quod etfi fuerit aflumptus 4 Verbo , Ver-
bum ramen non poflit denominari fanguis : ficut
etiam ob eandem rationem , lictt Verbum Divi-
num in triduo manferit unitumanime & corpori
{eparatis,, hon tamen proprerea poterat denomi-
nari anima vel corpus , quia hojulmodi naturz
funtincomplera, & eflentialiter ordinatz ad com-
plementumalterius , a quibus proinde Verbum
Divinum denominationem non forritur,

T
Alind difficile argumentum folvituy,

Bjicies tertio : Quod Filius Dei femel al-
O[‘umyfir ;hunquam dimifit , ut habet com-
mune Theologorum axioma, ex Damafceno de-
fumptum : Sed Verbum Divinum aliquando di-
mifit ﬁnguiuem : B¥go nunquam illum aflampfic.
Minor probarur: Muluim fanguinis (i in palffio-
ne fufi reliquit Chriftus in terris ad confolatio-
nem fidelium : Sed talis fanguis in terris exiftens,
non remanet hypoftaticé unitus Verbo Divino :
Ergo Verbum aliquando fanguinem dimific. Mi-
not elt certa , utconftabit ex infra dicendis. Ma-

jor vero patetex Bulla Pij I1. ad Abbatem: S. Ma.

riz Xantonen{is dicecefis, quam vidifle fe air Syl-
velterinRofa aurea Tracl, 5. quaft. 51. ubi Pon-
tifex dicic veritati fidei non repugnare, aflerere
Redemprorem noftrum de fanguine in cruce ef-
fufo , obipfivs paffionis memoriam , partem ali-
quamin terris reliquiffe. Accedunt narrationes
innumerz , que falfitatis omnes damnari ab ho-
mine cordato non poflunt ; & tamen ex iis faper-
efle aliquam fanguinis a Chrifte fufi portionem
(fubaliaramen quam {anguinis forma) fit extra
dubium. Ejufmodi eft quod rubor in plerifque in-
ftrumentis paffionis Dominicz adhuc cernirur,
Qui rubor non eft nudus color ex fanguinis af-
perfione reliétus (nam qiialitates fecundz non
propagantur eo modo )ifed vera fanguinis fub-
ftantia , qua primim inftromentis illis adhafic,
eifque affixa perfeverat. Urde fpina facelli Regij
Parifienfis , & de ferro lancez , olim Nurimber-
gz ,nunc Roma ajlervato ; & de facra findone
Taurinenfi, ac vulta fan&o Romano , five linteo
Veronicz , referunt multi Scriprores. Et {peciali-
ter quoad findonem Taurinen{em declaravit Ju-
lius 1T, ruborem qui in ea nunccernitur , effe re-
liquias fanguinis fui jidemque de Veronicz (u-
dario habent qui de eo agunt , prafertim Bzovius
anno 216, a num, 16. Favet etiam Nicephorus
lib. 1. hiftoriz cap. 30.in fine, ubi dicit fangui-
nem & aquany ex latere Chaifti profufa, invafl-
caloquodama Virgine & S. Joanne excepra &
confervata fuille. Sylvefter etiam Traét. ». Rol
aurez ,ad Evangelium feriz ;. infra o&tavam Pa-
fche , feribit B. Mariam Magdalenam dewliffe
apud 5. Maximinum ampullam vitream , in qua
continentur quedam particulz fangninis Chrifti
cum terra mixti, quasilla collegerat tempore paf-
fionis Chrifti , additque ebullientem in ea cerni
{anguinem in die Parafceves , toto renipore quo
tegitur paflio Chrifti ; quod fe vidifla teftantur
plerique & Patribus noftris , qui in infigni 8 Re-
gio conventn San. Maximinenfi ( in quoampulla
illa magna cum religione fervatur) commorari
funr, nobifque fuerunt converfad. Platina etiam
invira Leonis IL. refert Pontificem illum profe-
Gum Mantuam ad vifendom Chrifti (anguinem,
qui tuncob affidua miracula in magna veneratio-
Be erat, reque examinatd, (angninem illum ap.
Tom. 17,

A

B

C

D

5t}
probaife ; efique his temporibus tam certum A
hunclanguinem ex Chrifti corpore fluxifle tem-
pore paffionis ejus , ur Baronius ad annum 8044
dixerit de hoc non effe amplids dubitandun.
Tandem lib. 6. revelationum D. Birgittze, B, Vir-
go his verbis eam alloquitu : Citm renps Voo
tionss mex inflave de boc mur
cerp T‘mtij ) facra
doanni
gL ren

do, ego ipfam { fili-

am com IHP?JEJI:TWJ'. S:
edi meo s cum fanguine illo benes
; ibis ejis , quande deps
#nas decrnee 8cc. Non poreltergorevocari in du-
binm, quin muolt particule fanguinis Chrifti in
pallione fufi, extiterine , & adhucextentin terris,
ad confolationem fidelium, & ipfius pallionis
memoram.

Refponder Valentia hic difp. r.quatt. ;. puno
1. ad 3. has [anguinis particulasadhuc effe unitas
Verbo, ac per confequens illud nunquam dimi-
fille quod femel aflumpfic.

Sed hxc folutio eft fingularis , & omnino im-
probabilis ; omnes enim Theologi negant fangui-
nem illum, @i quis reperitur it tetris | habere jam
unionem hyPO(Enricﬂm cum Verbo. Et fatio eft 5
quiailla pars remanensin terris jam non habet
amplitls ordinem ad humaniratem Chrilti, ut ite-
rum fitparsejus;: nonelt ergo cur rerineat adhue
unienem cum Verbo. Deinde, fiilla pars eo quod
aliquando habuerit nnionem eum Verbo , debea
ret illam retinere, fequeretur carnem praputij
Chrifti, fiapudnosadhuc confervatum, non ami-
filfe unionem ad Verbum ; fequeretnr etiam om-
nes partes materiz , quz aliquande in Chrifto
unitz fuerunt Verbo, & poftearefolute ac deper-
dita [unt per {udorem & continuam a@&ionem &
repaflionem caloris naturalis, debere adhuc ma-
nereunitas Verbo, quod nemo docet. Idem de-
bererdici de pilis , {i aliqui ceciderunt Per totam
vitam ex capite vel corpore Chrifti ; & de denti-
bus, fi ( ut alij infantes folent ) eos mutavit inin-
fantia vel pueritia. Demum ex hac folutione &
doétrina Valentiz , fequitur aliquam naturam
hypoftatice unitam Verbo, effe adhuc in rerris,
& alibi quam inceelo , & Euchariftia, quod non
eft concedendum,

Refpondent fecands plures ex noftris Thomi.
ftis ,cum S. Doctoreinfra quaft, ¢4.art. 5. ady.
illum {anguinem qui in pluribus Ecclefiis aflerva-
tur,efle fanguinem imaginis Chn’lli,qng a Judeis
Berytiin Syria crucifixa, plurimum fanguinis de-
dit, quiad varias Ecclefias deinde tran{miffus fuir,
uthabet Martyrologium Romanum ¢, Noveme
bris , & lare Bardhius anno Chrifti765. qui fimi-
lia de alijs imaginibus transfixis & fanguinanti-
busrefertanno 446. & g6o. Tribuiturque hac
refponfio 8. Athanafioinlibello de paffioneima-
ginis Dominicz cap, 7. nbi poft narratum ﬂery_
tenfe miraculum , fubduntor hze verba: Haceff
vera o wehementer credilaratio s de criore lateris
Domininoftri Salvatoris , qui profluxit de [antta
imagine efus , quacrucifixa eft in Syria ,in Beryto
civitate. Hiccft fanguss ille Domntnicus, qui apud
plerofgue repertus offe dicitur s nec aliter eftiman-
dum eft a vere Catholicis , preter id quod [oribitur
anobis: quafi ex carne & [anguine Chrifti aliquid
p{-_,‘j’?: in mundo invenivi , nifi illnd grod in arg al-
taris per manis Sacerdotum quotidie Spiritnaliver
efficitur.

Verdm hac' folutio fion potelt applicari illis
particulis {fanguinis Chrilki, qua affervantur in
ampulla vitrea B, Mariz Magdalenz, edm illz
tempore paflionis Chrilti, colleéte fuerint ; neg
Vuu 3

membyy

]

150y

UL




S

54

155

S24

DISPVTATIO NONA

illis etiam quas Mantue videntur, nam fanguinem A pafionefufum , fuilfeab eodem refurgente et

illum non fuifle ex imagine Berytenfi collettum,,
declaravit Leo ITI. uc habent Baronius anno
8c4. & Bellarminus lib. de Seriptoribusin Atha-
Non poteft ctiam adaptaci hee refponfio
fanguini, qui infacrafindone Taurinenfy, in Ve-
ronice fudario , in {pina facelli Regij Parifienfis,
.& ferrolancex Roma aflervato, aliifque inftru-
mentis paflionis Dominicz adhuc cernitar, Un-
de D. Thomas quodlib, g.art. 5 fic aic: Sangnis
antem Chrifli qui in quibufdam Ecclefiis oftendi-
tur » diciturex f;u:zc:’“-m :)n.?g."m Chrifts prrmfs.é
miracilose fluxiffe , vel etiam alids EX CORPORE
CHRI%_TI.-CJLIFLTUS ultimis verbis innuir, rema-
nerein terris fanguinem quivere ¢ corpore Chri-
{ti manavit, & non rantim illum quiex imagine
illa miraculofa fluxit, Quod veriffimum puto,,
five author pradictz narrationis , & libri illivs
de paffione imaginis Dominicz , fuerit magnus
Athanafius,ur communiter creditum eft, & refert
Surius ad 9. Novembris, nec ineflicaciter tonfir-
mat ex noftris P. Francifcus Combefifius ,in no=
tis ad miraculam imaginis Chrifti, Conftantino-
poli in puteum metfz : five alius quidam Atha-
nafius junior,utopinatur Baronius ad annum 765,
probatque ex eo quod Athanafins Epifcopus Ale-
xandrinus , anno Chriftiz72. mortuus (it 8 mi-
raculum Beryten{eanno 765. coptigerit,

Relpondent tertio alii ex nofttis Thomiftis,
particulasillas fanguinis, qua in variis Ecclefiis
affecvantur, aut in inftruments Dominica paft
fionis cernuntur , non efle partes fanguinis natu-
ralis a Verbo alfumpti, fed fanguinis puré nuncri-
mentalis , quema Verbo non fuifle aflumprum
fupra diximus: huic tamen fanguini deberiadora-
tionem latriz , proprer contadtum {an&iffima
ejus humanitatis : ficut etiam cruci ob eandem ra-
tioniem idem cultus Jatriz exhiberi folet.

Sed hzcetiam {olutio difplicer, unde enim con-
flare poteft , tot particulas fanguinis , qua in'plu-
ribus Ecclefiis allervantur , & ex variis corporis
Chrifti partibus manarunt, nen fuifle nifi ex nu-
trimentali? prafertio (anguinem illum quo Lon-
gini lancea perfula fuic , & qui poftea ab iplo
Mantuam delatuseft ; ctim enim fanguis ille effet
circa cor, qui, juxra Philofophos, eft officina fan-
guinis naturalis, valdé credibile eft, illum fuifle
naturalem , & non puré nurtimentalem. Maximé
quia primus {anguis qui videturegredide corpo-
re, quando fitdivifio, eft fanguis nutrimentalis:
ille vero ex ultimo vulnere quod Chriftus in cru-
ce recepitegrefluseft. Addo qod , valde proba-
bile eft , tempore paffionis , nihil , aut falrem pa-
rim fangninis nutrimentalis fuifle in Chriflo
Domino ; quia per copiofiffimum illum fuz
dotem fapguineum , quem ante paffionem ha-
buit ; torum feré fanguinem nurrimentalem ex-
fudavit ; & fi aliqua illivs reliquiz remanfetunt,
eastemporeillo intermediointer fudorem & paft
fionem concoxit,& in {anguinem naturalem con-
vectit, ut re@é obfervavit Cajeranus infra quaft,
54 art. 2.

Dicendum ergoeft , fanguinem illam Chrifti,
quiMantua , &apud . Maximinum affervarur,
netnon illum quiin facra indone Taurinenfi, &
Bifuntina ,in Veronicz fudario, in fpina {acelli
Regij Parifienfis, & ferro lancez,Romaz, aliifque
inftrumentis Dominica paffionis adhuc cernitur,
efle nataralem & perfgftum , non verd puré nu-
trimenralem & imperfedtum ; non enim necefle
eft, omnem fanguinem nayralem a Chrifto in

B

D

fumptum ; cim enim tora quantitas fahgm'ni;
quem Chriftusin paflione fudit, non effet necef,
faria ad integritatem. & pctf:&ioncm humang
natura, inrelurreétione tota refumenda non fujg
fed potuit modica aliqua portio illius relingui i,;
terris ,ad confolationem fid
paflionis Chrifti, ut decla
latus. Eum ramen Chrifti
ftram confolationem reliGtum, non amplids per-
ftare unitum Verbo , ficut anrea fuerar ut fupra
contra Valentiam oftenfom eft, & patet ex do-
&rinaD. Thomeins. dift. 2. quelt. 2.arn vaffe,
rentis ea rantim {emel a corpore Chrifti fepara-
ta, rerinuifleunionem hypoltaticam , qua denyd
ejus corporiconjungenda erant, €6 quod itape.
ceffarium -eller ad veritatem humanz narre
ejulique inregritatemChriftoMedivivo vcu:h‘tan:
dam. Unde witum illud axioma ex Damalceno
defumprum, guod Filins Dei femel dﬁ?uﬂp_ﬁt, TN
guam dimifie, intelligi ddw[dep:lrt:[wsintegris,
utex ipfca Damafceno apere colligitur, & non
deearum particulis , & maximé de illis quz non
funt neceflariz ad inregritatem corporis Chrifli
refurgentis. Eodem modo intelligendus eft §,
Thomas , duminfra quaft. g4. arr. 2. ads. docer
quod totus anguis quide corpore Chrifti fluxit,
in corporg Chrilti relurrexit ;, hoc enim verifica«
tur de roto illo{anguine, qui fuit neceffarinsad
integritatemn hnmanze na fectis verddeillo
qui in ftarit refucredionis ad integritatem humas
na natutz in Chrifto necef s nen faitytalem
enim fanguinem in corpore Chrifti non gefurres
xiffe , aperzé colligitur ex eodem S. Doore
quodlib, ¢. azt. 5. ubiaflerit fanguinem Chrifli
qui in quibufdam Ecclefiis oftenditur, ex corpore
Chrifti fluxiffe : Non ergo juxtaillius dorinam,
omnis omnino fanguis quide corpore Chrifki flen
xit,in corpore Chrifitfe(urrexit ( quandequidem
aliquid illius remanfic in terris , & in quibuldam
Ecclefiis oftenditur) (ed tantiimville quiadinte-
griratem humariz nature in Chrifto refurgente
neceflarins fuir,

lium , & memoriam
it Pius 1L fupra rea
ninem hicad ppa

§. V.

Corollaria ];mser!c:rlédaé?rimt.

EX ditis inferes primo , tres alios humores,
fcilicer pitvitam , choleram , & melancho-
liam, fuiffe affumpros a Verbo,eodem propejure
quo fanguinem : pertinent enim ad humanz na-
tur veritatem, fevintegritatem , & per ferequi-
runtur ad convenigutem flatum corporis , ma<
gnumgque ufum habentad bonum effe, & ad ope-
rationes animalis , unde reperientur in redivivis
beatorum cm‘pm‘ihus-, imo6 palfim videntur com-
prehendi nomine fanguinis , quia commifcentue
cam vero & proprié dicto fanguine , & unan to-
m!.em mallam conflant | qua & principaliori hu-
maore denominatur (anguis. :

Inferes fecundd, Verbum Divinum afTumpfile
etiam {piritus vitales & animales, quia hujulmo=
di [piritus {funt tadij quidam {anguinis pnriﬂimi,&
maximé defecari , nt docent Philofophi in libtis
deanima , & pertinent etiam ad integricatem hu-
mani corporis , robur enim & firmitatemillipra-
ftant, agileque redduntad virales opt‘mtiones,&
fineillis corpus elt valde debile, & quafi exanime,
unde Theologi docent illos debere refucgere in
corporibus gloriofis; & licét non {intaded confi-
ftentes, ficut fanguis & alij humores,fed brevievas

13

17




1j6:

}jS.

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVM PTA, 53¢

nefcant & corrumpantur,habent tamen (ufficien-
m , ut uniti efle poflint Verbo

temn confiftent :
quandiuduranc

5 lae ik s :
Inferes tertio, lacrymas ; fudorem; falivam, &

2 humani corpo-

tinent, unde non
i otiofis.

, dentes fuitle Verbo Divino
waliter unitos 5 illienim , juxta communem

remanebunein co

quarto
P“E 1
Philolo
ma fatic
pettinent,

Inferes quintd cor
& capillos , fu
illud omneallum

fubfiftentiam, qt

m, informantur ab ani-
li,$ead integritatem corporis humani

horum fententi

Vetbum Djvinum ad fnam
dintegtitatem corporis ha-
I pertinet , tale gues & capilli: Pri-
nio quia omnes homines cum capillis & ungui
bus refurreGuei. fane, ut docent communiter
Theologi, polt D. Hiero

mum incap.1o. M

dibraa, capi19. &

necap.88. Nulla autern a

ter quamid feri nifi quia pertipent
. w

et ratio

uchariftiz fub (pe-
ciebus panis continetur corpns Chrifki, cum ca-
pillis & unguibus, ut concedit Vazquez , non ve-
ro chylus quem in ftomacho habwic Chriftus
ie;n{:-ufe caenz, quando panem & vinumin fuum
corpus & fanguinem fubftantialiter convertir,
Nullaaurem apparet ratio propter quam id fieri
debear, nifi quiachylus non eft deintegritate cor-
poris humani,bene tamen ungues & capilli,
Tertio , Capilli & ungues informantur anima
rationali,ficut offa,uc docet exprefsé Divus Tho-
masing. dift. 44, quaft.r art. 2, quaftione s, ad
3. cojus rationem dat, quod ctim capilli & ungues
infticua inra natura ad confervationem aliarum
partium, capitis {cilicer & mannum ac pedum , fi-
cut folia ad cooperimentum & confervationem
fruGtuum;quemadmoduum foliain arboribus vi-
van , & ab intrinfeco nutriuntur ( quod ex orga-
nizatione , & venarum diverfitate qud pandent ,
coriftar ) fubindeque informantur anima torius
arboris ; ita capilli & ungues, proprer eandem
rationem, debent informari animé rationali in
homine , faltem fecundim efle vegerativam : Ex-
gaclim animanoninfermetnifi partes qua funt
deintegritate corporis viventis , ungues & capilli
pertinentadillam | & confequenter ad (ubliften=
tiamdivinam 4 Verbo allampti fant.

§ VI

tud corollarinm notaty dignum,

X diékis etiam colligitur , fanguinem Chrilli,
on folim dum erat in corpore Chrifli vi-
tis ;{ed etiam in triduo mortis, in quo maiific
{eparatns corpore, I hypoftaticé unitum
Verbo Divino.

Parethoc corollarinmex Clemente V 1, in ex-
travag, i vitns {upra citata, ubi loquens de
fanguine Chrifti pre nobisincruce effafo , air u-

nius guetam ;. proprer unionem ad Ferbum , fuille

fufliciens pretium noftre redemptionis. Refer-
tur eriam in directorio. Inquifitorum 2., part.
qult.io. nam.1. quod ciin ideny Pontifex ind
formatus fuiffet per Nicolaum Reofelli, Ordinis

E fet

A Pradicatorum , in partibus Araganiz & Caralo~

am Concionator
Chrifli in

niz Inquifitorem , quod’ qu
Barcinonz pradicaver

nlitori,ut talem arciculum,
ri ac [olemniter dam-
Cathe-~
18 memine-
aTrack.;.quelt.
nicus in (uls quelionibus
ie Pafchatis , & alij,

am Spondanus Tomo 2. continua-
tionis, adannurm 1462, boc cadem annos
am effe jonem inter F;

(rear s

ine Chrifli intriduo paffio-

Ja

nis a co pore ato, utrim divinirati u
Severaverit 2 Ciom er apid Brisciam i
Marchianus, Ordinis Minorum, die Palche

nonen ad populum babens, inter cetera a
preiafim Chifts (anguinem , du
cuit in terva fparfis , indi

L
i

tit 5 guoniam
ratus , by

fiffet -

n
LY WK edicari
ne & [chifmate in popu-
1élo , msw:.-r"-;wr}:'p.-ji:.po loci tnmnltum feda-
res ad Apoftelicam Sedem remiffaclt. Qua de
ve Pius I I. cotempore fimmus Pon
&tis Ordinum mandavit , d

’

[uis pr
fecit. Crefcente con

o

EX

rl"f'c“
1 [flimos eorum Theo=
logos ad Curiam mittere s quos in fefto Natalse
Domini andivit difputantes tribus diebus in pala-

]
tio /?poj?ofim ‘}’;'n{;’;;:f(r:r:r Cardinalibus , E‘pi‘."g(}.—.
Pis > ac divini ¢ humani juric Doloribus qus in
curin evant. Denigue poft tridaum > cim partes
gurecumgue voluiflent , in medinm produxiffent,
dtffolnto anditorio . Pinm cum Cardinalibus , ple-
rifgue diebus vem trallaffe : majorem partem fena
tentiam Predicatorum appr’afmﬁi‘,pan cos cum A i
neribus fenfiffe - Pinm guogue in majori parte fuif
[es fed non effe wifim o tempare decretum fievi de-
clarationis , ne multitndo Minorum , CHiuS erat
contra Turcos pradicatio neceffavia s vffendereturs
acproprevea in alind tempns decifionem re vripla-
cutffe. Quam tamen nunquam placuitdecidere: fed
biennia frﬂ Ancone, dum effet navigatris i

urces » Calendis Augufti 1464. die ante obitum
] edidit . gua, ad pacem interillos
(07 iver[a Ecclefia [uper hac guaflio=
ne confervandam , ffa nulli licere opinionem
negantem fanguinem Chriftiin tridus paffionis a
corpore [eparatum , divinitari nnitum permanife.
ut hareticam profcribere, donecper Sedewm Apofto-
licam quid iz huju(inodi quaftione fentiendum e[~
cfinrernr. Hac S:l\mulanus,

Verum licet proprer hujufmodi Conftirutio-
nem, non poffit hzc opiniouthzretica dannari,
eft tamen a Scholis prorfus eliminata, & urait
Suatez , negie pin , nequefecura eft. Non videwr
etiam rationi confentanea: Nami fi fuifletin eri
duo confecratus calix, vel reliGz eflent
viniconfecrar in ceena , tunc {ub Fj c
faifler ex vi verborum {anguis
comitantiam divinitas , ficut 1
tingit , ut docer Tridentinun
runc etiam vera fuille
Toan, 6, Qui bibit meum [
Ardivinitas non eft per c

ba Chrifli Domini
e, 11 e MAnet:
Jlicomitantiam in fpe-
Vuu ijj

1644




164,

165.

166,

526

ciebus vini, nifi propter unionem ad fanguinem, A

at ex eodem Tridentino ibidem colligitur : Ergo
fanguis Chrifti in triduo mortis manfit hypofta-
tict Vetbo Divino unitus.

Confirmatur : Ided corpus Chrifti & anima in
triduo , adhuc disjunéta inter fe, erant unita hy-
poftaticé Verbo Divino, quia’ erant partes hu-
manitatis ipfivs , quam iteram debebant compe-
nere in'Chrifto glariofa ,utcommuniter docent
Theologi cwm $.Thoma inj. dift. ». quatt, 2.
arc. 1. quefliunc, 5.ad3. At etiam fanguisin pal-
fione fuluss , erat pars humanitatis , quam iterum
in Chrifto gloriofo debebat componere,, cim
corpus Chrifti polt refurrectionem deberet efle
integrum & perfectum: Ergo fanguis in paflione
fufus , manfivin tridno Verbo divino hypoftatice
unitus.

Ex quo facilé intelliges , cur fangnis Chrifti in
circumcifione fufiis non manferit Verbo Divine
unitus , bené¢ tamen ille quem in paffione ef-
fadit ; cim enim fanguis in paffione fufus,
3 Chrifto reaffumendus effer in refurreétione ,
proper integritatem fui corporis , giebui{ in tri-
duo manere Verbo Divino unitus , {icut propter
candem rationem caro & anima tunc manferunt
&dem unira:¢ contra vero ciim {anguis in circum-
cifione fufos , non fuiffer abiplo reaffomendas in
refurre@ione , urpote adintegriratem fuicorpo-
ris minimé neceflarivs , non debuit poft fepara-
tionem 4 corpore , manere Verbo Divino hypo-
ftaticé unitus.

Tdem cum proportione de praputioin circum-
cifioneabfciffodicendum eft , nam illud non fuif-
feunquam poftea corpori Chrifti confertum , ac
ne poft refurre@tionem quidem, conftat tum ex
revelatione S. Birgittze , quam fupra retulimus,
tum ex variis narrationibus quz de o praputio,
ejufve particula quapiam , certis locis nunc afler-
vata, circunferuntur in facris hiftoriis: Tllud enim
Romzin Bafilica Lateranenfi,eo loco,qué vocit
Santta Santtorum, extare [cribit Innecentios III,
lib. 4. demyft. cap. 2o, nihil tamen definire au-
fus, Gerfo part. 4. ferm.in fefto Palche , ait vul-
go teferri Chrilli praputium Parifffs in palatio,
& Brugis (nempe per partes ) aflervari. Rurfus
Francifcus Cofterus meditatione 4. exso. quas
de vita Deiparz edidit, teftatur urbem Antuer-
pienfem priufquam aGeufiis heereticis annog66.
occuparerar , hoc thefanro gloriatam effer Ani-
cien{es quoque Chrifti Domini przpurium inter
factas reliquias vifendum exhibent , wr feribit
Odo Giffieus lib.1. hiftoriz Anicienfis cap. 17.
Tandem idem Authorvifa a fe fcribit perantiqua
monumenta AbbatizConquenfis,in dicccefi Ru-
thenenfi, quibus narratur concreditum a Carolo
magno ei Abbatiz przputium Chrifti. Sed quid-
quid fit deloco ubi facrumillud pignus afferva-
tur, omnino ex tam multis narrationibus effici
videtur , Chrifti preeputinm inf circumcifione ab-
{ciffum , nunc interris retineri: utenim omnes
illz narrationes rejiciantur tanquam falle , nec
Chriftiana modeftia finit, necmiraculain huius
reiconfirmationem divinittis patrata permittunt,

L

c

D

DISPVTATIO NONA

2553508838 SHERRe SHREGe SBE30e A%
DISPVTATIO X
<De ordine affumptionis,

Ad guzft. 6. Divi Thome,

Onfideratis duobus extremis unionis hy-
poftaticz , nimirum perfond aflumente,
( : & narurd affumptd,agic S. Dodor quxﬁf
6. demodo affumptionis , quantim ad ordinem,
fende ordine quo Verbum Divinum humanita-
tem & partes ejus affampfic: Circa quod pauca
occurrunt dicenda, quz fequentibus articalis ex.
pediemus.

ArTtrcvivs Primvs.

Firim prizs fuerint affumpte partes huma:
witatis , quam totd humanitas € anima
Chriff privs fuerit unita Verbo , quim
Corpus ¢

5. L

Duibufdam premifsis, wirague difficulta
refolvirnr,

SVppono primd,non efle quzftionem de prio-
ritate reali durationis , few temporis , {ed fo-
18m de prioritate naturz ; nam defide certumett,
animam , corpus , & humanitatem, fimul tempo-
re fuiffeaffumpraa Verbo, ita ur necanima prids
teihpore quAm COrpUs, NECCOTPUS pritls quim
anima , neque anima & corpus, prius quam hu-
manitas ex illis conftans fintaffumpra, fed fimul
& in eodem inftanti in quo fuit produain Vie.
ginis urero Chrifli humanitas, {en in quo fuic
creata anima Chrifti , & unita carni, unde reful.

' ravit ipfa humanitas , fuerunt hec omnia affum-

pta. Quare Congilium 5. generale can. 2, proferis
bens errorem Origenis , quidicebar Chrifti ani-
mam fuiffe cum czreris animabus initio mundi
creatam , atque {uis operibus merniffe uniri hy.
poltatict Verbo Dei, illiquede faéto fuifle uni-
tam , antequam ipfius carni in vifceribus B. Vir-
ginis conjungeretur , fic ait : Si guis dicit aut fen-
tit , animam Domini pracxitiffé . unitanique effe
Deo Verbo.ante [ncarnationem ¢ nativitatemes
Virgine.anathema fir. Eundem erroremimpugnas

S. Thomas hicarrt. 3. ex eo quodinde fequeretut -

quod anima Chrifti aliquando habuiffer pro-
priam fubfiftentiam fine Verbo , & fic cim fuil-
fera Verbo aflumpta , vel non effet facta unio fe=
cundim fubfiftentiam , vel corrnpta effec fubfi-
ftentia anime praexiltens, quorum utcumqueek
inconveniens.

Suppono fecundd , effe hicfermonem de prio-
ritate natare fecunddm ordinem execurionis,
certum enim & indubitatum eft, totam naturam
humanam , ordine intentionis , prits paturh fuil-
feaffamptam , quam partes ;: Nam utait S, Do-
Gor hicart. 5. Secundivm intentionem facientis
priius eft completum quam incompletum, & percor-
[equens totum quiam partes. Qua ratio potelt fie
proponi, & magis illuftrari. Ordine intentions
illud fuic prifis naturd aflugprum , cujus affum=
ptio fuit per fe pridsintenta: At prima intenta

s




	Seite 504
	Art. I. Vtrum quælibet natura substantialis completa, sit assumptibilis à Divina Persona?
	§. I. Quibusdam præmissis difficultas resolvitur,
	Seite 504
	Seite 505
	Seite 506

	§. II. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 506
	Seite 507
	Seite 508


	Art. II. An etiam substantia incompleta & partialis, sit assumptibilis à Divina Persona?
	Seite 508
	§. I. Prima difficultas resolvitur, & materiam primam sine forma substantiali non posse assumi ad divinam subsistentiam probatur,
	Seite 508
	Seite 509

	§. II. Secunda & tertia difficultas, de anima rationali separata à corpore, & de forma corruptibili à materia separata, breviter resolvuntur,
	Seite 509
	Seite 510

	§. III. Vltima difficultas resolvitur,
	Seite 510
	Seite 511


	Art. III. An accidentia immediatè à Deo assumptibilia sint?
	Seite 511
	§. I. Statuitur prima conclusio,
	Seite 511
	Seite 512

	§. II. Alia conclusio stabilitur,
	Seite 512
	Seite 513

	§. III. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 513
	Seite 514


	Art. IV. Vtrum natura creata, subsistens in propria persona, & propriâ personalitate retentâ, possit assumi ad subsistentiam divinam?
	Seite 514
	§. I. Conclusio negativa statuitur,
	Seite 514
	Seite 515
	Seite 516

	§. II. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 516


	Art. V. An hæc propositio (Deus assumpsit hominem) in rigore & proprietate sermonis sit vera?
	Seite 516
	Seite 517
	Seite 518

	Art. VI. Vtrum humanitas Christi, ut actu conjuncta Verbo Divino, ejusque personalitate terminata, appetitu innato, subsistentiam propriam & sibi connaturalem appetat?
	§. I. Quibusdam præmissis referuntur sententiæ, & vera eligitur,
	Seite 518
	Seite 519

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 519
	Seite 520


	Art. II.[!] An Verbum Divinum, ad suam subsistentiam, sanguinem, aliosque humores corporis Christi assumpserit?
	§. I. Quibusdam præmissis, referuntur sententiæ,
	Seite 520
	Seite 521

	§. II. Hæc sententia ut verior & probabilior eligitur,
	Seite 521
	Seite 522

	§. III. Solvuntur objectiones,
	Seite 522
	Seite 523

	§. IV. Aliud difficile argumentum solvitur,
	Seite 523
	Seite 524

	§. V. Corollaria præcedentis doctrinæ,
	Seite 524
	Seite 525

	§. VI. Aliud corollarium notatu dignum,
	Seite 525
	Seite 526



