UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Art. I. Vtrum gqueelibet natura substantialis completa, sit assumptibilis a
Divina Persona?

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

504

confequentiam ;& patitatem,, Sol enim & aliz A

canlz univerfales contnent effectus canfarum
inferiorum , eminentid imperfeétd , & fe exten-
dente fohim ad rationem aliquam cemmunem
& genericam , pura rationém Viventis, aut coypo-
ris corrupribilis: fubfiftentia vero terminans plu-
res naturas , deber earum fubfifténtias eminenter
continere , fecundiim proprias & diftinétas ea-
rum tationes, quod nuti ﬁnbﬁ[lemi; creatzcoms
perere poteft ; quia cim fubfiftentia fir terminus
nature creatz, non potelt ‘majorem peifedtio-
nemhabere, quim naturaa quadimanat, abilla
enim haber determinatam (peciem & perfeétio-
nem : unde ficur nulla natuca creata eminenter
continet aliarum naturarum pecfe@iones [pecifi-
cas & individuales;itanecullafubfiftentia creara
perfe@ionem alterius fubfiftentiz eminenter
contirere valet, fed hoc proprium & peculiare
.eft fubfiftentiz & perfonalitati divinz, quz quia
germinat naturam divinam , ompium narurarm
pecfedtiones eminenter continentem , omnium
{ubfittentiacum creatarum & creabilium perfe-
&iones eminenter continet , fecundiim proprias
& diftinétas earum rationes , & ex hoc redditur
apra & potensad terminandam quamcungue na-
turamcreatam & creabilem,

505 2h234e SHR3%e <330 SHE30 <203
DISPVTATIO, IX
De natura affumptibili € affimpta.

Ad quaf. 4. & 5. D. Thome.
PO fquam egimus de extremo allumente, &

porente afflumere maturam creatam , {u-

pereft ut excremum affumpram , & aftum-
ptibilc contemplemur : de quo 5, Doctor quz-
ftione quarta & quinta.

AaTicvivs Primvs.

Ptram quzlibet natura fubflansialis comple-
22 , it affumptibilis a Divina Perfona {

§. L
Quibufiam pramiffis diffenltas vefolvirnr.

'S\Tppono primo , naturam fubRantialem com-
pletamdividi in pur¢ fpiriwalem , qualis eft
natura angelica, & in puré cerpoream, qualis eft
natura brutorum, & vegerabilium, ac non viven-
tium , & mixtam ex f{piritali & corporea, qualis
et natura hominis,

Suppono {ecundo ntindubitatum, naturam hu-
manam efle aflumpribilem & Perfona Divina, fuit
enim de facko aflumpta, ut fide myfterij Incarna-
tionisdacemur, Undefohim poteft efledifficul-
tas denaturaangelica , & de naturapuré materia-
li & corporea, an fcilicet utraque fica Perfona
Divina affumptibilis : Circa quod tres verfantur
fententiz. Primanegat poffe naturam angelicam
a Deo hypoftatice affumi. Hzc tribuitnr Alberto
magnoin 3, dift, 2, arr. 2. Secunda docet naturam
irrationalem & pure corpoream non eife aflum-
peibilem, eriam de potentiaabfoluta. Pro hacre-
fernntur quidam antiqui, u Alenfis, D. Bona-
¥enpura , Henricus , quos fecutus eft Picus Mi-

7

E

E

DISPVTATIO NONA

randulanus in {uaapologia , in defenfione qutars
tz propofitienis. Terta tandem & commupje
fentenua docet, non folim paturam hﬂ]‘l‘Lanam,
verim etiam angelicam , & irrationalem | affim;
polfed Divinis Perfonis. Unde

Dico primo : natura angelica affumptibilis et
& perfona divina. g

Probantaliquihanc conclufionemex illoApo.
floliad Hebrzos 2. Nufgsam Angc."u.i aPPyefg,,j_
dit ; fed femen wAbrabe : cim enim (iﬂqmum]z'ﬁ.
tenwum Apoftoli, juxta communem Patrum do.
&rinam, fit charitatem Dei erga homines perhoe
commendare , quod paturam humanam ;non ve.
ro angelicam allumpferic , debet neceffario fap-
ponere poflibilem fuille naturzangelicz alfum.
puonem ; alias enim nollum emnino C‘ﬁétf’lpn-
ftoli argementum, quia facilé pofTer i refpandes
ri, mirumnon tffe quod Deus reliétd naruid an.
gelica , humanam aflumplerit , quandoquiden
angelica non erat aflampribilis.

Verum licér hicdifcorfus circa ‘dodrinim A.
.poﬂoli,cﬂ'icacitcr-probct nataram A ngehi potuife
fe faltem ad-exifientiam divinam aflumi , nona=
men efficaciver cencludit , quodad fubfiftentiam
Dei affumi poruerit; fuflicicenim ad commen.
dandam charitatem- Dei erga homines magis
quamerga Angelos , quod licét natura angcli;:a,
potuerit affumi ad divinam exiftentiam , eam ta-
men de fado adillam non aflumpferit Deus, be.
né tamen naturam humanpam.

Probatur ergo efficaciuts noftra conclufio ex D,
Thomahicart, 1. ad 3. ubi peltquam rewlit opi-
nionem quortndam Tbeologmmn afferentiom
naturamangelicam non pefleinunitatem divinz
perfonz aflumi , nifi deftrueretar propria cjus
perfonalitas , idque obflate ejus incorruptibilia-
ti, impugnat hanc doétrinam dicendo quod hog
non videtur excludere toraliter congruitatem af-
fumptionis naturz angelicze ; Poteft enim Dem
(inquit ) producends novam naturam angelicams
copulare eam febi in unitatem perfone. Ex quibus
fic argumentor ¢ Naturam angelicam affumiin
upitatem divinz perfonz , eft eam aflumiad per-
{onalitatem five ad fubfiflentiam divinam: Sed
ex D. Thoma citato ; poteft natura Angeli affu-
mi in unitatem divinz perfona : Ergo & ad fub-
fiftentam divinam,

Probatur fecundo conclufio ratione fundamens
tali. Non alii ratione in natura humanaeftadal-
{umptionem capacitas , nifi quia diftinguiti ted=
liter a fua pet foualitate , & confequenter potelt
illd vel deftrudta , vel non coplecurd jterminatt
per {ubfiftentiam Verbi,in qua propiia perfo
nalitas eminenter continetur : At etiam pcrfuna—
litas Angeli realiter abillius natura diftinguitur:
Ergo eriam natura angelicaad divinam potelt a{:-
fumi [ubfiftentiam. Major patet , Minot vero
( praterquam exprefsé docetur A D. Thoma
quodlib, 2. quat. 2. arr. 4.) poteft breviter hac
ratione {uaderi, Ratio diftinguendi fuppefirm
a naturain hominibus, vel eft limitatio nature,
ob quam indiget complemento realirer diftinéto
utexiftat, vel elt capacitas recepriva urquod exl-
ftentiz & accidentium , competens immediaté
fuppofito,8 repugnans naturz,ut alleric D.Tho-
mas quodlibeto citato: Sed utraque haec ratio
militat in natura angelica , eft enim limitata & fi-
nita ,ac incapax recipiendi ut quod exiﬂ_cllmm
8 accidentia,, fuppofito quod hzcincapacitasnas
mirz humanaz conyeniat : Exgo eadem ration®

ﬂllﬂ




i

=3

0,

II,

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA.

qué in homine {uppofitam realiter A natura di- A les omnes admirtant : Ergo corpus
£

flinguitur, in Angelis etiam deber realitcr 4 na-
tura differre.
Confirmartur: ad diftinctionem realem exi-
ftentiz abeflentia, potentiacum a narura, & ope-
rationisa principio, nullum eft difcrimen inter
Angelum & hominem , utin Tractatu de Angelis
oftenfum eft : Ergo nec admirtendum eft quoad
diftin@ionem perfonalitatis 4 natura,

Dico fecundo: natura irrationalis cumiulcrazpo-
teft de potentia abfoluta uniri hypoftaticé Deo ,
& abipfo affiumi in upitatem fuppofiti,

Probatur primo auchoritatibus Patrum, Gre-
gorij Nyileni orat, catecherich cap, 27, allerentis
omnes naturas effe ejufdem rationis quoad aflim-
ptionem , & differentiam unius ab alia , nullius
efle momenti in ordinead divinam omnipoten-
tiam, Auguftinilibro de verarelig. cap. 19. affic-
mantis Verbum Divinum porwiifeallumere ali-
quod corpus thereum, noftro vifui accommoda-
tum. Ter anilibrodecarpe Chrilti cap. 4. di-
centis Verbum Divinum po:m{l'e prodire de vac-
ca aut {ue , fi voluiffer ; itaut hoctantim fit curpe
&indignum Deo, fi de noftre fenfu judicemus
Deum ,nonvero ex el veritate.

Prebatur fecundo ratione ; INaturam irrationa-
lem affumi ad divinam fubfiftentiam , non repu-
ghat , neque ex parteipfius naturz ,utpare zqué
feparabilis a propria [iibﬁi_i:'ntia acnatuca huma-
na & angelica: neque ex parte Divinz Perfonz ,
utpote habentis vim infinitam in ratione termi-
nandi: Ergo potelt talis natura ad {ubfiltentiam
divinam aflumi.

Dices , repugnantiam aflumptionis talis naturz
peti ex eju ;

indecentia , indecens enim ac inde-
corum Deovidetur,naturam irrationalem in con-
creto de ipfo pradicari illumque belluam equum,
aut {uem denominari.

Sed contra primo : Licét Deum affamere natu<
ram irrationalem fir indecens negative, & com-
parative ;id eft mimis decens quam quod natu-
ram rationalem affumat, id tamen politivé & ab-

glolute indecens efle, nulla ratione probaripotelt:

Sed hoc fecundo modo indecenselle debebat, ut

repugnaret de potentia abfolata: Ergo tirulo in-

decentiz non repugnat abfoluré, quod Deus na~
turam irrationalem affumat.

Secundo, In nobis ductum rationis fine fidei re~
gula fequentibus, indecens majeltati divincap-
parerer , Verbum noftram carnem aflumere, fla-
gcl\ari1c011{’1.mi ,& mori ; & tamen indecens veréd
non eft, nec divina majeftati repugnans: Ergo
quamyvis nebis indecens apparear, Deum natu-
ramirrationalem affumere , tamen indecens yeré
non eflet, i Deus id facere decreviflet.

Tertio, Corpus qued in triduo unitum Verbo
remanfit, irrationale & infenfibile fuir, & tamen
intaliunione nulla indecennainvenitur : Ergoin
unionecum narura irrationali, nulla datur inde-

entia Dei majeftari repugnans.

Hinc deducitur alia ratio , eaque efficaciffima ,
pro noftra cenclufiene: Nam corpus Chrifti poft
mortem manfit in fepulchro, Verbo Divino hy-
poftaticd unitum : Sed rale corpus poft mortem
fuit narare irrarionalis : Ergo natura irrationalis
eit capax unionis hypr‘ﬂa:ic':c. Minor patet ,nam
corpus Chrifti in {epulchro non erat nature vi-
ventis : Ergo nec fenfibilis, nec rationalis. Major
verd fuaderur primeexillo commauni axiomate,
afferente Verbum nunquam dimififle ql‘md fe-
mel affumpfit, quod quantiimad partes principa=

Tom, IF,

B

fof
vod eft una
ex partibus principalibus natura humana | nus
quam fuit a Verbo dimiflum, {ubindeque ith uni
tum manlit in {epulchro. Secundé , de fide elt
Chrift pronobis fepultum fuiffe, utconftar ex
illis v s €5 fepulia ef

verum cffenon poteft, nifi Verbam ue |
ticé unicum alicni ex partibus nature h
fuerit in [epulchro : E 1
unitum alicui humane nature parti,

sSymboli, Pa

ro ; Sed non ur upitam anima , nam fic
delcendit ad inferos.: Ergo utanitum I‘._\']‘,ali.mué
Cnrp(:j'l.

Refpondent Adverfarij , quod licct corpus
Chrifti intriduo , aétu rationalis naturz non e(=
{ex , dicebat tamen ordinem: ad animam rationa-
lem , ficque eratin potenuia pars rationalis naru-
re , & ex hoc capax unionis hypoftaticz cum
Verbo: natura vero irrationalis , de qua eft quze-
ftio, nec actu ,nec in porentia eft pars rationalis
natura , & ideircd incapax elt allumptionis.

Sed contra primé : Falfum eft corpus Chrifti
mortuum dicere ordinem ad animam rationalen,
cimenim reiivio anima cum corpore, fuperna-
turalis fie,non potefta corpore feparato abani-
ma exi go finetaliordine (alvaruraMumpti-
bilitas a Perfona Divina, fubindeque natuca irra-
tionalis , ordinem ad naturam rationalem non
dicens , affumptibilis erita Deo,

Secundo, Efto demus materiam corporis Chri-
fti, Verbo unitam in {epulchro poft mortem , or=
dinem diceread animam rationalem ; .compofity
tamen ex materia & forma cadaveris, talem ordi-
nemnofl dicit: Sed hoc cdmpofitum fuitunitum
bypoftaricé Verbo in fepulchro:Ergo irrationalis
natura ordinem ad rationalem nondicens , capax
eft unionis hypoftatice cum Verbo. Major eft
certa, nam compolfito ex materia & forma cada-
veris repugnat unio cum anima rationali, alias
idem corpus efle pofler fimul vivens & fimul
mortaum, quod implicar : Ergoin rali compofito
nondaturordo ad animam rationalem., necad ra-
tionalem naturam, Minor autem fic oftenditur ¢
Mareria {ola non manfitunita Verbo poft mor-
tem , tum quia in veriorifententiaimplicat mate-
riam exiftere (ine forma: tum etiam quia filtem
fine miraculo materia nequit exiftere feparataab
omni forma: non funt antem multiplicanda mia
racula fine neceflitate, & urgentiffimo fundamen-
to, quod in prafenti non reperitur : Ergo materia
manfit unita Verbo fub aliqua forma {ubftantializ
Sed nion fub alia quam forma cadavetis : Ergo
compofitum ex materia & forma cadaveris fuit
unitum hypoftatice Verbo in fepulchro,

Cnnﬁnﬂamr: Cortpus Chrifti poft mortem fuic
ejuldem rationis cum corporibus aliorum homi-
num poft feparationem animz , tum quia ad op=
pofitum afferendum, nullum adeft fundamentum;
tum etiam quia corpusChrifti viventis eft eju{dem
rationis cum corporibus aliorum hominum , &
conlequenter idem aflerendum eft de corpore
Chrifti mortui, ac decorporibus aliorum homi-
Bum yc\ﬂ mortem: Sed corpora gliorum homi-
num , fact4 feparatione animee rationalis ab illis,
funt compofita ex mareria & forma cadaveris :
Ergo corpus Chrifti poft mortem eft etiam ex
materia & forma cadaveris compofitum ; & con-
{équentef compofitum coalelcens ex materia 8
forma cadaveris, fuit unitum hypoftaticé Verbo,
fubindeque natura irrationalis ordinem ad ani-
mam rationalem non diceus , aflumptibilis it &
Deo. Sir

fe

Them

-

I53




9.

506

Dices , quodlicet huic compofito, ratione for-

mz repugnetordoad animam rationalem, & e_ﬂc
partem rationalis nature , materia tamen illius
poteftcumanima rationali, naturam mti‘nnalrm
componere ; & hoc fufficere ut compolitum ex
materia, &illa forma ,capax fitunionis hypolta-
ticz cum Vetbo.
. Sedcontra: Etiam equimateria & cujufvis al-
terius irrationalls naturx , denudata a propria
forma,, poteft uniricum anima rationali, & illi
unita componere naturam rationalem ; clim ma-
teria fublunarinm fitquantiim eft de fead omnem
fublunarem formam indifferens , & potensillam
tecipere: Ergo fi compofitum ex maseria & for-
ma cadaveris, capax reddituraflumptionis a Ver-
bo , & unionis hypoftaticz cumn illo,, ratione ma-
teriz potentis cum anima rationali componere
naturam rationalem ,in omni natura irrationali
eritcapacitas ad unionem hypo(taticam cum Vers
bo ., autalia Perfona Divina.

§. I,
Pracipuze objectiones [olvnntur.

Bjicies primd contra primam conclufio-
O:lern t In Angelis non diftinguitur realiter
Perfonalims anatara : Sed fublara reali diftinétio-
neperfonalitatis a natura , illa affampribilis non
eft : Ergo naturaangelicaad divinam non potelt
aflumi perfenalitatem. Minor pater ex [opra di-
&is , Major verd fiadetur ex D. Thoma 1. p.
queft. 3. are. 3. ubi docet in (ubltantiis feparatis
ac fimplicibus , feu ex materia & forma non com-
pofitis, fuppofitum non diftingui 4 natfira: Sed
Angeli funt fubftantiz fimplices & compofitio-
nis ex materia & forma expertes : Ergo in iphs
fuppoficum non diftinguitur realiter a natura,
Undeidem 5. Doétor 4.contra Gent.cap. y5.pro-
bat convenientius fuifle Verbum affumere natu-
ram humapam, quamangelicam , quia aflumprio
naturz 4 Deo eft in perfona ,nonin natura:in
liomine autem aliud eft narura, aliud perfona,
quia eft ex materia & forma compofitus , non au-
tem in Angelo quiimmaterialis eft.

Refpondeo negando Majorem, ad cujus proba-
tionem dicendum, fnppofitum pofle dupliciter fu-
mi ,nempe pro {ubftantia individua omning in-
communicabili , feu procompofito ex natura &
fubfiftentia , qued fuppofitum metaphyficum
feu formaleappellatur ; & pro indiniduo nature ,
quod dicitur {uppofitum logicum , {eu radicale,
quia natura individua & fingularis , et radix &
fundamentom [ubfiftentiz & perfonalitatis,

T

Cimergo S. Doéor locis citatis affezit in fub-

“ftantijs {piritualibus non diftin gui fufpefitum &

natura , non loquitur de fuppofite in prima, fed
{fecunda acceptione,, id elt de individuo, quod in
Angelis nondiftinguitur 4 batura ; quia 1o natura
angelicanon eft alind peincipium radicale a quo
defumatur gradus {pecificus , & aliud a quo {u-
matur fingularitas , ficut in rebus corporeis ,in
quibus ratio fpecifica fumitur a forma, & fingu-
Liritas 4 mareria , fignata quantitate, Ira Cajera-
nus , Medina, Alvarez , Nazarios, Cipullus , &
communitet noftri Thomiftz S. DoGorem inter-
prerantur.

Verlim licét hwc interpreratio legitima fir, illi
tamen obftare videtur primo,quodS. Thomaslo-
¢is citatjs afferar formas (piritales completas,quia
individuanuur feipfis | efle {uppolira fubhiftentia :
nam (ppofitum fubfiftens , eft {uppofitum metas

&

DISPVTATIO NONA

A

phyficé fumptum , fen fubftantia individua ohnjs
no incommunicabilis : Ergo Doétor fan&uslogs
citatis, ﬁlp}mﬁmm memyl:yﬁcé non logicé ufur-
pat, & nomine {uppefitinen individuum nature,
fed fubflantiam ultimo rerminatam, ‘-OWP]i‘iam,
& incommunicabilem inrelligic.

Secundé , ex non diftinétione fuppofiti 4 natury
in Angelis,infert D. Thomas naturam humanam
efle magis affum pl:i!)i'.cm a Verbo,quam angeli.
cam:Sed fi perfonalitas a natura angelicarealiteg
diftinguererur , quamvis {ingularitas non diftin.
guere billa, inepta effer heecillatio ,cim af
fumpuibilizati naturz non repugnet fingulari.
tas , [ed [ubfiflentia vel perfonalitas: Ergo pre-
dica interpretatio menti D, Thoma non con-
gr!l!t.

Tertio, D. Thomas locis citatis diferimen fta-
mic inter implicia & compofita , quoad hoe
quodelt ft!i’lpf,\ﬂm!u diftinguvi anatura : Sed fino-
lzxine[hppnﬁtiin:e“ig(’mti11d1vidt1l1m,mlcdiﬁ:;i.
men non {ubfifterer; Ergo &c. Sequela Minoris
probatur : Individuatio in homine non diﬂingui-
tur realiter 4 narura:Ergo fi nomine fuppofi
intelligatur individuum, falsé D. Thomas affe.
reret in compofitis ex materia & forma fuppo.‘
fitum realiter diftingui & natora, {ects autemin
ﬁmpliribus a8 mnfequcnter non fubfifteret
diferimen abiillo ftatutum inter implicia & com-
pofita.

Verdm licét haxedifheilia & urgentia fint, veris
tagi tamen pradicte folutienis, feuinl::rprc:aﬁo-
nis, fi re€te inrelligatur , nequaquam prajudi.
cant, Ad primum enim rc!‘poﬂdcc primo formas
feparatas a materia efle {uppofita fubfiftentia,
fumptd fubfiftentia pro irrecepribilitate in mate-
ria, & incommunicabilitatealteri individue; non
autem furmpti fubfiftentia pro perfeitate incom«
municabilitatis alteri ranquam {uppolito ; hee
enim cum nulla natura creata poteft identificari,
nut ex D. Thoma vidimus. Vel fecundo dici poteft,
formas feparatas a materia , effe per {eipfas fupa
pofita fubfiftentia ut quo & radicaliter,non au-
tem ut quod & formaliter; quia natura, non fubay
filtit ut quo, nec (utitaloquar) radicat fubfiften-
tiam , nifi urindividua ; eft autem hazcdifferentia
inter formas feparatas , & illas qua recepuibiles
funtin materia, quod forme feparatz feipfisine
dividuantur , forma verd recepribiles, per mate-
riam fignatam quantitate, ut {upra dicebamus
& ideo formea ['GpJ rate (eipﬁ% fubfiftunt ur quo,
& feipfis fubfiftentiam , ut ita dicam , radicants
forma vero receptibiles, nec radicane fubfiftens
tiam, nec vt quo fubfiftunt feipfis, fed per aliquid
abillisdiftinéum,

Ad [ecundum pego fequelam Minoris ¢ cim
enim identitas fubfiftentiz cum natura obfteral:
{amptibilitati , quo major eft, magis obitat; &
quo minort, obftat miniis ; quia ergo in Angelis,
etfi fubfiftentiafumpra formaliter | diftinguaturd
natnra ; [umpta tamenin radice ;non diftinguitue
abilla:in homine vero, utpote ex mareria & for-
ma compofito,perfonalitas tam formaliter quam
radicaliter [umpta, & natura diftinguitur, reété
infert S. Dodor naturam humanam magis al-
fumptibilem effe quam angelicam ; etfi tam 1
Angelis quam in hominibus, fubfitentia feu pet-
fonalitas , formaliter fumpta , realicer diftingua=
tur a nawora, :

Ad recrinm nego etiam fequelam Minoris, &
ad illius probationem , diftinguo Antecedens:
Individuum in homine non diftinguitur realiter

10}

b

o =2

1




i

b

0

27

25.

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA

@ natura, pro formali individuationis , concedo
Antecedens pro radice ;nego Antecedens , &
Conlequentiam, Nametfi in compofitis ex ma-
veria & forma individuum formaliter fumpium
identificetar realiter cum natura , quia tamen ra-
dix & fundamentum illins et materia fign

quantitate , & hac realiter a natura difting 5
fit quod individuatio radicaliter fumpta in illis
realiter differat 4 natura; in fimplicibus verd non
ita, quia inillis principium individuationis non
fumitur ab aliquo intrinfeco , nec abaliquo reali-
ter ab eorum natura diftinéto , fed naturz illorum
feiplis individuantur , quia funt forma: per {e fub-
fittentes , & irrecepribiles in materia.

Objicies [ecundo centra primam & fecundam
conclufionem: D, Thomas hic quzft. 4.art. 5
corpus articuli fic concludit : Pde relinguitnr
quod (ola natura bumana fit :zlfj‘?:mpzzéii‘i; 1 Ergo
juxra doctrinam D. Thoma, neque natura ang
lica,neque narura irrationalis, affumptibiles funt,
patticula enim exclufiva folim , alias nataras vi-
detur ab affumptibilitare excludere.

Refpondeo D. Thomam ibiloqui de affiimpti-
bilitate fecundim congruentiam , qua quidem
naturz humanz perfeéte competit , non vero an-
gelica , aut irrationali : nam ur egregie ibidem
difcurrit idem S. Dodkor ,in natura allumpribili
t:iplc:{ rc'P‘:riIi poteﬁ congruentia , ne:np:digm-
tatis , neceflitanis , & univerfalitatis, fen excen-
fionis ; nulla verd ex his tribus congruentijs in
natura irrationali invenicur , cim illanecintelle-
&tualis fic, nec indigeat redemptione , necommnes
us univerfi in ea reperiantur: in natura autem
relica reperitur quidem congraentia dignicatis,
ctim in lincaintelle&uali perfectiffima fit, fed illi
deeft congruentia neceflitatis , clim peccatum
Angeliirremiflibile fit , & congruentia univerfa-
Hitatis , feu extenfionis,, cim in eo folus gradus
intelleGualis reperiatur: in homine verd omnes
inveniuntut , clim natura humana & intelleGua-
lis fir, & redemptionis capax & indigens ,atque
in homine omnes gradus univerfi quodammode
contineantur ; intelligic enim cdm Angelis, vivit
cum plantis | (entit cum animalibus , & exiltic
cum lapidibus & alijs inanimatis : unde affumpto
homine , quodammodo torum uhivetum afimi-
tur, ficurevangelium omni creatura quodammos
do pradicatur ,cim homini annuntiatur , ot ait
Gregorius magnus homil. 29.in Evang explicans
illaverba Chriftiad Difeipulos , Euntes in mun-
dum univer(inm, predicate Evangelinm emni srea-
ture. De quo plura diximus difp. 3. art. 1.con
clal 1, &3. :

Objicies tertio contrafecundam conclufionem:
Quod dedecet Deum, non eft poflibile : Sed affu-
mere naturamirrationalem ad divinam fubfiften-
1m , V. g. haturam equi, dedecer Deum : Ergo
eft impoffibile. Major eft D. Anfelmi lib. 2. cur
Deus homocap. 4. & 5. & ratioeft quiaoperari
aliquidindecens , non eft prudentis & fapientis.
Minorverd probarut ex indecentiffima commu-
nicatione idicraatum qua {equererur ex tali al-
fumprione : ficucenim ex afflomptione natura hu=
manz ,inter Deum & hominem fittalis commu-
nicatio idiomatom , ratione cujus dicitur de Deo
quod fit homo & rifibilis jita exaflumprione na-
ure equi , fequeretnr dici pofle de Deo quod ef-
erequuns & hinnibilis,

Refpondeo negando Minorem , Deus enim

aflumendo naturam irrationalem equi v. g. fa-

pienter & prudenter id przftarer, quia illi non
.',TM?.;. ;FV.

A deeflent mot

D

-~
.

aad id faciendum fuffcienti
licetvel ad fuperbiam humand confunden
cut ad confundendam fuperbia Luciferi & malo=
rumAngelorum aflumpfit naturamhamanam)vel
ad cfl | probatie-
d ficucnullaelt
prd narurd hn-

potentiam, !

l’.\]:q!‘.

indecentiain eo quod Deus, ally
mand , dicatur homo, l];l(ﬁ‘n:';i\. , 8¢ morralis | a¢

mz_‘,mu:s 5 p;tlﬁ;s ., & crucihixus ; ira neque -quo-_i
allumpri naturd equi, dicererur equus , & hinnis
bilis. Sané ciim a naturadivina ( utoptime argi-
mentatur Nyflenus paragtapho pracedenti cira=
s ) ex xquo diftet omnis creatura, fi effer inde-
cens Deo narura irrationalis aﬂhmptio,drdecc-
ret fimiliter ipfum naturam humanam affumpfif-
{e. Monertamen prudenter Cajetanus,quod lic
Deusablque ullo (uz m.:icltmadedemr—; vilifli-
mis eriam creatusis hypoftatice uniri poflit, ab-
tinendum tamen eft a defcenfuv in particulari,
propeer periculum infirmitatis noftiz,

icies quarto : Nattita quz non poteft ele-
vari ad videndum Deum, & ipfum amandum,
nequitad effe fubliltentiz ipfius aflumisz Sed na-
tura irrationalis non potelt elevariad videndum
Dclll'xu s Be ipﬁ!m amandum j alias enim eo i]-ib
fieret rationalis , {ive intellectualis : E go necad
fubfiftendum {ubfiftentii divina. Major probatui
ptimo , operari fequitur ad efle, juxtaipfins pro.
portonem : Ergo ad effe divinum,, confequitur
operati divinum, & confequenter natura incapax
elevationis ad operari divinum , quale eft Deum
videre ; & iplum amare ; erit etiam incapax af<
fumptionis ad divinum effe,

Secundo,Quod ad minus non eft potens, A for-
tioriad majus efi impotens : Sed majus eft naru-
ram creatam affumia Deo ad {ubfiftendum divi-
ni [ubfiftentid , quam ad videndum & amandum
Denm ,ur docet exprefsé D. Thoras hic arr, v,
ad 2. dicens : Major & perfeitior eft unio ad
Deun fecunditm effe perfonale s quam quaeft fes
enndim operationem : Exgo natara quée non po-
telt elevariad videndum Deum , & ipfum aman-=
dum, nequitad effe [ubfiftentiz ipfius allumi.
Refpondeo negando Majorem , cujus falficas
citur ex corporeChriftiin triduo,quod man-
fir unitum Verbo , & tamen etat incapax eleva-
tionis ad videndum Deum & ipfum amandum,
alialque operationes divinas exercendas. Undead
primani probationem dicendum ; quod operari
fequitur ad effe effentiz, vel ad effe formale, tan-
quam ad principium quo : quare juxta illius pro~
porrionem confequitur operatio , vel naturalis, fi
efle naturale fit, vel fupernaturalis, fi effe ficfu-
pernaturale: ad elle autem perfonale non fequitur
operatio , {ed tantiim vt conditio ad operationem
fe habet : unde fi efle vel natura guam fubfiftentia
modificat , non fupethaturalis, fed natoralis eft,
non confequitur operatio fupernaturalis , fed na-
turalis | fultentata mediaté afubliftentia fuperna-
turali, a qua ipfa patura immediate {ultentatur,

Ad fecundam probationem, diftingue Majo-
tem : Simajus & minus gjuldem ordinis fint, vel
unum inalio includatur , vel uhum aliud neceffa-
tio fupponat , concedo Majorem. Sidiverfi ordia
nis fint, & nullatenus fubordinata , nego Majo-
tem, & fub eadem diftinctione Minoris | nego
Confcqu:miam. Nam licét videre Deum , minus
fit quam hypoftatice ipfi uniri, non tamen fune
Ejuﬂ’.em‘mdiuis , nec ordinaté fe habenr , &
ideo ex incapacitate ad vifionem quaminus bos
num el non reété colligitur incapacitas ad unigs

SIT i

s




g

o
vy

3:6 Y

57:

yoi
pem hypoftaticam que eft majus bonum : ficur
volare minus bonum eft , quam intelligere , &
tamen com incapacitare ad volandum, ftat capa-
citasad inzelligendum in hemine.

Objicies quinto: Natura incapax fanétitaus, eft
etiam incapax unionis hypoftatice com Deo: Sed
natura icrationalis , fanctitatis capax non eft: Er-
go etiamincapax -eft unionis ‘hypoftatice com
Deo, Minor patet, Major verd probatur. Subje-
&um incapax effe@ s formalis forma , cft etiam
incapax formz : Sed unio hypoftatica cum Deo
habetproeffectu formali fanctificationem natu-
1z qua ipfi conjungitur: Ergo natura incapax fan-
&ificationis , eft etiam incapax unionis hypoftasi-
cz cum Deo.

Relpondeo negando Majorem, ad cujus pre-
bationem , diftinguo Majorem: Subjectum inca-
pax effeétiis formalis primatij, eft eriam incapax
formz, concedo Majorem, Subjeftum incapax
effe@is formalis fecundarij , nego Majorem , &
fub eadem diftin&ione Minoris , nego Confe-
quentiam, Stat ergo capacitas {ubje@i ad for-
mam , cum incapacitate ad effectum formalem
fecundarium , ut conftar in anima Chrifti capaci
grartix habitualis , qua tamen incapax eftifiliatio-
nis adoptiva , quee 4 graeia ‘habiruali preftarur:
unde ctim perfona divina unita nature creatz,
non habeat pro effe&u formali primario ,illam
gratam & fan&am conftituere , {ed illam reddere
{ubfiftentem , matura capax iftius effedis vel
quafi effeétis formalis, etfi incapax {it fanéticatis,
capax eft unionishypoftaticz cum Deo.

Procompleta hujus difhicultatis intelligentia,
obfervandum eft, quod fi perfona divina aflume-
rernatutamirrationalem , non wnireturilliin ra-
tione perfonz , fed folimin ratione hypoftafis;
quianatura itrationalis perfonalitatis capax non
eft, citm pcrfonalims ton reperiatur nifiin ratio-
nali natura , ut pater ex definitione perfonz , quz
definitut rationalis natwraindividua fiubflantia,

LT o

I1,

/

ARTI1IECVLYVS

Wn etiam [ubflantia incompleta ¢ partialss,
[it affzmpribilis & Divina Perfona?

Vatwor {ub hoc titulo involvantur difficul-
chs breviter hic refolvendz. Prima eft,
an materia prima fine forma {nbftantialiad divi-
nam fubfiltentiam affumi poffitz Secunda, an for-
ma corruptibilis & marerialis, feparata a mareria,
poflic uniri hypoftaticé Deo , fen ad divinam fub-
{iltentiam & exiftentiam aflumi ? Tertia ,an ani-
ma rationalis 2 corporefeparara, fita Deo aflum-
pribilis2 Quarta, an pattes integrales , puta ma-
nus, caput , brachium , quandia funt unitz tori
compolito , poffine allumi, non afflumpto ipfo
compofito?

R

Prima diflicultas vefolvitnr . & materiam primam

[ine forma fubffantiali ﬁa?’.’Pnﬁ affumi ad

divinam [ih [iftentiam probatir.

Ico prime :implicat materiam primam al-
{umi ad divinam [ubfiftentiam fine forma
fubftantiali. Ira contra Suarem, aliolque Recen-
tiores ,communiter docent Theomiftz ,excepto
Banne, quir. p. qualt. 6.art. 1. dubio 2. oppo-
fitam fententiam ut probapilem amplexuseft.

A

(&

DISPVTATIO NONA

Probatur conclufio ratione fundamerali gx
principiis Philofophiz Thomiftice defumpras
Ut enim cum: S. I)oé}.mer.p. quzft, 66. ar,;,
quzft, 4. de potentiaart. 1. & quodlib.3. ar,;,
docent emnes ejus Difcipuli | imp materiap
Frinmmcxlﬂew fine forma: Sed quod 1mplicae
cxiftere, etiamimplicatfubfiltere : Ergo implicar
materiam primam {ubfiftere fine forma fubftap.
tiali, & confequenter implicar qued fine ulla for-
ma allumarur ad divinam {ubliftentiam. Minog
cum urraque confequentia pater , Major aurem
probarifolet a noftris Thomiftis in phyfica ex ep
quod materia prima eft pura -potemia,idcéque
effentialiter improportionataut participetactum
ultim@ , qualis eft exiftentia, nifi mediante forms,

Relpondet Bannez ubi _ﬁlpr:‘l , quod etfi repu-
gnet materiam primam fine forma f{ubftanalj
actuari perexiftentiam creatam, quiahzceft effe.
&us forma fubftantialis , non tamen inzplicat
quod fine forma fubftantiali exiftar per exiften.
tiam divinam , qua cim effe&us forma [ubfan.
tialis non {it, non eft curellentialiter eam fuappo-
nat,ut ‘communicetur materiz : fuflicic Hrém
quod materia prima fine fom'aa'ﬁll\ﬂamiaiipnﬂ'u;
exiftere perexiftentiam divinam, ut fineslla poft
fit per divinam fubfiftentiam fubfiftere.

Sed contra primé :D. Thomas infra quaft. g,
art. 1. docet Verbum affumpfiffe carnem median-
te animd : Frgo fentit- mareriam primam non fo-
lim in exiftendo per exiftentiam creatam , fed
etiam in exiftendo per exiltentiam divinam de-
pendere a forma fubftantiali, & confequenter
ficut juxta D. Thomam materia primafine forma
fubftantiali ron poteft de potentia abfolura exi-
ftere per exiftentiam creatam, ita nec per divinam
& increatam.

Secondo , Quod materia fine forma nequent
exiftere, non provenit ex eo -quod exiftentia fic
effeétus fecundarius forma fubftantialis, fed quia
eft pura patentia , ac per confequens effentializet
improportionata vt participer aétum ultimum,
qualis eft exiftentia , nifi mediante formi , ut fi-
pra dicebamus: Avhzc ratio non mintds militae
refpedtu exiftentiz divinz , quam refpedtu exi-

fleptie crearz : Ergo ficurimplicar materiam pri-

ma fineforma fubfiltentiali adtuari per exiftentid
creatam, itarepugnar fineillaexiftere perdivini.

Dices, Efto repugner materiam primam, omni
formi fubftantiali denudatam , exiflere per exi-
ftentiam increatam , non repugnat tamen quod
ipfa, ut forme (ubltantiali conjunéta, per exiftens
tiam increaram exiftat, formi exiftente per exis
ftentiam creatam : Ergo porerit affumi ad fubfi-
ftendum f{ubfiftentia diving , formi fabRantiali
ad eandem fubfiltentiam non affumpré.

Sed contra:Nulla parsata aliis partibus unita,
poteftaffumiad divinam {ubfiltentiam , aliis pat-
tibus non affamptis ; quia nimirum non poreft
affumi ad divinam {ubfiltentid , nifi ratione rotius
privis{fubfiftentis perillam, ue paragraphoj. dice-
mus:Ergo fi materia primaab omni forma fepara-
taaflumi nequeatad divinam {ubfiftentid, nulla-
tenus ad ¢ a(Tumi poterit,ipsh forma ndalsiptis

Argumenta qua Suarez & alij Recentiores
contra hanc conclufionem opponunt, famuntut
ex eo quod materia prima porelt fine forma exl-
flere & fubfiftere, depotentiaablolura , fubinde=
quead {ubfiftentiam divinam , etiam fine forma,
allumi. Verdm ciim hae difficultatem mere phi=
lofophicam tangant, hic pratermictuntur , nein
quaftionibus philofophicis immoremur,

38

4

o




	§. I. Quibusdam præmissis difficultas resolvitur,
	Seite 504
	Seite 505
	Seite 506

	§. II. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 506
	Seite 507
	Seite 508


