UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

§. lll. Praecipuae objectiones solvuntur,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

gl
74

o

8o,

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA ¢}

eminenter fub{iftentiam naturx create , quamvis
increata fit , potelt naturam creatam terminare &
reddere {ubfiltentem : Ergo quamvis exiftentia
divina fitactus fubltantialis, quia tamen eminen-
ter continet exiftentiam accidentis , poteflt cum
accidente uniri, & illud exiftens conftitnere.

Dices » hoc inter {ubliftentiam & exiftentiam
rriwtiu difcrimen quod (ubfiftentia ex iwn}nm
conceptu eft terminus, exiftentia verd eft forma,
& ultimys aétus : licetantem nulla fic imlgcrﬁ:_
&ioin hoc quod formalitas divina terminet na-
miram creatam , bené¢ tamenin hoc qum! illam
actuer aut informer ; ideoque poteft fubfiftentia
divinaimmediaté uniri natura creatg,{eciis autem
divina exiftentia.

Sed contra primo : De faéto exiftentia divina
reddit humanitatem Chrifti exiftentem , ue difp.
pracedenti are. 2. pluribus oftenfum eft,& ramen
non informat humanitatem : Ergo de concepta
exiftentiz non eft aéuare informando id quod
exiftens conftiruic, & confequenter exifto capite
non repugnat divinam exiftentiam alicui acciden-
ti uniri, illudque exiltens reddere.

Secundd,Quitvis fubfiltentia (ir adtus,non tame
et adus phyfice informans,fed terminans, fubin-
deque poteit immediar¢ humanitati uniri,ablque
phyficainformatione: Ergo {imiliter, quévis exi-
{tentia it ultimus a&us ; quiatamen ex proprio
conceptu formali, non eftactus ultimus infor-
mans , {ed a&us ultimus terminans , divina exi-
ftentia poterit abfque informatione nature crea-
tx immediaté uniri , & illam exiftentem reddere,

§iatilelia

Pracipue ebjectiones folvuntur,

OBiicics primé contra primam conclufia-"

nem, Q\nc_:d eft capax modi effendi per {e,
poteft affumi ad fubfiftentiam divinam : _Sc‘d om-
ne accidens eft capax modi effendi per fe: Ergo
potelt allumi ad {ubfitentiam divinam. Minor
patet, accidens enim divinitiis feparari potelt &
fuo [ubjecto, & ex vi ralis feparationis acquirere
modum ellendi per fe, five modum independen-
tiz 4 [0 fubjedto tanquam a (ultentante. Major
vero probatur : Aflimiad (ubfitentiam divinam,
eft habere ab illa modum effendi per fe; Ergo
quod eft capax modi effendi per f&, aflumi potelt
ad [ubfiftentiam divinam.

Refpondeo diftingunendo Majorem: Quod eft
capax modi effendi per fe,qui firfubfiftentia, fub-
indeque qui denominetipfum l‘uppnﬁ[um , aflu-
mi poteft ad divinam {ubliftentiam , concedo
Majorem. Quod elt capax modi effendi per fe,
qui non fic {ubfiftentia , nec proinde confti-
tuat {uppofitam fed foliim fir fimilis analogice
fubfiftentiz , tranfeat Minor , & nego Conle-
quentiam.' Dico tranfeat Minor , quia plures
Theologi docent , idque fatis probabiliter , ac-
cidens ex vi {eparationis a {ubjedto, non habere
aliquem modum eflendi per fe, fed tantiim pri-
varimodo inhzrentiz, quodeft effe per fefub-

. filtens negative , non vero pofitivé. De quo in

Tra&atu de Euchariftia.

Objicies fecundd contra fecundam conclufio-
nem : Exiftentia fubftantialis non potelt commu-
nicari accidentali naturz : Sedexiftentia divinz
naturz (ubQtantialis eft : Ergo nequit communi-
cariaccidenti, & confequenter non poteft acci-
dens immediat¢ divine exiftentiz uniri, Major

Tom. IV,

A probatur, ficarfubliftentia fupponit rem qua per

B

E

illam fubfitit ele {ubftantiam , ita exiftentia
fubftantialis debet fupponere illud cui fuum effe-
&um formalem eribuir , efle fubftantiam : Ergo
accidens nequit exiftere exiftentia [ubftantiali.

Refpondeo diltinguende Majorem : Exiftentia
fubflandalis eminenter & formaliter , concedo

Majorem. Exiftentia fubitantialis formaliter, &
accidentalis eminenter, nego Majorem , & fub
eadem diftinéione Minoris, nego Confequen-
tiam: Nam exiftentia divina, quamvis fic fub-
ftantialis formalicer , eft tamen eminenter acci-
dentalis , & ideo potelt accidenti conimunicari:
Sicur potelt communicari naturz fubftantiali
creatz , quia quamvis {it exiftentia increara for=
maliter, eft tamen eminenter exiftentia creata,
cim illam eminenter contineat, Divina autem
fubfiftentia non eft fubftantialis eminenter &
formaliter, quiz eminenter non continet (ubfi-
ftentiam aliquam creatam, per quam f{ubfiftere
poflit naturaaccidengalis, & ideo eft ita propria
fubtantialis natura , utaccidentali communicari
non poffir,

Refpondeo fecundo negando ablolute Majo-
rem , ad cojus probationem , nego paritatem:
Difparitas elt,quiacim omnis {ubfiltentia fic ex
propriafua ratoneultimum complementum rei
inratione {ubftantiz, deberneceflario fuppone-
rerem illam cojus dicitur fubfiftentia effe fubftan-
tiam : At vero exiftentia, etiam fubftantialis,cim
ex proprio fuo conceptu fit folim ultimum com-
plementum in ratione entis, ratio fubftantialis
vel accidentalis mer¢ materialiter {e haberad ip-
fam ; {ubindeque utaccidens fir capax exiftentiz
divinz , licer fubftantialis , non requiritur quod
fir fubftantia, {ed fufficit quod fit aliquid com-
plebilein ratione entis.

Objicies tertio : 1llud folim poteft affumiad
exiflendum exiftentid divind , quod poteft confti=
tuere unum ens Ferfe cum Deo , Deus enim non
potelt venire in compofitionem entis per acci-
dens: Sedaccidens nequit confliruere unum ens
per {e cum Deo ¢ Ergo nec aflumi ad ejus fubfi-
ftentiam, Minor probarur : Qua non {unt ejul-
dem generis, {ed diverfi, nequeunt uniri ad fa-
ciendum unum ens per {e: Arqui accidens & Deus
funt diverfi generis : Ergo unum per fe conftitue-
renequeunt.

Relpondeo negando Minorem , & diftinguen=
do ejus probationem : Qua funt diverfi generis
nequeunt uniri inter {e ad faciendum unum ens
perfe, fiamboafferantfhas propriasexiftentias,
concedo. Siunum illorum it privatim fud pro-
pri exiftentid, & traharor ad exiftentiam alre-
rius; ficut trahererur accidens ad exiftentiam Dei,
ex fuppofitione quod aflumeretur adillam, ne-
g;’l[ll[.

Objicies ultimo ¢ Si accidens, v. g. albedo , af-
{umeretura Deo ad exiftendum exiftentia increa-
ti, denominarer Deum ipﬁima]bum, ficut huma-
nitas allumpra denominat Denm hominem ; Sed
hoc non debet admitti, effe enim album non po-
telt tribui ab. albedine , nifi fubjeéto cui ineft,
Deus autem nequit effe fubjetum albedinis : Er-
go implicat accidens allumi a Deo,ad exiftendum
exiftentia divind.

Refpondeo nezando fequ
in cafu objeétionis , Deus di ur habens albe-
dinem , non tamen albus : Sicur in triduo Ver-
bum ql‘,nd remanfit unitum anima Chrifti ), dici
poterat habens animam , nen Eamct}ranimatum-,

149

am , {olim enim

co

847

854

861

8

1




88.

89,

90,

91,

514

DISPVTATIO NONA

& ratio eft quiaillud {olém dicitur album, vel A non peflit, etiam de potentia abfoluta, Natirg

animatum , cuiinhzret albedo , vel quod infor=
matucab anima: albedo autem nequit inhzrere
Deo , nec Verbum ab animainformari.

Mitto pluraalia argumenta quibus Adverfarij
probare contendunt ,nullam entitatem creatam
pofle exiftere per exiftentiam realiter ab illa di-
ftintam , tum quia hze fpedtant ad Philofo -
phiam, & a noltris Thomiltis ij mctaphyﬁca
<lar¢ dilituntur ; tum etiam quia facile enervariac
infringi poflunt exemplo humanitatis Cllrii\i J
quiam perdivinam exiftentiam exiftere , difputa-
tione pracedenti oftendimus , & docet frequen-
tior , probabiliorque fententia. Unde prafentem
difficultatem ad id foliim reftringimus,an (cilicer
accidenti , ex aliqua peculiari ratione, repognet
divini exiftentia exiftere, ficureirepugnat, divind
{fubfiftentia terminari,

AanTticvivs IV.

Firum natura creata , [ubfijffens in propria
perfona, & propria perfonalitate verenti,
pofiit affimi ad [wbfiffensiam divinam?

Ixi natwra creata . quia extra dubium eft,
Dpet(onalit:lrcm ipfam affumi non poffe ad
fubfittendum per divinam fubfiftentiam : Tum
quia fubfiftentia eft ultimus terminus in linea &
fatione {ubfiftendi: Termino autem ultimo , ul-
rerior terminatio effentialiter repugnar. Tum
etiam , quia non ftat perfonalitatem aflumi, 8¢
non alfumi perfonam ad fubfitendum : Implicat
autem petfonam allumi ad {ubfiftendum , cim
perfona fit rationalis narurg individua fubftantia,
id eltincommunicabilis , quod de incommunica-
bilitate alteri utfoppofito accipiendum effe con-
ftar; cim perfona poffit communicari natura, ue
patet in perfona Verbi, quzde fadto fuit com-
municata & unita humanitati,

Addidi in titulo, propria perfonalitate vetenti,
quiactiam extra controverfiam , & omnino cer-
tum eft, polle naturam conjun&am proprizx per-
fonalitariaffumi,fi per affumptionem ipfa perfo-
nalitas expellatur feu deftruatur : Nan enim ma-
jor poteft efle repugnantia , quod natura proprid
perfonalitate illi conjun&a priverar, quam quod
fine ulla producatur, refultantia fubfiftentiz pro-
prie, peralienam impc.dir:'i.

Solim ergo difhiculeas eflt , utrum natura crea-
ta, manens in propriaperfona , aflumi poffic ad
fubfiftentiam divinam , confervard propria per-
fonalitare 4 itatamen ut hecnon allumarur, fed
fola natura qua illa rerminatur 5 eo modo quo fi
eadem humaniras quz nunc aflumpra eft 4 Ver-
bo , conlervatd hacunione jaffumeretur etiam &
Patre; & ficurpatara divina, ciim per zternam
generationem communicatur Filio , in illo termi-
natur propria Filij perfonalitate ; non amitrendo
petionalitatem Patris.

Afhirmativam partem docet Martinus Peres
Tra.deIncarn. difp. 9. fedt. 9. Hurtado in me-
raph. difp. 11, fedt. 7. & 3. part. difp. 4 4. num 1,
Bernaldus difp. 24.feck. 2. pro ea ex antiquis ci-
rantes Bacconum dift. 5. quait. 1. & Naclantum
Theorem. 2. citca finem, illamque non improba-
bilem cenfet Snarez difp, 14. fe&. 1. dicens, Au-
thoresita (entientes vix poffe ratione convinci.

Caterim , fententiam negativam (quod feilicer

creara,retinendo propriam perfonalitatem, upji
perfone divinz , necper illivs fubfiftentiam fap.
filtere ) docent communiter Theologi,non foljm
recentiores , fed etiam antiqui,, quamvisin affj.
gnanda ratione hujus impoflibilitatis non conye.
niant, L

§. L
Conclufio negariva ffatuitur.

Tco igitur : natura creata, fubfiftensin pro:
Dpria perfona, & propria perfonalitate reren.
ta, non poteft , etiam de abfoluta potentia , unigg
petfonz divinz , & per illius fubfiltentiam {ubfi-
ftere. ‘

Hanc conclufionem aliqui probant ex defipi.
tione pecfonz , de cojus conceprn eft quod fir al.
reri fu}:poiim incommunicabilis : Sed i naryra
creata , propria perfonalitare retentd , affumere-
wur a fuppofito divino , illi communicarerur; Ee-
go implicatita aflomi.

Hae tamen ratio non urget, poteft enim facils
relponderi, non elle de ratione perfonz , quod
natura ex qua COmponitnr , non communicers
aleeri fuppofito , vel perfonz, fed folim quod
perfonaipla exnatra & perfonalitate compofi-
ta, non poflirilli communicari; nam Perfonz Pa-
tris zrerni convenit definitio & ratio perfone, &
tamen illius natura communicatur Filio: Perfonz
etiam conftiture ex pcrfcnalimteVerhi & huma-
nirare affumpra, competir definitio perfone, &
tamen natura humana, perfonalitate Filij reten-
ti, potelt Parri communicari, & per ejus fubfi«
ftentiam fubfiftere : Hacergo ratio folim yide
rur probare , qued perfona creara non poffitaffu<
mia perfona divina;non autem quod natura pro-
prid [ubfiftentia fubfiftens illique retentd, non
poflicabilla affumi, de quo folim eft quaftioin
prafenti, Unde

Suarez loco citato , alias refert rationes, prz-
fertim ex Cajetano , & eas impugnat, ac tanden
iftam conftituit, quz maximeé illi placer. Propria
fubfiftentia naturz crearz eft modus quidam in-
trinfecus per fe exiftendi: Sed hic modus ha-
bet formalem & immediatam repugnantiam cum
illo modo unionis quem haber natura affumpta
in alio fuppofito, quia effe per fe & in alio fune
modi ita repugnantes ,utunus inerinfecd includas
negationem alterius: Ergoimplicatnaturam crea«
tam [ubfiftentem in propria perfona, uniri perfos
nzdivine, & in illa fubliltere,

Sed hzc ratio in multis deficit, primo quiaduo
fupponit fal(a , aur faltem incerra & dubia, Pri-
mum eft , quod fub(iftentia nature creatz fir mo=
dus illius ; illud enim, licér fit probabile, noneft
tamen certam , nec a Theologis unanimiter reci=
pitar ; multi enim cum Cajerano exiftimant , per-
fonalitatem creatam non effe modum naturz, fed
entitatem realiter ab illa diftinGam. Secundum
eft, naturam creatam non uniri perfonz divinz
immediate , {ed per aliquem nexumfen modum
ab illis extremis diftinétum ; oppofitam enim
plures Theologi docent,, nofque fupra difp. .il-
lotum fententiam ur probabiliorem fecui fumus.

Secundo , Ex eoquod perfonalitas propria fir
modus nature quam terminat, fequitnr tanwim
quod non poflit terminare alienam naturam,
fed foliim propriam , quia modus reinon potelt
modificare nifi rem illam cujus eft modus pro-
prius; non autem fequitur, quod natura terminatd

o

9l




	Seite 513
	Seite 514

