UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Art. IV. Vtrum natura creata, subsistens in propria persona, & propria
personalitate retenta, possit assumi ad subsistentiam divinam?

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

88.

89,

90,

91,

514

DISPVTATIO NONA

& ratio eft quiaillud {olém dicitur album, vel A non peflit, etiam de potentia abfoluta, Natirg

animatum , cuiinhzret albedo , vel quod infor=
matucab anima: albedo autem nequit inhzrere
Deo , nec Verbum ab animainformari.

Mitto pluraalia argumenta quibus Adverfarij
probare contendunt ,nullam entitatem creatam
pofle exiftere per exiftentiam realiter ab illa di-
ftintam , tum quia hze fpedtant ad Philofo -
phiam, & a noltris Thomiltis ij mctaphyﬁca
<lar¢ dilituntur ; tum etiam quia facile enervariac
infringi poflunt exemplo humanitatis Cllrii\i J
quiam perdivinam exiftentiam exiftere , difputa-
tione pracedenti oftendimus , & docet frequen-
tior , probabiliorque fententia. Unde prafentem
difficultatem ad id foliim reftringimus,an (cilicer
accidenti , ex aliqua peculiari ratione, repognet
divini exiftentia exiftere, ficureirepugnat, divind
{fubfiftentia terminari,

AanTticvivs IV.

Firum natura creata , [ubfijffens in propria
perfona, & propria perfonalitate verenti,
pofiit affimi ad [wbfiffensiam divinam?

Ixi natwra creata . quia extra dubium eft,
Dpet(onalit:lrcm ipfam affumi non poffe ad
fubfittendum per divinam fubfiftentiam : Tum
quia fubfiftentia eft ultimus terminus in linea &
fatione {ubfiftendi: Termino autem ultimo , ul-
rerior terminatio effentialiter repugnar. Tum
etiam , quia non ftat perfonalitatem aflumi, 8¢
non alfumi perfonam ad fubfitendum : Implicat
autem petfonam allumi ad {ubfiftendum , cim
perfona fit rationalis narurg individua fubftantia,
id eltincommunicabilis , quod de incommunica-
bilitate alteri utfoppofito accipiendum effe con-
ftar; cim perfona poffit communicari natura, ue
patet in perfona Verbi, quzde fadto fuit com-
municata & unita humanitati,

Addidi in titulo, propria perfonalitate vetenti,
quiactiam extra controverfiam , & omnino cer-
tum eft, polle naturam conjun&am proprizx per-
fonalitariaffumi,fi per affumptionem ipfa perfo-
nalitas expellatur feu deftruatur : Nan enim ma-
jor poteft efle repugnantia , quod natura proprid
perfonalitate illi conjun&a priverar, quam quod
fine ulla producatur, refultantia fubfiftentiz pro-
prie, peralienam impc.dir:'i.

Solim ergo difhiculeas eflt , utrum natura crea-
ta, manens in propriaperfona , aflumi poffic ad
fubfiftentiam divinam , confervard propria per-
fonalitare 4 itatamen ut hecnon allumarur, fed
fola natura qua illa rerminatur 5 eo modo quo fi
eadem humaniras quz nunc aflumpra eft 4 Ver-
bo , conlervatd hacunione jaffumeretur etiam &
Patre; & ficurpatara divina, ciim per zternam
generationem communicatur Filio , in illo termi-
natur propria Filij perfonalitate ; non amitrendo
petionalitatem Patris.

Afhirmativam partem docet Martinus Peres
Tra.deIncarn. difp. 9. fedt. 9. Hurtado in me-
raph. difp. 11, fedt. 7. & 3. part. difp. 4 4. num 1,
Bernaldus difp. 24.feck. 2. pro ea ex antiquis ci-
rantes Bacconum dift. 5. quait. 1. & Naclantum
Theorem. 2. citca finem, illamque non improba-
bilem cenfet Snarez difp, 14. fe&. 1. dicens, Au-
thoresita (entientes vix poffe ratione convinci.

Caterim , fententiam negativam (quod feilicer

creara,retinendo propriam perfonalitatem, upji
perfone divinz , necper illivs fubfiftentiam fap.
filtere ) docent communiter Theologi,non foljm
recentiores , fed etiam antiqui,, quamvisin affj.
gnanda ratione hujus impoflibilitatis non conye.
niant, L

§. L
Conclufio negariva ffatuitur.

Tco igitur : natura creata, fubfiftensin pro:
Dpria perfona, & propria perfonalitate reren.
ta, non poteft , etiam de abfoluta potentia , unigg
petfonz divinz , & per illius fubfiltentiam {ubfi-
ftere. ‘

Hanc conclufionem aliqui probant ex defipi.
tione pecfonz , de cojus conceprn eft quod fir al.
reri fu}:poiim incommunicabilis : Sed i naryra
creata , propria perfonalitare retentd , affumere-
wur a fuppofito divino , illi communicarerur; Ee-
go implicatita aflomi.

Hae tamen ratio non urget, poteft enim facils
relponderi, non elle de ratione perfonz , quod
natura ex qua COmponitnr , non communicers
aleeri fuppofito , vel perfonz, fed folim quod
perfonaipla exnatra & perfonalitate compofi-
ta, non poflirilli communicari; nam Perfonz Pa-
tris zrerni convenit definitio & ratio perfone, &
tamen illius natura communicatur Filio: Perfonz
etiam conftiture ex pcrfcnalimteVerhi & huma-
nirare affumpra, competir definitio perfone, &
tamen natura humana, perfonalitate Filij reten-
ti, potelt Parri communicari, & per ejus fubfi«
ftentiam fubfiftere : Hacergo ratio folim yide
rur probare , qued perfona creara non poffitaffu<
mia perfona divina;non autem quod natura pro-
prid [ubfiftentia fubfiftens illique retentd, non
poflicabilla affumi, de quo folim eft quaftioin
prafenti, Unde

Suarez loco citato , alias refert rationes, prz-
fertim ex Cajetano , & eas impugnat, ac tanden
iftam conftituit, quz maximeé illi placer. Propria
fubfiftentia naturz crearz eft modus quidam in-
trinfecus per fe exiftendi: Sed hic modus ha-
bet formalem & immediatam repugnantiam cum
illo modo unionis quem haber natura affumpta
in alio fuppofito, quia effe per fe & in alio fune
modi ita repugnantes ,utunus inerinfecd includas
negationem alterius: Ergoimplicatnaturam crea«
tam [ubfiftentem in propria perfona, uniri perfos
nzdivine, & in illa fubliltere,

Sed hzc ratio in multis deficit, primo quiaduo
fupponit fal(a , aur faltem incerra & dubia, Pri-
mum eft , quod fub(iftentia nature creatz fir mo=
dus illius ; illud enim, licér fit probabile, noneft
tamen certam , nec a Theologis unanimiter reci=
pitar ; multi enim cum Cajerano exiftimant , per-
fonalitatem creatam non effe modum naturz, fed
entitatem realiter ab illa diftinGam. Secundum
eft, naturam creatam non uniri perfonz divinz
immediate , {ed per aliquem nexumfen modum
ab illis extremis diftinétum ; oppofitam enim
plures Theologi docent,, nofque fupra difp. .il-
lotum fententiam ur probabiliorem fecui fumus.

Secundo , Ex eoquod perfonalitas propria fir
modus nature quam terminat, fequitnr tanwim
quod non poflit terminare alienam naturam,
fed foliim propriam , quia modus reinon potelt
modificare nifi rem illam cujus eft modus pro-
prius; non autem fequitur, quod natura terminatd

o

9l




%

DE NATVRA ASSVMPTIBILI ET ASSVMPTA!

per illum modum proprium , non poffit termi-

naria pr:rfm‘.a divina , quz realiter identificatur

2,

Negatio exiftendi in alio elt effeGtus

tentie propriz , ciim enim ne-

biiftentia inaliquo pofirivo con

, non poteft elle effectus primarius i

ffedl undarius non eft eflentia

lainfeparabilis, de potentia abfolu-
egatio non convenit eflential

cum diviha nat

connaturaliter, & confequenter poterit ,illd re-
tenta, peralienam terminazi, Miffis ergo his ra-
tionibus.

Probarur primo conclufio ex 5. Synodo gene=
rali collat. 8, can. 5. ubi ficdicitur: &i quis non
confitesur Dei Verbum , carni [ecundinm [ubfifen-
tiam unitham , & propter hoc unam ejus ﬁ:bﬂﬂu:-
tiam , fen ntam g;c'r-fur.’mu sanathema JCr Ex qui-

I hoc poteft argumentum defumi: C
inminfercin Chrifto effe unam tantim peifo-

-

cil

nam , ex eo quod humanitas fuitaffumpra ad fub-
fiftentiam Verbi

: At hzcillatio non efler bona, fi
er{onalitate retentd, pol

, urde fe pater: Ergo

utontur ad definiendas veritates fidei , non effe de
fide. Eftoenimnon fintde fide, funt tamen ma-
gni ponderis & authoxitatis : Ergo licér de fide
non fit, implicarc naturam creatam, proprij per-
fonalitare retentd, terminari per divinam , erit
tamen veritas Theologica omnino certa &indu-
bitara.

Probatur {ecundo conclufio argumento a po-
fteriori delumpto ex myfterio Incarnationis, Si
natura humana terminata 131‘(1“1& Pc{ﬁma!im:c
effer alflumptibilis & Perfona Divina , Verbum de
facto illam affumpliffer terminatam proprid per-
fonalitate , non aflumendo ipfam perfonalita-
tem : Atfecunddm fidem Catholicam Verbum
affumpfit naturam hnmanam fine proptia per-
fenalitate: Ergo fignum eft non fuille poflibile
humanita proprii perfonalitate terminatam
alfumia Perfona Divina. Minor eft certa de fi-
de, fequela autem Majoris probatur, Tum quia
fi propriaperfonalitas & [ubfiftentia naturz hu-
manz non impediebat unionem ejus hypoltati
cam cum Verbo , videtur fuiffe convenientius
perfeioni humanitatis Chrifti, quod ton fo-
lum fublifteret per {ublifientiam Verbi, fed
etiam per propriam , fi talis fubfiflentia fit com-
poflibilis in eadem natura com (ubfiftentia Ver-
bi. Tum etiam quia non funt multiplicanda,
vel augenda miracula fine neceffitate : majus ve-
1o effer miraculum auferre 4 natura humana
propriam petfonalitatem , vel impedire ne pro-
pria fubfiftentia, qua eft paffio ei connarurali-
ter debita , ab ipfa fluerer , quidm confervare
propriam fubfiftentiam cum aliena, Quod po-
teft apriffimo exemplo declarari & illuftrari. Li-
cet prafentia loc & facramentalis fihe duo
l'l]D'ji ”':\tl'\.?.tiit‘.' !‘lll‘!{"! [L“.::!gr::ln;'CS E“LL!C"L“ COr=-
}‘-.Ori , unde naturaliter fieri nequit quod idem
#orpus fimul habeat duos illos modos effendi,
tamen quia extenfio ad locum eft paflio conna-
wuralizer debita corpori , ided communiter di-
citur in materiade Enchariftia, fore majus mi-
ragulum , 6 corpus Chrifti acquirendo facra-
mentalem prafentiam , amiterer extenfionem
atque prefentiam]ocalem quam habetincalo,

Tom, IV,

I

Sty

A quam quod retentdilld extenfione localiacqui-

D

rat prazfentiam in {peciebus Sacramentalibus,
Ergo Amiliter fi (oluté compoffibilis efle: pro-
pria perfonalitas humanitatis cum aliena Verbi
Divini, majus miraculum effer dicendum quod
Vv m ex viaflumg is paturz humana im-
pediret ne propria & connaturalis fubfitentia ab
ea relultarer, U‘.l!.".ll‘ﬂ quod fimul cum perfonalira-
te Verbi illa maneret ,{ubindeque potiis dicen-
lum effer , illam remanere

tur deipla prafentia locali Chrifti D omini.
Probatur rertio conclufio : Implicat quod na-
tura creata exiftat fimul & femel duplici exiften-
td , quarum una fic creata, & altera increara s
At finatararerminata per propriam perfonalita-
tem aflumerctur a Deo, nondefltruia rali perfo-
nalitate, haberer duplicem exiftentiam , quarim
una eflec creara, 8¢ alteraincreara: Erco &c. Ma-
oreft certa, tum quia effe individuatur 4 natra
i quarecipitur: tum etiam , quia doz exiftentie,
przflertim fi fint completz , non poffunt inter fe
uniri per modum adlils & potentiz ad confti-
tuendum unum per {e, ut oftendirur in Philofo-
phia. Minor vero fuadetur : Cuiliber fubfiften-
tiz {uadebet correfpondere exiftentia, quia fub=
fiftentia elt veluti uliima,difpofitio , qui natura
redditur capax exiftentiz y ac proinde duz {ubfi-
ftentiz nece(fario fecum trahunt duas exiften-
tias : Sed in noftre cafu narura afumpra duas ha-
berer fubfiftentias , quarum una efer creata &
connaturalis , altera increara & praternaturalis;
Ergo & duasexiflentias ,unam creatam & natn.
ralem , alteram increatam & ﬁlpernamraIcm.
Ceteriim i natura humana terminara per fubfi<
ftentiam Verbi , ulterits per perfonalitatem Pa-
tris vel Spiritus Sandti terminaretur ; non habe-
ret proprerea tes exiftentias, quia fubfiftentiz
relative divinarum perfonarum , non redderent
naruram aflompram capacem diverfe exiftentiz,
fed unius rantim exiftentiz increatz & infinitz,
per quam exiftunc iple divina perfonz,
Probatur quartd conclufio rarione defumptd
ex Capreoloin 3, dift, 1. quaft, 1, art. 3. ad 1,
Scoti contra fecundam conclufionem, Quod de-
pendetabalio dependentid firidta & caufali, non
poteft a pluribus ur plures funt dependere adz-
quaréin nullo genere caufee, ut 2. phyfic. 4 no-
{tris Thomiftis oftenditur : Sed natura in exiften~
do depender a fubfiftentia dependentia ftriétd &
caufali : Ergo non poteft pluribus fubfiftentiis
adzquaté terminari , fed per propriam fubfiften-
tiam terminatur adzquate , ejufque dependerftia
in exifiendo , adequate perillam expletur, & per
confequens , propria [ubfiftentid recentd non po-
telt, etiam de porentia abfoluta , per alienam ter-
minari, Qua ratio non militat in divina narura,
comparata cum tribus fubfiftentiis relativis, ciim
ab illis in exiftendo non pendeat, fed rantimab
ipfis accipiat incommunicabilitatem , ut in Tra-
ratu de Trinitate oftendimus, Nec eriam pro=
bat , qued natura creata non poffit fimul rermi.
nari a tribus divinis perfonis , & inillis fubfifte-
1< ; quia perfonz divinz, ut terminantes naturam
creatam, eique pecleitarem incommunicabilita-
tis tribuentes , non habent rationem canfz, fed
puri termini, {ubindeque narura non dependet
ab illis dependentif cau(ali , {ed folim termi-
nativd : quo genere dependenriz {tar uhum &
idem a pluribus dependere adequate intenfivé
cum inadzquarione extenfiva,utconftar in re«

Tt ij

]
i




92.

00,

ior,

516
latione Patris ad plures filios terminata.
Denique {uaderi poteft conclufio alil ratione
faciliori , quam C illus fic proponit. Iniplicat
quo | eadem natt i [
polito, & non fitinaliencfuppolito: At hoc [f.:'
quereiur ex eo quod natura humana manens in
‘propria petfona effer affampra a Pecfona Divi-
na : Ergohoc tmplicat contradi¢tionem. Major
et certa, proprer manifeftam contradictionem
noneflein

creata finsul ficin alieno fup-

quam dicit effeinalieno fuppofito, &
alieno fuppofito. Miim‘_r eti,.m: -quoad prim
partem patet, nam i’e_rluna Divinaelt fuppofi-
um extraneam A qualiber natura creara. Quoad
{ecundam verd probatur: E fFeftus formalis fub-
“fiftentiz proprix, eft reddere namram fubfilten-
tem in e, & per fe, & nonin alieno fuppolito, ut
docent Philofophi in Meta ica, conitarque
‘exipfa nominis tn_,wolcgia, apud Latinos
fbfiftetein (&, idem fonarac fiftere feu termina-
ri infe, & noninalio + Hocautemcim non di-
cat exclufionem afubjeéto, quia qualiber natura
{ubftantialis complera, per feipfam haber quod
non fitinalio tanquam infubjeéto, oporter quod
dicac exclufionem feunegationem eflendi inalie
utin fuppofito.

m

. IT.
Pracipua objelliones [olviintur.

¢, Djicies primd : Damafcenus libro cor ad
Oimaginem Dei fumus , hac haber : Des Fi-
Jius [alurari Patris volusitate faltus eff bomo . nas
turamqite humanam [ibi wni cum humana volun-
tate que watura eff conjunyit , bominis antem hy-
Puﬂ‘dﬁm non conjunzst, Et rationem reddic: Ne
Bature bumans voluntas que natwrs attribuitar,
woluntate eq qie bypoftafim arngic , a divina
woluntatis prefcriprionc difeederet , fedci [ponte
wareret in ommibm. Ex quibus verbis hoc poteft
defumi argumentum : 1deo juxta Damaftenum,
Verbum affumpfic natram humanam |, non
autem hypoftalim hominis , ne fieret aflumprio
cumqua ftaret peccabiliras:Ergo fuppenit affum=
prionem hypoltafis efle poflibilem. Confequen-
‘tia patet, nam f repugnaret , mon ided allum pra
non fuitler hypoftafis humana, ut peccabiliras
vitaretur , fed quia impoflibilis ellet.

Refpondeo primo , merito dubitari pofle an
hzc rranflato legitma fic , cim in teftlimonio
addulto, Damafcenus duplicem diftinguar volun-
tatem , unam hypoltafis, 8 aliam nawure , qua
diftin&io fidtitia eft, & Theologiz ac Philofo-
phiz repugnans ; Philofophi enim & Theologi
unam tantitm in homine voluntarem agnofeunt,
qua nature uc quo , & fuppelitont quod, inom.-
nibus {uis operationibus tribuirur, v

Refpondeo fecunda: Cim Damalcenus loco
citato docer Verbum conjunxiffe fibi naturam
humanam & illius voluntatem , loqui de con-
junctione phylica per unionem ad divinam fub-
fiftentiam : cim autem {ubdit , non conjunxife
fibi hypoftalimt hominis , loquittir de conjun-
étione,quam harerici docebant , feilicer per fo-
Tum affeltuim & fpecialem amorem; & hinjus ra-
tionem teddit, Ne volunrate bypoftafis . natura
Brumana a Dei voluntate diftederet - Flzc autem
affectiva (olim conjun@&io quam harerici aftrue-
bant , erfi de facto non detur , & a Conciliis con-
tra Neftorium congregatis damnata f{it, ramen

poffibilis fuir,

A

B

DISEVTATTIO "NONA

Tertio relponderi pmeﬁ , admittendo Damaf
cenum loqui de conjundtione phyfica h 7poltafis
hominis ad divinam fubfiltentiam ;| & negandy
Confequentiam ; potuit enim talenvconjun@ip.
nem negare ob rationem afl

am, mfl“["C ur
ponendo rtalem
i

abftraliendo aly
bilis , vel non,

pt’.‘ccab‘.!n.w vitarceur , n
unionem fuiffe poflibile
hac quzftione ,an fit poffi

Objicies fecundo : Eadem numero naturadivic
na terminata perfonalitate Parteis, rurfus termi.
natur peclonalitate Filij, & Spiritus San&i , abls
que eo quod una perfona divina terminetnr pec
aliam : Erg imiliter natura humana terminara
petlond proprid, potuit terminari perfonalitate
Verbi, abfque eo quod perfonalitas Verbitermi-
naret perfonam huomanam.

Refy
Confequentiam ; licée enim natura divina poffie
fimul cerminari triplici fubfiflentid | hoc tamen

non lnmr.'lt contingere in naturacreata , Tum quia
illad competit natre rarione (uz infinia-
tis, & C}'Ll- eficit q'ﬂ:ﬂibt‘t narura creata: Tum
eriam , quia probando noftram conclufionem,
plures affignavimus rationes difparitatis inter

t
propriam };’urfmmht:te'm re(pectu natura create,
& perfonalirates divinas , tam comparative ad
fiatnram arviiam , ‘quiam eliam comimmn-,-&ad
creatam.

Obyjicies tertio : Natura humana terminata per
alienam perfonalitatem {cilicer per {ubfiftentiam
Verbi, potelt aflumia Patre & Spiritn Sano:
Nam ut difputatione praecedenti cum S. Thoma
docuimus , omnes tres perfonz Trinitatis potue-

unt eandem numero natutam affumere: Eigo
rerminata pmp;‘]ﬁ per {onalitare , pG!CIiI allumia
Verbo, pon affamprd perfonalitare,

Refpondea, conceffo Antecedente,, negando
¢onfequentiam , & paritatem : Nam fubfiftentia
propria conftituic naruram {ubfiflentem per (e &
in (e, fubfiftentia verd alienacontlituitillam fub-
fittentem in alio : implicat antem contradictio-
nem , quod eadem natura fimul fubfiltatperfe &
inalio , nonvers quodhabeat plares modos fob-
filtendi in alio ; quia fubfiftere per fe & inalio,
Gant duo modi fubfiftendi inter fe oppoliti, &
quoTum unus, virtnalirer faltem , includit nega=
tionein alterius : Plures verd modi effendiin alio,
non habenrinter (e hancrepugnantiam & oppo-
fitionem , nec unus includiz virmaliter negatio-
nemalterins, Poreftque id declarari & illufteari
exemplo accidentis, videmus enim quod omning
implicer idem accidens fimul effe per fe & inaliog
catertim quod fimul pefiirefle i
&is , multi exera Scholam D. Thomea concedunt,
faltem de abfoluta potentia, Duas alias raricnes
difcriminis probationes. & 4. nofire conclufio=
nis infinnavimus , quaibidem videri poterunt.

e e e S

ARTICVYLYS Vo

A b propofirio ( Deus affumpfic homi-
nemjinrigore G proprictate, I,”mmmifﬁf verd

P Atio dubitandi eft, quiamodus illeloquens
%_di paflim inveniturapud Concilia &Sf:n&D‘
Patres , nam in Cencilio Toletano 1. in cofi=
feffione dicitur, Credimus Filinm Dei ex vies
70 I’irgiﬂis szﬂ?z‘n-ﬁf v hominem. . Similia ha-
beptur in Toleranio 6. cap. 1. in Toletano th
in confefl. fidei , & in Francefordienti inEpik

2 T -
ndeo:, conceflo  Antecedente, negando g,

as!

105

b

10§

106,

1073




	Seite 514
	§. I. Conclusio negativa statuitur,
	Seite 514
	Seite 515
	Seite 516

	§. II. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 516


