UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Art. Il. A quo sanctificetur formaliter humanitas Christi sanctitate
substantiali; an a modo unionis, vel a Verbi personalitate, vel a sola
Natura Divina?

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

-

23.

24.

DE GRATIA CHRISTI SVBSTANTIALI 513

Refpondeo fecundo, data Majori,negando Mi-
norem : ficut enim effedtus formalis primarius
gratiz habitualis , eft reddere hominem deifica-
tum accidentaliter , fen nature divinze partici-
pem ; reddere vero '."%‘h:m fan@um & gratam Deéo
accidentaliter, eft effectus dunraxarillias fecunda-
rius, Ita reddere nataram deificatam fubftantiali-
ter , eft effe@us formalis primarius gratie unio-
nis ; (anétitas vero {ubftantialis fecundario tan-
wimabilla procedit, {ubindequeabilla feparabi-
lis eft deabfolura Dei potentia,

Objicies quarto : lllud {olim {an@ificare po-
teft formaliter , ratione cajus fubje@um accepta-
tur ad gloriam : Sed ratione gratiz unionis {fubje-
&um nonaccepraturad gloriam,cim poffic Deus
humanitati Vetbo Divino hypoftatice uniczx , vi-
taj zternam negare de abfolura porentia : Ergo
per gratiam unionis non fan&ificatur formaliter.

Refpondeo,concefsi Majori, negando Mino-
rem, ad cujus probationem dicendum quodin ca-
{u quo Deus humanirati Verbo hypoftatice unita
vitam @ternam negaree, maneret humanitas ex
vi grariz unionis acceprata ad vitam zternam in
jure, etfiinre & de fafto non effer aceeprata ad
illam, ut petebar quantim eft de fe gratia unio-
nis : hocvero [ufficit ur formalis (andtiras fir , ue
patetinipfagraria habirvali,que fan@ificat homi-
nem formaliter (ancitare accidentali, quia dat jus
ad beatitudinem , & facit hominem acceptum ad
illamin jure, quamvis de potentia abfolura homo
juftus, &in gratia conftitutus,in re & de fato
poflet nonacceptari ad illam ; poteft enim Deus
homini in graria conftituro vitam xternam nega-
re, imo & illum in zternum punire, fud utens
abloluta porentia.

Dices, Sigratiaunionis effer Deo ratio diligen-
di humanitatem Chrifti in ordine ad beatitudi-
nem , velefler ratio illam diligendi in ordine ad
beatitudinem , amore neceflario, vel amore li-
bero : Primum dici non poteft, ciim Deus extra
{e nihil neceflario diligat. Necetiam fecundum
nam bonum infinitam ( quale eft gratia unionis)
non liberom , fed neceffarium terminat amorem:
Ergo gratia unionis non eft ratio diligendi homa-
nitatem Chrifti in ordine ad bearitudinem , nec
per confequensillam {anétificat formaliter.

Refpondeo negando Minorem,quantim ad {e-
cundam partem,ad cujus probationem dicendum,
quod quamvis infinitum bonumin feip(o , necel-
{arium terminet amorem in Deo , ut tamennatu-
r= creat@ communicatum, non rerminat amorem
neceflariom , led libernm : ut pater in adibus
Chrifti meritoriis & fatisfadtoriis, quilicérinfi-
nitate quadam morali gaudeant, urdifp. 4.o0ften-
dimus, tamen non neceffitant voluntatem divi-
nam ad pramium , necad pacna remiflionem,nifi
fgppafito pado, quia non funt per effentiam , fed
pet communicationem infiniti,

A RErovLI Vs AL,

A quo fantlificetur formaliter humanitas
Chriffi fanititaie fubflantiali s an 2 mode
unionss , vel @ Perbi Perfonalitate , vel &
[fola Natura Divina?

Stendimmus articulo pracedenti, humanira-
0 tem Chrifti fan&ificari formaliter,fanctita-
te fubftanuali, per gratiam unionis: Sed quia in
tali graria tria confiderari poflunt, quz peffent

Tom. . IV

A

C

D

reddere Chrifti animam formaliter fan&am , {ci-
licet modus unionis humanitatis Chrifti cum per<
fonalitate Verbi ; quem aliqui prébabiliter ad=
mittunt; ipfa perfonalitas, qua immediaté tali hu.
manitati conjungitur ; & natura divina in ipf'a.
perfonalitate inclufa , qua fecundarié tantim, &
wediante perfonalitate, eidem humanirati unitur;
diflicwleas eft & controverfia inter Theologos,
quodnam exllis tribus fanéificer formalirer hu_
manitatem Chrifli {an&itate fubflanciali ; Alij
enim exiftimant illam formaliter (an@ificari a
modeunionis alij a perfonalitate Verbi | alij
vero.d divinitate, prouta perfonalitate diftinéta
virrualiter,

5. il

Reijcinntur due prime (ententia , ¢ tertia us
verior & probabilior eligitur.

1 Ico primo ., (anéiratem fubftantialem hus

manitatis Chrilti,non effe formalitera mo-
do unionis , quem aliqui inter humanitatem 8
Verbum conftitnunt,

Hancconclufionem probat Vazquez hic difp.
30.cap. 3. quia fi unio efler forma preftans effe-
Gum fan@icatis, fequeretur aperté non pofleafs
{umidivinitds naturam irrationalem : nam ubieft
impoflibilis effe@us formalis forme intrinfece
inherentis ;impoffibile efl tale formam repeririz
narura autem irrationalis eft incapax {andtiraris:
non poteft igitur recipereunionem , i ab illa ran-
quam g forma fanéias in natara aflumpta pro-
veniat,

Sed hzeratio non valet, quia ucarticulo prece=
denii oftendimus , & wvariis exemplis declaravi-
mus, licér forma unita Tubjeto capaci omnem
funm effe&um formalemilli tribuat, feciis tamen
quando in fubjedto non invenitur capaciras ad
omnem effectum formalem forme quieipfi com-
municatur. Unde ficut nihil eft quod obftare vi-
deatur quominus gratia habitgalis collocerar di-
vinits in lapide , ilque nihilominus non dicatuc
fanétns, nec fiat objeSbum amoris amicitiz divi=
nz, led tantiim dicatur habens illam formam qua
in [ubjecto capaci prafaret effeftam illum moga-
lem reddendi fanum, & objeGum dilectianis:
ita nihil verat nnionem hypoftaticam cum perfo-
na Verbi,naturz irrationali communicari , & in
illa effe modo mere phylico , & ablque eo quod
illi eribuat effe@um fosmalem {an&iratis, Hacer-
go ratione pratermifsi,

Probatur primo conclufio; Modus pnionis nen
elt {anctitas per effentiam , cim fiv aliquid crea-
tum, nec fanctiras per parricipationem, cilm non
fit participatio fandtitatis per eflentiam, nempe
naturz divina,fub conceptu natarz,cui folicon-
venire poteft pradicatum fanéhitatis per effen-
tiam, ut ex dicendis infra conftabit : Ergo non eft
fanétitas formalis, & conlequénter non potelt
effe@um fandtirais praftare.

Probatur {ecundd ratione fundamentali. Si da-
retur modus uniopis inter humanitatem & Ver-
bum, quanuimad fanditatem animz , alivd non
facerer quam applicare & unire ipfi animze bo-
nomincreatum , quod formaliter eam (anctificat,
efler enim effentialiter unio & applicatio ralis bo-
ni:Ergo non poteft dici quod lan&ificaret for-
maliter animam Chrifti; ficur neque propeer i~
milem tationem potelt dici quod unio gratix ha-
bitualis cum anima, formaliter eam fan&ificer,
quodunio albedinis cum pariere,, ipfum dealber

Xxx iij

25.

165




30,

534

formaliter , wel quod unio anime rationalis ad
corpus, formaliter illud animatum Qcmll,’ at.

Dico fecundo : Peifonalias Verbi, ratone il-
lius quod addiad perfectiones abfolutas,non fan-
Etificac humanitatem Chrifti formalicer.

Hc conclufio {equitur ex principiis qua Tho-
miftz communiter {tatuunein Tratkatn de Trini-
tate , unde non video quomodo Joannes a S.
Thoma , Cipullus , & alij ex re:e:;_timiims Tho-
miftis, oppofitam poflin docere fententiam:do-
cent enim communiter Thomiltz in pradicto
Tra&ata de Trinitate , perfonalitates divinas ra-
tione illius quod addunt ad eflentiam boniratem,
aut petfectionem non dicere: Sed fandtitas for-
malis, perfectio & bonitas eft , clim fubjeétum
quod fanéificat, reddat amabile amicabili dile.
&tione, objetum vero amoris !1: bonum :Ergo
perfonalitates divine , ratione fuperadditi ad ef-
fentiam , fanétitatem non important,fed tantim
rationeeflentiz quam includunt , & confequen-
ter perfonalitas Verbi , ratione illins quod addic
ad effentiam, non {anétificat humanitaié Chrifti.

Confirmatur & magisilluftratur hze ratio : Ex
copracipué probant nottri Thomiftz in Tracta-
o de Trinitate, telationes divinas pecfe@ionem

ad eflentiam non addere, quia alids darentar in ,

Deotres perfetiones relative , ex quo uliedlis
fequeretur pecfectiones divinas inter {e compara-
tas, inzqualeseile , & cuiliber ex divinis perfo-
nis aliquam perfectionem deelle , Patri [eilicet
Pe[&&icnem liationis , & Filio pmﬂ-i'}éoncm
paternitatis : Sed non minis inconveniens eft,
multiplicari an&iratesin Deo, & concedere fan-
&itatum inequalitarem , & cuiliber ex divinis
perfonis aliquam fanéitatem deefle : Ergo fi ve-
linclogui confequenter‘ad fua principia, negare
tenentur relationes divinas, ratione illius quod
addunt ad eflentiam , dicere fanétitatem,fubinde-
que perfonalitatem Verbi, ratione illius quod ad-
dit ad naruram divinam , feu quarenus abilla vir-
tualiter diftinguitur , non fanétificare humanira-
tem Chrilti.

Poreft eriam fuaderi conclufio hacratione efli-
caci. Pecfonalitas Verbi, ur virenaliter a natura
diftin&a , non eft fanéiras: Ergo proue fic non
fan&ificar formaliter Chrifti humanitatem.Con-
fequentia manifeftaelt ; Antecedens probatur. Si
petlonalitas Verbi, ut virtualicera natura diftin-
&a, efler(an&itas, vel hocelconveniret ex con-
ceptu particulari quo ab attriburis & aliis divinis
formalitatibus diftinguitur vireualiter, vel ex con-
ceptu entitatis divinz tranfcendentis , tranfcen-
dentid per rationem, omnes Dei perfetiones &
formalirates » Sed nullo ex his modis convenit
perlonalitati Verbi ratio fanétitatis: Ergo non eft
{aniras ratione illius quod addit ad eflentiam.
Major parer , Minor eriam pro prima parte nota
videtur ; non enim apparet ratio , car perfonali-
tas ex proprio conceptu (anétias fit, & hoc ip-
fium aliis Dei attributis non competat. Pro fecun-
davero patte fic oftenditur. Si conceptus fancti-
faris conveniret perfonalitati ratione entiratis di-
vinz tran{cendentis predida tranfcendentia ficur
fatio ifta enticatis multiplicatur realiterin relatio-
nibus, & viczualiter in atributis , etiam (an&iras
realiter in relationibus multiplicaretur , 8¢ vir=
tualiterin auributis | ac per confequens intelle-
&tus , proat a natura & voluntate virtualiter di-
ftinctus , fanckitas formalis effer , & iden dicen-
dum eflet de-omniportentia ; voluntate, & aliis
axcributis : Confequens eft falfiam ; Ergo &c.Se-

DIES DAV AT Q)

A quela manifeftaelt, falfi

Cc

VNDECIMA

autem Confeqipy;
pmhn{";r , Tum quia alias humanitas Chriftief
{erfanéta formaliter , non folim a perlonalite
& anatura divina , fedetiam ab incelledy diving,
a voluntate ; ab omnipotentia, & aliis attribun‘;
& pel feckionibus Dei, quod non admittang Ad-
yerfarij, Tum eriam , quia (i intelledus Deiv,
ura voluntate & ndrura divina di[kin&us, eﬂ‘c;
fanétiras increara formaliter , participatio diyig
intelledtus effer fandtitas parricipata ; ficgr quia
natura divina,utab acceibutis virtualiver difting,
elt fanditas pereflentiam , formalis particjpa[i;
naturz divine , nempe gratia habirnalis, eft fan_
¢tiras participara : Sed fides, prophetia |, lumen
gloriz, & fimilia, qua {unt participationes forma.
les divini intelledtiis , non funt audicas per par.
ticipationem ; alioquin homo l“au&:ﬁcz;emrpg;
donum propheriz , & jnftificaretur per fidem
quod eft erroneam, & a Tridentino damnamm;’
Ergo &c.

Dico tertio , divinitas , prout 2 perfonalitage
diftin@ta virtaliter , fanétificat humaniatep,

* Chrifti,

Hac conclufio colligitur ex fupra dickis, In pri-
mis enim juxta §5. Parres articulo praecedenti g
tatos, eo lanctificatur humanitas Chrifti quoun,
gitur: Sed a deitate nogitur, juxta illud quod ex
Nazianzeno ibidem retulimus , Chriffus diciup
proprer divinitatem s ea enim humanitatis unilia
eft : Ergo humanitas Chrifti a deitate an@f.
carur,

Secundo , Humanitas Chrifti | pracedenterad
gratiam habirualem, eft ubftantialiter fanéta,u
ibidem won(travimus : Sed non Amodo fubfan-
tiali unionis , neca perfonalitate,, rationefuper.
additi ad eflentiam , ur pracedentibus condufio-
niibus oftenfum eft : Ergo a Deirate, prouta pet.
fonalitate virrualiter ditincta.

Tertio, Divinitas fub conceptu natre eft fan-
¢itas infinita, tum quia participatioillins , nem-
pe gratia habitualis, fan¢titas finica eft:Tum etiam
quiaeft prima radix videndi 8 amandi Deum, in
quo ratio {anckitatis confiftit: Ergo unitahuma-
nirati Chrifti, formaliter illam {an&ificat.

Necobftat quod illi non uniatur immediate,fed
mediate tanttim , mediante {cilicer perfonalitate
Verbi, cuiimmediaté conjungitar: Tum quiagras
tia torum [an&ificat heminem , etfi non uniawt
toti homini immediaté : Tum eriam , quiadivini-
tas mediate unita , reddic exiftentem humanitas
tem ; Ergo & [anétam , non obftante unionis mes
diatione.

§. IL.
Pracipus objettiones. [olvantur.

Bjicies primo contra primam conclufip-

nem: 5SS, Patres relati a Suare hicdifp. 3.
fect. 3. aferunt humanitatem Chrifti fanctifica-
tam fuille per unionem ad Verbum, quam idcirco
D. Auguftinus lib. 13. de Trinit. cap.19. &inkn-
chirid. cap. 4.0. fummam gratiam appellat: Ergo
fanctitas {ubltantialis anime Chrifti, eft formali-
ter & modo {ubftantiali unionis , quo hamanitas
Chrifti conjungirur perfonalitati Verbi.

Sed nego Confequentiam, nam 5S. Patres 1o
loquantur de modo unionis creato, {etenente €x
parte humanitatis ( hunc enim non agpoveruih
fed a quibufdam Scholafticis inventus eft) (ed de
unione Verbiincreata , id eft decommunication®
perfonalivatis Verbi humanitati Chrifli;hecenin

1

i

iax

;-




i

=

37

DE GRATIA CHRISTI SVBSTANTTALY..

talem humanitatem (an&ificat formaliter,nonra- A

vione illius quod explicat, fed ratione pradicari
inilla implicice imporrati, nempe naturz divine :
que eft prima radix videndi & amandi Deam , in
quo ratio fanctitatis confiftir , idedque unionem
iltam , fummam gratiam , vocavic A ngultinus.

Dici etiam poteft, 55, Patres foldm velle unio-
nefanéificari humanitatem Chirifti vialiter , in-
choarivé , & unitive , quatenus unio humaniraris
ad Verbum, eft via ad fan&itatem A divinirate
przltandam , nonvero eam fanéificari 4 modo
unionis formaliter.

Objicies fecundd : Modus unionis hypoftatice
cum omni peccato {ive aétuali five habiruali in-
compoflibilis eft , ut dicemus infra , ciim agemus
de impeccabilitate Chrifti: Sed forma expellens
peccatum, & cum illo i{:cornpat{bilis ,eft ufficiens
ad fan&ificandum formaliter ; Ergo modus unio-
nis hypoftatice formaliter humanitatem Chrifti
fanctificar.

Refpondeo primd., concefsi Majori, diftin-
guendo Minorem: F"'ormam‘pellens peccatum, &
cam illo incompofTibilis, eft (ufficiens ad fanétifi-
candum formaliter, fan&ificatione politivd, nego
Minocem : fan&ification negarivi, rranfear Mi-
nor. Similiter diftinguo Confequens : Modus
unionis hypoftatice formaliter humanitatem
Chrifti fanctificat,fanticate negativa, confiftente
in expulfione peccati, tranfeat: {anéitare pofiti-
va, qua conliftitin hoc quod eft diligi amicabili-
ter, & in ordine ad vitam xtecnam, nego.

Relpondeo fecunda diftinguendo Majoremt
Modus unionis hypeltatice cum omni peccato
incompollibilis eft, ratione fui , & dired@ , nego
Majoren : indire€té , & ratione Divinitatis cui
unit hg manitatem, Folmccde I\-{a‘,c;r::m_-z & ﬁlb ca-
dem diftin&ione Minoris, nego Confequentiam,

Explicatur & illuftrarur folutio hoc exemplo:
Adtus charitans , in {entefitia alferente non polle
elici de potentia ab(eluta nifi 4 gratia habiruali,
cum peccato incompoflibilis eft , quia cum gratia
effentialiter connectitur , quz cum peccato habi-
tuali incompoflibilitatem habet ; & tamen aétus
diletionis non (an&ificar formaliter , quia non
pugnat cum peccato dired¢ & ratione [ui, fed in-
direct¢ & ratione altering ,hempe ratibne habi-
tualis gratiz cui connedtitur. Ita pariter licét mo-
dus unionis hypoftaticz cum peccato incentpoffi-
bilis fir, quia tamen non pugnat cum illo directe
& ratione {ui , fed indiret& & ratione divinitatis
cu unit humanitatem, iftam non fan@ificat for-
maliter,fed vialiter rantim & inchoative, quate-
nus eft via ad fancicatem a Divinitate praeflanda,

Obyjicies tertio : Ab illo fan@ificarur formali-
ter humanitasChrifti,a quo deificatur formaliter:
Sed deificatur formalirer 2 modo unionis hypo-
ftaticz : Ergo abilld fan&ificatur formaliter, Ma-
jor pater,Minor probawr. Humanitatem effe deis
ficatam , nihil aliud eft quam effe divinati con-
junétam : Sed efle conjunctam divinitati, eft for-
malis eff:&ns unionis hypoftaticz : Ergo huma-
nitatem efle deificatam , praitatur ab anione for-
maliter,

Refpondeo, concefsi Majori, negando Mino-
rem ;nam ficut efle vifum , quamvis explicetur
per hoc quod eft terminare vifionem, non eft for-
malis effectus feu denominatio terminationis ,led
vifionis terminate ; & efle fanum in medicina , &
urina, quamvis explicetur per hoc quod eft efle
caufam vel fignum fanitatis, non eft tamen for-
malis denominatio 4 fignificatione aut canfabili-

53§
tate {anitatis, fed ab ipfa fanitate fignificata , vel
caufara : fic effe deificatum, tametfi GZx}*]iccmr per
hoc quod et effe deirari conjunétom , noh eft ra-
men effedtus formalis, feu denominatio 4 conjun-
Gione deitatis, fed ab ipfa divinitate ; unde ex eo
quod unio hypoftarica fit formalis ad deitatem
conjunctio , non li‘quif i efle formam deifican.
tem formalirer, ficut nec conjunctio cum igne et
i_d a quo lignum conftitnitue ignitam forn 1]i;cr,
fed ignis iple: quo exémiplo ufus eft Damalcenus
ad explicandam deificationem humaniraris 2
Verho.

Objicies quarto : Unio iw'lwoi"tatim fet modus
fubftantialis unionis , eft donum nobilius & per-
feius gravid habituali: Sed gratia habitualis red-
dit hominem formaliter fané&tum - Etgoa fortiori
unio hypoflatica fan@ificar formaliter Chrifti
humanitatern,

Sed nego confequentiam & paritatem , efto
enim unio hypoflatica excellentior fit habituali
gratid , quia tamen ad diverfos ordines {pectant;
ham gratia in {vo ordine cbriner rationem natu-
&, {ectis vero unio hypoftarica, feu modus fub-
ftantialis unionis , inde fit quod gratia habitualis
fanétificare pofiit formaliter , non autem unio
hypoftatica ; illa enim eft afandificans quz
eft radix donorum pertinentivm

ad ordinem gra-
tiz,& qua proindein tali ordine fe habet per mo-
dum naturz,

Objicies quinto : Modus {ubftantialis unionis,
vere & proprie gratia eft , unde Augnftinus {upra
eitatus , uhtonem humanitatis ad Verbum | fiim-
mam gratiam appellat: Erco exviillius Chriftus
ut hotno gratuseft & Deo acceptus, ac proinde
fan&us formaliter,

Sed nego criam iftam confequentiam, nam om-
he beneficium nobis 4 Deo gratuics conceflum,
gratia eft, & talis nuncupatur 4 Theolegis , & ta-
men omne beneficium ficA Deo nobis conceffum,
non fanéificar nos formaliter , ut conftat in fide,
quz beneficiam eft, & gratia {upernattiralis, &
tamen homines per fidem non fanéificari forma-
lier,certum de fide eft, & aTridentino definitum,
Conftar etiam in dono charitatis five aétualis,five
habitualis, quod gratiaeft, & ramen non reddere
hominem gratum & fanétum formaliter,frequen-
tior Theologorum fententia docet, Confiar pa-
riter in vifione beatifica , quam effe maximam
gratiam & donum , nullus inficiari poteft ; & ra-
men ipfam non fan&ificare formaliter , probabi-
lior tenet fententia. Non ergo valerifta confe-
quentia : Modus fubftantialis unionis eft gratia
fadta humanitati Chrifti : Ergo reddit illam gra.,
tam & fan&am formaliter.

SGCELD

Solvuntur alie objectiones . contra fecundam o
tertiam conclufionem fiers (olire,

Bjicitur primo contra fecundam conclufio-
On(‘m : Gratia unionis, prout gratia unionis
eft, fan@ificat humanitatem Chrifti formaliter, uc
articulo pracedenti oftenfum eft : Sed perfonali-
tas Verbi , ratione illins quod additad Divinita-
tem, eft gratiaunionis: Ergo prout fic fancificat
Chrifti humanitatem formaliter. Minor proba-
tur : Gratia nnionis eft donum fubftantiale perfo-
naliter communicarum humanitati Chrifti: Sed
perfonalitas Verbi, ratione fuperadditiad effen-
tiam, eft donum fubftantiale perfonaliter com-
municatum humanitati Chrifti , ciim prout fig

443

451




%6.

%7

Al

§0.

536
terminer humanitatem
conftituac: Ergo perfonalitas Ver!\i , Tatione i_l-
lius quod addir ad divinam eﬂh_xlclam yelt gratia
unionis facta humanitati Chrifli.

i{cfpui!dm ;1'\[11{‘,5;!1611\59 Majorem : Gratia
unionis completé {umpra ,[an&ificat humanita-
tem Chrifti formaliter , concedo Majorem: in-
completé fumpra, nego Majorem ; & fufoeadem
diftin&ione Minoris , nego Confequentiam.

Explicator folutio hoc exemplo , fen hacinftan-
ti4: Modus (ubantialis unionis, in {ententia illo-
mmqniilfum in humanitate Chrifti admirtune,
veré gratia unionis eft , etim fit donum fub-
ftantiale , ‘perfonaliter humanitari Chrifti colla-
tum ; & tamen quia nonelt gratiaunionis com-
plete & adaquare fumpra,, fed incompléré tan-
tim & inadequaté, non fanificar humanitatem
Chrifti farmalirer, juxtafrequentiorem Theolo-
goram {ententiam, Ita pariter, quia perfanal.ras
Verbi,ut terminans ratione [ui immanimrem,pm
priori ad unionem cum divina natura, quz me-
diante perfonalitate unitur, non eft gratia unionis
confummaré & complere, fed incompleré & via-
liter (ralisenim gratia completé confiftitin nnio-
ne cam divina natura ) ideo perlonalitas Verbi,

rour immedaré & ratione [ui unita humanirari,
{llam non fan&ificat formalirer , fed ratione na-
turz divine quam unit, & que tranfcendentali-
ter in ea includitar.

Objicitar {ecundo : Perid {an&ificatur huma-
nitas Chrifti formaliter , quod terminat hypofta-
ticum amorem ; Sed perionalitas Verbi ratione
illius quod addirad eflentiam, terminatamorem
hypoftaticum : Ergo fandificatur formaliter per
{ubfiltentiam Verbi, ut virtualiter diftindtam a
naturadivina, Minor eft certa , Major vero {ua-
detur. Amor hypoftaricus et majoramore ado-
ptivo: Sed per id [anctificatur homo formaliter,
quod terminat amorem Deiadoprivum:Ergo per
id eriam Cinétificator humanicas Chrifti formali-
ter , quod amorem hypoftaticum terminar.

R :{'Pondco diﬂ.ingucn-:io Mazjorem, quod ter-
minat amorem hypoftaticam ulimo , concedo
Majorem : non ultimo,nego Majorem, & {ub ea-
dem diftiné&tione Minoris, nego Confequentiam.
Ec infto in modo unionis, ratione cnjus terminag
humanitas Chrifti amorem hypoflaticum,in fen-
tentia illorum qui talem modum in humanitare
Chrifti admirtunt; quia tamen ille modus non eft
terminns nltimus talis amoris, fed lterius tendi,
nempe ad Verbi [ubfiftentiam , non fanctificar
Chrifti humanitatem, Sicin pralenti, quia amor
hv};t:o['t:uicns non fifticin [ubfiftentia Verbi, fed
ulreritis tenditad communicandam naturam di-
vinam, non fubfitentia, fed natura ultimo termi-
nans , humanitatem Chrifti fan&ificat.

Dices, Terminus non ultimus pradeftinationis
adoptive, fandificat animam julti , fcilicer gratia
habitnalis: Ergo etiam terminus non ultimus pra-
deftinationis hypoftatice , fan@ificabit formali-
ter humanitatem Chrifti.

Sed nego Confequentiam, nam inter terminos
non ultimos prazdeﬂ;in:tionis adoptiva contine-
tur habitualis gratia , quaz clim natura fitin ordi-
nefupernaturali, eft fufliciens ad fanctificandum
formaliter; & ideo fag&ificar, non quia terminus
eft przdeftinationis adoprive; alias omnis termi-
nus hujus pradeftinationis fanéificaret formali-
ter, quod eft falfum, edim necauxilia (ufhicientia,
nec efficacia, nec aGus contritionis, necaliadona
gratiz,imo nec vifio beatifica, qua terminus ulti-

C

D

DISPVTATIO VNDECIMA

& illam fubfiftentem A mus eft,prebeant {angirarem formalemfed jded

{an&ificar, quiaralis terminus eit, nempein quo
Del natara Panicipam hwer.im_r:perfonalitas-au-
tem Verbi, ratione illius quod divinitati fuperad.
dit, non eft natura divina nec per eflentiam neg
per participationem ; & ided quamvis termipep
non ultimo Chrifti I.H‘?Cd-“lhi‘u‘ni onem, nonfap.
£hificat humanitatem Chrifti formaliter,

Objicitur tertio : Gratia habitualis fanéifiey
formaliteranimam , quiaillam d ificat : Sed per-
fonaliras Verbi , ut virtualiter a natura diflin@ty
petfectiori modo deificat Chrifti iw;1n1n:.irnte|n’
ciim deificer illam fubftantialirer, gratia verg fu:
Tim accidentaliter: Ergo a fortiori petlonalitag
Verbi, ut virtnaliter  natura diftin&a, Gndificay
formaliter Chrifti bumanitatem.

I{eflmudco non quam]ibct dciﬁ(‘ationem_‘ fed
illam qua eft naturz {ub conceptu nature , effe
fandtificationem, ¢dm forma fanctificans fir radix
donorum pertinentium ad ordinem gratix, & rec-

minet amorem divinum,dando radicaliter vimad '

Deum redamandum; unde quia gratia habiwalis,
ratione fui deificat deificatione naturz, quamvis
participata, perfonalitas autem Vexbi,'pmu: 2113,
tura diftingnitur , non deificat deitare natura | fed
deirate communi nature & omni formalirar dic
vinz, inde fit quod gratia habirualis (anéifica
formaliter, fectis autem Verbi perfonalitas, ratio.
neillus quod fuperaddic narure. Undead argu.
mentum in forma rcfpundemr‘diﬂinguend@ Ma.
jorem: Gratia habiwnalis fanéificar formaliter
animam,quiaillam deificar , deificatione natnre,
concedo Majorem:quia illam deificat quomode=
cumque , feu quacunque deificatione,, nego Ma.
jorem. Similiter diftinguo Minorem : Pecfonali-
tas Verbi ut virtualiter a natura diftindta, perfe-
&tiori modao deificat, deificatione naturz, nego
Minorem. Derficatione communi nature & om-
ni formalitatidivinz | concedo Minorem, & nes
go Conlequentiam, X

OIWjicimr qunb: Perid fan&ificatur humani-
tas Chrifti formaliter,cui immediatis unituriSed
immediatids unitue fubfiftentiz Verbi, quamna-
ture divine , ctim ifti mediante foliim Verbiper-
fonalitate conjungatur:Ergoe (anétificatur forma-
liter per fubfiftentiam Verbi , non vero pernar-
ram divinam. .

Relpondeo Majorem effe abfoluté fallam , &
inftantiamy habere manifeftam ,tum in unione
gratiz habitualis ad animam , cui immediatits
anima unitur, quam gratiz habitvali, & ramen
non per unionem , fed per gratiam {anéhficatur
formaliter: Tum eriam in modo unionis hypofta-
ticz , quem aliqui inter humanitatem aflimptam
& Verbum Divinum admittunc ; illi enim imme=
diatitls unitur humaniras, quam {ubfiftentiz Ver-
bi; & tamen ab illo non fanificatur formaliter,
ut in prima conclufione oftendimus , & tenetfre-
quentior Theologorum fententia. Major ergo
foliim eft vera,quando illud cui immediatids ui-
tur humanitas , forma fan@ificans eft : unde guia
petlonalitas Verbi,ratione fuperadditi ad effen-
tiam, {an&itas formalis non elt,perillam fubifte
conceptu, quamyvis immediatitis unitam,non faq-
&ificatur humanitas Chrifti , fed per naturam di-
vinam,qua ratione (ui forma fan&ificans eft.

Objicitur quinto contra terriam conclufionem:
Ut Divinitas prefter humanitati (andtitatis elﬁe»
&um , requiritur quod ei ut forma phyfica oma-
tur : Sed divinitas non poteft per modum formz
A=

phyficz humaniaci uniri , citm phyfica inform
. tio

—

$




i

L
o

it imperfetionem naturz divinze repu-
gnantem : Ergo divinitas non poteft Ckitatis
eFednn praitare humanitan aflumpr , fen
illam fan&ificare formaliter.,

Relpondeo; negando Majorem , ficut enim in
adverlafententia perfonalitas fan&ificat humani-
tatem, non per phyficam informationem , fed
Per'(ui.ma terminarionem j ita divinitas illam fan-
ckificare potelt , abique eo quod illi per nodum
forma iuformantis phylicé uniatur, per hoc fo-
lim quod illi conjungatur per modum rermini
ipfam terminantis , non immediaté, & ratione
fui, fed mediate, & ratione [ubfiltentiz perfona-
lis Verbi , in quo tranfcendentaliter includitur;
unio énim mediata divinitatis cum humanitate,
fufficit ut ab illa fanéta conftitnatur, ur fupra
oftenfum eft.

Admajorem hujus difhiculratis elucidationem,
& pluridm argumentorum folutionem , Adver-
tendum eft, in fanébitate duasincludi rationes feu
conceprus inadaquate diftinctos, primus et efle
radicem phyficam actionum yitalium intelligendi
& amandi Deum , fecundus eft effe objedtum
congraum dilectionis divinz amicabilis : quam-
/is aureém natura divina non communicetur, nec
poffit communicari humanitati Chrifti fub pri-
mo conceptufeu formalitate , quia hocimportat
impe:ﬁamm‘n; forma phylicz, nawre divinz
repugnantem, bené tamen [lecunda , quia talis
conceptils fen formaliras ,nullam dicir imperfe-
Etionem. Sicutin vifione beatifica , effentiadivi-
na communicatur intelle€tu bearorum (ub rario-
e [peciei, non tamen ut principium intelligendi ,
quiainconcepru & mynere (peciei nulla includi-
tur imperfectio , bené tamenin conceéptn radicis
& principij intelligendi,

Dicesprimo t In gratia illi duo conceptus di-
ftingunrurinadzquare, & tamen non poteft com-
municarifub uno ; nifi communicetur fub alio:
;E.'go pariter in natura divina.

Sed nego confequentiam & paritatem , obdu-
plicem rationem diferiminis : Prima eft, quia
gratianon potelt nifi uno medo communicari,
{cilicer perinhzfionem : ea dutem iplo quod fic
communicerur , neceflario utrumque munus pr&-
flar, reddirque hominem objc&tum congruum
divine dile&ienis, & radix eft actionum vira-
lium intelligendi & amandi Deum. Natura vers
divina communicati poteft per immediatam &
mediatam terminationeim , & communicata hoc
fecundo modo , reddit humanitatem Chrifti
obje@tum congrunm divine dile@ionis , abfque
o quod fuppleat in ea radicem phyficam actio-
num vitalivm intelligéndi & amandi Deum, fed
hoc praftatur 4 grana habituali anima ejus infu-
fa ; illaenimin Clrifto, ficut & in aliis {an&is,
eft principium radicale vitz fupernaturalis, fea
attionum vitaliom intelligendi & amandi Deum,
ut infra patebit,

Secunda, quia omne fubje@um capax fanéti-
tatis, eft etiam capax vitalitatis illivs:non fat
antem formam communicari, non commuhicato
omni effe@u cojus fubjeéinm eft capax: poteft
autem aliquid effe capax {anéificationis & natura
divina , abfqueeo quod fit capax vitalitatis in-
creatz ilhis, .

Dices fecundo : Conceptus radieis eft prior ifi
naturadivina: Sed impoflibile viderur communi-
cari formam fub concepru pofteriori, nifi eriam
communicettir fub priori; ficutimplicat formam
tribuere fubjetto effedtum foum formalem (e~

Tom., IV, 3 E

A cundariom, nifietiam ¢i communicet primarium:

ler)

Ergo repugnat deitatem communicart humanitas
ti Chrifti fub concepru fantitaris, nift etiam ei
communicetur fub conceptn radicis vigalis intel-
ligendi & amandi Deum,

Refpondeo, coticelsi Majori, négando Mino-
rem : Nam ratio {peciei pollerits {¢ haber in na-
tura divina ad rationem radicis, & tamen unitur
intellectibus beatorum in ratione (pecier, ablque
eo quod ipfis uniatur {ub concepru radicis : ratio
etiam exiltentie , fecunddm noftrum modum in
telligendi, pofteritis fe habetin Dee ad rationem
effentiz , & tawenunitur humanitati Chiiftifub
ratione exiltentiz , illam exiftentem conftituen=
do, ablque eo quod ipfi uniatur formaliter (ub
concepru quidditatis & elfentiz. liem in perfo-
nalitate Verbi prits concipitur ratio produéte,
{ub qua conftituic Verbum; deinde ratio hypo-
ftafis , fub qua conftituit pt‘rﬂmm‘n; pm’thmé
ratio referentis, {ub qua conftituit filium ; & ta-
men humanitati Chrifti non unitur {ob ratione
Verbi, nec {ub ravione referentis, ben¢ tamen
fub ratione perfonz , vel hypoltafis.

BamaneNeRERi
DISPVTATIO XIL
De Gratta Chrifts babiruali.

Ad guaftionem 7. D. Thotne.

Onfiderati fanétitate Chrifli fubftan-

tiali,qua eft a gratia unionis, conlequens

elt ut ejus {anctitatem accidentalem, qua
oritar a gratia habitvali, animz ejus a prificipio
Ctmcc'puonis infafa , inhac difputatione contem-
plemur ; & qua 5. Doctor quaft. 7. de hujufino-
di gratia decer, breviter exponamus,

ArTicevivs Primvs,

s Pivum in anima Chriffi fuerit gratia
babityalss ?

» Vere quidam Theologi tefte Paludino in 3.
(entent. dift. 15, quait. 2. qui exiftimarunt
gratiam habirualem non fuifl2 in Chrifto,quia pu.
tabant eam omnino in eo fuperfluam : cim enim
( inquiebant ) follim conferatur ad fanéifican~
dum ; & fineilla anima Chrifti per gratiam unio=
nis ])let&iﬂ;{né fanétificetur , omnino fuperva-
canea videtur ini Chtifto, fubindequie non reperi-
wrinillo, cim ordo gratiz nen minus abhorreat
a {uperfluo, quam ordo natura, Affirmans ta-
men {ententia communis eft inter Theologos:eam
tenent Commentatores D, Thoma in prafenti;
& Scholaftici cam Magifiro in z.dilt. 13. oppofi-
tam ut hereticam , vel erroneam ; aut faltem ui
temeratiam profcribentes:

6. L.
Conclufio affrmativa fatnitur ex Seriptird
ac Santtis Parribys , & triplici vatione
Divi Thome [iadetur.

Tco igitur:in anima Chrifti Domini fuit
D grartia habitualis,

Pro.haturprimb ex Scriptura, piefertim exillo
faiz 61. Spiritus Domini (uper me , e0 guod nnxe:

rit Doménus me : qua yerba de fe dicta exponit’

Yyy

s

' Py

4
"El




	Seite 533
	§. I. Rejiciuntur duæ primæ sententiæ, & tertia ut verior & probabilior eligitur,
	Seite 533
	Seite 534

	§. II. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 534
	Seite 535

	§. III. Solvuntur aliæ objectiones, contra secundam & tertiam conclusionem fieri solitæ,
	Seite 535
	Seite 536
	Seite 537


