UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

§. Il. Preecipuae objectiones solvuntur,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

30,

534

formaliter , wel quod unio anime rationalis ad
corpus, formaliter illud animatum Qcmll,’ at.

Dico fecundo : Peifonalias Verbi, ratone il-
lius quod addiad perfectiones abfolutas,non fan-
Etificac humanitatem Chrifti formalicer.

Hc conclufio {equitur ex principiis qua Tho-
miftz communiter {tatuunein Tratkatn de Trini-
tate , unde non video quomodo Joannes a S.
Thoma , Cipullus , & alij ex re:e:;_timiims Tho-
miftis, oppofitam poflin docere fententiam:do-
cent enim communiter Thomiltz in pradicto
Tra&ata de Trinitate , perfonalitates divinas ra-
tione illius quod addunt ad eflentiam boniratem,
aut petfectionem non dicere: Sed fandtitas for-
malis, perfectio & bonitas eft , clim fubjeétum
quod fanéificat, reddat amabile amicabili dile.
&tione, objetum vero amoris !1: bonum :Ergo
perfonalitates divine , ratione fuperadditi ad ef-
fentiam , fanétitatem non important,fed tantim
rationeeflentiz quam includunt , & confequen-
ter perfonalitas Verbi , ratione illins quod addic
ad effentiam, non {anétificat humanitaié Chrifti.

Confirmatur & magisilluftratur hze ratio : Ex
copracipué probant nottri Thomiftz in Tracta-
o de Trinitate, telationes divinas pecfe@ionem

ad eflentiam non addere, quia alids darentar in ,

Deotres perfetiones relative , ex quo uliedlis
fequeretur pecfectiones divinas inter {e compara-
tas, inzqualeseile , & cuiliber ex divinis perfo-
nis aliquam perfectionem deelle , Patri [eilicet
Pe[&&icnem liationis , & Filio pmﬂ-i'}éoncm
paternitatis : Sed non minis inconveniens eft,
multiplicari an&iratesin Deo, & concedere fan-
&itatum inequalitarem , & cuiliber ex divinis
perfonis aliquam fanéitatem deefle : Ergo fi ve-
linclogui confequenter‘ad fua principia, negare
tenentur relationes divinas, ratione illius quod
addunt ad eflentiam , dicere fanétitatem,fubinde-
que perfonalitatem Verbi, ratione illius quod ad-
dit ad naruram divinam , feu quarenus abilla vir-
tualiter diftinguitur , non fanétificare humanira-
tem Chrilti.

Poreft eriam fuaderi conclufio hacratione efli-
caci. Pecfonalitas Verbi, ur virenaliter a natura
diftin&a , non eft fanéiras: Ergo proue fic non
fan&ificar formaliter Chrifti humanitatem.Con-
fequentia manifeftaelt ; Antecedens probatur. Si
petlonalitas Verbi, ut virtualicera natura diftin-
&a, efler(an&itas, vel hocelconveniret ex con-
ceptu particulari quo ab attriburis & aliis divinis
formalitatibus diftinguitur vireualiter, vel ex con-
ceptu entitatis divinz tranfcendentis , tranfcen-
dentid per rationem, omnes Dei perfetiones &
formalirates » Sed nullo ex his modis convenit
perlonalitati Verbi ratio fanétitatis: Ergo non eft
{aniras ratione illius quod addit ad eflentiam.
Major parer , Minor eriam pro prima parte nota
videtur ; non enim apparet ratio , car perfonali-
tas ex proprio conceptu (anétias fit, & hoc ip-
fium aliis Dei attributis non competat. Pro fecun-
davero patte fic oftenditur. Si conceptus fancti-
faris conveniret perfonalitati ratione entiratis di-
vinz tran{cendentis predida tranfcendentia ficur
fatio ifta enticatis multiplicatur realiterin relatio-
nibus, & viczualiter in atributis , etiam (an&iras
realiter in relationibus multiplicaretur , 8¢ vir=
tualiterin auributis | ac per confequens intelle-
&tus , proat a natura & voluntate virtualiter di-
ftinctus , fanckitas formalis effer , & iden dicen-
dum eflet de-omniportentia ; voluntate, & aliis
axcributis : Confequens eft falfiam ; Ergo &c.Se-

DIES DAV AT Q)

A quela manifeftaelt, falfi

Cc

VNDECIMA

autem Confeqipy;
pmhn{";r , Tum quia alias humanitas Chriftief
{erfanéta formaliter , non folim a perlonalite
& anatura divina , fedetiam ab incelledy diving,
a voluntate ; ab omnipotentia, & aliis attribun‘;
& pel feckionibus Dei, quod non admittang Ad-
yerfarij, Tum eriam , quia (i intelledus Deiv,
ura voluntate & ndrura divina di[kin&us, eﬂ‘c;
fanétiras increara formaliter , participatio diyig
intelledtus effer fandtitas parricipata ; ficgr quia
natura divina,utab acceibutis virtualiver difting,
elt fanditas pereflentiam , formalis particjpa[i;
naturz divine , nempe gratia habirnalis, eft fan_
¢tiras participara : Sed fides, prophetia |, lumen
gloriz, & fimilia, qua {unt participationes forma.
les divini intelledtiis , non funt audicas per par.
ticipationem ; alioquin homo l“au&:ﬁcz;emrpg;
donum propheriz , & jnftificaretur per fidem
quod eft erroneam, & a Tridentino damnamm;’
Ergo &c.

Dico tertio , divinitas , prout 2 perfonalitage
diftin@ta virtaliter , fanétificat humaniatep,

* Chrifti,

Hac conclufio colligitur ex fupra dickis, In pri-
mis enim juxta §5. Parres articulo praecedenti g
tatos, eo lanctificatur humanitas Chrifti quoun,
gitur: Sed a deitate nogitur, juxta illud quod ex
Nazianzeno ibidem retulimus , Chriffus diciup
proprer divinitatem s ea enim humanitatis unilia
eft : Ergo humanitas Chrifti a deitate an@f.
carur,

Secundo , Humanitas Chrifti | pracedenterad
gratiam habirualem, eft ubftantialiter fanéta,u
ibidem won(travimus : Sed non Amodo fubfan-
tiali unionis , neca perfonalitate,, rationefuper.
additi ad eflentiam , ur pracedentibus condufio-
niibus oftenfum eft : Ergo a Deirate, prouta pet.
fonalitate virrualiter ditincta.

Tertio, Divinitas fub conceptu natre eft fan-
¢itas infinita, tum quia participatioillins , nem-
pe gratia habitualis, fan¢titas finica eft:Tum etiam
quiaeft prima radix videndi 8 amandi Deum, in
quo ratio {anckitatis confiftit: Ergo unitahuma-
nirati Chrifti, formaliter illam {an&ificat.

Necobftat quod illi non uniatur immediate,fed
mediate tanttim , mediante {cilicer perfonalitate
Verbi, cuiimmediaté conjungitar: Tum quiagras
tia torum [an&ificat heminem , etfi non uniawt
toti homini immediaté : Tum eriam , quiadivini-
tas mediate unita , reddic exiftentem humanitas
tem ; Ergo & [anétam , non obftante unionis mes
diatione.

§. IL.
Pracipus objettiones. [olvantur.

Bjicies primo contra primam conclufip-

nem: 5SS, Patres relati a Suare hicdifp. 3.
fect. 3. aferunt humanitatem Chrifti fanctifica-
tam fuille per unionem ad Verbum, quam idcirco
D. Auguftinus lib. 13. de Trinit. cap.19. &inkn-
chirid. cap. 4.0. fummam gratiam appellat: Ergo
fanctitas {ubltantialis anime Chrifti, eft formali-
ter & modo {ubftantiali unionis , quo hamanitas
Chrifti conjungirur perfonalitati Verbi.

Sed nego Confequentiam, nam 5S. Patres 1o
loquantur de modo unionis creato, {etenente €x
parte humanitatis ( hunc enim non agpoveruih
fed a quibufdam Scholafticis inventus eft) (ed de
unione Verbiincreata , id eft decommunication®
perfonalivatis Verbi humanitati Chrifli;hecenin

1

i

iax

;-




i

=

37

DE GRATIA CHRISTI SVBSTANTTALY..

talem humanitatem (an&ificat formaliter,nonra- A

vione illius quod explicat, fed ratione pradicari
inilla implicice imporrati, nempe naturz divine :
que eft prima radix videndi & amandi Deam , in
quo ratio fanctitatis confiftir , idedque unionem
iltam , fummam gratiam , vocavic A ngultinus.

Dici etiam poteft, 55, Patres foldm velle unio-
nefanéificari humanitatem Chirifti vialiter , in-
choarivé , & unitive , quatenus unio humaniraris
ad Verbum, eft via ad fan&itatem A divinirate
przltandam , nonvero eam fanéificari 4 modo
unionis formaliter.

Objicies fecundd : Modus unionis hypoftatice
cum omni peccato {ive aétuali five habiruali in-
compoflibilis eft , ut dicemus infra , ciim agemus
de impeccabilitate Chrifti: Sed forma expellens
peccatum, & cum illo i{:cornpat{bilis ,eft ufficiens
ad fan&ificandum formaliter ; Ergo modus unio-
nis hypoftatice formaliter humanitatem Chrifti
fanctificar.

Refpondeo primd., concefsi Majori, diftin-
guendo Minorem: F"'ormam‘pellens peccatum, &
cam illo incompofTibilis, eft (ufficiens ad fanétifi-
candum formaliter, fan&ificatione politivd, nego
Minocem : fan&ification negarivi, rranfear Mi-
nor. Similiter diftinguo Confequens : Modus
unionis hypoftatice formaliter humanitatem
Chrifti fanctificat,fanticate negativa, confiftente
in expulfione peccati, tranfeat: {anéitare pofiti-
va, qua conliftitin hoc quod eft diligi amicabili-
ter, & in ordine ad vitam xtecnam, nego.

Relpondeo fecunda diftinguendo Majoremt
Modus unionis hypeltatice cum omni peccato
incompollibilis eft, ratione fui , & dired@ , nego
Majoren : indire€té , & ratione Divinitatis cui
unit hg manitatem, Folmccde I\-{a‘,c;r::m_-z & ﬁlb ca-
dem diftin&ione Minoris, nego Confequentiam,

Explicatur & illuftrarur folutio hoc exemplo:
Adtus charitans , in {entefitia alferente non polle
elici de potentia ab(eluta nifi 4 gratia habiruali,
cum peccato incompoflibilis eft , quia cum gratia
effentialiter connectitur , quz cum peccato habi-
tuali incompoflibilitatem habet ; & tamen aétus
diletionis non (an&ificar formaliter , quia non
pugnat cum peccato dired¢ & ratione [ui, fed in-
direct¢ & ratione altering ,hempe ratibne habi-
tualis gratiz cui connedtitur. Ita pariter licét mo-
dus unionis hypoftaticz cum peccato incentpoffi-
bilis fir, quia tamen non pugnat cum illo directe
& ratione {ui , fed indiret& & ratione divinitatis
cu unit humanitatem, iftam non fan@ificat for-
maliter,fed vialiter rantim & inchoative, quate-
nus eft via ad fancicatem a Divinitate praeflanda,

Obyjicies tertio : Ab illo fan@ificarur formali-
ter humanitasChrifti,a quo deificatur formaliter:
Sed deificatur formalirer 2 modo unionis hypo-
ftaticz : Ergo abilld fan&ificatur formaliter, Ma-
jor pater,Minor probawr. Humanitatem effe deis
ficatam , nihil aliud eft quam effe divinati con-
junétam : Sed efle conjunctam divinitati, eft for-
malis eff:&ns unionis hypoftaticz : Ergo huma-
nitatem efle deificatam , praitatur ab anione for-
maliter,

Refpondeo, concefsi Majori, negando Mino-
rem ;nam ficut efle vifum , quamvis explicetur
per hoc quod eft terminare vifionem, non eft for-
malis effectus feu denominatio terminationis ,led
vifionis terminate ; & efle fanum in medicina , &
urina, quamvis explicetur per hoc quod eft efle
caufam vel fignum fanitatis, non eft tamen for-
malis denominatio 4 fignificatione aut canfabili-

53§
tate {anitatis, fed ab ipfa fanitate fignificata , vel
caufara : fic effe deificatum, tametfi GZx}*]iccmr per
hoc quod et effe deirari conjunétom , noh eft ra-
men effedtus formalis, feu denominatio 4 conjun-
Gione deitatis, fed ab ipfa divinitate ; unde ex eo
quod unio hypoftarica fit formalis ad deitatem
conjunctio , non li‘quif i efle formam deifican.
tem formalirer, ficut nec conjunctio cum igne et
i_d a quo lignum conftitnitue ignitam forn 1]i;cr,
fed ignis iple: quo exémiplo ufus eft Damalcenus
ad explicandam deificationem humaniraris 2
Verho.

Objicies quarto : Unio iw'lwoi"tatim fet modus
fubftantialis unionis , eft donum nobilius & per-
feius gravid habituali: Sed gratia habitualis red-
dit hominem formaliter fané&tum - Etgoa fortiori
unio hypoflatica fan@ificar formaliter Chrifti
humanitatern,

Sed nego confequentiam & paritatem , efto
enim unio hypoflatica excellentior fit habituali
gratid , quia tamen ad diverfos ordines {pectant;
ham gratia in {vo ordine cbriner rationem natu-
&, {ectis vero unio hypoftarica, feu modus fub-
ftantialis unionis , inde fit quod gratia habitualis
fanétificare pofiit formaliter , non autem unio
hypoftatica ; illa enim eft afandificans quz
eft radix donorum pertinentivm

ad ordinem gra-
tiz,& qua proindein tali ordine fe habet per mo-
dum naturz,

Objicies quinto : Modus {ubftantialis unionis,
vere & proprie gratia eft , unde Augnftinus {upra
eitatus , uhtonem humanitatis ad Verbum | fiim-
mam gratiam appellat: Erco exviillius Chriftus
ut hotno gratuseft & Deo acceptus, ac proinde
fan&us formaliter,

Sed nego criam iftam confequentiam, nam om-
he beneficium nobis 4 Deo gratuics conceflum,
gratia eft, & talis nuncupatur 4 Theolegis , & ta-
men omne beneficium ficA Deo nobis conceffum,
non fanéificar nos formaliter , ut conftat in fide,
quz beneficiam eft, & gratia {upernattiralis, &
tamen homines per fidem non fanéificari forma-
lier,certum de fide eft, & aTridentino definitum,
Conftar etiam in dono charitatis five aétualis,five
habitualis, quod gratiaeft, & ramen non reddere
hominem gratum & fanétum formaliter,frequen-
tior Theologorum fententia docet, Confiar pa-
riter in vifione beatifica , quam effe maximam
gratiam & donum , nullus inficiari poteft ; & ra-
men ipfam non fan&ificare formaliter , probabi-
lior tenet fententia. Non ergo valerifta confe-
quentia : Modus fubftantialis unionis eft gratia
fadta humanitati Chrifti : Ergo reddit illam gra.,
tam & fan&am formaliter.

SGCELD

Solvuntur alie objectiones . contra fecundam o
tertiam conclufionem fiers (olire,

Bjicitur primo contra fecundam conclufio-
On(‘m : Gratia unionis, prout gratia unionis
eft, fan@ificat humanitatem Chrifti formaliter, uc
articulo pracedenti oftenfum eft : Sed perfonali-
tas Verbi , ratione illins quod additad Divinita-
tem, eft gratiaunionis: Ergo prout fic fancificat
Chrifti humanitatem formaliter. Minor proba-
tur : Gratia nnionis eft donum fubftantiale perfo-
naliter communicarum humanitati Chrifti: Sed
perfonalitas Verbi, ratione fuperadditiad effen-
tiam, eft donum fubftantiale perfonaliter com-
municatum humanitati Chrifti , ciim prout fig

443

451




	Seite 534
	Seite 535

