
Kulturgeschichte der Neuzeit
d. Krisis d. europäischen Seele von d. schwarzen Pest bis zum 1. Weltkrieg

Einleitung, Renaissance und Reformation

Friedell, Egon

München, [1949]

Zweites Kapitel: Die Seele des Mittelalters

urn:nbn:de:hbz:466:1-79426

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79426


ZWEITES KAPITEL

DIE SEELE DES MITTELALTERS

He die Welt nach im Firs ?

Hinamal so Beil, und seit die Welt sa im Klaren

ir derN

ist , hat sich der Himmel verfinstert .

Fabanun Nestruy

Jenes tausendJjährige Reich der Glaubensherrschaft , das wir unter

dem Namen „ Mittelalter “ zusammenzufassen pflegen , wird um die

Mitte des vierzchnten Jahrhunderts plötzlich Vergangenheit , Seine

reprsentativsten Schöpfungen , die seinen Glanz und sein Lebens¬

mark bilden : Scholastik , Gotik , Erotik schrumpfen ein , verkalken ,
euolieren . Dieses medium aecum , das für die Historiker lange Zeit

nichts war als eine Verlegenheitskonstruktion , ein flüchtig gezim¬
Merter Notsteg , um vom Altertum in die Neuzeit zu gelangen , hat

gleichwohl eine so scharf geprägte , deutlich gegen Vorwelt und

Nachwelt abgesetzte Eigenart wie wenige Zeitalter : das hat seinen

Grund in erster Linie darin , daß es damals noch eine internationale

Kultur gab , die in ihren wesentlichen Zügen eine Einheit bildete ,

Was wir die Romantik des Mittelalters zu nennen lieben , ist viel¬

leicht nicht der wichtigste , aber der hervorstechendste und unserem

Bewußtsein vertrauteste von diesen Zügen , Fine merkwürdige
Leuchtkraft strahlt von den damaligen Zuständen auf uns aus . Das

Leben jener Zeit hatte offenbar noch schneidendere Kontraste :

hellere Glanzlichter und tiefere Schlagschatten , frischere und sat¬

tere Komplementärfarben , während unser Dasein dafür wieder

Perspektivischer , reicher an Halbrönen , gebrochener und nuan¬

cierter verläuft , Der Grund für den Unterschied liegt zum Teil

darin , daß die Menschen damals unbewußter und kritikloser lebten .

Das Mittelalter erscheint uns düster , beschränkt , Ieichtgläubig , Und

in der Tat : damals glaubte man wirklich an alles . Man glaubte an

6*
83

Die 4 Ro¬
manıik “ des
Mittelalters



Das Leben
als

Abenteuer

jede Vision , jede Legende , jedes Gerücht , jedes Gedicht , man

glaubte an Wahres und Falsches , Weises und Wahnsinniges , an

Heilige und Huxen , an Gott und den Teufel . Aber man glaubte

auch an sich , Überall sah man Rvalitäten , selbst dort , wo sie nicht

waren : alles war wirklich . Und überall sah man die höchste aller

Realitäten , Gott : alles war göttlich . Und über alles vermochte man

den Zauberschleier der eigenen Träume und Räusche zu breiten :

alles war schön . Daher trotz aller Jenseitigkeit , Dürftigkeit und

Enge der prachtvolle Optimismus jener Zelten : wer an die Dinge

glaubt , ist immer voll Zuversicht und Freude , Das Mittelalter war

nicht finster , das Mittelalter war hell ! Mit einer ganzen Milch¬

straße , die der Rationalismus in Atome aufgelöst hat , können wir

nicht das geringste anfangen , aber mit cinem pausbackigen Engel

und einem bockfüßigen " Feufel , an den wir von Herzen glauben ,

können wir schr viel anfangen ! Kurz : das Leben hatte damals viel

mehr als heute den Charakter eines Gemäldes , eines Figurenthea¬

ters , eines Märchenspiels , eines Bühnenmwsteriums , so wie noch

jetzt unser Leben in der Kindheit , Es war daher sinnfälliger und

einprägsamer , aufregender und interessanter , und in gewissem Sinne

realer .

Zu diesen inneren Momenten kamen noch einige äußere , um das

Dasein bildhafter und traumähnlicher zu gestalten , Zunächst man¬

gelte es an fast allen Erleichterungen und Beschleunigungen des Da¬

seins , die die seitherige Entwicklung der Technik bewirkt hat , Jede

technische Eründung ist aber ein Stück rationalisiertes Luben , Die

Ausnützung der Danpfkraft hat in unsere friedlichen , die Verwen¬

dung des Schießpulvers hat in unsere kriegerischen Unternchmun¬

gen ein unpersönliches Flement der Ordnung , Uniformität und

Mechanisierung gebracht , das jenen Zeiten Ichlte , Kampf war für

die Menschen des Mittelalters noch eine pittoreske Berätigungs¬

form , an der sich ihre Phantasie entzünden konnte . Soweit sie nicht

Krieg führten , verbrachten sie ihr Leben mehr oder weniger im

Müßigyang : entweder im wirklichen wie die zahllosen Ritter ,

Bettler und Spielleute oder im gelchrten wie die Kleriker ; und

hierin Hegt wiederum etwas Poctisches , Ferner war die Natur noch

84



lange nicht in dem Maße dem Menschen unterworfen , sozusagen

Jomestiziert wie heutzutage ; sie war noch wirkliche Natur , Wild¬

west : herrlich und schrecklich , ein wundervolles und schauervolles

Geheimnis , Umd vs gab keine Zeitungen , keine Flugschriften , ja

cigentlich auch keine Bücher ; alles ruhte in der mündlichen " Tra¬

dition , Und schon hierdurch hätte , auch wenn die Menschen nicht

5 wortgfiubie , Ja weortabergläubisch gawesen wären , wie sie es in

der " Tat waren , eine große Freiheit und Phantastik der Überliefe¬

heutigen erleuchtetenzung entstchen müssen : selbst In unserem

Zeitalter der allgemeinen Schulpflicht , der vorurteilslosen For¬

schung und der naturwissenschaftlichen Weltanschauung werden

nicht zwei Personen über ein noch so einfaches und alltägliches Er¬

cignis , dessen Zeugen sie waren , genau dasselbe berichten , Und

nicht bloß auf diesem Gebiete herrschte völliee Unsicherheit , son¬

dern überhaupt auf allen : der Begritf der modernen Sckurität war

dem Mittelalter fremd , Jede Reise war ein gewichtiger Entschluß ,

wie etwa heutzutage eine schwere medizinische Operation ; jeder
Schritt war umlauert von Gefahren , Fingriffen , Zwischenfällen :

das ganze Leben war cin Abenteuer ,

AMan kann , wenn man will , das Mittelalter die Puberrätszeit der

mitteleuropäischen Menschheit nennen , die tausendjäihrige Psv¬

chose der Geschlechtsreife in der Form verschlagener Sexualität :

als in Gynophobie verschlagene Sexualität im Mönchswesen , als in

Lyrik verschlagene Sexualität im Minnesängertum , als in Algolagnie

vorschlagene Sexualität im Flagellantismus , als ın Hysterie verschlage¬

Ne Sexualität im Hexenwesen , alsın Rauflust verschlazene Sexualität

in den Kreuzzügen , Der entscheidende Grundzug des Pubertäts¬

alters besteht jedoch darin , daß es fast jeden Menschen zum Dichter

macht , Worm unterscheidet sich nun die dichterische Anschauung

Sowehl von der wissenschaftlichen als von der praktischen ? Dadurch ,

daß sie die ganze Welt der Erscheinungen symbolisch nimmt , Und

genau dies war der beneidenswerte Zustand der mittelalterlichen

Secle , Sie erblickte in allem ein Symbol : im Größten wie im Klein¬

ten , im Denken und Handeln , Lieben und Hassen , Essen und

Urinken , Gebären und Sterben . In jedes Gerätstück , das er schuf ,

55

Psychose
der Ge¬
schlechts¬
reife



Der heilige
Hund

in Jedes Haus , das er baute , In jedes Licdchen , das er sang , in Jede

Zeremonie , die er übte , wußte der mittelalterliche Mensch diese

tiefe Symbolik zu Jegen , die beseligt , indem sie zugleich bannt und

erlöst . Darum war er auch so weit und Teicht den Lehren der ka¬

tholischen Religion geöffnet , die nichts anderes ist als ein sinnvoll

geordnetes System reinigender und erhöhender Symbole der ir¬

dischen Dinge .

Daß die seelische Palette des mittelalterlichen Menschen noch

keine Übergänge hatte , ist ebenfalls eine an Pubertät erinnernde

Figentümlichkeit : hart und unvermittelt Jagen die greiisten Farben

nebeneinander : das purpurne Rot des Zornes , das strahlende Weiß

der Liche und das tinstere Schwarz der Verzweiflung , Züge von

höchster Zarıheit und Milde finden sich neben Handlungen ge¬

dankenloser Roheit , die unseren Abscheu erregen würden , wenn

wir sie nicht als Ausströmungen kindlicher Impulsiyirät werten

müßten . Auch das äußere Benchmen der damaligen Menschen

hatte noch viel von dem der Kinder , Zärtlichkeitsausbrüche sind

etwas ungemein Häufiges , Umarmungen und Küsse werden bei

jedem erdenklichen Anlaß gewechselt , und auch oft ohne Anlaß ;

die Tränen fließen leicht und reichlich , Überhaupt spielt die Ge¬

bärdensprache im Haushalt der Ausdrucksmittel eine viel größere

Rolle , sie hat noch den Primat : auch hier wird eben noch viel stärker

und inniger als von den später Geborenen die ernste Symbolik emp¬

funden , die in jeder Gebärde lHiegt. Aber daneben besaßen jene

Menschen auch die Aufrichtigkeit und Ursprünglichkeit des Kin¬

des , sie standen noch in einer elementaren Beziehung zur Natur : zu

Wiese und Wald , Wolke und Wind , und besonders ihre leidenschaft¬

liche Liebe zu den " Tieren hat etwas ungemein Rührendes , Überall :

in Skulptur und Ornament , in Satire und Legende , zu Hause und

bei Hofe feiern sie ihre weisen und heiteren Brüder , die ihnen voll¬

kommen wesensgleich erscheinen und in denen sie sogar vollwertige

juristische Personen erblicken , die als Zeugen und bisweilen auch

als Verbrecher vor Gericht zitiert werden . Und es ist einer der

schönsten Züge , die uns aus dem Mittelalter überliefert werden ,

daß cin Hund , der für das Kind seines Herrn sein Leben geopfert

86



hatte , vom Volk sogar als Märtyrer und Heiliger verchrt wurde , Es

erfaß : uns dieser Welt gegenüber eine Empfindung , die der Er¬

wachsene so oft bei Kindern hat : daß sic etwas wissen , das wir nicht

wissen oder nicht mehr wissen , irgendein magisches Geheimnis , cin

Gotteswunder , in dem vieleicht der Schlüssel unseres ganzen Da¬

seins Hieet .

Einen infanılen Zug können wir auch darin erblicken , daß der

mittelalterliche Mensch kein rechtes Verhältnis zum Geld hatte .

Schr Hcbenswürdig drückt dies Sombart aus , Indem er sagt : „ Man

hat zur wirtschaftlichen Tätigkeit seelisch etwa dieselben Beziechun¬

gen wie das Kind zum Schulunterricht, ” Dies bedeutet zweierlei :

die Arbeit ist bloße Sache des Ehrgeizes ; und sie wird überhaupt nur

geleistet , wenn es unbedingt sein muß . Dom mittelalterlichen Hand¬

werker war das Wichtigste die Güte und Solidität der Leistung : Be¬

griffe wie Schundiware und Massenmanufaktur waren ihm völlig

unbekannt ; er stand persönlich hinter seinem Werk und trat dafür

mit seiner Ehre cin wie ein Künstler , Er konnte es sich aber auch

leisten , nicht nur viel gewissenhafter , sondern auch viel fauler zu

sein als ein heutiger Arbeiter , und zwar aus mehreren Gründen ,

Erstens waren seine Bedürfnisse überhaupt geringer ; zweitens

waren sie Viel leichter zu befriedigen , eventuell auch bei einem

völlig arbeitslosen Leben , da das Almosenwesen viel entwickelter

war ; drittens hätte eine Steigerung über die normale Einkommens¬

stufe hinaus wenig Sinn gehabt , da der Lebensstandard jedes ein¬

zelnen ziemlich genau fixiert war und solche Spannungen des wirt¬

schaftlichen KErats, wie sie heutzutage in jedem Provinzstädtchen zu

beobachten sind , nicht existierten : jeder Stand hatte sozusagen sein

bestimmtes Hohlmaß an Komfort und Genuß zugeteilt ; den Stand

zu wechseln war aber in der mittelalterlichen Gesellschaftsordnung
fast unmöglich , da die Stände als von Gott geschaffene Realitäten

angeschen wurden , wie etwa die einzelnen Gattungen des Tier¬

reichs , Die mittelalterliche Wirtschaft ist aus der Agrargenossen¬
schaft hervorgegangen , die auf nahezu kommunistischer Basis ruhte ;

aber auch in ihrer späteren Entwicklung zeigt sie in den von ihr

geschaffenen Organisationen : in den Zünften der Handwerker , in

87

Kein Ver¬
hältnis zum
Geld



Universalia
sunt realia

den Gilden der Kaufleute die Tendenz nach einer ökonomischen

Gleichstellung oder doch wenigstens einer Angleichung ihrer Mit¬

glieder : man erwirbr . um zu Leben , und Icht nicht , um zu erwerben .

Außerdem hatte sich durch das ganze Mittelalter , das das Evan¬

gellum chen noch ernst nahm , das mehr oder minder stark aus¬

geprägte Gefühl erhalten , daß der Mamnmon vom Teufel sei , wie

denn auch das Zinsnehmen siets religiöse Bedenken erregte , Und

schließlich war diese jugendliche Welt überhaupt noch von der

gesunden Empfindung durchdrungen , daß die Arbeit kein Sezen ,
sondern eine Last und ein Fiuch sei . Man denke sich aber nun ,

welchen Unterschied in der gesamten Gefühlslage einer Kultur vs

ausmachen muß , wenn das Geld nicht die allgemeine Gottheit ist ,

der jeder willenlas opfert und die alle Schicksale souverän madelt

und lenkt .

Aber wenn diese Menschen Kinder waren , so waren sie jedenfalls
schr Kluge, begabte und reife Kinder , Die Ansicht , daß sie in einer

dumpfen Gebundenheit gelehtr und geschaffen hätten , Jäßt sich zu¬

mindest für das hohe Mittelalter nicht aufrechterhalten , Sie waren

äußerst klare Denker , helle Köpfe , Meister des kunstvollen Schlie¬

Bens und Folgerns , Virtuosen der Begriffsdlichtung , in ihrer Bau¬

kunst voll konstruktiver Kraft und Feinheit des Kalküls , in ihrer

Plastik von einer bewundernswerten Pracht und Innigkeit der

Wirklichkeitstreue und in ihren gesamten Lehbensäußerungen von

vinem Stilgefühl , das seither nicht wieder erreicht worden ist ,

Ebensowenig stichhaltig ist die Behauptung , daß die Menschheit

des Mittelalters aus lauter Typen bestanden habe , Es fehlte in Staat

und Kirche , in Kunst und Wissenschaft keineswegs an scharf pro¬

filierten , unverwechselbaren Persönlichkeiten . Die Selbsthekennt¬

nisse eines Augustinus oder Abälard offenbaren eine fast unheim¬

liche Fähiekeit der Introspektion und Selbstanalvse , die eine sehr

ausgebildete und nuancierte Individualität zur Voraussetzung hat ;

die PorträtstatuUn zeigen uns Gestalten von machtvollster Figen¬

art und zugleich die Gabe der Bildhauer , diese Einmaligkeit voll zu

erfassen ; die Nonne Roswitha hat schon im zehnten Jahrhundert
das Drama , die individuellste aller Künste , in fast allen seinen Gat¬

88



ungen : als Historie , als Prosa , als comeJdie larmovante , als erotische

Tragödie zu hoher Blüte gebracht und Figuren von einer Zartheit

und Durchsichtigkeit geschaffen , die geradezu an Maeterlinck er¬

innert , Das ganze Verurtell vom „ typischen “ Menschen des Mittel¬

alters dürfte seinen Grund darin haben , daß es ein eminent philo¬

sophisches Zeitalter war , Das bedarf einer kleinen Erläuterung ,
Dor Zentralgedanke des Mittelahers , gleichsanı das unsichtbare

Motto , das über ihm schwebt , lautet : zeieernsali sun ? realia : nur die

Ideen sind wirklich . Der große „ Universalienstreit “ , der fast das

ganze Mittelalter erfüllt , geht niemals um den eigentlichen ( Grund¬

satz sondern nur um dessen Formulierungen , Es gab bekanntlich

drei Richtungen , die einander in der Herrschaft ahlösten . Der

„ extreme Realismus ” behauptet : undzersali sunt ante rem , das

heißt : sie gehen den konkreten Dingen vorher , und zwar sowohl dem

Range nach wie als Ursache : der „ gemäßigte Realismus ‘ erklärt :

untzersalia sunt In re , das heißt : sie sind in den Dingen als deren

wahres Wesen enthalten : der Nominalismus ‘ stellt den Grundsatz

auf : uafcersalia sunt post rem : sie sind aus den Dingen abgezogen ,
also bloße Verstandesschöpfungen , und er bedeutet daher in der Tat

cine Auflösung des Realismus : seine Herrschaft gehört aber , wie

wir später schen werden , nicht mehr dem eigentlichen Mittel¬

älter an .

Und nun erwäge man , welche ungeheure Bedeutung os für das all¬

gemeine Welthild haben muß , wenn überall yon der Voraussetzung

ausgegangen wird , daß die Universalien , die Begriffe , die Ideen , die

Gattungen das eigentlich Reale sind : eine Annahme , die bekanntlich

der größte Philosoph des Altertums zum Kernstück seines Systems

gemacht hat . Aber Dlato hat diese Ansicht nur gelehrt , das Mittel¬

alter hat sie gelebt , Die mittelalterliche Menschheit bildet ein Uni¬

versalvolk , in dem die klimatischen nationalen Iokalen Differenzen

nur als schr sckundäre Merkmale zur Geltung kommen ; sie steht

unter der nominellen Herrschaft eines Universalkönigs , eines

Cäsars , der diese Regierung zwar fast immer nur theoretisch aus¬

geübt , in seinen Ansprüchen aber nie aufgegeben hat , und unter der

tatsächlichen Herrschaft einer Universalkirche oder vielmehr

59



Die Welt¬
kathedrale

zweier Kirchen , die beide behaupten , die universale zu sein : die

eine , indem sie sich die allgemeine , die katholische , die andere , in¬

dem sie sich die allein wahre , die orthodexe nenntz ; sie hat , wie wir

bereits sahen , eine Universalwirtschaft , die die Lebenshaltung ,

KErwerbsgebarung , Produktion und Konsumtion Jedes einzelnen

möglichst gleichmäßig zu gestalten sucht ; sie hat cinen Universal¬

stil , der alle Kunstschöpfungen von der Schüssel bis zum Dom ,

vom Türnagel bis zur Königspfalz durchdringt und gestaltet : die

Gotik ; sie hat eine Universalsitte , deren Anstandsregeln , Gruß¬

formen , Lebensideale überall gelten , wo abendländische Menschen

ihren Fuß hinsetzen : die ritterliche Etkette ; sie hat eine Uni¬

vorsalwissenschaft , die die oberste Spitze , den Sinn und die

Richtschnur alles Denkens bildet : die Theologie ; sie hat eine Uni¬

vorsalerthik : die evangelische , ein Universalrecht : das rö¬

mische und eine Universalsprache : das Lateinische , Sie bevor¬

zugt In der Skulptur das Ornamentale , also das Begriffliche , in der

Architektur das Abstrakte , das Konstruktive , sie reagiert überhaupt

gänzlich unnaturalistisch ( und zwar ist der mangelnde Naturalismus

keineswegs auf mangelndes Können zurückzuführen : daß er im Be¬

g, zeigen die Porträtplastiken ;reich der technischen Möglichkeit lag ,

wie ja überhaupt Naturalismus niemals einen künstlerischen Höhe¬

punkt bezeichnet , sondern entweder ein roher Anfang ist oder ein

absichtliches , programmatisches Zurückgehen auf frühere Stufen ) ;

ja selbst die Natur ist für diese Menschen eine Abstraktion , eine

vage , fast unwirkliche Idee , die eigentlich nur ein Leben in der

Negation führt : als Gegensatz des Reiches des Geistes und der

Gnade ,

So baut sich die mittelalterliche Welt auf als cine wunderbare

Stufenordnung von geglaubten Abstraktionen , gelebten Ideen , in

feiner und scharfer Gliederung ansteigend wie eine Kathedrale

oder eine jener kunstvollen „ Summen “ “ der Scholastiker : auf der

einen Seite der weltliche Trakt mit seinen Bauern und Bürgern ,

Rittern und Lechnsleuten , Grafen und Herzogen , Königen und

Kaisern , auf der anderen Seite der geistliche T’ rakt , von dem breiten

Fundament aller Gläubigen emporklimmend zu den Priestern , den

90



Abhrten , den Bischöfen , den Päpsten , den Konzilien und darüber

hinaus zur Rangleiter der Engel , deren höchste zu Füßen Gottes

sitzen : eine große , wohldurchdachte und wohlgeordnete Hierarchie

von Universalien , Diese Menschheit konnte in der " Tat mit vollem

philosophischem Buawußtsein und nicht als bloße dialcktische Spie¬

lerei und Spitzfindigkeit den Satz aufstellen : universalia sunt realia ,

Die Herrschaft dieses wirklichkeitsfremden Grundsatzes war nur

deshalb so dauerhaft , ja überhaupt möglich , weil die Welt für den

mittelalterlichen Menschen kein wissenschaftliches Phänomen war ,

sondern eine Tatsache des Glaubens , Die geistige Richtschnur war

im wesentlichen immer die von Anselm von Canterbury und schon

lange vorher von Augustinus aufgestellte Norm : zegue entm quacro

intelligere , ut credam , sed creda , uf Intelligam : ich will nicht er¬

kennen , um zu glauben , sondern glauben , um zu erkennen ; „ denna5

cher wird die menschliche Weisheit sich selbst am Felsen des Clau¬

bens einrennen als diesen Felsen einrennen “ , Die damaligen Men¬

schen waren eben noch frei von dem modernen Aberglauben , daß

der ausschließliche Zweck menschlichen Denkens und Forschens

cine möglichst lückenlose Durchdringung und Beherrschung der

Erfahrungswelt sei . Was suchten sie zu wissen ? Zwei Dinge : Deum

et anımam ! Deum et anımam , sagt Augustinus mit vollkommen un¬

mißverständlicher Bestimmtheit , scire cupio . Nibilne plus ? Niki

omnino . Physik ist für ihn vor allem die Lehre von Gott ; was sie

sonst noch lchren kann , ist entbehrlich , da es nichts zum Heile bei¬

trägt . Und drei Vierteljahrtausunde später , auf der Höhe des Mittel¬

alters erklärt Hugo von Sankt Victor , das Wissen habe nur insofern

Wert , als es der Erbauung diene , ein Wissen um des Wissens willen

sei heidnisch ; und Richard von Sankt Victor fügt hinzu , der Ver¬

stand sei kein geeignetes Mittel zur Erforschung der Wahrheit . Dies

kann uns nur so lange befremden , als wir uns nicht daran erinnern ,

daß gerade die höchsten Wahrheiten des Christentums überyer¬

nünftig sind , aber darum keineswegs widervernünftig , wie dies der

Klassische Philosoph des Katholizismus , " ’ homas von Aquino , klar

präzisiert hat , und daß schon an der Schwelle der Kirchengeschichte

der berühmte Satz Tertullians steht : „ Crucifixus est dei filius ; non

91

Die Physik
des
( ; laubens



Alles ist

pudet , quta piedendum et . Et maörtiis est det filtus ; prorsus credlikile

est , quia TIneptum ct . Et sepultus Tesurresit ; cerfum est , Quia 1m pOs¬

Silile est : Gekreuzigt wurde der Gottessohn ; das ist keine Schande ,

well cs eine bt . Und gestorben ist der Gettessoln : das ist elaub¬

würdie , weil es ungereimt ist , Und begraben it er auferstanden ;

as ist ganz sicher , weil vs unmöglich ist . ‘ Man kann , wenn man

Wort darauf legt , auch hierin wieder einen kindlichen Zug erblicken ,

denn in der " Fat erscheinen den Kindern gerade die ungereimtesten

Dinge als die glaubwürdigsten , die unmöglichsten als die gewisse¬

sten : sic hringen einem Märchen viel mehr Vertrauen entgegen als

einer nüchternen Erzählung und halten überhaupt alle Phänomene ,

die den Gang der natürlichen Kausalität durchbrechen , nicht nur

für die höheren , sondern auch für die realeren , Genau dies war auch

die „ Physik “ des mittelalterlichen Menschen : für ihn war das

Wunder das eigentlich Wirkliche , die natürliche Erscheinungswelt

nur der blasse Abglanz und wesenlose Schatten einer höheren , lich¬

teren und wahreren Geisteswelt , Kurz : er führte cin magisches

Dasein , Und wiederum müssen wir uns fragen , ob ihn hier nicht

eine tiefere , obschon dunklere Erkenntnis leitete und er nicht der

Wurzel des Geheimnisses näher war als wir .

Jene feinen und gefährlichen Spekulationen wie „ ,Phänomenalis¬
‘©

mus ‘ , „ Skeptizismus ‘ , „ Agnostizismus * * und dergleichen waren dem

Mittelalter durchaus nicht fremd . In den „Selbstgesprächen ‘ “ des

Augustinus finden sich Stellen wie diese : Tu , qui ©1s fe n0sse , sCIs

esse te ? Scto , Unde scis ? Nescin , Stmplicem te sentis an mültiplicem ?
Nescio , Moveri te scist Nescto , Cositare te scet3 ? Scto , Das ist ganz und

gar die Deduktion , mit der Descartes einen neuen Abschnitt des

menschlichen Denkens eröffnet hat : Cog/to ere0 sum , Daß Körper

and , heißt es in den „ Konfessionen “ , können wir freilich nur

glauben ; aber dieser Glaube ist notwendig für die Praxis : das ist

ganz die Art , wie Berkeley am Beginn des achtzchnten Jahrhunderts
seinen idealistischen Dogmatismus begründet hat , Aber , meint Au¬

gustinus , auch zur Erkenntnis des Willens anderer Menschen be¬

dürfen wir des Glaubens : diese Feststellung klingt geradezu scho¬

penhaucrisch , Mag es auch kein Übel geben , sagt er ein andermal ,

92



sa gibt cs doch unzweifelhaft die Furcht vor dem Übel : das ist

allermodernster Psychelogismus , Aber der große Unterschied der¬

artıger Spekulationen von den Untersuchungen der neueren Philo¬

söphic besteht cben darin , daß sie sich alle auf dem festen und un¬

verrückbaren Grundstein des Glaubens erheben , daß sie vom

Glauben ausgehen , während die Erkenntnistheorie der Neuzeit

bestenfalls in den Glauben mündet , Die Schöpfung eine einzige

größe Heilstatsache , die Welt ein Phänomen des ( Glaubens : an

diesem Llementarsatz hat wohl kaum irgendein mittelalterlicher

Mensch jemals gezweifelt . Man hatte eben die Lehre Jesu voll be¬

gritfen , deren Kern in der ernsten und einfachen Mahnung be¬

steht , zu glauben ; nicht daran zu zweifeln , daß diese Welt ist und

daß sie ein Werk Gottes ist ; daß alles ist , auch das Geringste und

Niedrigste : die Armsten und Finfältigsten , die Kinder , die Sünder ,
die Lilien und Sperlinge ; daß dies alles ist , wenn man daran glaubt

oder , was dasselbe ist , wenn man es liebt .

Su gewährt uns das Mittelalter ein eigentümlich widerspruchs¬
volles Bild . Auf der einen Seite zeigt es uns den Aspekt einer seligen

Ruhe , einer majestätischen Mittagsstille , die alles Leben leuchtend

und schützend umfängt , und auf der anderen Seite das Schauspiel
viner großartigen Unzufriedenheit , einer tiefen inneren Durch¬

wühltheit und Erregung , Wohl 1cbt und webrt alles in Gott und

fühlt sich in ihm geborgen ; aber wie ihm genügen ? Diese bange

Frage zittert überall unter der heiteren und friedlichen Oberiliche

des Daseins , So liegt die mittelalterliche Seele vor uns : ein klarer

silberner Spiegel , aber auf dem Grunde bewegt ; ewig suchend und

niemals Andend ; brauend , brodelnd , schweifend , tastend ; Türme

zum Himmel reckend , steineewordene Asymptoten , die sich im

blauen Aberund des Firmaments zu verlieren streben ; UWIS UNg¬

Sittigr in ihrer Erotik , ihrer urcigensten Entdeckung oder vielmehr

Eründung , die ihren Gegenstand so hypostasiert , daß er unerreich¬

bar , nur noch ein Symbol unendlicher Schnsucht wird ; und über

allıdem die Gestalt Christi , des Unyversleichlichen , dem nachzu¬

leben dennech jedem durch die Taufe als heilige Pılicht aufestragen
ist !

Der
Szenen¬
wechsel



Mit der Mitte des vierzchnten Jahrhunderts beiritt cine ganz

anders geartete Menschheit die Szene , oder genauer gesagt : eine ,

die den Keim zu einer anderen in sich trägt . Man wird auch weiter¬

hin noch suchen : aber auch finden , Bewegung wird es auch weiter¬

hin geben ; aber nicht bloß mehr auf dem Grunde , Eine tragische

Kultur macht einer bürgerlichen Platz , cine chaotische Kultur einer

organischen und schließlich sogar einer mechantschen : die Welt ist

fortan nicht mehr ein gottgewolltes Mysterium , sondern eine men¬

schengeschaftfene Rationalität .


	Die "Romantik" des Mittelalters
	Seite 83
	Seite 84

	Das Leben als Abenteuer
	Seite 84
	Seite 85

	Psychose der Geschlechtsreife
	Seite 85
	Seite 86

	Der heilige Hund
	Seite 86
	Seite 87

	Kein Verhältnis zum Geld
	Seite 87
	Seite 88

	Universalia sunt realia
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90

	Die Weltkathedrale
	Seite 90
	Seite 91

	Die Physik des Glaubens
	Seite 91
	Seite 92

	Alles ist
	Seite 92
	Seite 93

	Der Szenenwechsel
	Seite 93
	[Seite]


