UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Kulturgeschichte der Neuzeit

d. Krisis d. europaischen Seele von d. schwarzen Pest bis zum 1. Weltkrieg

Einleitung, Renaissance und Reformation

Friedell, Egon
Munchen, [1949]

Der judischste Apostel

urn:nbn:de:hbz:466:1-79426

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79426

wort: fiir uns, die anderen hat diese grandiose Umkehrung der
Weltordnung stattgefunden, fiir uns Ungerechte hat der Gerech-
teste Unrecht gelitten, der Schuldloseste Strafe erduldet, damit wir
gesiihnt und selig seien! Anders konnte sich Paulus die Sache nicht
begreiflich machen, und bis zum heutigen Tage haben alle christ-
lichen Bekenntnisse, Lehren wie Irrlehren, keine andere Erklirung
gefunden.

Wollte man die geschichtliche Bedeutung des Paulus in einem
Schlagwort zusammenfassen, so kénnte man sagen: er war der erste
christliche Theologe. Er hat die religisen Gedanken, die in den
frithesten Christenvereinigungen verbreitet waren, in eine Art Sy-
stem gebracht, in eine sich logisch entwickelnde Abfolge von Be-
griffen, die sich leicht einprigen, behalten und weitertragen lieB.
Man darf von dieser Titigkeit des Paulus nicht gering denken.
Jeder Genius spricht seine eigene Sprache, ein Spezialidiom, das na-
turgemil auBer ihm nur sehr wenige verstehen. Er braucht daher
einen Ubersetzer, eine geistige Kraft, die den Versuch macht,
sein Unaussprechliches auszusprechen, sein Undeutbares zu deuten,
sein Ewiges und Grenzenloses in irdische und faBbare Formen zu
gicBen. Eine gute Formel soll man nicht verachten, sie ist auch
Geist: der Spiritus, der manche Dinge, die sonst zerfallen wiirden,
fiir spitere Zeiten konserviert. Einen solchen Dienst hat zum Bei-
spiel Aristoteles dem griechischen Gedankenleben geleistet. Durch
die Formel vom gekreuzigten Gottessohn, der die Schuld der Welt
getilgt hat, ist Tausenden, die fiir die reine Lehre Jesu noch nicht
reif waren, ein wertvolles Symbol gegeben worden, das sie theore-
tisch und praktisch zu handhaben vermochten.

Aber ein Wort in der Lehre des Paulus will nicht recht in den
Geist des Evangeliums passen: es ist das Wort ,,Siihne®. Der Gott
Jesu ist die Gnade, die grundlose und grenzenlose, die jenseits von
aller Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit waltet, nicht als Lohn oder
Ausgleich, sondern einfach nur deshalb, weil sie die Gnade ist: Gott
ist nicht der Richter, der freispricht, sondern der Vater, der ver-
zeiht. Bei Paulus aber stehen Gott und Mensch irgendwie in einer

geheimnisvollen Verrechnung. Es scheint, daB Paulus den Gedanken,

201

Der
jidischste
Apostel




daB Gott nicht gerecht, sondern iibergerecht ist, nicht er-
tragen hat, und in der Tat: dieser Gedanke wire fiir die meisten

Menschen keine Befreiung, sondern ein quilendes l'{-'i-*st.-l gewesen,

er war zu weit und zu groB}, zu schwer und zu tief fiir sie. Die Juden
konnten ihn nicht verstehen, denn fiir sie war seit _I;t 1rtausenden
Gott und Gesetz dasselbe, und es ist ja auch der frithere Pharisier
in Paulus, der thm die Lehre vom Opfertod Christi eingab; die
Rémer waren in ihrem Denken viel zu sehr juristisch geschult, um
auf den Satisfaktionsbegriff verzichten zu kénnen; und den Griechen
schlieBlich in ihrem durchaus konkreten und kérperhaften Denken
und ihrem alles klar umgrenzenden Rationalismus wire ein Gott
der uferlosen Gnade véllig unfaBbar gewesen.

Deshalb hat auch Lagarde nicht ohne Berechtigung den zunichst
héchst paradox klingenden Satz aufstellen kénnen, Paulus sei der
jiidischste aller Apostel gewesen. Die Annahme, da8 Gott die Erb-
siinde nur durch das Opfer seines Sohnes tilgen konnte, geht eben
noch auf den alttestamentarischen Judengott zuriick, der vor allem
gerecht ist: es gilt auch hier noch irgendwie das Aug’ um Auge,
Zahn um Zahn; es ist eine Art Handel. Aber nur diese Grund-
voraussetzung, daB die Gnade Gottes durch den Tod eines Un-
schuldigen erkauft, daB sie iiberhaupt gekauft werden muBte, ist
anstiBig; innerhalb seiner Erlosungslehre hat Paulus den ju-
ristisch-talmudischen Standpunkt vollstindig verlassen und immer
wieder betont, daB der Mensch nicht durch Werke, sondern nur
durch die Gnade und den Glauben gerechtfertigt werde: ,,Denn
es ist hie kein Unterschied®, heiBt es im Rémerbrief, ,;sie sind all-
zumal Siinder und mangeln des Ruhmes, den sie an Gutt haben
sollten; und werden ohne Verdienst gerecht aus seiner Gnade durch
die Erlosung, so durch Christum Jesum geschehen ist . . . So halten
wir nun dafiir, daB der Mensch gerecht werde ohne des Gesetzes
Werke, allein durch den Glauben*; und im Epheserbrief: ,,Denn
aus Gnade seid ihr selig worden durch den Glauben, und dasselbige
nicht aus euch, Gottes Gabe ist es; nicht aus den Werken, auf dal
sich nicht jemand rithme*: hierin liegt zugleich eine gewisse Leug-

nung der Willensfreiheit. Aber schon der Brief des Jakobus, der

joz




Luther auch darum so unsympathisch war, lehrt den sogenannten
Synergismus, das Zusammenwirken von Glauben und Gnade:
,»Was hilft’s, lieben Briider, so jemand sagt, er habe den Glauben,
und hat doch die Werke nicht? ... Der Glaube, wenn er nicht
Werke hat, ist tot in ihm selber. .. da sichest du, daB der Glaube
mitgewirkt hat (cuvipyet) an den Werken, und durch die Werke

1

ist der Glaube vollkommen worden.” Also schon innerhalb des
Neuen Testaments erhebt sich ein Widerstreit der Satisfaktions-
lehren,

Was nun den zweiten groBen Lehrer Luthers, Augustinus, an-
langt, so behauptete er mit aller Bestimmtheit die Unfreiheit des
Willens und die Pridestination: fiir ihn ist die Menschheit ein
groBer Siindenblock, eine massa peccati und daher eine massa per-
ditionis; aus dieser wird durch die gratia gratis data ein certus
numerus electorum gerettet, Nur Adam besall die Freiheit, nicht zu
stindigen, das passe non peccare; durch die Erbstinde befindet sich
der Mensch in dem Stande der Unfreiheit, des non posse non peccare.,
Hierdurch verlieren natiirlich auch die Werke jegliche Bedeutung.
Dem Einwand, warum Gott in seiner ewigen Voraussicht nicht das
Bése unerschaffen gelassen habe, begegnet Augustinus mit einem
dsthetischen Argument: auch die Siinde gehore zum Gesamtbild
der Welt, wie schwarze Farbe an rechter Stelle zu einem vollkomme-
nen Gemilde notwendig sei oder ein schones Lied aus Gegensitzen
bestehe. Die gegnerische Lehre des Pelagius wurde auf dem Konzil
von Ephesus verdammt; allein noch bei Lebzeiten des Augustinus
wurde von den ,,Massiliensern®‘, Monchen in Massilia, im Mittel-
alter Semipelagianer genannt, ein vielfach akzeptierter Vermitt-
lungsstandpunkt eingenommen: dafl nimlich die Gnade zwar un-
entbehrlich, in ihrer Wirkung aber auf den freien Willen des Men-
schen angewiesen sei und die Pridestination auf der Allwissenheit
Gottes beruhe, die vorhergesehen habe, wie die kiinftigen Menschen
aus freiem Willen handeln wiirden; auch lehrten sie die Koopera-
tion von Glauben und Werken. Seitdem hat sich, schiichterner in
der Theorie, nachdriicklicher in der Praxis, die Werkbeiligkeit im

Katholizismus immer mehr festgesetzt; dieser Begriff hat jedoch

303

Augustinus




	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303

