UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Kulturgeschichte der Neuzeit

d. Krisis d. europaischen Seele von d. schwarzen Pest bis zum 1. Weltkrieg

Barock und Rokoko, Aufklarung und Revolution

Friedell, Egon
Munchen, [1950]

Der deduktive Mensch

urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

Der deduk-
tiveMensch

nicht mehr und nicht weniger als der gigantische Versuch, die
Algebra, das heiBt: das reine Denken auf die Geometrie, das heilt:
das reale Sein anzuwenden, die Eigenschaften und Existenzgesetze
der wirklichen Dinge zu finden, ehe diese Dinge selbst da
sind, die Realitit in ein feststehendes Liniennetz einzufangen, an
dem sie sich zu orientieren hat und von dem aus sie durch den
souverinen Verstand jederzeit bestimmt und vorausbestimmt wer-
den kann: ein hochster Sieg des Rationalismus iiber die Materie,
wenn auch nur ein Scheinsieg. Der irrationalen Wirklichkeit hilt
der cartesianische Mensch sein magisches Koordinatenkreuz
entgegen; und damit bannt er sie gleichsam in seine Gefolgschaft.
Die symbolische Bedeutung dieses Vorgangs ist unermeBlich: in
ithm ruht der Schliissel der ganzen franzésischen Barocke.

Wie die Mathematik soll nun auch die Metaphysik aus unmittel-
bar durch sich selbst gewissen Prinzipien deduktiv ihre Sitze ent-
wickeln. Wahr ist alles, was ich klar und deutlich vorstelle: wir
diirfen daher nur dem folgen, was wir entweder selbst einleuchtend
zu erkennen oder aus einer solchen Erkenntnis mit Sicherheit ab-
zuleiten vermégen. In einer streng gepriiften und geordneten Reihe
derartiger fortschreitender und entdeckender Folgerungen besteht
die cartesianische Methode.

Der oberste Grundsatz, den Descartes aufstellt, lautet nun: alles
ist zweifelhafty de omnibus dubitandum. Die Sinneseindriicke, aus
denen wir unser Weltbild aufbauen, tiuschen uns sicherlich zu-
weilen, vielleicht sogar immer. Indes, selbst in dem Falle, dall wir
berechtigt sein sollten, an allem zu zweifeln, wire eines ganz un-
bezweifelbar: nimlich dieser unser Zweifel. Auch wenn alle unsere
Vorstellungen falsch sind, bleibt als positiver Rest die Tatsache
ubrig, daB sie Vorstellungen sind; auch wenn alles Irrtum ist: die
Existenz unseres Irrtums selbst ist keiner; auch wenn ich alles
leugne, so bin doch immer noch ich es, der leugnet. So gelangt
Descartes von seinem Ausgangspunkte: de omnibus dubito unmittel-
bar zu der Folgerung: dubito ergo sum oder, da alles Zweifeln Denken
ist: cogito ergo sum. Diesen Satz identifiziert er aber sofort mit
einem dritten: sum cogitans, indem er die Behauptung aufstellt, daf

86




der Mensch nicht nur ein Wesen sei, dessen Existenz aus seinem
Denken erhellt, sondern daB das ganze Sein seiner geistigen Hilfte
im Denken bestehe. Die Welt zerfillt fiir Descartes in zwei Sub-
stanzen: die Korper, deren Grundeigenschaft die Ausdehnung ist,
und die Geister, deren wesentliches Attribut das Denken bildet.
Der Kérper ist nie ohne Ausdehnung, der Geist nie ohne Denken:
mens semper cogitat. Dies fithrt Descartes zu zwei merkwiirdigen
Folgerungen, die aber fiir ihn und seine Zeit ungemein charakte-
ristisch sind, erstens nimlich: dal der Mensch, wenn er die cartesia-
nische Methode mit der notigen Vorsicht anwendet und nur dem
zustimmt, was er klar und deutlich erkannt hat, niemals irren kann,
daB der Irrtum seine eigene Schuld ist, der er nur dadurch verfillt,
daB er von der géttlichen Gabe der Erkenntnis nicht den richtigen
Gebrauch macht, und zweitens: dall, da denkende Substanzen nie
ausgedehnt, ausgedehnte nie denkend sein kénnen, der menschliche
Korper eine Maschine ist, die mit der Seele nichts gemeinsam hat,
und die Tiere, da sie nicht denken, tiberhaupt keine Seele besitzen
und sich in nichts von komplizierten Automaten unterscheiden.
Versuchen wir nun, diese Philosophie, die Descartes in einer
kristallenen und bisweilen fast dramatisch bewegten Sprache vor-
getragen hat, etwas niher ins Auge zu fassen. Ihr hervorstechendster
Grundzug ist zunichst eine strenge und allseitige Methodik und der
leidenschaftliche Glaube an den Sieg dieser Methodik. Es gibt
eine Methode, einen logischen Universalschliissel: wer ihn besitzt,
besitzt die Welt; habe ich die Methode, die ,,wahre Methode®, so
habe ich die Sache; dies ist die cartesianische Kardinaliiberzeugung,
die sich bis zum gebietenden und beherrschenden Lebenspathos
steigert und den ganzen ferneren Entwicklungsgang der lateinischen
Seele bestimmt hat, von Descartes iiber Voltaire und Napoleon bis
zu Taine und Zola. Diese Methode ist die analytische. Sie zerlegt
die gegebene Realitiit oder ihre zur Untersuchung gestellten Aus-
schnitte zunichst in ihre ,,Elemente*’, um von da an deduktiv auf
dem ,,richtigen® Wege wieder zu ihr zurtickzukehren. Sie korrigiert
die Welt und deren Betrachtung oder vielmehr: sie korrigiert die

Welt durch deren Betrachtung. ,,Um die Wahrheit methodisch

87




zu finden, muB man die verwickelten und dunkeln Sitze stufenweise
auf einfachere zuriickfiihren und dannven der Anschauung dieser aus-
gehen, um ebenso stufenweise zu der Erkenntnis jener zu gelangen.*
Erst seziert man, dann konstruiert man: beides sind extrem rationa-
listisch-mechanische Funktionen. Mathematik ist die Universal-
wissenschaft, weil sie allein jene Anforderungen restlos zu erfiillen
vermag. Nur sie hat die Méglichkeit, ihre Objekte in ihre letzten
Bestandteile zu zerlegen, und nur sie ist imstande, an der Hand
einer liickenlosen Kette von Beweisen und Schliissen zu ihren
letzten Erkenntnissen emporzusteigen. Im Grunde ist daher alles
ein mathematisches Problem: die gesamte physische Welt, die uns
umgibt, unser Geist, der sie aufnimmt, und sogar die Ethik, das
charakteristischste und merkwiirdigste Stiick des cartesianischen
Systems: in seiner Abhandlung ,,les passions de I’Ame** hat nimlich
Descartes in sehr geistvoller und scharfsinniger Weise eine er-
schépfende analytische Darstellung der menschlichen Leidenschat-
ten und zugleich eine Anleitung zu ihrer Lenkung und Bekimpfung
gegeben; dieser berithmte Essai, der von den Zeitgenossen aufs
hochste bewundert wurde, ist nichts anderes als der Versuch, die
Gesamtheit der Affekte auf eine Reihe allgemeiner Grundformen
zurlickzufithren und so eine Art Algebra der Passionen zu
liefern. Kurz: alles ist ein Problem der Analysis, der analytischen
Geometrie. Was nun ist analytische Geometrie } Wir sagten es be-
reits: nichts anderes als die Kunst, Gesetz und Gestalt einer Sache
zu finden, ohne hinzusehen: die Gleichung des Kreises, der Ellipse,
der Parabel, ehe diese da sind, denn sie folgen ganz von selber aus
der Gleichung, sie miissen folgen, logisch-mathematischen Ge-
horsam leisten. Descartes wuBte auch sein eigenes Leben nach
dieser algebraischen Methode einzurichten: zuerst entwarf er sich
sozusagen die Gleichung seiner Biographie und dann konstruierte
er ganz exakt die Kurve seines Lebens nach dieser theoretischen
Formel. In seinem Entwicklungsgang war nichts zufillig oder von
auBen aufgedringt, sondern alles von ihm selbst vorherbestimmt:
mit vollem BewuBtsein begab er sich wihrend der ersten Hilfte
seines Daseins in die groBe Welt, um ,,in ihrem Buche zu lesen®,

88




und ebenso bewuft schloB er sich wihrend des Restes seiner Erden-
bahn von ihr ab, um tiber sie zu philosophieren, Mit Descartes be-
tritt der deduktive Mensch die Bithne der Geschichte.

Die erste Grundiiberzeugung dieses deduktiven Menschen lautet:
nur was man denkt, ist wirklich; und nur was man geordnet
denkt, ist wirklich gedacht. Was ich klar und deutlich einsehe, ist
wahr: die clara et distincta perceptio ist das untriigliche Kriterium
des Richtigen. Descartes gebraucht auch in seinem Stil mit Vor-
liebe Metaphern, die in diesem Vorstellungskreise liegen, wie Tag,
Licht, Sonne; er beschiftigte sich als Naturforscher besonders gern
mit optischen Problemen, und in seinem verlorengegangenen
groen Werk, das wahrscheinlich den Titel ,,le monde® fiihrte,
hatte er den ganzen Kosmos vom Standpunkt seiner Theorie des
Lichts behandelt. Das Ziel seiner gesamten Philosophie ist ,,/z
recherche de la wérité par les lumitres maturelles™, wie er eine seiner
nachgelassenen Schriften genannt hat. Fiir dieses natiirliche Licht
des Verstandes gibt es nichts, was es nicht zu erhellen verméchte:
was nicht in seiner Sonne liegt, ist nicht wert, beschienen zu wer-
den, ja noch mehr: es existiert nicht; und was es bescheint, ruht
n vollem Tagesglanze, klar und gleichmifig erhellt, ohne Schatten
und Nuancen, ohne Dunkelheiten und Widerspriiche, denn fiir
den reinen seiner selbst bewuBten und sicheren Verstand gibt es
nur eine einzige groBle GewiBheit ohne Grade: es ist eine Art
f\f’iittagshf_'}l1c, die der menschliche Geist hier erklimmt, einseitig,
aber heroisch.

,..Dir:sw Zenith kann natiirlich nur erreicht werden, indem alles
vernachlissigt und sogar geleugnet wird, was nicht im Strahlen-
kegel der klaren Ratio liegt. Es gibt daher fiir diese Weltanschauung
nichts UnterbewuBtes und nichts HalbbewuBtes, keine undefinier-
baren Seelenregungen, keine dunkeln Triebe, keine geheimnisvollen
Ahnungen, auch Empfindungen nur, soweit sie der Ausdruck klarer
Gedanken sind. Etwas begehren heilit: etwas fiir wahr halten, etwas
verabscheuen: es fiir falsch halten; gute Handlungen sind jene,
denen eine adﬁquate Erkenntnis zugrunde liegt, bése Handlungen

solche, die aus unrichtigen Vorstellungen flieGen, Tiere und Pflan-

89

Die Sonne
der Raison




	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89

