UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Kulturgeschichte der Neuzeit

d. Krisis d. europaischen Seele von d. schwarzen Pest bis zum 1. Weltkrieg

Barock und Rokoko, Aufklarung und Revolution

Friedell, Egon
Munchen, [1950]

Wie ist Natur moglich?

urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

viel mehr bedeutet als eine geistreiche scholastische Spielerei, die
Kardinalgedanken seines Systems nicht beriihrt und auch durchaus
nicht unanfechtbar ist: denn nicht alle Begriffe, zu denen sie gelangrt,
sind ,,reine” Begriffe im kantischen Sinne. Auf sie paBt in beson-
derem MaBe die feine Bemerkung, die Paulsen iiber das kantische
Lehrgebidude im allgemeinen gemacht hat: ,Manche stattlich und
vornehm auftretenden Teile des Systems gleichen cinigermaflen den
kiinstlich eingesetzten Zweigen der Tannenbiume auf dem Weih-

nachtsmarkt.*

Wieist
Natur mog-
lich? ynmittelbar anschlieBende schwierige Lehre von der s, transzenden-

Viel wichtiger, ja das Zentrum der kantischen Philosophie ist die

talen Apperzeption®. Wir haben gehort: die Dinge erscheinen uns

nicht nur im Nebeneinander des Raums und im Nacheinandér der

Zeit, sondern auch in einer gesetzmiBigen und notwendigen Ver-

kniipfung; diese Verkniipfung geschieht durch die Begriffe unseres
Verstandes und ihr Resultat ist das, was wir »Erfahrung® nennen.
Aber in der Erfahrung sind uns die Dinge immer nur in einer tat-
sichlichen, nicht in einernotwendigen Verkniipfung gegeben. Gleich
wohl treten die Verkniipfungen, die unser Verstand vollzieht, mit
dem Anspruch und Charakter strenger Allgemeinheit und Not-
wendigkeit auf. Woher kommt das? Einfach daher, dal wir selbst
durch unsere einheitliche Auffassung, durch die transzendentale.
aller Erfahrung vorhergehende Einheit unserer Apperzeption diese
Synthesis vollzichen. Die Welt, die unseren Empfindungen zunichst
nur als dunkle verworrene Mannigfaltigkeit gegeben ist, wird durch
die Einheit unseres SelbstbewuBtseins von vornherein als Einheit
apperzipiert, folglich ist sie eine Einheit und eine notwen dige
Einheit. DaB uns die Welt, die wir vorstellen, stets als dieselbe er-
scheint, ist nur zu erkliren aus der Einheit und Unwandelbarkeit
unseres ,,reinen‘ Bewultseins, das vor aller Welt da 1st und daher
den ,,obersten Grundsatz®, das s;Radikalvermégen® der mensch-
lichen Erkenntnis bildet. Die Einheit unseres Ichs st der wahre
Grund der Einheit der Welt; die s»INatur wird uns Objekt, Erfah-
rungsgegenstand, BewuBtseinsinhalt, anschaulich und gesetzmifig

geordneter Zusammenhang, weil wir sie vorher durch die in unserer

364




Seele bereitliegenden Erkenntnisvermégen der Anschauung und des

Verstandes als diesen ,,Gegenstand® gesetzt haben. ,,Verbindung®,

sagt Kant, ,liegt nicht in den Gegenstinden und kann von ihnen
nicht durch Wahrnehmung entlehnt werden, sondern ist allein eine
Verrichtung des Verstandes, der selbst nichts andres ist als das Ver-
mogen, a priori zu verbinden. Unser Verstand erzeugt selbsttitig;
spontan vermoge einer Fihigkeit, die Kant ,,produktive Einbildungs-
kraft* nennt, bestimmte Verkniipfungen, bestimmte Gesetze: die
sogenannten ,,Naturgesetze®. ,,Der Verstand schopft seine Gesetze
nicht aus der Natur, sondern schreibt sie dieser vor.* Das ist die
Antwort auf die Frage: wie ist Natur moglich ?

Mit dieser Feststellung hat die Kritik der reinen Vernunft ihren
Hohepunkt erklommen. Es folgt nun die ,,transzendentale I Dialek-
tik*, deren Thema wir bereits kurz beriihrt haben: die Wider-
legung der bisherigen Theologie, Kosmologie und Psychologie, jener
Disziplinen, die die Existenz Gottes und der Seele, der mensch-
lichen Willensfreiheit und des jenseitigen Lebens mit den Hilfsmit-
teln der Logik zu beweisen suchten. Sie stellt die Frage: wie ist
Metaphysik moglich ?, und die Antwort lautet: da die Met taphysik
von transzendenten Dingen handelt, die niemals Gegenstand unse-
rer Erkenntnis werden konnen, so ist sie als Wissenschaft unmaglich,
hingegen méglich, ja wirklich als eine unendliche Aufgabe, die dem
Menschen gestellt wird. Gott, Seele, Freiheit, Unsterblichkeit sind
., Jdeen®, die weder bewiesen noch widerlegt werden konnen; sie
sind Sache des Glaubens. Als Erscheinung, als empirisches Wesen ist
der Mensch dem Kausalgesetz unterworfen; als Ding an sich, als
wintelligibles* Wesen ist er frei und keinem Gesetz, sondern nur
der moralischen ,,Beurteilung® unterworfen: als solches vermag er
sich freilich nur zu denken. Unsere Vernunft ist nicht imstande,
zu beweisen, dafl der Mensch frei 1st, daB er eine immaterielle und
unsterbliche Seele besitzt, daB ein Wesen von hochster Weisheit und
Giite die Welt regiert, aber sie darf und soll, ja muf} vermége ihrer
metaphysischen Anlage die Welt und den Menschen so ansehen,
als ob es sich so verhielte, Die Ideen geben uns keine Gesetze wie die
Kategorien, sondern nur Maximen, Richtlinien, sie sind nicht

Fa

30

Ly |

Wie st
Metaphysik
moglich ?




	Seite 364
	Seite 365

