
Kulturgeschichte der Neuzeit
d. Krisis d. europäischen Seele von d. schwarzen Pest bis zum 1. Weltkrieg

Barock und Rokoko, Aufklärung und Revolution

Friedell, Egon

München, [1950]

Das unmögliche Ding an sich

urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79487


von der Aprtorität des Raums widerlegt , Ganz analog verhält cs sich

mit den außsrordentlichen Entdeckungen , die Einstein gemacht hat .

Aus ihnen geht unzweideutig hervor , daß mehrere Zeiten möglich

sind , daß die Vorstellung einer absoluten Zeit , die für alle Orte des

Baumes gilt , eine menschliche Fiktion ist . 1ieraus zogen viele For¬

scher den Schluß , daß die T’ ranszendentalphilosophie unhaltbar ge¬

worden sei , So sagt zum Beispiel Franz Exner in seinen ausgezeich¬

neten „ Vorlesungen über die physikalischen Grundlagen dur Natur¬

wissenschaften “ : „ Fragen wir uns , was bleibt von dem absoluten

Kaum - und Zeitbegriff , wie ihn Kant gefordert und aufgestellt hat ,

ührie , so müssen wir sagen : so gut wie nichts . “ Aber die epoche¬

machende ' Fat Kants bestand ja gerade darin , daß er den absoluten

Kaum - und Zeitbegriff zerstörte . Sein ganzes System Ist vorweg

„ onommene Relativitätstheorie und diese nichts als die exakte wissen¬

schaftliche Fundierung des kantischen Lehrgebäudes mit Mitteln .

die ihm noch nicht zur Verfügung standen . Die Zeitvorstellung ist

für Kant nicht nur etwas Relatives , sondern etwas , das überhaupt

außerhalb unseres ‚Auffassungsvermögens gar keinen greifbaren Sinn

hat . Eine „ absolute Zeit ‘ können wir uns nicht einmal denken , gu

schweige denn vorstellen ; und ein absoluter Raum , das heißt : In

Raum , der unbedingt und überall , also auch unabhängig von unserer

Apperzeption existiert , wäre Im kantischen Verstande ein erschei

nendes Ding an sich , also ein Nonsens ,

Es dürfte demnach in der " Tat picht zu viel gesagt sein , wenn man

behauptet , daß die kantische Kritik in ihren Hauptstellungen unan¬

reifbar Rt , Im einzelnen jedoch war sie , wie wir bereits gelegentlich

betont haben , nicht frei von Widersprüchen und Zweideutigkeiten ,

und zwar gerade im ! inblick auf ihre beiden Kardinalbegriffe : die

Erscheinung und das Ding an sich .

Kant hat seine theoretische Philosophie zweimal Jargestellt : zu¬

erst in der „ Kritik der reinen Vernunft “ und zwei Jahre später in

seinen „ Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik , Jie al

Wissenschaft wird auftreten können ‘ , in denen er den Lehrgang in

wesentlich knapperer Form , sozusagen im Klavisrauszug , VOrtrug .

Vorfolgen wir die Entstehungsgeschichte unserer empirischen Welt

{; 5ir .

Das un¬
muxiiche
Dina an
sich



auf dem induktiven Weee , wie ihn Kant in der „ Kritik der reiner

Vernunit ” vingeschlägen hat , so schen wir , wieaus den Stoff unserer

Eindrücke oder Empfindungen Anschauung , aus unserer Anschau¬

ung Ertsurung , aus unserer Erfahrung ( in unendlicher Annäherung
Wissenschaft entsteht , Unsere Eindrücke müssen uns also als unent¬

ehrliche Vorbedingung aller Erkenntnis gegeben sem . Es ist kein

Zayeitch , daß wir mit Hilfe der Vorstellungen unsere FErscheinungs¬
welt , mit Hilfe der Begriffe unsere Erfahrungswelt , mit Hilfe der

Iceen unsere moralische Welt machen : aber unsere Empfindungen
machen wir nicht . Alles , was wir produzieren , Ist Form : der Stotf ,
den diese Formen bearbeiten , ist nicht unser Produkt , Er ist das

schlechthin Primäre : denn der Stoff muß vor der Form da sein . I

Hogt also unserer Erkenntnistätigkeit dennoch etwas Objektives zu¬

zrunde , das uns zwingt , ihr den Charakter völliger Subjektivität ab¬

‚usprechen . Mit einum Wort : Kant lehrt cine Idealität der Er

scheinungswelt , die im Grunde genommen keine it .

Gehen wir den Weg der Vernundikritik in der umgekehrten , de

Juktiven Richtung , wie es Kant in den „ Proiegomena * getan hau ,

5 bleibt , wenn wir von unserer Erkenntnis die Ideen , die Begriffe ,
die Anschauungen abziehen , ein letzter Rest : das Ding an sich , des

sen Unerkennbarkeit und Unvorstellbarkeit Kant immer beton : .

dessen Realität und Existenz er aber nie bestritten hat , Aber welch :

Realität kann einem Ding noch zukommen , das für uns vollkommen

unvorstellbar xt ? Wenn cin Gegenstand so vll außcrhalb aller

Erfahrungsmöglichkeit Hegt , so kann man von ihm natürlich nicht

sagen , was or RL; aber auch nicht einmal , daß er ist . Wir können

Niemals eLwas von seiner Kxistenz Wissen , nur an seine Kalstenz

glauben : mit File unserer praktischen Vernunft Mit einem Wort :

Kant lehrt cine Realität des Dinesan sich , die im Grunde genommen
keine ist .

So hängt das kantische System zwischen Idealismus und Realis¬

mus , Subjektivismus und Empirismus : cs ist „ Zweiecndie ” , wie Ja¬
cobi diesen Doppelcharakter treifend bezeichnet hat , und ermöglicht
Zwei entgegengesetzte Fchldeuiungen , Wenn man sich SOZUSAgEN
auf die äußerste Linke stelit und es vom realen Ende mißversteht , so

376



wird man ın ibn . einen revidierten Sensualismüs ala Locke erblicken ;

wenn man sich auf die äußerste Rechte schlägt und es vom idealen

Ende mibverstcht , so wird man es mit dem radikalen Spiritualismus

Berkeleys verwechseln .

Der Brennpunkt , in dem alle Schwierigkeiten zusammenlaufen .

ist das Ding an sich , Es ist , wie Salomon Maimon , einer der scharf¬

sinnigsten und tiefdringendsten Kantianer , schon cin Jahrzehnt nach

der Veröffentlichung der „ Kritik der reinen Vernunft ‘ darlegte ,

weder erkennbar noch unerkennbar : sagen wir , es sel unvorstellbar .

so können wir unmöglich Javon reden , sagen wir , es sel vorstellbar ,

zo hört cs auf , Ding an sich zu sein ; cs ist cin unmöglicher Begriff .

ein Unding , ein Nichts ; es ist nicht gleich x, wie Kant gelehrt hatte .

sondern elcich / - —a.
Es gibt nur einen Weg , die T’ ranszendentalphilosophie zu voll¬

enden : das Ding an sich muß aufgelöst werden . Diese Aufgabe for¬

derte und erfüllte Jie romantische Philosophie . Ehe wir uns

jedoch dieser zuwenden , müssen wir die dritte der drei Haupt¬

srömungen betrachten , von denen wir am Anfang dieses Kapitels

gesprochen haben : den Klassizismus .


	Seite 375
	Seite 376
	[Seite]

