UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Kulturgeschichte der Neuzeit

d. Krisis d. europaischen Seele von d. schwarzen Pest bis zum 1. Weltkrieg

Barock und Rokoko, Aufklarung und Revolution

Friedell, Egon
Munchen, [1950]

Die griechische Religiositat

urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

Sokrates, Protagoras und Anaxagoras, sind solchen Asebieprozessen
zum Opfer gefal lc.]h letzterer, weil er gelehrt hatte, die Sonne sei
ein _f_:_l'l:'_--;'.u'. tein. Ein Berufspriestertum, das die Verfolgung der

e

iner Lebensaufgabe gemacht hitte, | alh.nrl

artiger fir_-.?_'?.n'ulm‘-. Zu se

allerdings nicht, war aber auch nicht r‘-.nl:m:m!!;_:;? weil ja der Staat,

als eine durch und durch religitse Institution, diese Funktion aus-
iibte. Weshalb das Gerithme liberaler Historiker, daB die gliicklichen
Griechen keine Staatskirche gehabt hitten, sehr deplaziert ist: ihre
| ¥t : ke e T o ) b DR A ] | . 1
i\llt‘.h-i'.? und zwar eine der :11}4_‘1';_{_;111L“.l:-.:‘_-_'ir\T,:_'I], l_j_i!_-i'.Ll]-_!‘,u;ir‘[]slu.']] und
herrschsiichtigsten, war ja der Staat; und iibrigens besaBen sie im

delphischen Orakel eine Einrichtung, die der Kirche sehr nahe kam.

Ja sie haben sogar, freilich nur als anonyme Neben- und Unter-
giositdt stromung, eine Theologie besessen: die orphische, dionysische oder
chthonische Religion, die lange Zeit nicht geniigend beachtet wor-
den ist, weil sie eben nicht orthodox war; sie muB, obschon ganz
inders geartet, als eine der tiefsten LebensiuBerungen der griechi-
schen Seele eine dhnliche Rolle gespielt haben wie die Mystik im

Katholizismus, der Pietismus im Luthertum, die P*r}p 1etenreligion

im israelitischen Glauben, Um 600 kam der thrakische Bakchos als
piremder Gott®, 9coc Eevixbe, zu den Gri;‘.c]mrz, die ihn Dionysos
nannten; um §50 entstanden die orphischen Sekten, die sich von dem
thrakischen Singer Orpheus herleiteten; um 500 verkiindete Pytha-
goras die orphische Weisheit, die iiber Heraklit und Empedokles bis
zu Platon und Plotin das gesamte "’l;f_"',_].ll sche De nL n wie ein dunkler

Schatten ht'-fr]-c.itc' hat. Allen diesen Lehren ist

spiritualistischer Zug gemeinsam: der Gedanke, daB der Korper das
Grab der Seele, die Erde nur die \-'{Jl'l:u:r;‘:itln".g auf ein hoheres Leben
sei und der Mensch durch ,,Vergottung®, die mystische Vereinigung
mit der Gottheit erlést werden kénne. Nur entfernt verwandt mit
diesen Richtungen waren die eleusinischen Mysterien, die ihrer
Adepten bedeutend kompaktere Vorteile in Aussicht stellten: nim-
lich im Leben Reichtum und im Tode H;.-{ra_:i-;_mcr vom Hades, der
den Griechen, die an ihn glaubten und nicht glaubten wie an alles,

i"‘

was ihre Religion lehrte, besonders un:mg:_-.m_-hm war wegen seiner

Finsternis und Stille und ja auch in der Tat zu ihrem irdischen

414




Dasein in prallem Sonnenlicht und exzessivem Skandal einen sehr
betriiblichen Kontrast bildete.
In der orphischen Bewegn . 1 : - .
n der orphischen Bewegung zeigen sich gewisse Ansdtze zu emner
echten Religiositit, obgleich ihre esoterische Lehre sicher nur auf
cine kleine Elite beschrinkt war. Was aber die olympische Religion
anlangt, so war sie nichts als oberflichliches Fabulieren, leeres kul-

tisches Zeremoniell, kindische Dimonen- und ( "rc.spu:l'astci'f111'c111 und

iiberhaupt au fond atheistisch. Es ist unbegreiflich, wie man den

Griechen so oft und emphatisch eine besondere ,,Frommigkeit
nachrithmen konnte. Allerdings ruhte das ganze Leben auf einer
religidsen Basis, aber einer sehr diinnen und schwankenden. Die Ver-
waltung, die Justiz, der Krieg, der Handel, sogar die Erotik und die
Geselligkeit, der Sport und das Theater: alles stand unter der Patro-
nanz der Gétter und hatte die Form einer Art permanenten Liturgie.
Aber eben dies machte den Glauben bereits zu etwas Unernstem,
Weltlichen und Irreligidsen. Und dazu kam, da man an die eigenen
Karikaturen von Géttern, die alle schon von Anfang an von Offen-
bach waren, gar nicht recht glaubte. Man hatte sehr deutlich das
Gefithl, daB man sie selber erfunden hatte. Der berithmte Aus-
spruch Herodots, dall Homer und Hesiod den Griechen ,.erst ge-
stern oder vorgestern® ihre Theogonie geschaffen und den Géttern
sihre Namen, Amter und Wiirden so gut wie ihre Gestalt® ver-
lichen hitten, ist in nnserem Sinne atheistisch, Die Pythagorier
hingegen lehrten, Homer miisse in der Unterwelt biillen fir die
leichtfertigen Fabeln, die er verbreitet habe. Heraklit sagte von
seinen Landsleuten: ,sie beten zu Bildern, als ob jemand mit Hau-
sern reden kénnte®. Der Philosoph Xenophanes dichtete die Verse:
,Wenn die Rinder und Léwen wie Menschen Hinde besilen —
malen kénnten und Statuen bilden, so wiirden die Tiere - Gotter
nach ihrem Bilde schaffen, die Gétter der Pferde — wiren wie
Pierde, die Gotter der Ochsen wie Ochsen.* Dies sind drei Stim-
men aus dem griechischen ,,Mittelalter™; seit Perikles aber wurde
der Hohn auf die Gotter oder der Zweifel an ihrem Dasein geradezu
zur geistigen Mode. Protagoras stellte an die Spitze seiner Schrift

,»Iepl 9edv® den Satz: ,,Von den Gottern vermag ich nicht zu er-

415




forschen, ob sie sind oder ob sie nicht sind.* Als man Diogenes

fragte, was im Himmel vorgehe

, antwortete er: ,,ich war nicht
oben®. Epikur tat iiber die Gétter den vielkolportierten Ausspruch:
,,sie kiimmern sich nicht um die Menschen, sonst wiren sie nicht
selig®; er leugnete jedoch, wie man schon aus dieser Bemerkung er-
sieht, ihre Existenz nicht und opferte ihnen sogar in den herge-
brachten Formen, was um so merkwiirdiger ist, als er einer der mar-
kantesten Vertreter des antiken Materialismus war. Eine ihnliche
Auffassung vertrat die platonische Schule der sogenannten ,,neueren
Akademie‘“: es sei ebensogut méglich, dafl Gotter seien als daB sie
nicht seien, man solle daher beim Herkommen verharren und sie
weiter verehren, Und dies war denn auch der spezifisch griechische
Standpunkt der Gebildeten und eigentlich auch des Volks: weder
thr Dasein noch ihre Wirksamkeit ist erwiesen, aber ,,man kann nicht
wissen®; es war ungefihr dieselbe Position, die heutzutage vielfach
gegeniiber den spiritistischen Phinomenen eingenommen wird. In
der hellenistischen Zeit jedoch nahm der theologische Rationalis-
mus zum Teil bereits Formen an, wie sie erst das neunzehnte Jahr-
hundert wieder zutage geférdert hat, Der David Friedrich StrauB
des Altertums war Euhemeros, der lehrte, die Olympier seien ver-
diente Menschen der Urzeit gewesen, die man spiter vergéttlicht

habe; und die Stoiker erklirten die gesamten Vorstellungen der

Mythologie als Allegorisierungen von Naturkriften. Nur die Kehr-
seite des Euhemerismus war es, daB die Diadochen damit begannen,
sich selber als Gétter zu proklamieren; bereits Demetrios dem
Stidtebezwinger sangen die Athener ein Festlied, bei dem man
nicht recht wei}, ob es ein Produkt des raffinierten Byzantinismus
oder des naiven Zynismus ist: ,,Wie schén, daB die gréBten und lich-
sten Gotter in der Stadt weilen! Jetzt bringt uns das Fest zugleich
die Demeter und den Demetrios: sie kommt, um zu begehen die
erhabenen Mysterien der Kore, und er ist da, fréhlich und schén
und lachend, wie es dem Gotte geziemt! Heil dir, Sohn des gewal-
tigen Poseidon und der Aphrodite! Denn die tibrigen Gétter sind
entweder weit fort oder haben keine Ohren oder sind nicht vor-

handen oder kiimmern sich keinen Pfifferling um uns, dich aber

416




schen wir, nicht von Holz oder Stein, sondern wirklich und bringen
dir Verehrung!*

Die Kritik der Dichter beschrinkte sich sumeist aufden Vorwurf
an die Gotter, cial’.i sie den r.mgc;n:cj*l‘.c11 Weltlauf untitig mitan-
sihen. Schon um die Mitte des se hsten |1 irhunderts fragt Theo-
oniss . Werwird noch Achtung vor k].'L.U Gattern haben, wenn er sieht,

& -53

wie der Frevler sich im Reichtum mdstet, indes der Gerechte darbt

und verdirbt 2 Auch bei Aischylos, der noch von echtem Glauben
erfiillt war, sagt Prometheus dem allmac htigen Zeus, der ihm ein
ungerechter Tyrann ist. die furchtbarsten Dinge. Und warum mub
der Titane so schrecklich leideni Nur weil er ,,die Menschen all-
zusehr geliebt®. Was in dieser Tragodie zur erschiitterndsten Dar-
stellung gelangt, ist, bei aller Lonservativen Grundgesinnung, doch
der Neid der Gétter, der die Menschen gar nicht gliicklic‘n haben
will. Noch deutlicher wird Sophokles, wenn er im ,, Odipus*‘ den
Chor singen liBt: ,,Wie soll der M lensch in solcher Zeit die eigne
Brust vor Frevelmut bewahren ? Wenn sol lches Handeln Ehre bringt,
was tanzen wir noch/vor den Géttern i® * Euripides aber ist bereits
Sophist. Fiir ihn ist das Schicksal weder der Zorn noch die Liebe
der Gétter, weder Moira noch Familiendimon, sondern der Mensch
selbst. Wollte man seine Weltanschauung in einen einzigen datz zu-

sammenfassen, so konnte man dafiir den ‘.rlpld;l_ru:a Ausspruc ch wih-

len, der seinem Zeitgenossen Hippokrates, dem groBten Arzt des
Altertums, zugeschrieben wird: ., Alles ist gottlich und alles ist
renschlich. Und im iibrigen ist seine Ansicht: ,,Wenn Gotter
Siinde tun, so sind die Gotter nicht.” Indem er aber auf die vom

& i 17 (R 9 P ¢ U S e Y
Menschen geschaffene und behe rrschte Welt blickt, erfafit ihn einc

tiefe Resignation: ,,Wie es kommt, gleichen Sinns, nehm ich dic

Gaben des Heute, nehm ich die Gaben des Morgen hin. Glauber
und Hoffen ist tot und verdiistert ist mir die Seele.”

Dies fithrt uns zur Frage des griechischen . Pessimismus®, Es iJHFE:-
finden sich im hellenischen Volkscharakter zwei scheinbar ganz dis- szm

¥ : 2 . i e L R e Lo 1 i
parate Elemente: das eine 1st eme ,,Heiterkeit™, s pielerische .eicht

fertigkeit und sinnentrunkene Diesseitigkeit, die bereits den Vélkern

s Altertums aufficl (sie findet schon in der GruBform ,,chaire®,

27 Friedell IT 417




	Seite 414
	Seite 415
	Seite 416
	Seite 417

