UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Kulturgeschichte der Neuzeit

d. Krisis d. europaischen Seele von d. schwarzen Pest bis zum 1. Weltkrieg

Barock und Rokoko, Aufklarung und Revolution

Friedell, Egon
Munchen, [1950]

Die griechische Pessimismus

urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79487

schen wir, nicht von Holz oder Stein, sondern wirklich und bringen
dir Verehrung!*

Die Kritik der Dichter beschrinkte sich sumeist aufden Vorwurf
an die Gotter, cial’.i sie den r.mgc;n:cj*l‘.c11 Weltlauf untitig mitan-
sihen. Schon um die Mitte des se hsten |1 irhunderts fragt Theo-
oniss . Werwird noch Achtung vor k].'L.U Gattern haben, wenn er sieht,

& -53

wie der Frevler sich im Reichtum mdstet, indes der Gerechte darbt

und verdirbt 2 Auch bei Aischylos, der noch von echtem Glauben
erfiillt war, sagt Prometheus dem allmac htigen Zeus, der ihm ein
ungerechter Tyrann ist. die furchtbarsten Dinge. Und warum mub
der Titane so schrecklich leideni Nur weil er ,,die Menschen all-
zusehr geliebt®. Was in dieser Tragodie zur erschiitterndsten Dar-
stellung gelangt, ist, bei aller Lonservativen Grundgesinnung, doch
der Neid der Gétter, der die Menschen gar nicht gliicklic‘n haben
will. Noch deutlicher wird Sophokles, wenn er im ,, Odipus*‘ den
Chor singen liBt: ,,Wie soll der M lensch in solcher Zeit die eigne
Brust vor Frevelmut bewahren ? Wenn sol lches Handeln Ehre bringt,
was tanzen wir noch/vor den Géttern i® * Euripides aber ist bereits
Sophist. Fiir ihn ist das Schicksal weder der Zorn noch die Liebe
der Gétter, weder Moira noch Familiendimon, sondern der Mensch
selbst. Wollte man seine Weltanschauung in einen einzigen datz zu-

sammenfassen, so konnte man dafiir den ‘.rlpld;l_ru:a Ausspruc ch wih-

len, der seinem Zeitgenossen Hippokrates, dem groBten Arzt des
Altertums, zugeschrieben wird: ., Alles ist gottlich und alles ist
renschlich. Und im iibrigen ist seine Ansicht: ,,Wenn Gotter
Siinde tun, so sind die Gotter nicht.” Indem er aber auf die vom

& i 17 (R 9 P ¢ U S e Y
Menschen geschaffene und behe rrschte Welt blickt, erfafit ihn einc

tiefe Resignation: ,,Wie es kommt, gleichen Sinns, nehm ich dic

Gaben des Heute, nehm ich die Gaben des Morgen hin. Glauber
und Hoffen ist tot und verdiistert ist mir die Seele.”

Dies fithrt uns zur Frage des griechischen . Pessimismus®, Es iJHFE:-
finden sich im hellenischen Volkscharakter zwei scheinbar ganz dis- szm

¥ : 2 . i e L R e Lo 1 i
parate Elemente: das eine 1st eme ,,Heiterkeit™, s pielerische .eicht

fertigkeit und sinnentrunkene Diesseitigkeit, die bereits den Vélkern

s Altertums aufficl (sie findet schon in der GruBform ,,chaire®,

27 Friedell IT 417




freue dich, ihren Ausdruck, wihrend dem Rémer, der ,.vale und
»salvet* sagte, offenbar Stirke und Gesundheit das Wichtigste
waren); das andere ist eine herbe Melancholie und Skepsis, die sich
nicht blof} dialektisch und poetisch duBerte, sondern von ihnen ge-
lebt wurde, indem sie ihr ganzes Dasein wie eine zarte Farbe oder
Fssenz imprignierte. Beides hatte seine Wurzel in ihrem resoluten
Wirklichkeitssinn. Sie lebten fast ganz in dieser Welt (das Jenseits
ist fiir sie ein verschwommenes und im Grunde unwirkliches Schat-
tenreich, und die orphische Predigt von der Fleischabtétung und
deelenwanderung wirkt innerhalb der griechischen Gesamtkultur

,und daher genossen sie mit

mehr wie eine artfremde Pikanterie)
vollen Ziigen die gegebene Realitit; aber als scharfe praktische Be-
obachter durchschauten sie auch die Leiden und Unvollkommen-
heiten des Daseins mit véllig illusionslosen Blicken. Sie waren Em-
piriker und daher Pessimisten. Sie wuBten, was das Leben ist: eine
sehr strapazidse, unberechenbare, wenig dankbare Angelegenheit.
Auflerdem aber waren sie ginzlich unernste, nimlich kiinstlerische
Menschen, und daher hatte weder ihr weltbejahender Realismus
jene brutale Kompaktheit, langweilige Gegenstindlichkeit und

bleierne Banalitit, die er spater bei den Rémern erhielt, noch ihr
weltanklagender Pessimismus jene metaphysische, die Seele in ihrem
Letzten und Tiefstenergreifende Gewalt, dieer beiden Indern besaf.

Die traurige Weisheit, daB das ,,u3 @Uvat’, das Niemalsgeboren-
werden, das beste sei, geht in zahlreichen geistvollen Variationen
durch das ganze griechische Denken. Schon in der Ilias wird gesagt,
daB es unter allem, was atmet und sich bewegt, nichts Elenderes
gebe als den Menschen; Heraklit sagt tiefsinnig von der Zeit, sie
sei ein spielendes, sich im Brettspiel iibendes Kind; ,,und dieses
Kind hat die Kénigsgewalt*; Thales erklirte, er bleibe unverehe-
licht ,;aus Kinderlicbe®. Selbst dem iiberlegen lichelnden Sokrates
entringt sich im ,,Gorgias® der Ausruf: ,,8ewvde 6 Biog, das Leben
ist schrecklich ! Mehr naturwissenschaftlich driickt sich Aristoteles
aus: ,,Was ist der Mensch ? Ein Denkmal der Schwiiche, eine Beute
des Augenblicks, ein Spiel des Zufalls; der Rest ist Schleim und

Galle.” Menander sagt: ,,Am gliicklichsten ist, wer frith den Jahr-

418




markt des Lebens verlift*, und ein andermal: ,,Wenn ein Gott dir
1ach dem Tode ein neues Leben verspriche, so solltest du dir wiin-
schen, lieber alles andere, celbst ein Esel zu werden, nur nicht wieder
ein Mensch. Sein Zeitgenosse war der Philosoph Hegesias, derdurch
seine Vortrige zahlreiche Menschen zum Selbstmord iiberredet
haben soll, weshalb er den Beinamen meiotddverros erhielt. Es gab
von ihm iiber diesen Gegenstand auch eine Schrift, die den Titel
,,6 GmonapTEpmY fithrte: und es ist sehr bezeichnend, daBl dieses
Wort ein allgemein oelaufiger griechischer Fachausdruckwar, dersich
im Deutschen nur durch einen ganzen Satz wiedergeben 1dBt: ,,der

das Leben nicht mehr aushilt und sich daher durch Hunger tétet.”

Aber schon bei Homer findet sich auch das Gegengewicht genannt,
das der Grieche in die Schicksalswaage zu werfen hatte, Zu Odysscus
sagt Alkinoos: ,,9ag uns doch, warum du so weinst und im Herzen
so trauerst, wenn du vernimimst, welch Los die Argeier in Troja be-
troffen. Denn es war ja das Werk der Gotter; sie spannen den Men-
schen dieses Verderben, damit es lebe im Liede der Nachwelt. Und
Anaxagoras sagt, das Geborenwerden sei dem Nichtgeborenwerden
vorzuzichen, schon damit man den Himmel erblicke und die ganze
Ordnung des Weltgebiudes. Die Lust des Gestaltens und Betrach-
tens, des Singens und Erkennens, die die Griechen besser kannten als

irgendein anderes Volk, wiegt alle Teiden des Daseins auf. Ein Ver-

derben, das zum Lied werden kann, ist keines mehr; u nd eine Welt,
die sich schauen 1iBt, kann nicht schlecht sein.

Ja; die Griechen waren ., Jdealisten*, aber in eincm ganz beson- L

deren, vom modernen sehr verschiedenen Sinne, den vielleicht nur
3 1 1 ot x TPk et | r r| '1 3 o T
Goethe verstand und doch auch wieder miBverstand, indem €1
diesen Zug zum alleinherrschenden machte. Wir haben in emem der

fritheren Kapitel darzulegen versucht, daB jeder Franzose cin ge-

o » " . O s AT T . Aa3
borener Cartesianer 1st; 11 demselben Sinne konnte man sagel, dafl
jeder Grieche ein geborener Platoniker war. In der platonischen An-

- 4 5 . Y o o
schauung sind die Ideen die unsterblichen Totpadely LT, die Ur-

bilder und Musterbilder, nach denen die irdischen Erschemungen

als pwhuarte, als Nachahmungen and Abbilder, geformt sind. Was

uns als die ,,Schénheit® eines Gegenstandes $0 sehr ergreift, 1st die

== 419




	Seite 417
	Seite 418
	Seite 419

