UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1950

11. Die alexandrinische Komodie und Posse

urn:nbn:de:hbz:466:1-80303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80303

Die Prologe

und Gromen
Diktion

Wert der
Gattung

Die Hilaro-
tragodie

Machon

Verbreitung
des
Dionysischen

Ablasung
durch den
Pantomimus

Poesie und Mousik

In seinen Prologen liel Menander nicht, wie Euripides, Personen des Stiidkes, sondern alle-
gorische Introduktionsfiguren auftreten, wie den Elenchos (Gott der Priifung), den wahrheits-
liebenden und freimiitigen Gott. Was {iberhaupt seine Koinzidenz mit Euripides betrifft, so liegt
sie nach unserer Ansicht nicht sowohl in der individuellen Ausgestaltung der Charaktere, als in der
Freude an der verwickelten Handlung, am Résonnieren und am sententitsen Ausdrudke, welcher
letzteren wir die Erhaltung der wielen menandrischen Gnomen verdanken, die das Fleganteste
sind, was sich auf Grund allgemeiner Beobachtung tiber das Leben sagen lief. Menanders Diktion
und Ausdrucksweise ist die gleichmifige des gebildeten Tons, ohne das Burleske, das, wo es sich
bei Plautus findet, Zutat des rémischen Dichters oder aus Epicharm entlehnt ist; die Grazie dieses
Stils war im Altertum eine allgemein zugestandene.

So viel feiner attischer Geist und Formensinn aber in dieser Poesie auch gelebt hat, wir werden
doch sagen miissen: die alte Komédie und die Tragédie Athens sind nur sich selbst gleich und
durch nichts unter der Sonne ersetzlich, das die neuere Welt schaffen kénnte; dagegen die neuere
Komddie ist aus jeder Literatur zu ersetzen, und zwar reichlich; sie ist bloff Sache des Esprit
und einer mifligen Lebensbeobachtung und von hoherer nationaler Empfindung abgelost.

1. Die alexandrinische Komédie und Posse

Dunkel ist die Geschichte des Theaters von Alexandria; wir wissen aber, daf daselbst alle
Gattungen, sogar noch das Satyrdrama nachgeahmt wurden. Fiir die Komédie sind wir auf blofe
Nachrichten angewiesen, und zwar solche, die nicht einmal von wirklichen Komédien, sondern von
dramatisch gestalteten Satiren oder von Phlyakenpossen handeln. Auch die zur Zeit des Ptolemius
Lagi aufgekommene Hilarotragodie gehort hierher, welche vielleicht nicht wie die mittlere Komédie
das komische Auftreten mythischer Personen und Gotter zum Gegenstand hatte, sondern die
wirklich tragischen Ereignisse des Mythus possierlich wiedergab. Deutlich wird uns als Komédien-
dichter nur Machon aus Sikyon genannt, der seine Stiicke in Alexandria zur Auffithrung brachte.
Sonst gab in der Komddie jedenfalls Athen lange noch den Ton an und blieb fir dieselbe die
selbstverstindliche oder doch weit vorherrschende Lokalitit.

Was nun aber die diadochische Zeit im allgemeinen betrifft, so herrschte dionysisches Treiben
tiberall, sowohl an den Hofen als in den Hauptquartieren als in den Stidten. Ulberall, wohin
Griechen kamen und wo man die Mittel aufbringen konnte, wurden Theater gebaut, und die
Auffithrungen wurden von groflen Vereinen dionysischer Kiinstler unternommen (die ihre Zentral-
stitte auf Teos hatten); das Agonale samt den Choregien aber war vom Theater verschwunden.
Durch die dionysischen Kiinstler lebte die neuere Komédie weiter, freilich mit der Zeit wohl nur
in ihren namhaftesten Vertretern, und daneben mag die Pose eine grofle Rolle gespielt haben. Wenn
irgend etwas die Griechen im weiten Orient vom Strand des Nils bis hinauf zum Tigris und Indus
zusammenhielt, so war es das Theaterwesen. Die Schaulust war etwas, das jeder mitbrachte, und wie
das Schauspiel fiir die Griechen das Verbindende war, so war es fiir die Orientalen das Anlockende,
wobei Mythologie und Kunst unwillkiirlich mitgingen. So mochte gerade diese schauspielerische
Zigellosigkeit das Panier und Feldzeichen der weit umher zerstreuten Griechen gewesen sein.

In der rémischen Kaiserzeit, als von der Tragodie nur noch die festen (d. h. iambischen) Teile
aufgefithrt wurden, scheinen wenigstens wihrend der ersten zwei Jahrhunderte noch vollstindige
Auffithrungen von Komddien stattgefunden zu haben; vom dritten an scheinen sie grofitenteils
durch den Pantomimus verdringt worden zu sein, von dessen Glanz uns Apulejus in seiner
Schilderung des Paris auf dem Ida (Apul. metam. X, p. 232ff.) die lebhafteste Vorstellung gibt.

296




	Seite 296

