UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Die alteste Kunst insbesondere die Baukunst der
Germanen

Haupt, Albrecht
Leipzig, 1909

Die Langobarden

urn:nbn:de:hbz:466:1-79870

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-79870

Das westromische Reich war zusammengebrochen; Ostgoten hatten
auf seinen Triimmern eine neue Welt aufzubauen versucht. Aber das
ewige Verhdngnis aller Germanen, das nie aufgehdrt hat sie zu verfolgen,
war auch damals furchtbar wirksam: einer Riesengestalt und einer
Generation von gewaltigen Mannern folgte unerbittlich immer und immer
wieder das Epigonengeschlecht armer und kleiner Geister, deren niedriger
Sinn, nur auf eigene Eintagsfliegenherrlichkeit und Befriedigung der
Eigensucht bedacht, von Tag zu Tag lebend, nicht einmal den einfachsten
Forderungen der Pflicht an Wollen und Handeln mehr gerecht wurde.
Das herrlichste Weltreich der Germanen ging unter, nicht ohne seine
letzten Helden Totila und Teja mit unverginglichem Ruhme noch im
Tode bekleidet zu sehen.

Das Ostromerreich, das nach Byzanz den Mittelpunkt der siideuro-
péischen Welt verlegt hatte, in dem die Stréome des Orients und des Olkzi-
dents gleichmaBig zusammenfluteten, hatte gesiegt. Nur auf kurze Zeit.

Dreizehn Jahre nach der ginzlichen Vernichtung des Ostgotentums
brachen die wilden Langobarden iiber Italien als neue Eroberer herein;
kein Belisar oder Narses hemmte mehr ihren furchtbaren Ansturm. Aus
Pannonien, wo sie seither die einst von den Ostgoten verlassenen Wohn-
sitze einnahmen, folgten sie deren Spuren, nachdem sie bereits ofters
Italien beunruhigt, als neue Herren. Gewaltize Recken wie Alboin,
Authari und Agilulf sahen sich bald als die Beherrscher der Halbinsel
bis an ihre letzten Gestade. Ostrom war fiir immer aus dem alten ro-
mischen Reiche verdringt. Italien hatte von da ab seine eigenen Geschicke
zu erleben und zu leiten, und die alte Stadt Rom, die allein sich von der
Langobardenherrschaft frei zu halten vermochte, wurde im Laufe des
folgenden Jahrtausends und linger, vielleicht auf immer, sein geistiger
und dann auch wieder sein politischer Mittelpunkt, Byzanz aber jetzt
erst recht die Pforte des Orients, der zuletzt nach dem Sturze des grie-
chischen Kaiserreiches von hier aus seine Heerscharen bis ins deutsche
Reich hinein sandte, wie er sie siebenhundert Jahre friiher iiber Spanien
bis ins Herz des Frankenreiches vorgestoBen hatte.

So bedeutet das Eindringen der Langobarden eine Wendung der Ge-
schichte nicht nur fur Italien, sondern fiir den ganzen Okzident. Geistig
nicht so hochstehend als ihre ostgotischen Vorginger vermochten sie
doch ihre Herrschaft mehr als zweihundert Jahre selbstdndig aufrecht

154




zu erhalten und auch nachher, wenigstens im oberitalienischen Osten,
eine fithrende Stellung zu behaupten. Die Lombardei trigt heute noch
ihren Namen und ist von ihren Nachkommen bevélkert; ihre wilde un-
gebandigt tatkraftige Anlage und Gesinnungsweise brauchte Jahrhunderte,
um sich in die Kulturverhidltnisse des eroberten Landes zu schicken
und zuletzt selber fruchtbar zu werden; das nérdliche Italien aber hat
durch sie in seiner Bevbdlkerung die nachhaltigste Stirkung und Auf-
frischung des Blutes gewonnen. Von Oberitalien und Toskana allein
ging jener Strom neuen Lebens aus, der ganz Italien iiberflutete und
aus seinem Boden fiir mehr als ein halbes Jahrtausend jene Wunder-
blume der Wiedergeburt des Geistes und aller Kiinste aufblithen lief.

Nur sehr schwer wurden die Langobarden aus Zwingherren und blut-
und beutedurstigen Eindringlingen zu Pflegern des Geistes und der
Kiinste. Es lebte in ihnen jene rauhe Zihigkeit und Kraftnatur, die alles
in ihrer germanischen Heimat charakterisiert, die die Liineburger Gegend
uns so lange als eine dde und herbe Wildnis im engeren Vaterland er-
scheinen lieB; heute finden wir auch in ihr starke Eigenart und bedeut-
sames selbstindiges Leben, ja Schénheit.

Was die Langobarden aus dem Norden an kiinstlerischer Kultur mit-
brachten, mag viel weniger gewesen sein, als wir sonst bei den Germanen
finden; vielleicht nur die Freude an Schmuck des Korpers und die
Pflege des Holzbaus in wohl bescheideneren Grenzen als sonst. Und doch
finden wir spiter gerade bei ihnen die Anfinge der mittelalterlichen
Baukunst, die Fortbildung und Umgestaltung aber auch Ergidnzung
der Antike in bedeutsamster Weise vorbereitet und begriindet.

In der technischen Gestaltung der Bauwerke gaben sie der folgenden
Menschheit ganz unzweifelhaft die Grundlagen des eigentlichen und zu
selbstdndigem Leben fiir sich befdhigten Backsteinbaus, der vorher nur
ein Hilfsmittel gebildet hatte, dazu manche damit zusammenhingende
groBe und kleine kiinstlerische Gestaltung; nicht minder die ersten
Versuche in derjenigen Walbebaukunst, die der Norden nachher so
kraftvoll aufnahm.

Im einzelnen aber zuerst eine vollig neue zweckentsprechende Or-
namentik und Zierweise, die freilich entfernt genug von einer an die
Antike reichenden kiinstlerischen und technischen Hohe und Vollkommen-
heit dennoch, sich ihren Bauwerken in trefflichster Weise anschmiegend,
ihren dekorativen Zweck und ihre Aufgabe in neuer und sachlichster
Weise erfiillt.

Was den Backsteinbau anlangt, so machten schon die Rémer davon
den bekannten umfassenden Gebrauch, doch nur technisch fiir die eigent-
lichen inneren Massen ihrer Mauern, soweit nicht da GuB oder Stampf-
werk bevorzugt wurde. Von einem Backsteinbau im Sinne des spiteren
mittelalterlichen und modernen war aber noch nicht die Rede.

I55

Backsteinbau




R T T A T T L T e S e T P ey I IR S D SIS Y

Dagegen hat man in der altchristlichen Baukunst zeitig die Her-
stellung auch der dufleren Flichen in reinem Ziegelbau vorgenommen;
in Rom und auch in Ravenna sind schon die Bauwerke der ersten christ-
lichen Jahrhunderte meist so hergestellt; die kirchlichen aus Theoderichs
und der folgenden Zeit, so die beiden Apollinariskirchen und S. Vitale,
zeigen im AuBeren ebenso den unbekleideten Backstein, wie die eben
vorhergehenden aus Galla Placidias Zeit. Auch in Byzanz folgte man
gleichen Wegen.

Indessen ermangelten diese Versuche zunéchst der architektonischen
formalen Ausbildung. Das einzige neue Motiv, das hie und da erscheint,
sind rundbogige Blenden um die Fenster; richtige Arkaden auf Wand-
streifen mit Kdmpfern nur an S. Apollinare in Classe.

Immerhin ist die ostgotische Zeit als diejenige zu bezeichnen, die hier
die ersten Versuche zu architektonischer Behandlung machte, wo bis dahin
die duBleren Fldchen der Mauern ihre Struktur wohl nur deshalb sehen
lieBen, weil Armut, Bequemlich- oder Gleichgiiltigkeit es verhinderten,
daB sie hinter besserer oder kostbarer Bekleidung verschwand, wie zu
Rémerzeiten.

In der Langobardenzeit aber fithlte man offenbar solches Bediirfnis
nicht nur nicht mehr, sondern baute frisch darauf los in einem kriftigen
und viel derberen Ziegelmaterial, als es bis dahin gebrduchlich gewesen
war. Die diinnen und hellen Ziegel von oft bedeutender GréBe wichen
solchen von dickerem und kleinerem Format von meist dunklerer Farbe
und grober Oberfldche, die aber gerade wie sie waren sich zu allerlei
seither ungewohnter Behandlung besser eigneten.

Was jetzt iiblich wurde ging aus der ganz klaren Erfassung der Eigen-
tiimlichkeiten des Materials hervor: Teilung der Fldachen durch senk-
rechte und wagerechte Streifen, Friese, Lisenen und #hnliche Gliede-
rungen; Einfassung der Fenster durch rechtwinklige falzartige Zuriick-

Bogenfries setzung der Kanten, Verbindung der Lisenen durch Bégen, zuletzt Bildung

von Bogenreihen, die auf Konsolen statt auf Lisenen ruhen, also von
richtigen Rundbogenfriesen. — Eine Art von solchen war ja bereits in
Syrien aufgetaucht, doch handelte es sich dort nicht um eigentliche flache
rechtwinklige Bogen, sondern um hohle Viertelkugeln; die dortigen
Bogen haben stets halbkreisformigen GrundriB.

Dehio hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht, daB das Motiv
des Rundbogenfrieses schon bei den Romern vorkommt, richtige fort-
laufende Rundbogenreihen auf Konsolen als Hauptgesimse angeordnet.
Aber auch dort kam es nicht zu weiterer Ausbildung noch umfang-
reicherer Anwendung.

So scheint es, als ob erst die langobardische Backsteinbaukunst diese
spidter so unendlich viel gebrauchte bauliche Form in die Architektur
eingefiihrt hitte; vielleicht auch nur, weil die fortlaufende Rundbogen-
reihe als dekorative Form den Germanen an ihren kunstgewerblichen
Gegenstdnden von alters her wohl vertraut war. Ich erinnere vor allem
an die uralte Verzierung der Kdmme; aber sehr bald tritt die gleiche

156

S



Form dekorativ auch an den ersten Steinarbeiten der Langobarden,
selbst schon der Westgoten in Siidfrankreich, véllig deutlich auf (Abb. 53).

Es ist zu vermuten, daB der Bogenfries schon vorher an den ver-
zierten Holzschwellen der Germanen im Gebrauche war, wie er spiter
im Holzbau stets wieder auftritt, zuletzt im 16. Jahrhundert (Abb. 44).
Und deshalb ist es recht gut méglich, daB wir in der Einfithrung der
Bogenreihen oder des Bogenfrieses in die Steinarchitektur nur die Uber-
tragung eines bereits bekannten, ja viel gebrduchlichen germanischen
holzbaulichen Motivs zu sehen haben. — Welche Verbreitung es nach-
her im romanischen Stile gewonnen hat, weill jeder.

Ferner aber haben die Langobarden der Anwendung des Backsteins
in der Architektur auch in bezug auf die Farbe erst kiinstlerischen Reiz
zu geben gewuBt, indem sie in gleicher Art, wie die merowingischen
Franken die Flichen der Bauwerke mit allerlei bunten Musterungen
versahen., Zunichst durch Wechsel im Verbande, Einfiigung von Reihen
fischgritenartiz gestellter Steine und Verzierung geeigneter Flichen
mit runden, vieleckigen und sternférmigen Platten anderer Farbe, so-
dann durch weitere Einfiigung aller moglichen bunten Stiicke, durch
Einlagen von reichen Mustern in Ton, Stein, Marmor, dazu Wechsel
von Schichten verschiedenen Materials, wie das schon vorher bei den
Ostgoten nach romischem Vorbild {iblich, auch im byzantinischen Reiche
nicht selten war; kurz durch ein immer lebhafteres Streben nach einer
farbigen Wirkung durch mosaikartige Behandlung der Fléchen (s. Abb.
102, Taf. XXVIII), — Auch Wechsel durch Einfiigung von anders-
farbigen Reliefzierraten, selbst in Marmor, war nicht selten.

Der Backstein selber wurde ofters in allerlei Art gerippt und ge-
mustert, meist mit eingegrabenen Linien schrdg oder fischgritenartig,
wie wenn er gesdgt wiére.

Es sind die originalen Werke dieser Oberflichenbehandlung aller-
dings seltener geworden, doch sehen wir ihr Beispiel in der spiteren
duBeren Behandlung nicht nur der oberitalienischen Bauwerke noch
lange nachwirken.

Auch fiir die Gewélbeentwicklung (Abb. 92) war der Backsteinbau von
grofiter Wichtigkeit, Insbesondere in bezug auf die wachsenden Spann-
weiten der Tonnengewdlbe und die Anwendung anderer Gewdolbeformen,
so der Kuppelgewdélbe, die um jene Zeit anfing sich weiter zu verbreiten.
Die unentbehrliche Uberwélbung der halbkreisférmigen Altarnischen mit
Halbkuppeln hatte schon die Kenntnis der genannten Gewolbe vor-
ausgesetzt, ohne daB man an eine Ubertragung byzantinischer Vor-
bilder zu denken braucht; ihre vermehrte Anwendung brachte bald
mannigfache Erfahrungen. Die Bedeckung runder Rdume durch halb-
kuppelférmige Gewdlbe war gegeben, die Anfiigung iliberwolbter Er-
weiterungen von halbkreisformigem GrundriB sehr einfach, und so er-
gaben sich Gestaltungen von Kleeblatt- oder VierpaBgrundriB, wie am
Baptisterium zu Biella, ganz von selber, bei denen man sich mit den
schwierigeren Aufgaben der Uberkragung oder der Pendentifs fiir die

157

AuBere
Buntheit

Gewdlbe




i
21
=

i

o

S
L)
S
HEF

Ornament

Uberfiihrung von quadratischen Riumen in die runde Kuppel noch
nicht sehr quilte.

Selbst vor groBeren Kuppelbauten schreckten spiter die Langobarden
nicht zuriick: die Rotonda, der alte Dom zu Brescia zeigt eine Weite
der inneren Walbung von etwa 2o m.

Dagegen erfand man zur Erleichterung der Hintermauerung am
Beginn der ganzen und halben Kuppelgewidlbe ein System von Durch-
brechungen der Obermauer der Apsiden und Kuppeln durch Arkaden
oder Nischen; ein hochst eigenartiges Grundmotiv, vielleicht die erste
Form der spiter so ge-
brauchlichen Zwerggale-
rien um die Chore und
Vierungstiirme. Auch das
Kreuzgewdlbe fand in der
Folge mehr und mehr
steigende Anwendung.

Kurz, in konstruktiver
wie formaler Hinsicht er-
wiesen sich die langobar-
dischen Zeiten als vor-
bereitend und grundlegend
fiir spitere bauliche Fort-
bildung.

Nicht minder jedoch
auch in bezug auf das
reine Ornament. Hier liegt
eine besondere Kraft jener
Zeit und jenes germani-
schen Stammes.

Schon bei der allge-

- meinen Betrachtung der
Abb. 92. Biella, Formenwelt ist auf die
eigenartige Verzierungs-
kunst der Langobarden und der von ihnen offenbar beeinflufiten und an-
geregten Franken hingewiesen, die sich gelegentlich auch auf die West-
goten iibertrug, wenigstens im Nordosten des westgotischen Reiches.

Es sei hier nur nochmals nachdriicklich betont, daB trotz allerlei
verwandter Bildungen im Orient die folgerichtige Ausbildung des gerippten
Flecht- und Riemenwerkes als vorherrschenden Zierwerkes den Lango-
barden zuzuschreiben (Abb. 93), wie seine erste Herkunft entschieden
im germanischen Norden zu suchen ist; der Lauf der Vélkerwande-
rung hat wie es scheint seine Verbreitung bis nach dem fernen Westen
(Irland) und nach dem Osten bis nach Kleinasien mit sich gebracht.
Sind doch gotische Streifziige bis nach Smyrna gelangt.

Es liegt unbedingt keinerlei Grund dafiir vor, die eigentliche Quelle
dieser Verzierung immer wieder im Orient zu suchen, weil auch dort

158




seit dem 6. oder 7. Jahrhundert einigermaBen dhnliches Zierwerk auf-
taucht. Weder konnen sich die dort vorhandenen verwandten Arbeiten
an charakteristischer Erscheinung mit den langobardischen messen, noch
reichen sie an Masse und Konsequenz ihrer Anwendung auch nur entfernt
an diese heran, da doch in jenen so lange vergessenen Gegenden ungleich
mehr von solchen Dingen heute noch iibrig sein miifite, als auf den
italischen Feldern, iiber die fortwihrende Volkerbewegung wie die Ar-
beit eines Pflugs verwiistend hin und hergegangen ist.

Abb. 93. Langobardische Flechtornamente aus Aquileja und Grado.

Trotzdem bleibt das wahre Verbreitungsgebiet dieser Formenwelt
Italien und Frankreich; Ausldufer ziehen nach Osterreich, Siiddeutsch-
land und Nordspanien. Das Zentrum aber bildet die Lombardei.

Beziiglich der zeitlichen Entwicklung ist zu wiederholen, daB die
Langobarden erst sehr langsam zu einer eigenartigen kiinstlerischen
Betdtigung gelangten, daB sie im Anfange ihrer Herrschaft sich durch-
aus an das Gegebene anschlossen. Sie bedurften fast zweier Jahr-
hunderte, bis ihr kiinstlerisches Selbst sich soweit entwickelt hatte, daB
man es als solches erkennt; erst kurz vor dem Sturze ihrer Selbstdndig-
keit, etwa zu der Zeit der Konige Liutprant und Hildiprant scheint das
endlich vollig durchgebildet gewesen zu sein, was wir als die originale

159

Entwicklung




langobardische Kunstweise anzusehen berechtigt sind. Der Vorgang war
ja iiberall derselbe, auch in Spanien, daB der Eintritt der Germanen in die
Kulturwelt zunichst einen Stillstand, ja einen scheinbaren Niedergang
in der noch immer vorhandenen letzten antiken Kulturbewegung mit
sich brachte, bis sich die neue Bevélkerung das Gegebene so weit zu
eigen gemacht haben konnte, um sich darin selbst betdtigen zu kénnen.
Erst nachdem dieser Schritt getan und diese Liicke iibersprungen war,
konnte an neue Leistung gedacht werden; und so sehen wir hier wie
besonders in Spanien die merkwiirdige Erscheinung, daB die Germanen im
letzten Augenblicke erst, ehe sie politisch untergingen, zu einem kiinst-
lerischen Eigenwirken durchgedrungen waren, in dem ihre germanische
Art ohne antike Verhiillung endlich rein und unverkennbar zutage
tritt. Darum haben wir das 7. und 8. Jahrhundert als die Jahrhunderte
zu bezeichnen, in denen sich der gemeinsame Sondercharakter jener
Stdimme kiinstlerisch am deutlichsten ausspricht.

711 aber sank das Westgotenreich durch die Araber dahin, 774
folgte der Fall des Langobardenreichs durch Karl den GroBen, dessen
Auftreten den Beginn einer neuen Kultur und Kunst ankiindigt; alle
jene Anfinge werden jetzt mit der italisch-hellenistischen zusammen
zu jenem Neuen verschmolzen, das wir auf seiner Héhe die ,,romanische‘
Kunst zu nennen pflegen. Auch wieder mit Recht, denn diese ist das
Gesamtergebnis aus Antike, altchristlicher, byzantinisch-orientalischer
Kunst mit Verarbeitung jener germanischen Anfdnge, die in ihrer Masse
langsam wieder verschwinden; und ihr Verbreitungsgebiet umfaBt die
europdischen Lander, in denen einst Rémerkunst geblitht hatte, zu denen
freilich noch die nordisch-germanischen hinzukamen.

Die bis zum Untergang des langobardischen Koénigreiches in dessen
Bereich erstandenen Bauwerke sind fast ohne Ausnahme wieder ver-
gangen, mindestens so umgebaut, daB von ihnen sich nur meist un-
deutliche Triimmer erhielten. Und doch héren wir viel Rithmens von
ihnen; sogar schon gleich nach dem Einzuge der neuen Herren.

Bereits Theudelinde, Autharis und spiter Agilulfs Gemahlin, baute
zu Monza bis 595 die St. Joh. Baptista-Kathedrale, deren Stelle der
heutige Dom einnimmt. Aus ihrer Zeit freilich stammen auBer einer
bescheidenen Skulptur an der Fassade nur die Reste ihres Schatzes,
der dort aufbewahrt ist, kostliche Werle, deren wir frither gedachten.
Noch viele Kirchen dankten dem frommen Eifer der Konigin ihre Ent-
stehung, auch der groBe Sommerpalast zu Monza, von dem der Chronist
(Paul Diaconus) viel zu sagen weiB. So von seiner Ausschmiickung
mit historischen Gemélden, auf denen besonders die Langobarden jener
Zeit in ihrer eigentiimlichen Kleidung und Tracht des Haares — im
Nacken kurz geschnitten, vorn iiber Gesicht und Wangen fallend —
dargestellt waren.

MuBiten sich die Langobarden bei ihren Bauwerken anfinglich
der im Lande vorhandenen Krifte bedienen, so kénnen solche Bauten
kaum neuen Charakter insbesondere Eigentiimlichkeiten der nordischen

160



Bauherren aufgewiesen haben, wihrend im Gegensatz dazu z. B. die
Reste des Goldschatzes der Theudelinde Werke germanischster Art
sind, sich an die Goldschmiedekunst der Ostgoten vdllig gleichartig an-
reihen.

Beriihmtestes Muster fiir jenes Verhiltnis sind die Magistri Comma-
cini, nach dem heutigen Stande unserer Kenntnis Maurer und Stein-
metzen aus der Gegend von Como (von der Insel Comacina im Comer
See?), fiir deren bauliches Tun in dem von Liutprant erlassenen Gesetz-
buche der Langobarden besondere Vorschriften gegeben wurden.

Mit dem frither erliuterten sehen wir hier vollig deutlich: die Ger-
manen entbehrten unter ihren Landsleuten, die sich nur auf Zimmer-
und anderes Holzwerk verstanden, der Arbeiter in Stein und Backstein,
der Steinmetzen und Maurer, machten sich daher die Dienste der ein-
gesessenen Techniker zunutze. Solche Gesetze, die fiir das Bauen
galten, gaben auBer Liutprant Rothari, Grimoald, Ratchis und Aistulf,
also die langobardischen Konige bis zuletzt.

Diese Gesetze seit dem Edikt Rotharis (639) gehen natiirlich von
den bei den germanischen Langobarden iiblichen Anforderungen aus,
weshalb es keinen RiickschluB auf die vorherigen Gepflogenheiten der
Commacini zulidBt, wenn im Gesetz das Haus mit Séller, Halle, Schindel-
dach, Fachwerk, Kamin oder Ofen voéllig germanisch erscheint.

Ihrer gesellschaftlichen Gliederung nach aber stuften sie sich schon
nach Meistern, Gesellen, Lehrlingen und Arbeitsleuten ab.

Der Hauptsache nach waren also diese italienischen Bauleute bei
der Ausfihrung der Arbeiten des Maurers und des Steinmetzen tatig;
besonders lehrreich erscheint es, wenn ihnen Vorschriften nicht nur fiir
die Behandlung der Hausteine, sondern auch des Ziegelverbandes nach
verschiedenen Systemen gegeben werden; es wird bereits Blockverband,
gotischer Verband, Liuferverband, Mauern mit lauter Képfen u. dgl.
beschrieben.  Sicher der beste Beweis dafiir, daB der Backsteinbau
technisch véllig ausgebildet war.

Den Commaciner Meistern wird nachher aber auch andere Arbeit
iibertragen; schliefilich ist das gesamte Bauwesen mit EinschluBl der
Zimmer-, Tischler-, selbst Stuck- und Ofenarbeit ihnen iiberwiesen. Es
ist hieraus zu schliefen, daB sich inzwischen die langobardischen Zimmer-
leute ihnen zugesellten oder gemeinsam mit ihnen wirkten, wie denn
739 ein Langobarde, Rodpertu, als Magister Commacinus erwdhnt wird.
Ihr Ruf geht dann ins Weite; selbst bis nach England werden sie
gesandt.

Von allen gepriesenen bedeutsamen baulichen Schépfungen der
Langobardenkonige bis auf die des letzten, Desiderius, im Einzelnen
zu sprechen lohnt sich hier nicht, da sie ldngst verschwunden sind.
Vielleicht war der wichtigste kirchliche Bau der Dom S. Michele in
ihrer Hauptstadt Pavia, — leider 924 durch die Ungarn eingedschert.
Dieses sicherlich von Anfang an groBartige Werk wurde seit 1024 neu
aufgebaut, aber erst 1155 vollendet, obwohl es inzwischen schon zu

161

Magistri
Commacini

AuBeres
der Kirchen

Pavia,
S. Michele

g
b
&
§

AT Rt e e e =

=hye

B




TN W S W e

Innere
Anordnung

vielerlei Feierlichkeit diente. Es ist eine der im AuBeren phantastischsten
und wildesten Kirchen aus jener Zeit; die Portale iiberdeckt wie mit
Schnitzerei von oben bis unten, neben ihnen die Flichen der Mauern
mit Friesen von eigentiimlichen und maérchenhaften Gestalten, von
Tieren und Ungeheuern durchzogen, hochst merkwiirdigen Eindrucks; —
echt nordische Erfindungen, wie sie uns seit dem 11. Jahrhundert viel
in Deutschland begegnen; in Ifalien auch in Spoleto an einem &hn-
lichen spiten Langobardenbau.

Es ist daher wohl anzunehmen, daB hier in der im 11. Jahr-
hundert wieder aufgebauten Hauptkirche des Langobardenreiches doch
eine Erinnerung an die hundert Jahre frither zerstérte erste Kirche
lebendig geblieben ist, an der die altlangobardische Kunst sich in dhn-
licher phantastischer Verzierung des AuBleren ergangen haben mag.
Bestitigt wird dies durch verwandte Bauwerke fritherer Zeit, so spanische,
die in eben solcher Weise an den Flichen neben den Portalen beliebige
bildhauerische Teile regellos, ja wild, nur einem malerischen Schmuck-
bediirfnisse folgend, eingestreut zeigen. Noch lange hielt sich dort zu
Lande diese urnordische Zierweise an kirchlichen Bauwerken, die an
der Klosterkirche zu Poblet (rz. Jahrhundert?) vielleicht zum letzten
Male auftritt, aber schon an der Westfront von S. Juan Bautista in
Banos (661) wie an S. Pablo zu Barcelona angedeutet erscheint.

In Hirsau am letzten iibrig gebliebenen Turme der Aureliuskirche
finden wir wildes Gewlirm, Léwen und Biren und andere Ausgeburten
finster-nordischer Phantasie ebenfalls im Friese um den Kérper des Bau-
werks oberhalb des ersten Gesimses herumkriechen; am Dome zu Worms
— selbst an dem zu Schleswig und dem zu Wien — stehen mehrere
dlteste tragende Pfeilerteile auf allerlei Ungeheuern urweltlichster Ge-
staltung, kurz — es mufl hochnordische Art sein, die im Neubau der
Michelskirche zu Pavia neu hervordringt, noch jahrhundertelang im
germanischen Volke auch nach verlorener staatlicher Selbstindigkeit
lebendig geblieben.

In mancher anderen Hinsicht miissen wir uns leider ebenfalls an
die Werke der folgenden Zeiten halten, so, wenn wir uns vorstellen
wollen, in welcher Weise die Kirchen der alten Langobarden im Innern
ausgestaltet waren.

Was die allgemeine Anordnung betrifft, so wird diese nichts Eigen-
tiimliches geboten, sich vielmehr an das tibliche norditalienische Basi-
likenschema ohne Querschiff angelehnt haben. Denn das ergeben zahl-
reiche langobardische Kirchen, wenn auch nicht im Original, doch
sichtlich spiter ganz auf demselben Grundrisse oder unter Beibehaltung
der unteren Teile des Gebdudes neu aufgebaut. Die groflen Basiliken
zu Torcello, Grado, Aquileja und Parenzo haben die alte Grundgestalt
auch zum Teil in den Mauern treu bewahrt; die Ausstattung dagegen
ist allerdings entweder gedndert oder doch wenigstens erneuert.

Es gibt aber Anhaltspunkte fiir das in der inneren Anordnung den
Langobarden Eigentiimliche. Vor allem sind heute noch zahllose recht-

162



XXIV

Abb. g4. Cividale. Museum, Briistungsplatte.

Abb. 96. Ravenna. S. Apollinare in Classe, Ziborium des H, Eleucadius.




TRER

1 1 o
4 v e = . 5 :

R A RO T

Yy




eckige Ornamentplatten aus dem 7. bis 9. Jahrhundert vorhanden, die
die vollste Pracht langobardischer Zierkunst, Flechtornament und &hn-
lich stilisierte selbst bildliche Darstellungen aufweisen, sich aber nicht
mehr an der Stelle befinden, fiir die sie gearbeitet waren. Gar oft werden
sie erst aus dem Untergrunde wieder heraus geférdert, wo sie als Platten-
boden mit Fiilen getreten wurden; oft aus Mauerwerk, wo sie als
Quadern benutzt waren. Offenbar bildeten diese Platten meistens die

Briistungen von Schranken, auf oder zwischen denen Sdulen gestanden Schranken
g ) g

hatten, eine schon friiher 6fters beriihrte Anordnung, die, wie es scheint,
in der Zeit germanischer Herrschaft nicht nur in Italien iiblich war,
und wovon hie und da sich wenigstens eine jiingere Kopie gerettet hat.

Es waren dies hauptsidchlich solche Schranken, die in den Basiliken
jener Zeit das Heilige fiir die Priester, auch den Chor der Psalmodierenden
von dem Laienraume schieden, einen geweihten Raum vor dem Altar,
oft von erheblicher GrofBe, aus dem Kirchenraum herausschneidend.
Der Regel nach bestanden die Abgrenzungen aus einer Saulenstellung
quer durch die ganze Kirche, unter oder zwischen der sich meist eine
Steinbriistung erhob, inmitten den Eingang freilassend; ausnahmsweise
findet man nur eine hohe Briistung ohne Siulen ins Mittelschiff der
Kirche eingebaut, an ihren Seiten die Ambonen fiir Epistel- und Evange-
liumverlesung tragend. So heute noch in S. Clemente in Rom.

Im germanischen Norden Italiens trug diese Schranke ausnahmslos
Sdulen oder Pfeiler, auf denen ein stattlicher Balkenl) quer durch das
Mittelschiff lagerte; auf ihm stand mitten ein groBes Triumphkreuz,
daneben Leuchter und Reliquien, an ihm hingen gestiftete Lampen.

Im Dome zu Torcello haben wir hiervon ein schones Beispiel, freilich
wohl im 11. Jahrhundert ganz erneuert, doch die urspriingliche Anord-
nung sicher ziemlich unveréndert zeigend. In Aquileja im Dom hat man
die alten Schranken, die einem Neubau des Altarvorraumes oberhalb der
Krypta im 16. Jahrhundert Platz machen muBten, ins siidliche Quer-
schiff verbannt und ihrer S&ulenstellung beraubt, von der nur noch
die FiiBe vorhanden sind; auch in den Resten ein prachtvolles Werk
dieser Art (s. Abb. 37, Tafel XIII), das so oberhalb der Krypta auf-
gebaut gewesen sein mag, wie es die Schranken im Markusdom zu
Venedig heute noch sind.

Erhalten und, wie sie ist und steht, aus dem 8. Jahrhundert stammend,
ist allein die ganz einfache aber schone Marmorschranke im Oratorium
der Peltrudis zu Cividale, die, ohne jeden anderen Schmuck als den
einfacher Profile, auf zwei mittleren Pfeilern mit Kapitellen den Quer-
balken noch heute trigt (Abb. 105). 442

Andere Reste, insbesondere Platten mit reichem Flechtwerk, Ver-
schlingungen, Korbbodenornamentik und &hnlichem schénen Zierat
geschmiickt, gibt es sonst in Italien zahllose; genannt seien nur solche
in Cividale (S. M. in Valle, Dom und Museum [Abb. 94, Tafel XXIV]),

1) Trabes doxalis (vergl. Abb. g9, Taf. XXVI).

II HAUPT, Die Baukunst der Germanen,




e R s A o e L s P e O e R R L T e R T L T T P s R

Como (S. Abbondia), Monza (Dom), Venedig (S. Marco), in den Museen
zu Torcello, Verona, Vicenza, Brescia, Mailand, Ferrara, dem Baptiste-
rium in Albenga, den Domen zu Modena und Spoleto, Orvieto, Assisi
(S. M. degli Angeli), Nepi (St. Elia), im Baptisterium in Ferentillo und
sogar in Rom in vielen Kirchen, so vor allem in S. Maria in Trastevere,
S. Giovanni in Laterano,
S. Agnese und 5. Lorenzo
f. 1. mura, S. Sabina und
sonst an zahlreichen Or-
ten. Offenbar ist im Sii-
den dies alles langobardi-
scher Import, schon in E-
trurien aber, besonders im
altlangobardischen Her-
zogtum Spoleto, das Er-
gebnis ihrer Herrschaft.
Auch Fensterplatten die-
serArttretenauf (Abb.95).

Fernere besondere
Eigentiimlichkeiten der
langobardischen Kirchen-
ausstattung bilden die
zahlreichen Ziborien, Tem-
pelchen, mit denen man
besonders ihre Altdre zu
itberdecken liebte. We-
nige davon sind noch ganz
oder einigermafen voll-
stindig, von den meisten
sind nur Bruchstiicke
ubrig.

Das beste dieser Art
ist unzweifelhaft das in
S. Apollinare in Classe bei
Ravenna, das ein Pres-
byter Petrus zwischen 806
und 816 iiber dem Altar

Abb. 95. Aquileja. Fensterplatte. von S. Eleucadius im lin-

ken Seitenschiffe errich-

tete. Vielleicht ist es auch spiter hierher versetzt. Wahrscheinlich
il fehlt daran das eigentliche Dach, das pyramidenférmig das kleine

' Bauwerk bekront haben diirfte. Sonst aber bietet es uns den schénen
Anblick einer wohlerhaltenen gleichméBig durchgefiihrten langobar-
dischen dekorativen Architektur (Abb. 96, Tafel XXIV), die Bogen mit
Flechtwerk bedeckt, die Zwickel mit Weinranken in jener eigenartigen
langobardischen Stilisierung gefiillt, der wir oft begegnen, in der die

Ziborien

Ravenna

164




5

S A T

AT

XXV

Baptisterium im Dom,

Cividale.

L

Abb




o
b
5

b
bt
H




Traubenbeeren in eine umrahmte Herzform eingeschlossen, die Blitter
eigentiimlich geschlitzt sind, wie das friiher schon beschrieben ist
(vgl. Abb. 75). Die anderen Seiten sind anmutig variiert, die Zwickel
mit Pfauen, Tauben oder Vasen gefiillt. Die vier Kapitelle der Sidulen
sind ins Holzmé&Bige iibersetzte korinthische fast von Wiirfelform, die
Schifte oben spiralférmig gedreht, was die Germanen aus der spitesten
Antike als ihnen aus der Holzkunst vertraut gerne iibernahmen; das
untere Drittel ist gerade gerippt, die Siulen entbehren der Basen.

Die Bogen sind schwach stichbogig. Das ganze ist von groBer
Anmut und reich und fein in der Wirkung; es stammt aus der ersten
Zeit nach dem Untergange der langobardischen Selbstindigkeit, die von
ihrer Kunst iiberlebt wurde.

Der Rest eines dlteren dhnlichen, an dem nur die Seiten spitzgieblig
geschlossen waren, steht nahe dabei (s. Abb. 41).

Ein berithmtes dhnliches Altarziborium war einst in S. Giorgio in
Valpolicella bei Verona, auf dessen einer Sdule steht: Ursus magester
cum discepolis suis .. ... edificavet hanc civorium. Es stammt von
712 und ist unter Konig Liutprant gemacht. Ein anderes in Ferentillo
bei Spoleto ist merkwiirdigerweise ebenfalls bezeichnet: Ursus magester
fecit — auf der anderen Seite liest man, daB Hilderich Dragileopa
(Herzog von Spoleto, 739) den Altar dem hl Petrus gestiftet habe.
Hier haben wir also zweimal einen Kiinstlernamen aus langobardischer
Zeit, freilich scheinbar lateinisch, doch vermutlich einen Langobarden
bezeichnend!), keinesfalls einen Griechen wie andere meinen, die alle
diese Werke griechischen Kiinstlern zuschreiben wollen. Wie bemerkt
ist es aber erstaunlich genug, wie in mancher dieser Aufbauten bereits
die Form der frithgotischen Wimperge des Endes des 12. Jahrhunderts
deutlich gegeben ist mit Krabben und spitzen Giebeln (Abb. 41), wie
sich auch sonst fiir manche Form der Kunst des Mittelalters hier die
Quelle finden 148t.

Gleichartige Werke, stets wvon derselben Verzierungsweise, deren
Datierung ins 8. Jahrhundert véllig feststeht, die uns also widerspruchs-
los beweisen, daB diese Kunstart eine wirklich bei den alten Langobarden
bliihende und von ihnen gepflegte war, gibt es in Bruchstiicken noch
genug, so zu Grado, Cattaro, Bagnacavalle, Bologna, selbst bei Rom
(Porto) — und wenigstens im Siulenunterbau noch am Orte erhalten,
im Oberbau am Schlusse des 12. Jahrhunderts aber in Stuck erneuert
und umgestaltet, das in S. Ambrogio zu Mailand, von stattlichsten Ver-
hiltnissen.

Ein besonders bemerkenswertes Werk &#hnlichen Aufbaus, doch
anderen Zweckes, finden wir im Dom von Cividale im Friaul. Es ist
der letzte Rest der alten achteckigen Taufkapelle, wie man solche in
jenen Zeiten gerne direkt vor dem Westeingange der Hauptkirchen er-
baute. Man hat jetzt die Fundamente des achteckigen Baues vor der

1) Wir kennen einen gleichzeitizen Herzog Orso von Friaul, also einen Langobarden.

Ir® 165

T S AR e e

Valpolicella

Cividale,
Baptisterium
im Dom

S R D

s S SEes

—



Haupttiire des Doms gefunden; dhnlich war es in Torcello und Aquileja
gewesen. Aus jener Taufkapelle nun hat man im 15, Jahrhundert die
Hauptsache in den damals erneuerten Dom iibertragen: das ganze acht-
eckige vertiefte Taufbecken mit einem rundbogigen S&uleniiberbau,
einem kleinen Tempel iiber dem Immersionsbecken.

Auf acht glatten Sdulen mit reichen Kapitellen, die den korinthischen
nachgebildet doch stark grézisieren, ruhen die acht Rundbégen mit schén
skulpierten Flichen und Zwickeln (Abb. 97, Tafel XXV). Recht eigentlich
langobardische Werke, die Bogen mit eigentiimlich gekerbtem Ranken-
werke bedeckt, die Dreiecke mit Hirschen, Drachen, Pfauen, Tauben und
dhnlichem gefiillt, alles Lebendige freilich noch kindlich ungeschickt
dargestellt, doch trefflich in die Fliche gepaBt und ausgezeichnet
wirkend. Oben ringsum lduft die Inschrift, besagend, daB Patriarch
Calixtus unter Konig Liutprant (also um %740) dies Baptisterium er-
richtet habe. Gesimse und Pyramide fehlen. Die S#ulen ruhen auf
Schranken, die, meist erneuert, doch noch zwei schone alte Briistungs-
felder zeigen. Zwei andere Seiten sind offen fiir den Eintritt. Inmitten
befindet sich das in Stufen sich vertiefende Taufbecken.

Von den geschmiickten Briistungen besteht die eine (Abb. 98,
Tafel XXVI) aus zwei Stiicken, die anderswoher, jedenfalls von einer
Chor- oder Altarschranke entnommen sind; darauf ein Stiick einer
reichen Rose und vier quadratischen Feldern oder Kassetten mit einem
breiten Flechtfries dariiber, von denen die unteren zwei verstiimmelt
sind, die oberen aber noch die Symbole der Evangelisten Lukas und
Johannes enthalten, den gefliigelten Stier und den Adler, beide sehr
kindlich dargestellt, der Stier im Profil, doch mit je zwei Augen, Hornern
und Ohren. Um die Kassetten ein schmales Flechtband.

Das andere Schrankenfeld (Abb. 99, Tafel XXVI) ist aber hierher
gehorig, obwohl dem Tauftempel etwas spiter hinzugefiigt, denn in der
Mitte lduft ein Band mit der Inschrift: - Hoc tibi restituit Sicuald
Baptesta Johannes: also vom Patriarchen Sigwald (762—76) ,,restituiert®,
vielleicht bei einem baulichen Schaden nachgefiigt. Der Ausdruck: fiir
Johannes den Taufer sagt zweifellos, daB dies Stiick fiir das Baptisterium
bestimmt war, nicht wo andersher entnommen wurde. Das Briistungs-
feld, sicher genau von derselben Hand stammend, wie das zerhauene
andere, von dem die Rede war, enthdlt in vier von Efeuranken um-
gebenen Kreisen die vier Evangelistensymbole nicht minder ungewandt
dargestellt, inmitten quer jenes Inschriftband oder besser den Querbalken,
genau wie er in den Kirchen iiber der Schranke vor dem Heiligen herzog,
darauf stehend ein Kreuz zwischen zwei Leuchtern und Palmen, ganz
unten zwei Greifen unter Trauben fressenden Tauben zu beiden Seiten
eines Baumes, dessen Blitter oben in Tierképfe auslaufen, eine Ge-
staltung, die auch an der verstiimmelten Kassettenplatte auftritt.

Diese bildhauerischen Werke zeigen uns den originalsten lango-
bardischen Ornamentstil auf der Hohe klarer Entwicklung, zugleich die
deutlichste Ubertragung einer ausgebildeten Holzschnitztechnik. Ab-

166



Lt P B e e e S T S e S S e e s N

Abb. 98 u. 99. Cividale. Briistungen am Baptisterium im Dom.




o
]
o
T
3
&
i
|
"
|
)
1
]
F—
. I - . 3 -
i = —— E—— e e e S — A
) 3 — e = =L I e -

b s 4, b e ¥ e 3 oy T i . § W i3 7y
R R by fritd b .W’_J-NM“-!V éﬁ“ﬁ.ﬂﬂmr‘ B ﬂ,.vm«m.—z..rﬁ ¥ ﬂw« W -- u.".. <Mu ._muimmwco.-r et

{4 3 b
% spalate ity
.._,..ru» {o s

3
LR Site




gesehen von der mangelhaften Behandlung des Figiirlichen, die sichtlich
in ginzlicher Ungeiibtheit ihren Grund findet, aber auch beweist, daB
diese Arbeiten nicht von Italienern noch Griechen angefertigt sein
konnen, ist die Durchfithrung von meisterhafter Sicherheit, — meister-
haft allerdings nur im Sinne eines trefflich gehandhabten Kunsthand-
werks. Das kiinstlerische Gewicht der Arbeit ist denn auf die ge-
schickte Verteilung des Schmuckes gelegt, etwa nach den Gesetzen der
Teppichkomposition in der einfachen Technik des Aufgrundsetzens und
der Herstellung und Ausfithrung des Details durch bloBe vertiefte Linien-
zeichnung. Ein vollig Gegensitzliches gegen das antike Relief mit seiner
vollstindigen Durchbildung des Kérperlichen.

Freilich hat das auf diese feinste klassische Reliefkunst der Antike
und der Renaissance gestimmte Auge des Italieners kein Verstindnis,
ja kein Gefiihl fiir solch eigenartige ihrerseits besonderen Reizes nicht
entbehrende, wenn auch noch in den Kinderschuhen der Figuren-
bildung steckende Kunstweise des Nordldnders.

Dies Cividale, die alte Hauptstadt des langobardischen Herzogtums
Friaul, ist iiberhaupt reich an Resten von kiinstlerischen Werken der
alten Langobardenzeit. Hier hausten seit Herzog Gisulf, dem Neffen
Alboins, dem dieser Konig die Riickendeckung und Grenzwacht mit
einer Schar auserlesener Krieger anvertraute, langobardische Fiirsten
bis zuletzt, aus deren Stamm selbst Kénige hervorgingen, wie Ratchis,
der Sohn des wackeren Herzogs Pemmo.

Die alte rémische Stadt, prichtig gelegen auf dem steilen Felsufer
des Natisone, hat die Erinnerung an die norddeutschen Eroberer Italiens
wohl am stdrksten bewahrt in vielen Grabern und Kirchhéfen, Kirchen-
schidtzen und Ausstattungen, zahllosen Bruchstiicken, ja selbst einem
wohlerhaltenen Gebdude, dem einzigen seiner Art, zugleich mancher
alten nordischen Sitte, die im Volke noch lebt. Nicht allzulange ist es
her, daB der jahrliche Wanderzug der deutschen Kaufleute, die von
alters tiiber die Alpen kamen und hier Messe hielten, aufgehort hat.

Dem Herzog Pemmo hat denn auch sein frommer Sohn, Konig
Ratchis (744—49) ein monumentales Andenken geweiht in der Martins-
kirche gleich jenseits der gewaltig kithnen Briicke iiber den brandenden
FluB. Einen aus vier Steinplatten zusammengestellten sarkophag-
dhnlichen Altar, dessen Seiten auf das reichste mit bildhauerischem
Schmuck, und zwar auf der Vorder- und den beiden Nebenseiten mit
figiirlichem bedeckt sind.

Er ist ja nicht eben von klassischer Schonheit, dieser Altar; viel-
mehr wie stets bei den alten Langobarden noch von kindlicher Naivetat.
Die Vorderseite des Altars (Abb. 100, Tafel XXVII) stellt Christus
zwischen zwei Engeln dar, unbirtig, in einer mandelférmigen Glorie,
gehalten von vier Engeln; die rechte Seite die Anbetung der Konige,
die linke die Heimsuchung Marid. Auf der Riickseite ein Kreuz und
ein kleines eingelassenes Schrankchen fiir heilige Gefifie (Abb. 101,
Tafel XXVII).

167

Pemmo-Altar

by

veted

%

I
(R

e
e

L RN

Ak




e e e T e T TR ] B P 1 M P TR M ALY B S e v

Der Stil der ganzen Darstellungen ist der bekannte: alles ist flach
auf Grund gesetzt, die Ausgestaltung in vertieften Linien eingegraben,
ohne jedes eigentliche Relief, wie in ein glattes Brett eingekerbt. Und
doch von Reiz und kiinstlerischer Schénheit, wenn auch die Zeichnung
der Figuren noch kindlich, anfingerhaft roh ist und von groBter Un-
vollkommenheit in den Verhiltnissen. Die Arme der Engel sind teil-
weise so groB wie ihr ganzer Leib; die Képfe von hiBlicher Birnenform,
alles Detail nur in Linien angegeben, so wie es ein in solchen Dingen
génzlich Ungeiibter eben fertig bringt, dem noch nicht die Augen aui-
gegangen sind fiir die doch auch in jenen Gegenden nicht ganz fehlende
Schénheit der antiken Kunst. Aber bei alledem ist auch hier wieder
die ausgeprigte uralte Ubung des Flachschnittes iiberall hervortretend
und anzuerkennen, hervorragend in trefflicher Flicheneinteilung und
teppichartiger Wirlkkung, die gegeniiber der Roheit der Figurenzeich-
nung als schlechthin vollkommen zu bezeichnen ist. Der kunst-
sinnige Italiener entriistet sich wohl iiber die Kiihnheit ,,dieser armen
Teufel, die ja 6fters das Ornament mit ziemlicher Anmut zu behandeln
wuBten, die, wenn sie Tiere darstellten, schon den Gipfel der Barbarei
erstiegen — aber jede Gelegenheit sich an der Darstellung menschlicher
Gestalten zu versiindigen, hidtten wie die Pest flichen sollen ... Man
kann sich vorstellen, was aus solchen Hinden hervorgehen mubBte.
Wenn die Roheit der Zeit solche Elendigkeiten nicht erkldrte, miiBte
man sie fiir plumpe Karikaturen halten, Schreckbilder wie sie die
Gassenjungen auf frisch geweite Winde zu schmieren pflegen.’ So
urteilt Cattaneo, der freilich jede Schonheit anderer Art, die sich da
doch zeigt und die er nicht zu leugnen vermag, ebenso rasch den Bar-
baren abspricht und sie seinen Landsleuten oder lieber noch griechischen
Kiinstlern zuschreibt, ohne dafiir Verstindnis zu haben, dall jener Zeit
und jener germanischen Kunst auch die Vorziige ihrer Fehler eigen sind.

Nirgends kann man dabei klarer sehen, als hier, dal es sich um
eine uralt gewohnte und gepflegte Kunstiibung handelt, der Ornament
und Fldchenschmuck auf das beste vertraut war. So werden auch die
dargestellten menschlichen Gestalten nur als reine Ornamente, Flachen-
ausfiillungen zu wiirdigen sein; jeder Begriff dafiir, daB solche Bildungen
ihre besonderen Gesetze der Anatomie und eigene Anspriiche an die
Zeichnung aufzuerlegen berechtigt sind, mangelt noch ginzlich. Un-
bekiimmert darum verteilt man sie auf die zur Verfiigung stehenden
Flachen und meint alles getan zu haben, wenn der Sinn der Darstellung
erkennbar ist.

Aber das ist noch zu beachten: iiberall zeigen Vertiefungen an, daBl
einst farbige Steine und dergleichen in den Stein eingelegt waren, be-
sonders in die Augen — auch iiberall auf den Fliigeln der Engel, die
von Augen iibersdt sind — und es ist anzunehmen, daB der ganze Altar
einst farbig bemalt war; dann présentierten sich seine Flachen un-
gefdhr wie reichfarbige schon eingeteilte Teppiche und waren sicher von
eigenartiger und vornehmer Wirkung.

168




TR

S O R P T R S P

XXVII

altar,

Pemmo

Cividale.

101.

Abb. 100 u.




1 0n
D!

R G

:g

vt




A2
s

shins

ekt
A tH

L

Auch einen alten marmornen Patriarchenstuhl aus jener Zeit birgt Patriarchen-
die Kathedrale, bemerkenswert wegen der charakteristischen eichel- stiihle
artigen Spitzen und der Hufeisenbfgen der Seiten (s. Abb. 71): die
zwei Flanken eines viel reicher geschmiickten liegen in der kleinen
Kirche S. Maria in Valle, heute zu einem Sarkophage zusammen-
gestellt; ihre AuBenflichen sind mit reichstem Flachornament der be-
kannten Art bedeckt, oben wieder die bezeichnenden Eicheln.

Ein anderer reicher Bischofstuhl schmiickt die Tiefe der Apsis im
Dom zu Grado, mit schonen Sdulen an den Ecken und einer Art Dach
dariiber, doch offenbar aus Resten einstiger Schranken zusammen-
gesetzt. Wann, ob schon in langobardischer Zeit, 148t sich nicht wohl
entscheiden. Alte steinerne Sitze findet man noch an anderen Stellen,
so hoch aufgebaut zwischen den Binken der Kircheniltesten im Dom
zu Torcello, mit Lowen als Lehnen in S, Ambrogio zu Mailand.

Von Kanzeln oder Ambonen der Langobarden ist nicht viel anderes Ambonen

als Bruchstiicke erhalten, meist Reste der flachgebogenen Briistung;
so in Grado, in Ravenna, Ancona und an vielen anderen Orten. Meist
sind ihre Flichen einfach in regelmiBige kassettenartige Felder geteilt,
diese wohl von Flechtwerk umfaBt oder durchzogen; manchmal auch
noch von Halbsdulen mit Bégen und Giebeln dariiber durchschnitten
nach der Art des in S. Teodoro in Ravenna vorhandenen, so in Ancona.
Ein sehr alter Ambo befindet sich in S. Giovanni e Paolo in Ravenna,
inschriftlich errichtet durch einen Hauptmann der kaiserlichen Garde,
Adeodat'), im Jahre 597. Seine gebogene Briistung ist in lauter kleine
Vierecke geteilt, die Tiere und Vogel enthalten; alles in bekannter
Flachtechnik.

Die Ambonen scheinen um jene Zeit oft auf einem niedrigen ge-
schlossenen Unterbau geruht zu haben. Ein sehr schiénes Relief in
Dreieckform mit einem Pfau in Umrahmung im Museum zu Brescia
diirfte als Wange der Treppe eines solchen Ambos zu deuten sein.

Von sonstigen Resten der Ausstattung der langobardischen Kirchen
ist nicht viel mehr zu berichten; vielleicht ist noch mancher Sarkophage Sarkophage
zu gedenken, die im ganz gleichen Stile wie die Schranken ihre Seiten
geschmiickt zeigen; darauf oft Sterne und Rider, meist Kreuze und
sonstige Symbole, ringsum Flechtfriese oder Rahmen von Ornamenten;
alles wieder in flachster Behandlung. So der schéne Sarkophag in der
Kathedrale zu Murano und der der Theodata im Museum Malaspina
zu Pavia, letzterer offenbar zeitlich zu den oben besprochenen gleich-
artigen Skulpturen zu Cividale gehérig,

Vielleicht auch kommen hier noch die 6fters vorkommenden Brunnen- Brunnen-
miindungen in Betracht, wohl meist aus Kreuzgingen, wie eine prichtige mindungen
Arbeit im Garten von S. Giovanni im Lateran zu Rom; unten sieht
man unter einem Flechtbande Kreuze und Palmen, oben eine kleine
Arkade mit Giebelkrabben, Tauben und Kreuze enthaltend, das Ganze

|
Con)
o)
It §:

1) Vielleicht Umbildung von Theodahad, und nicht lateinisch, wie es den An-
schein hat,

169

L




o el AT XY R B R G S s - s

vom echtesten langobardischen Typus; offenbar Import aus dem Norden.
In Venedig sieht man &hnliche Formen héaufiger.

Die Fenster hatten wohl meistens eine Ausfiillung mit durch-
brochenen Steinplatten. Die langobardischen sind besonders reich und
schén, im Gegensatz zu den sonstigen altchristlichen der Italiener und

| Griechen, die der Regel nach nur runde Offnungen nebeneinander ent-
: halten. Die Sophienkirche in Konstantinopel hat an dieser Stelle auch
' richtige gekreuzte steinerne Fenstersprossen. Aber reiche und kunst-
volle Ausschmiickung und Einteilung war den Germanen vorbehalten,
In Grado, Aquileja, Venedig und an anderen Orten finden wir schéne
Muster, darunter auch solche in rein nordischem Flechtwerk (Abb. 95),
andere schon in bestimmten MaBwerkformen, die bereits den spiteren
mittelalterlichen MaBwerkfenstern im Gedanken nicht fernstehen, ins-

besondere wenn sie kleine Fensterarkaden enthalten.

Von Holzarbeiten diirfte einzig der Rest einer spitlangobardischen
Fliigeltiire in Parma (Museum), bezeichnet als Porte di San Bertoldo, die

Tiirfliigel von S. Alessandro stammen, noch iibrig sein (s. Abb. 63) ; die Rahmen und
je drei quadratische Fiillungen sind reich flachgeschnitzt, Weinranken,
in denen allerlei Getier, Hirsche, Pferde, Biren, Pfauen sich tummelt.
Da diese Kirche 835 erst erbaut ist, so werden die Tiirfliigel nicht wohl
dlter sein. Ein wenig Orient mag in ihre Formen hinein spielen; aber
die Technik, wie die einfach gekerbten Rinder und Schmiegen sind gut
langobardisch. Gegeniiber den beriihmten uralten Holztiiren von
Sta. Sabina in Rom, nur einer Nachahmung &hnlicher spatréomischer
Erzwerke, zeigt sich hier der ausgepriagteste Holzstil, rein zimmer-
manns- oder tischlermifBige Behandlung.

Von volistindigen Bauwerken aus der Langobardenzeit ist leider sehr
wenig iibrig, weil die alten Kirchen durch Verwiistung und Neubau gar
zuviel gelitten haben, von Palédsten sich selbst nicht einmal eine Spur
mehr erhielt.

In Bologna haben wir in dem bekannten Kirchenkomplex von

Bologna, S. Sepolcro oder S. Steffano, auch Kioster Gerusalemme genannt, eine

S.Steffano yrajte Baugruppe, die von Konig Liutprant und seinem Neffen, spiteren
Mitregenten, Hildiprant, nach allerlei Unbilden griindlich hergestellt
wurde. Von ihnen zeugt noch das heute im Hofe stehende Marmor-
becken mit langer Inschrift, in der die beiden Kénige zur Ehre des
heiligen Ortes ihre Geschenke darbringen und dem fluchen, der sie
mindere. Die bauliche Anlage besteht heute aus vier eng zusammen-
gebauten Kirchen und zwei Hofen, die nach einer gewaltigen Ver-
wiistung durch die Ungarn 903 und einem groBen Umbau von 1141

i in der Hauptsache aus letzterer Zeit herriihren werden, obwohl die ganze
it Gruppe in der ersten Anlage noch in die altchristliche Zeit zuriickragt.

Reste aller fritheren Bauzeiten jedoch sind in dem Baukomplexe
vorhanden, auch langobardische. Es ist wahrscheinlich, daB um Liut-
prants Zeit die Mitte des Ganzen eine Basilika einnahm, deren ostliche
Apsis von hufeisenformigem Grundrisse noch vorhanden ist, von der

170




B T U S R S R e e T S ST

XXVIII

Abb. 102. Bologna. S. Steffano. Hofansicht des Baptisteriums.

(Phot. Emilia, Bologna. )

i
i
!
¥
‘_
bl




28




e ML e e S LA aihaeie e B WA A i A S e DA

aber ein Teil nach Westen zu spiter (1141) abgebrochen wurde, um
dem Hofe Platz zu machen, der heute Hof des Pilatus heiit. Vor seinem
Westportal stand, wie so oft, das Baptisterium, das heute noch teilweise
vorhanden ist. Nach Norden lehnte sich die Kirche S. Pietro e Paolo
an, in ihrer jetzigen Form aus romanischer Zeit.

Der zwolfeckige Bau des urspriinglichen Baptisteriums, heute
S. Sepolero, enthilt noch allerlei antik-rémische Teile, Sdulen, Kapitelle
sowie langobardische. Obwohl spéter als lombardisch-romanischer Bau
groBenteils neu errichtet trdgt er entschieden noch altlangobardische
Tradition auch in seinen jiingeren Teilen zur Schau. Seine Ostseite ist in
reichster Weise farbig musivisch geziert mit Mustern in Backstein, farbigem
Steinwerk, Marmor u. dgl., doch nur in der unteren Hdlfte, was leicht er-
kennen 148t, dali der obere, viel niichternere Teil im 12. Jahrhundert ganz
neu aufgesetzt ist, dafl auch die Pilaster und Halbsdulen an den Ecken erst
um jene Zeit angefiigt sein kénnen. So halte ich diese untere so ungemein
originelle bunte Wand (Abb. 102, Tafel XXVIII) fiir einen charalteristi-
schen wirklichen Rest der Langobardenzeit, wohl des 8. Jahrhunderts; sie
ist iiberhaupt, wie auch die Westseite, neuerdings erst von den verdecken-
den Bauten des 12. Jahrhunderts freigelegt, zu denen sie im Grundrisse
recht wenig palite; freilich muB sie zur Zeit des ersten groBen Umbaues,
doch vor der Erbauung des Pilatushofes, schon einmal griindlich her-
gestellt sein. Auch hat man damals mit ganz dhnlicher musivischer
Dekoration verschiedene jiingere Teile des Bauwerks geschmiickt, so
die Westseite des Baptisteriums, auch die Westfront von S. Pietro
e Paolo und selbst einige Teile im Kreuzgange. Doch nur in Nach-
ahmung der alten Teile; denn eine &dhnliche Verzierungsweise sucht
man in jener spateren Zeit in Italien sonst vergeblich. Freilich ist in
diesem Lande im ganzen Mittelalter die Freude an bunter Flichenverzie-
rung sehr grofl gewesen, auch bei den Normannen in Sizilien; die Kos-
maten im 12./13. Jahrhundert sind gleichfalls Zeugen dafiir. Aber
gerade die charakteristischste Flichendekoration, die an der Ostseite
von 5. Sepolcro erscheint, mit ihrer teppichméBigen Planlosigkeit, Friese,
Runde, Dreiecke, iibereckstehende Quadrate und #hnliche Figuren
hiufend, ist im Charakter am néichsten stehend der in Frankreich so
weit wverbreiteten merowingischen heiterprichtigen und doch naiven
Wand- und Flachenbehandlung, wie sie z. B. am Rémerturm zu Kéln
am frischesten auftritt. Daher, mag auch im 11. oder 12. Jahrhundert
hier die bunte Fliche griindlich ausgebessert und hie und da verdndert,
mag auch damals dhnlicher Schmuck an den anderen Teilen des Klosters
neu angebracht sein, alles spricht dafiir, daB diese reichfarbige Ost-
wand der heutigen Grabkirche noch als ein Werlk der altlangobardischen
Bauweise angesehen werden darf.

Schon die vollig schiefe GrundriBform der Mauern dieses Teiles be-
zeugt, daB sie zu einem fremden — also ilteren Bestandteil des im
12. Jahrhundert sonst vollig regelméBig aufgebauten Zwolfecks der
Taufkapelle gehoren.

I71




2 SRS : W b i Lm0 it T v i @ AP RO -

In der hinter dem Baptisterium gelegenen Kirche, jetzt Sta. Trinita,

i fdllt, wie bemerkt, die in germanischen Léndern oft vorkommende Huf-

eisenform des Grundrisses der Apsis auf. Dieselbe Form erscheint bei

; der ebenfalls der Mitte des 8. Jahrhunderts entstammenden schénen

| Brescia Krypta der Kirche S. Salvatore zu Brescia, dem letzten Reste einer

di41: 18 5. Salvatore jangobardischen Kirche, die spiter vielfach umgebaut, nur noch die all-

b gemeine bauliche Anordnung des alten Schiffes beibehilt, dessen Ober-
High i gaden von alten zum Teil antiken Sdulen getragen wird.

Der Westteil der Krypta, iiber vielen &dlteren Sdulen mit Kreuz-

I gewolben bedeckt, ist auch bereits mittelalterlich, die Apsis dagegen

ein héchst merkwiirdiges primitives aber originales langobardisches Bau-

| werk. Die Decke dieser Apsis besteht aus Steinplatten, die auf zwei

nach Osten zu sich verengenden Arkadenreihen von je drei Bégen

ruhen. Diese Bogen sind von Backstein und werden von Backstein-

! pieilern getragen, aber mit einem schonen Blitterfriese von Stuck mit

, Perlen eingefafit; auch unter der Decke zieht ein &#hnlicher Fries

i (s. Abb. 65).

Links und rechts der Arkade hilft noch je ein schlanker verjiingter

viereckiger Pfeiler mit eigentiimlichem echt holzmé&Bigen Kapitell die

] Decke tragen. Der ganze so einfache Raum ist doch héchst eigenartig;

4 von Wichtigkeit bei ihm auch die friihzeitige Anwendung von Ver-

! zierungen aus Stuck an Gesims und Archivolte, in einer von den Rémern

iibernommenen Technik, die wir in noch antikem Sinne 200 Jahre

vorher in S. Vitale zu Ravenna angewandt finden, nicht wie hier zur

Gesimsausbildung, als Ersatz fiir Steinarchitekturteile, sondern zur

Flichenverzierung. Dies diirfte iiberhaupt der maBgebende Unterschied

L zwischen der spiteren germanischen Stuckverwendung und der antiken

sein. Auch der arabische Orient hat in der Folge diese Richtung gepflegt.

Von den Resten der zerstorten Kirche birgt das Museum eine Fiille
schoner Bruchstiicke aller Art, Sdulen, Kapitelle, Friese, auch eine
Fensterplatte, eine Doppelarkade zeigend.

Wenn wir noch einiger interessanter Gewoélbebauten der Lango-
barden, der Baptisterien zu Biella und Alliate, besonders aber des ge-
waltigen alten Domes zu Brescia gedenken, so geschieht es freilich
nur, um ihrer tiichtigen technischen Leistungen nicht zu vergessen, die
sich wenigstens in einer Art Erhaltung des auf dem Gebiete des Kuppel-

Rotonda baues Erreichten duflern. Insbesondere ist der alte Dom, die Rotonda
zu Brescia, von ansehnlichen Verhiltnissen, inmitten von einer etwa
20 m weiten reinen Halbkugel iiberdeckt und von einem Umgang um-
geben; dieser im Grundrif zwar rund, doch in acht Teile geteilt, mit
acht dreieckigen Zwickeln zwischen acht ungefihr quadratischen
Feldern, ein ins Runde zuriickgefiihrtes Sechzehneck bildend. Also
genau der Grundril des Aachener Miinsters, nur rund, statt acht- bzw.
sechzehneckig; sogar einst ebenso {iber dem Westportal einen viereckigen
Turm besitzend, der durch zwei zuriickliegende Treppenhduser flankiert
war, im Osten eine viereckige Apsis.

iy

172

L
e

P

A e ke, T = =




=Rt B S P SN DT LS e O 5

Kurz, wir haben hier tatsidchlich den GrundriB der Aachener Pfalz-
kapelle, nur etwas grofier in den MaBen, vor uns; der Aufbau ist dort
freilich viel hoher und bedeutungsvoller, auch durch eine Empore iiber
dem Umgang bereichert.

Ist es richtig, wie man annimmt, daB ein Graf Raymo, der 789
starb, der Erbauer der Rotonda ist, an deren Stelle schon ein von Theude-
linde gestiftetes kirchliches Gebdude gestanden hat, so haben wir hier _
sicher die dltere Schwester der Aachener Kapelle vor uns. it

Sonst aber ist das Gebdude jeder Kunstform bar; einfache glatte
Pfeiler tragen die Bogen, acht Fenster erhellen den Tambur, und der i
duBere Aufbau der Kuppel, die mit Zeltdach gedeckt ist, gehort spidteren
Jahrhunderten an. I

Dagegen finden wir an dem AuBeren einiger noch erhaltenen Bau- AuBen- '
werke jener Zeit den Beginn einer klaren Architekturgestaltung ge- a‘:l“:z:k‘
geben; vor allem bereits mit BewuBtsein planméBig durchgefithrte i
Gliederung der Flidchen durch Lisenen und Wandstreifen, die meist durch
Bogenfriese verbunden sind; und am AuBeren der Kuppelgewdlbe, ins- _
besondere der Chorapsiden, eine regelmiBig wiederkehrende Durch- i
brechung mit tiefen Bogennischen, die die Mauermasse am Gewdlbe-
ansatze erleichtern; so in Biella am Baptisterium und an der Chorseite
der Kirche S. Vincenzo in Prato zu Mailand, Anfinge einer AuBen-
architektur, die im romanischen Stile spéter die herrschende wird.

Noch eine Leistung miissen wir rithmen, die die Baukunst den Lango-
barden offenbar schuldet: die Ausbildung, ja die Erfindung der kirch- |
lichen Glockentiirme. Es erscheint vor dem 7. Jahrhundert von solchen Glocken- _
nirgends eine greifbare Spur, wenn auch im 6., wie man glaubt, Tiirme tirme il
iiberhaupt schon erwihnt werden; so von Venantius Fortunatus an der
Kathedrale in Nantes. Doch diirften unter diesen &ltesten kirchlichen
Turmbauten ausnahmslos Bekrénungen der Vierung der Kirchen durch
kuppelartige Zentraltiirme zu verstehen sein, die ja schon im byzan-
tinischen Zentralbau vorgebildet erscheinen, Um die Wende zum
7. Jahrhundert aber entstanden, wie es scheint, die dltesten wirklichen
Glockentiirme bei ravennatischen Kirchen, und zwar runde freistehende
in Ziegelbau. Man glaubt, daB der bei S. Apollinare in Classe in seinem

unteren Teile, der in maliger Hohe bereits einen iibereckstehenden VL
Schachbrettiries zeigt, der dlteste dieser Art sei. Weiter oben durch- i B
|- )

brechen seine Masse einfache Rundbogenfenster, dann aber gekuppelte i
auf Mittelsdule mit Kdmpfer, in den drei obersten Stockwerken schlie- i
lich dreifache Fenster mit Sdulen dazwischen. Diese vier oberen Stock-
werke konnen daher wegen dieser entwickelten Fensterformen erst dem
8. Jahrhundert angehéren. Jedenfalls kaum jiinger der ganz dhnliche
Turm bei S. Apollinare nuovo zu Ravenna, die zahlreichen iibrigen dort
gleichfalls aus dem 7. und 8. Jahrhundert.

Besonders interessant ist der =zierliche schlanke Rundturm von
S. Giovanni e Paolo auf viereckigemn Unterbau (Abb. 103), auch der von !
S. Giovanni Evangelista mit einer kegeliérmigen (erneuerten) Spitze, |

ity

i

Wiadatinun

173

G T S L s

S



M e

Cividale,

in Valle

L e R T Lnir Wtrd e

malerisch und knorrig in der Oberfliche des Backsteingeméuers, kraft-
voll in der Farbe.

Sind die sonst in Italien so seltenen Rundtiirme in Ravenna vorwiegend,
so fehlt es doch auch nicht an viereckigen. Der Turm von S. Francesco
(Abb. 103), sicher auch nicht viel jiinger, ist mit Ecklisenen und Fenster-
gruppen hochst wirkungsvoll gegliedert und wacker in den Verhilt-
nissen, derb in der Erscheinung, eine tiichtige Leistung. In der Folge
entwickelt sich aus diesen Anfingen reiches Leben, — schon der Turm
von S.Satiro zu Mailand, vom Jahre 879, mit Lisenen eingefafit mit vier
sich immer weiter 6ffnenden Stockwerken ist ein fernerer Fortschritt.
Was sich dagegen in Italien im frithen Mittelalter hieran reiht, vor
allem die vielen viereckigen Tiirme in und um Rom und der sonst aus-
gezeichnete Turm zu Spalato, alles so sehr viel reicher in Schmuck
und Durchbrechung, ist doch im Grunde meist eine einféormige Wieder-
holung gleichgebildeter Stockwerke iiberesinander.

Der Turm und seine Durchbildung bleibt eine rein germanische Bau-
aufgabe; die runden Langobardentiirme Ravennas finden ihre letzte
Vollendung in den wundervollen des Wormser Doms.

Der bei den Langobarden vielleicht zuerst auftretenden Fenster-
gruppen mit Mittelsiulen und den charakteristischen langen Kampfer-
steinen iiber den S&ulen ist frither schon ausfiithrlich gedacht.

Bevor wir die Langobardenkunst verlassen, haben wir aber jenes
Bauwerk noch zu schildern, das uns, verhiltnismiBig wenig umgestaltet,
selbst stiickweise vorziiglich erhalten, allein noch die Hohezeit der
Baukunst unter der Herrschaft der Langobarden kurz vor ihrem Zu-
sammenbruche reprasentiert; sicherlich eines der allgemein inter-
essantesten und am meisten besprochenen Werke jener Zeiten iiber-
haupt. Daher miissen wir ihm eine eingehendere Behandlung zuteil
werden lassen.

Es ist dies das berithmte Oratorium der Herzogin Peltrudis (Pil-

Sta. Maria ¢ryydis, Gertrudis) zu Cividale, ein oft und vielfiltig beschriebenes und

gleichzeitic auf das verschiedenste beurteiltes Kunstwerk, meist
Sta. Maria in Valle, auch tempietto longobardo genannt.

Einige, so Strzygowski, wollen die Entstehung des kleinen Bauwerkes
in noch frithere Zeit setzen als die meisten, und auch wir, andere, wie
der sonst meist so richtig datierende Cattaneo, sehen in ihm ein Werk
des 12., Zimmermann selbst des 13. Jahrhunderts. Und doch sprechen
die deutlichsten Zeichen fiir die Gleichzeitigkeit mit dem (frither er-
wihnten) Tauftempel in der Kathedrale, so daB an eine andere Még-
lichkeit gar nicht zu denken ist. Auch haben wir in ihm ein Werk
ganz aus einem Gusse vor uns, welches nur unbedeutende Abdnderungen,
jedoch keinen Umbau mehr erlitten hat. Alles das ergibt sich leicht
aus der nachfolgenden Beschreibung.

Die kleine in das dortige Frauenkloster eingebaute Kapelle, um die
es sich handelt, war bis vor kurzem von auBen kaum zuginglich,
da das Kloster als eigentliche Kirche eine ziemlich groBe Basilika

174

e ————



besitzt, im Anfang des 18. Jahrhunderts leider fast ganz neugebaut,
urspriinglich auch von hohem Alter. Es scheint nach der Belegenheit
kaum anders moglich, als daB das Kloster, nur nach Westen zu sich er-
streckend, urspriinglich unsere nordéstlich gelegene Kapelle noch nicht
umschloB. Ihre noch heute iibliche Bezeichnung als Oratorium mag
auf ihre anfingliche Bestimmung hindeuten. Es kann angenommen
werden, daB wir in ihr die Hauskapelle der alten langobardischen

Abb. 103. Ravenna. Turm von S. Giovanni e Paolo und S, Francesco.

Herzoge vor uns sehen. Die Tradition erzdhlt, daB die Herzogin Pel-
trudis das Oratorium gebaut und das genannte Frauenkloster gestiftet
habe. Von dieser vornehmen Frau sagt freilich nur ein Dokument,
daB ihre Sohne Erfo und Xanto zwei Kloster in der Nihe gegriindet
hitten, in Salto und in Sesto. Das Frauenkloster zu Salto sollte ihre
Mutter selber leiten; es fiel spiter Elementarereignissen zum Opfer,
seine Giiter in der Folge an das Mannerkloster zu Sesto. — Die beiden
Séhne starben in toskanischen Klostern als Monche,

175

RERHE

W




Dies wird als unvereinbar mit einer Schenkung oder Klostergriindung
in Cividale durch die genannte Dame, die also historisch ist, bezeichnet
und geltend gemacht, scheint dies aber doch kaum zu begriinden.
Nehmen wir an, das Kloster zu Cividale sei um 750 erbaut gewesen,
zugleich mit seiner inzwischen neugebauten ersten groBlen Kirche,
— das Oratorium koénne als Privatkapelle um jene Zeit ebenfalls er-
richtet gewesen sein als Eigentum der Familie der Peltrudis —, so
liegt kein Bedenken dagegen vor, daB das Oratorium spiter an das
Kloster geschenkt und in seinen Bereich einbezogen worden sei, be-
sonders wenn dieses eine Stiftung jener Dame gewesen wire; einer Frau,
deren Sohne 762 zwei reiche Kldster fundieren kénnen, darf eine frithere
dhnliche Stiftung wohl zugetraut werden.

Kurz, die Tradition braucht nichts Unwahrscheinliches zu erzihlen,
besonders da eine vierhundertjihrige Chronik bereits die Uberlieferung
bestatigt, die Gemahlin des Herzogs von Friaul, Pertrude, als die Stifterin
des Klosters und die Erbauerin des Oratoriums nennt und hinzufiigt,
die Nachricht stiitze sich auf alte zuverlidssige Quellen.

Jedenfalls war die in den duBeren Mauern noch erkennbare eigent-
liche Klosterkirche eine der iiblichen Basiliken, etwa aus der Zeit des
Patriarchen Sigwald (762—76); beim Neubau und spater fanden sich
langobardische Sarkophage mit reichem Schmuckinhalt, die ihre Be-
nutzung seit jener Zeit bestdtigen!). Vor allem aber entsprechen die
jetzt in dem Oratorium aufbewahrten Reste von bildhauerischen Stein-
arbeiten, die sich tiberall in den Mauern um die erneuerte Kirche vor-
fanden, genau denen des Sicualdus am Tauftempel im Dom.

Wir haben also als gleichzeitig den Bau der groBen Klosterkirche, des
Klosters selbst, sowie des Baptisteriums vor der Westtiire der Kathedrale
anzunehmen. Dieses letztere ist von dem aus Cormons %37 hierher
tibergesiedelten Patriarchen Calixtus von Aquileja gebaut, Sigwald hat
die heute am Baptisterium befindlichen Briistungsplatten als Ergdnzung
frither vorhandener gestiftet. Daher gehéren diese Bauwerke der
Periode zwischen 737 und %770 an, Peltrudis wird 762 genannt,

Als drittes ziemlich gleichzeitiges Werk ist unser Oratorium an-
zusehen, wie weiter unten dargelegt werden wird.

Der Tempietto longobardo, das Oratorium der Peltrudis, auch
Sta. Maria in Valle genannt, ist ein kleiner ziemlich quadratischer
Schiffbau, an den sich nach Osten eine niedrigere dreiteilige Chor-
partie anschlieBt. Diese Ostpartie besteht aus drei tonnengewdlbten
Altarhdusern, deren Trennung nur durch je zwei Marmorsiulen und
einen Pfeiler bewirkt wird, nicht durch Winde.

Der Schiffraum ist jetzt mit einem hohen Kreuzgewolbe iiberspannt,
das sich als spiter eingezogen kennzeichnet, und hatte oben gen Westen
ein, auf der Nord- und Siidseite je zwei rundbogige Fenster; die drei
Altarrdume besitzen jeder eine kleine Lichtoffnung nach Osten zu.

1) Mitteilung des Grafen Ruggiero della Torre in Cividale,

176




TR TR T T

=

S=gaLen

I U SR

i

S

s i

XXIX

Stuck der Westseite.

S. Maria in Valle.

Cividale.

Abb, 104.




1
<)
n

]
7
X

)
i

E

¥




Als Eingang auf der Westseite offnet sich eine groBe viereckige
Tiir mit m&chtigem Entlastungsbogen dariiber; dieser Bogen wiederholt
sich an den beiden Langseiten.

Die die Chorwand stiitzenden Cipollinsdulen haben weiBe Marmor-
kapitelle und FiiBle; dicht hinter jeder steht eine ganz gleiche nur etwas
diinnere, deren FiiBe heute im erhohten Marmorboden stecken. Vor
der Ostwand stehende viereckige Pfeiler tragen mit den Sdulen zu-
sammen die beiden Steinbalken, auf denen die drei Tonnengewdlbe
ruhen. Diese Steinbalken sind antik rémische reichgeschmiickte Archi-
trave, iiber den Steinpfeilern noch auf zwischengeschobenen antiken
Marmorkonsolen aufliegend. Die romischen Architrave waren nicht
lang genug, sind daher am Ende nach der Kirche zu durch angefiigte
glatte Steine verldngert.

Die siidlich aus dem Altarraum in die Sakristei fithrende Tiir ist
mit glatten Marmorbalken eingefafit, die nach Zimmermannsweise an
den Ecken ineinander geblattet sind; eine Marmortdfelung umgibt noch
heute den Altarraum; im Schiff ist die einst vorhandene durch ein
schones gotisches Gestiihl verdrdngt, aber der MarmorfuBlboden zeigt
inmitten, wo er sichtbar ist, noch das alte opus sectile, Muster aus zu-
geschnittenen Marmorstiicken.

Die breite Westtiir ist ebenfalls mit Marmorbalken umfaBt; der
Sturz ist reich verziert mit einem Flechtbande, dariiber einem Ornament-
friese, der durch Sférmige aneinander gereihte Ornamente mit Lilien
und Traubchen dazwischen gebildet wird,

Vor ihr im Westen befand sich ohne Zweifel eine Vorhalle von gleicher
Breite wie die Kirche, mit zwei Sdulen. Die zwei dahin gehérigen
Kapitelle ganz gleicher Form, wie die im Chore, liegen noch nahe im
Kloster.

Was die ganz besondere Eigenart des Ganzen ausmacht, seine
kiinstlerische Bedeutung bedingt, das ist die reiche Stuckdekoration der
Innenwinde, die auf der Westseite noch vortrefflich erhalten ist (Abb. 104,
Tafel XXIX), und deren Sputen sich an den iibrigen Winden verfolgen
lassen.

Zunichst erhebt sich iitber dem Sturz der rechteckigen Tiire ein
groBer Entlastungsbogen, der mit seinen Stiitzen eine flache Nische
um die Offnung bildet. Um diesen Bogen entfaltet sich nun jener be-
riithmte Zierkranz aus Stuck, feilweise durchbrochen und mit einer
vollig freien Spitzenkante abschlieBend; er ruht auf zwei dicken Halb-
sdulen, ebenfalls aus Stuck, mit nachgeahmten korinthisierenden Blatt-
kapitellen.

Der Bogen gliedert sich in einen fast vbllig durchbrochenen Ranken-
fries mit Trauben und Weinblittern, umgeben von. je zwei schmalen
mit Rosetten besetzten und von Perlenschniiren eingefaBten Bandern.
Ringsum dann eine breite vollig frei gearbeitete und durchbrochene
Ornamentkante, die wie eine Spitze den Bogen umsdumt, bestehend
aus aneinander gereihten bogenférmigen Teilen, zwischen denen blatt-

177

A L A

T U A L O SRR n




-

e

Seid

Pt o WA A b b Vel e e A AL LI M v W T T n M L P TR el A e e e R e L B

dhnliche Spitzen sitzen, gerieft wie die bekannten Flechtbiander jener Zeit.
Dariiber zieht wagerecht ein etwas vorgewdlbtes horizontales Friesband
(einst um die ganze Kirche herum), bestehend aus zwei einfassenden
Doppelstibchen, dazwischen aneinander gereihiten achtspitzigen Bliiten.

Auf diesem verzierten Gesimsband aber steht der prachtvollste Fries
seiner Art: inmitten ein Fenster, dessen Umrahmung im verkleinerten
MaBstabe den unteren Tiirbogen wiedergibt, auf zwei Halbsiulchen
ruhend ein halbrunder Ornamentiries — diesmal ein rein nordisches
germanisches Flechtband — gesdumt von einer &hnlichen durch-
brochenen Spitzenkante wie unten, aus Ranken und Spitzbldttern da-
zwischen bestehend; zu beiden Seiten aber je drei heilige Jungfrauen
in starkstem Relief iiberlebensgroB gebildet im faltenreichen Gewande
feierlich einherschreitend. Von ihnen sind die beiden dem mittleren
Fenster am nichsten stehenden einfacher gekleidet und mit das Haar
verhiillendem Kopftuche versehen, nonnenartig; sie erheben nur ihre
Hinde in beteuernder Gebirde; die vier anderen aber, deren Antlitz
sich nach der Altarseite richtet, tragen Kronen auf dem Haupte, Krinze
und Kreuze in den Hianden.

Uber ihren Hiuptern lduft ein gleiches Gesimsband wie unter ihnen.

Die Nordwand enthilt noch die Fortsetzung der Gesimse, sowie die
Reste einer der westlichen genau entsprechenden Sdulenumrahmung
mit Archivolte und Spitzenkranz um die zwei Fenster, auch die Spuren
der einstigen gleich prachtvollen Bogenumrahmung um die untere Wand-
nische, wie sie an der Eingansgseite noch vorhanden ist. Kurz, Nord-
und Siidseite besaBen einst ganz dieselbe priachtige Stuckausschmiickung
wie die Westseite noch jetzt, nur daB bei ihnen je zwei Fenster in dem
groflen Friese vorhanden waren.

So haben wir hier in Stuckrelief genau die gleiche figiirliche groB-
artig feierliche Ausschmiickung, wie wir sie an Theoderichs des Grofien
Hofkirche zu Ravenna fanden, dort aber in Mosaik ausgefiihrt.

An der vierten Wand, der Wand iiber den drei Chorbdgen, haben
wir uns den AbschluB zu denken, und zwar, da wir hier eine Marien-
kapelle vor uns haben, wird an dieser Wand ganz ebenso wie in Ravenna
die Mutter Gottes auf einer Stufe iiber dem hoheren Mittelbogen, von
je zwei groBen Engeln zu jeder Seite bewacht, gethront haben; denn
diese Gruppe bildet auch zu Ravenna den Schluf des Jungfrauenzuges,
wie Christus den der Mirtyrer.

Von der feierlich groBartigen Wirkung dieses Innenraumes in seiner
urspriinglichen Ausstattung (Abb. 105) kann man sich nur schwer noch
eine richtige Vorstellung machen; da schon heute der bescheidene Rest
der Westwand bei jedem einen unvergeBlichen méichtigen Eindruck
hinterldt. Ohne merkbare Stilisierung in rein natiirlicher Bildung,
doch in vollkommenster Weise aufeinander gestimmt, ist das Ganze vom
schonsten Gleichmal.

Die Wirkung wird heute durch das spiter eingezogene Kreuzgewdlbe
erheblich beeintridchtigt. Dieses diirfte der Wende zum 13. Jahrhundert

178



5. M. in Valle. Urspriinglicher Zustand. Durchschnitt.

angehdren und muf gleichzeitig mit dem Wiederaufbau der offenbar
groBtenteils eingestiirzten Siidmauer, die damals zwei neue Fenster,
schwach spitzbogig, erhielt, entstanden, kann jedenfalls nicht ilter sein.

Vorher hatte der Raum einen offenen Dachstuhl oder eine flache
Decke; eher wohl das erste. Wodurch der Einsturz der Siidmauer,

12 HAUPT, Die Baukunst der Germanen.

179

i

-

i

Hik




el W H

ST A A e aal

natiirlich zugleich des Daches, damals verursacht sein mag, ist kaum zu
vermuten; jedenfalls aber zerstorte er die Siidmauer fast vollstindig
und riB wohl auch den gesamten Stuckschmuck der Ost- und Nord-
wand mit sich hinab; zugleich wohl auch einen Teil der Ostmauer des
Schiffes, denn auch diese scheint oberhalb teilweise erneuert. — An
einen Brand ist nicht wohl zu denken, da dieser den gesamten Stuck
zerstért haben wiirde, auch Brandspuren fehlen.

Aber die oben ringsum laufenden hélzernen Mauerschwellen sind
noch groBenteils hinter den Gewolben erhalten und in den Schildbogen
sichtbar, sicher einst die Auflager der horizontalen Dachbalken ab-
gebend; auch ist leicht zu erkennen, wie man die Gewodlbeanfinge
unten ohne besondere Riicksicht zwischen die &lteren Stukkaturen hat
einschneiden lassen.

Die Kapitelle der vier Chorséulen sind nun in ihren Formen mit
denen des Baptisteriums im Dom so genau iibereinstimmend, daBl man
sie als aus denselben Hinden hervorgegangen ansehen muB: frei nach-
gebildete korinthische, doch mit eigentiimlich buschig-stachligem Blatt-
werke, wie es scheint einem ostlichen Bildhauer angehdrig; genau
dahin gehdren, wie bemerkt, auch die zwei noch im Kloster liegenden.

Sehr wohl zu beachten, obwohl leicht zu iibersehen, sind die letzten
Reste von Stuckornamenten iiber den Sdulen der Chorwand, die die
antike Ornamentik der rémischen Architrave und Friese, wo sie auf-
horte, in ihrer Art fortsetzten und endigten. Diese Restchen sind der
biindigste Beweis der Originalitdt des ganzen Baues in seiner jetzigen
Anlage, wie dafiir, daB auch die Ostseite des Schiffes in gleicher Weise
geziert war, wie die Westseite es noch ist.

Vor den Sdulen lduft die alte Schranke quer durch die Kirche als
Abtrennung der urspriinglich nur um eine Stufe erhabenen Chorpartie;
iiber den beiden den mittleren Durchgang einfassenden schlanken
Pfeilern mit Kapitellen, die denjenigen der Siulen wieder genau ent-
sprechen, noch der Chorbalken (trabes doxalis) querliegend, vielleicht
sogar noch mit seiner ersten Bemalung an der Riickseite.

Kurz, wir haben eine Anlage von vollkommener Einheit vor uns:
die Tiiren mit Marmor eingefaBt, die Stiitzen, Architrave und die
Schranken von Marmor, ebenso FuBboden und Sockel, alles iibrige in
Backsteinmauerwerk hergestellt, verputzt und mit prédchtigem Stuck-
schmucke ausgestattet und durchgebildet, dariiber ein offener Dach-
stuhl oder eine horizontale Holzdecke. Die vier Sdulenkapitelle und
Siulenschifte iibereinstimmend gearbeitet, auch die Pfeiler im Chor,
ebenso die Schranken mit Pfeilern und Kapitellen, wie die zwei Kapitelle
im Kloster, die zu der nie fehlenden Vorhalle unentbehrlich waren.

Wenn aber noch ein Beweis fiir die urspriingliche Einheit der Anlage
mangelte, so ist er in den Resten der ersten Malerei gegeben, die in
den vier Ecken neben den grofien Bbgen wie in dem grofien Tympanon
iiber der Tiir noch wohl zu erkennen sind. Sie zeigen sechs Apostel-
figuren in Sdulenarchitektur wohl erkenntlich, rechts der Tiir die In-

180



schrift: Sc.... arcus. Also vielleicht die vier Evangelisten und in den
zwei anderen Ecken Petrus und Paulus.

Diese Malerei ist so unverkennbar byzantinischen, d. h. éstlichen
Charakters und diirfte unter keinen Umstinden unter das 8. Jahrhundert
herabgehen, in Stil und Behandlung genau ibereinstimmend mit den
édltesten Malereien von Sta. Maria antiqua zu Rom (um %50), daB
ihre Anwesenheit, die die architektonische Einteilung haarscharf er-
gianzt und mit ihr véllig aus einem GuBe ist, unwiderleglich die Ur-
spriinglichkeit der gesamten Komposition von Stein, Mauerwerk, Putz,
Stuck und Malerei dartut.

In der Liinette des Portalbogens zeigt sich ebenso urspriinglich, in
groBartig aufgefaliter Malerei, Christus zwischen zwei Engeln, das
heilige Buch in der linken Hand, mit der rechten segnend. — Bau-
geschichtliches Interesse erregt die genaue Ubereinstimmung des obe-
ren Frieses auf dem Marmorsturz der Eingangstiir mit der Verzierung
des dachférmigen Steinsturzes einer Tiir in der Sakristei, wo die oben-
genannten bildhauerischen Reste der alten Klosterkirche aufbewahrt
sind. Da sehen wir dieselbe eigentiimliche nicht gerade langobardisch
aussehende Ornamentzusammenstellung zwischen unverkennbar ger-
manischem Steinornament, das der Zeit um 740 angehort.

Wenn nun dasselbe Zierwerk wieder im Inneren unseres Oratoriums
auftritt, in Verbindung mit einem ebenfalls germanischen Flechtiries,
so muBl es auch dort dieser Zeit, vielleicht gleicher Hand angehéren.

Jedenfalls nun haben wir im Tempietto ein geschlossenes Werk des
8. Jahrhunderts vor uns, dem der Name der Herzogin Peltrudis, wie
es scheint, mit Recht anhaftet, und ein Werk, in dem die kiinstlerische
Fahigkeit jener Art und Zeit in gewisser Hinsicht gipfelt. Unter allen
Umstédnden einen unter langobardischer Herrschaft fiir Langobarden
und nach ihren Schonheitsbegriffen, und zwar mit solchen Mitteln
und Anspriichen errichteten Bau, daB auch fremde Hilfskrifte mit
in Anspruch genommen werden muBten. Der Plan in seiner einfachen
und doch auffallenden Grundform freilich scheint in germanischen
Landern nicht ungewohnlich, wie denn die um dieselbe Zeit zu Capua
errichtete kleine Michaeliskirche hierin mit dem Oratorium so genau
iibereinstimmt, selbst in den MaBen, daB wir bestimmte Beziehungen
beider Bauwerke zu einander annehmen miissen. Nur daB dort, viel-
leicht spiter hinzugefiigt, eine mittlere Apsis und zwei seitliche groBe
Nischen die Chorpartie abschlielen, die auch von einer Krypta unter-
fangen ist; und daB nur zwei Siulen im Chor stehen, statt vier wie in
Cividale!).

Auch mit den spanischen Oratorien (Sta. Christina de Lena) hat die
Anordnung in Cividale gewisse Verwandtschaft, wihrend der sonst so
ausgiebige Orient hier versagt.

1) Besonderheiten zeigt das sehr einfache und verfallene Capuaner Kirchlein sonst
nicht, so daB wir von einer niheren Behandlung absehen kénnen.

iz* 181

P SRR

AN

e D e RS




T e e e P Y B e e T RS

Dagegen miissen die eigentlichen technischen Ausfiihrer des Werkes
zum Teil aus dem Osten gekommen sein, denn Sidulenkapitelle, auch
die Behandlung des Stuckes in vielen Teilen, sowie die urspriingliche
Bemalung weisen dorthin.

Doch geschah die Ausfithrung nicht ohne Mitwirkung langobardi-
scher Kiinstler, wie andere Einzelheiten beweisen, so der Sturz der Tiire,
die rein nordischen Flechtwerke der Fensterarchivolte; auch das Motiv
der Weinranke war bei den Langobarden ungemein beliebt.

Nicht minder ist das Friesband mit den achtstrahligen Blumen bei
Germanen verbreitet gewesen; es zieht durch Frankreich und das west-
gotische Spanien (s. Abb.108) bis nach Nordafrika ins Vandalenreich. Von
Interesse ist das technische Raffinement, welches in die Mitte der Bliite
iiberall eine weille mit gefirbtem (griinem, blauem, rotem) Wasser ge-
fiillte kleine gldserne Flasche oder Blase setzte, auch ein Hinweis mehr
dafiir, daB einst die ganzen Stukkaturen farbig behandelt waren.

Aber die Hauptsache, die grundlegende kiinstlerische Idee der Aus-
stattung diirfen wir Germanen zuschreiben. Nicht umsonst erinnert
der Fries wallender Jungfrauen so sehr an den in Theoderichs Hof-
kirche zu Ravenna; nicht umsonst ist fiir dieses méchtige kiinstlerische
Motiv im gesamten hellenistischen Orient kein Vorbild zu finden —
wie schon fiir den ganzen Bau und seinen Grundplan. So wird es hier
kaum anders sein konnen, als bei dem charakteristischsten Bauwsrke
der Ostgoten, Theoderichs Grabmal: der kiinstlerische Grundgedanke
ein germanischer; die Werkleute vorwiegend Italiener, Griechen und
andere Ostleute; doch auch in der Ausfithrung 6fters das germanische
Element an die Oberfliche durchbrechend.

Was uns aber dies Bauwerk fiir die gesamte germanische Bau- und
Dekorationskunst des nordischen Friihmittelalters noch besonders
wichtig macht, ist die Erkenntnis des Umstandes, daB es als die Quelle
jener bedeutsamen Stuckkunst betrachtet werden darf, die im 8., 9.,
10. bis ins 13. Jahrhundert reichend in nordischen Landen sich ent-
faltete (Abb. 65).

Hatten wir schon in Brescia in der Krypta von S. Salvatore ein-
fachere doch verwandte Stuckornamentik, insbesondere Friese und
Archivolten gefunden, so scheint die iiberreiche Ausstattung der neuer-
dings ausgegrabenen Kirche zu Disentis in Graubiindten eine Fort-
bildung des in Cividale Geleisteten gewesen zu sein. Auch ein ein-
facher rechteckiger Raum mit einer dreifachen Chorpartie (diesmal aus
drei hufeisenformigen Apsiden bestehend) zeigte die Kirche ihre Fenster
mit Sdulchen und Archivolten in Stuck umrahmt, dazwischen aber einen
ungeheuer reichen Fries von Relieffiguren in Lebensgréfe, iiber einem
Sockel von eigentiimlichen Feldern und Flechtmustern, alles in Stuck
und nachher bemalt. Die Kirche war etwa aus derselben Zeit wie
die Kapelle zu Cividale.

Fensterumrahmung und sonstiger dhnlicher Schmuck in Stuck findet
sich in der frankischen Kirche zu Germigny-des-Prés bei Orleans (806),

182



spaterer (936) zu Quedlinburg im Grabe Heinrichs I.; in den folgen-
den Zeiten lebt in den bekannten groBen Stuckreliefgestalten in Goslar,
Halberstadt, Hildesheim, Driibeck jener prachtvolle kiinstlerische Ge-
danke der Germanen in Italien wiederholt auf.

Wenn uns sonst von den einst zahlreichen Werken des langobar-
dischen Volkes kaum etwas anderes als reiche und feine Triimmer ihres
Schmuckes und ihrer Ausstatfung iibrig blieben, wenn es uns selbst
schwer wird, ihr Werk aus der Menge des in der folgenden mittel-
alterlichen Zeit, der lombardisch-romanischen, geschaffenen herauszu-
schilen, so bleibt zuletzt doch unleugbar bestehen, daB wir auch in dem
verhiltnisméBig wenigen uns davon Erhaltenen doch eine Fiille von
echt germanischer Eigenart finden, aber auch von Keimen, von kiinst-
lerischen Ideen und von Anfingen, auf denen das Werk der folgenden
Zeit ruht und sich aufbaut.

Dies gilt nicht nur fiir Italien, sondern auch fiir Frankreich, die
Schweiz, Deutschland, wohin aus der Lombardei zahlreiche Wege
fithrten und viele Sendboten das im Siiden gefundene und vorschreitende
Neue in der Kunst hiniiber trugen.

Selbst zu den spanischen Westgoten scheinen die Langobarden
kiinstlerische Beziehungen unterhalten zu haben; wenn in vieler Hin-
sicht starke Unterschiede sich geltend machen, so zeigt sich doch
mancherlei, das fiir einen EinfluB langobardischer Kunst in Spanien
spricht, wihrend eine Riickwirkung von dort aus nach Italien weniger
zu bemerken ist.

So hat die Kunst der alten Langobarden héchst Wertvolles zum
Gesamtbilde, das uns beschéftigt, beigesteuert, wenn auch Forschung
und steigende Erkenntnis die tatsichlich ihnen angehdrigen noch vor-
handenen Werke auf eine erheblich geringere Zahl beschrinkt hat, als
man frither annehmen zu diirfen glaubte.

183

S L D N ST

:‘ﬁﬁ";!. G

it




	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 163
	Seite 164
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 165
	Seite 166
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 167
	Seite 168
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 169
	Seite 170
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183

