UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Syntagmata Theologica Sive Principalis Theologiae
Tractatus

Lourenco, Agostinho

Leodii, 1694

Disputatio V. De objecto terminativo Visionis Beatee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80131

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80131

e Sl LS s

ek

S

L

258,

-

w

102 Tm&atus

1t ad I"uum ftatum; neque

dinis omnia,gquz pettines

C i ridere in ' Verbo diem ju-
ad ftatum , neque ad
at , ut recté oftendit
. 16. Et quamvis vi-
i rum fundendas , qua-
cit ,aur ad eorum minifteria,
ns, 8 homincs viatores fi-
s colloqui, & fecuritis in
ere, illas tamen non vident
as circumitantias , etiam
temporis; Neque enity opus eft, ut videant ,an
fint a Deo exaudiendz, & quomadd implendz';
an res poftulatz expediant poftulantibus , & fimi-
11.1, I it Catet, 242, 86, art. 4. ad 2 idem-
'l”" icendum de ceeteris, qua per Angelorum’,
aut hominum  minifteria in Ecclefia funt even-
lin hec duraverit.: Neque etiam
ngulos Angelos ab ir beatitu-
is videre in verbo omnes eventus futuros fui
clientuli, cos prafertim , qui autex voluntate , &
libero Dei decreto pendent ; aut ad fecreta cor-
dis fpeétant.

Inftabis : Ad {tatum Beati pcrtincr\ t; non foltim
fucura , fed ia ut ficsergo illacog-
nofcunt ut ficin verbo; goxlif'qucmuqm foccel-
fione Nporis. Refpondco non emnia pr zfentia
{\rx.‘(, jufliber Beati; “lmqm omnes
quoad hoc effent 2quales jqua tamen ad cujufli-
bet ftatum fpeétane , ftatim ab initio beatitu-
dinis “vid entur ut
futnra an
pra{entiam per cc

Arguts 4. Chrittus Dominus per
nem Beatam creatam videt quzcnng; Deus feit,&
cognofcit Scientid Vifionis, ut in Materia de In-
carnatione laté cvaicumr- fed hae non foliim
cogpofcitfatura , {ed etiam prafentia fucceflione
tcmporls, ergo etiam (ic illa conno(ut Chriftus
Dominus V\(mm Beatas cormqu"nmquc 11C ea
cognolcent alii Beati. Relpondeo L]uulqmu it de
majori , quod fcilicet Chriftos Dominus videat
totum t)tw]u?c.lm Scientiz Vifionis, & illud fit, five
finitam , fiveinfinitum , dataque minori, mg;an-
do ml]u_qumul.ﬂ]1 ifatis enim Lﬂ' quo d ( hriftus
PDominusobjeGaab initio fuz beatitudinis h.mm
ponn ko;ﬁnuh:r‘qu'ndo ﬁaotcml ore effe actua-
le accipiunt, ca tery idelt, per cognitiones
peculiares io propr iogenete, prout fmgl.ta fucce-

qu J:hi omnes ind

fam préfer

ad ftatum cu

entury {i jam excabant ; ant v
m fiant, & cognofc

tionem in p

dunt fuotempore.
Argues’s. Non pof
Dei1 , laltem prout te
v impe
nits ita neceflario ferturin objeétacreata, atque
in Deum ; fed hojufmodi ceflatio ftare nequit abf-
que mutatione mhns\ ionis beatz , aut quoud
Cﬂc.ilm}.Ll(.ltEl“,T.Lh[.l[[ﬂH quoad intenfionem, vel
extenfionem, quz funt ‘“ILI". accidentia ; ergo &e.
R.clpopdco cum P. Gil. 1011 2. tracts 9. ¢ ﬂ;ie
negando mnjorcm : perfectius enim eft; non fo-
Inm relpeétu Statfis Beatifici, fed etiam refpeciu
i /"\mma Beatz , efle neceflariam , con-
naln]:m,qn-w“ Cm.r.ns entem,
em ficut cerni-
i, & contin-
ratione neceffitatis
: n fecunda, nt con-
itat. T\.ﬂfl" ex hoc ELL! ir {“Dj‘;f."i"lﬁ'l creatum
tare mr"mi m primarid, & ratione {ui, fed
‘1.1!1..arlo,. & ratione obju‘illumcau pritis

Beatum ceflared Vifione
ad objeta creata,

Gio ftatlis Beatifici, quate-

| [ o)
T

Ay 4 eol G'g {CHS,

74 per-
tineant ad objectum primarium
Vifionts Beata ?

0) ©) usnam f_m" ectiones Divi

primo. , perfedtio-
nes divinas,alias effe abfolutas,
& alias Relativas ; ad perfe-
&iones divinas abfolutas fpe-
&are s non foliim Eflentiam,
N, & illius pra edicata effentialia,
Lo qualis eft ratio fubftantiz, vi.
\xnri\' . &c. fed etiam perfectiones illas , que 4
Theologis dicifolent Ateriburales, qua inftar pro-
prietatum cenfentur emanare a Natura Divina,
mul s funt OL][[‘]I’UIU}I a, Milericordia Juitlm,
&c Ad petfediones autem Rclativas pertinere
Relationes conftitativas ,&mﬁu Ctivas Perfona-
rum, qunlcs funt Paternitas, Filiatio, Sp:r, atio
paffiva, & omnes actus Notionales , de quibns
omnibus fiio ordine inquirendom eft : Utrim de
faéto (de pr,f'lbu: enim quid dicendum fit cona
{tabit dnput 6. ) pertineant ad objectum prima-
rium : an fecundarium Vifionis Beatz?
Adverteslecundo , olxjmum punmru m m.m—
jus cogn vitionis effe illud ,
alio priuis cognito , cogn
five ad .‘| /m moveat per fei

£

fpeciem d fe }m,m Gams lecun
taledicatur , debere: ] rimo atti
indiviGibile

primm ium : \Lmlldxh pnolci E"‘_'l 1-..nm arium ,1'.1
ut p“lﬂ'llll].u [I 1us LO“L‘HHH‘ f[: ratio T\Itillgtl]ﬂi
fecundariun

Advertes tertio , certum efle , Deum Unum, &
Trinum efle objectum noftre Vifionis Beatz, ita
ut nec fola Deita as, nec fo |z Perfonalitates , fed
utrumque fimul videatur a Beatis. I"t 1 pri 1mo ex
Concil. Flotent. i litr, unionis, ubi ait : Beatas ani=
mas clare-intueri Denm Trinum o & Ungn yut esi i
fe. Bt Concil. Francford. i Epift. ad Epifeop. Hif-
; , ait , Detin veris , vt t ad ejus
it I

Joan, 3. hm 143
()'[:Hr’.'.'\i 3 qf-.’ﬂ,l 'I‘Hf‘ii“'u. &
Marth 18, & 1. C
relatis,

Patet fecundd ex

sque in locis fupra

Patribus praiertim D.

:;. lib. de (}z.mm

, ottod credimns o ¢ inbarere meres
15, (; Filii 3 ;,;‘ ,f,' il S
;p“-zf\ Trinita atent 5 quoinedo fi

Unins Lsu:,ma; jam verbis Fide: peif

14
1S 5 pi
confeni=

L



54
6
7
%
5
b
9

conteinplatione purifin & drdentifima in illo fi-
lentio {brémn_:{:r. s : X
Patet tertio rationibus : Prima, quia e
feripm eft omnium , qua in Deo funt, maxime
fublime ; ergo valdé conlentaneum tl._llt: non la-
tere Beatos , qui Deum vident , ut eftinfe. Secun-
da, quia maximé proportionatum prazmium efk
oblcurz fidei , ut id , quod firmiter creditur, cla-
ta vifione confpiciatur. Tertia; quia Deus, ut
conftar cx locis citatis , videeur 4 Beatis ficuti elt;
atqui fine vifione hujus Myfterii non videretur
ablolucé Deus ,utin fe elt jergo &c. His pofitis.

Dico 1. Effentia divina, & omnes ejus perfec-
tiones cflentiales pertinent ad. ebjedtum prima-
rium Vifionis beatz. Eft indubitatarefolutio, ita
ut nullusy quem viderim, diffentiat, Pmbat}ar pri-
md ex locis [acra Paginz , Congil, & Santtorum
Patrum proxime adduétis. Secundo ,quia objec-
tum primarium alicujus cognitionis eftillud, quod
noninalio pritis cognito , fed fe ipfo immediaté 4
aut per {peciema [¢ productam , ipfam cognitio-
pemterminat , ut fupra diximus; atqui itafe ha-
ber Effentia divina, & omnes ¢jus perfeétioncs
effentialesrelpetu Vifionts Brate ; fiquidem com
in Deo nihil fitprius praedicatis effentiahbus , hae
nequeunt aliquid ﬁxpponcrc , qumi pril‘ls‘n‘rmincc
Vilioneri bearificam ; ergo &c. Confirmatur ,
quiz omnia illa fpeétant ad objeétum primarium
Vilionis Bearz 5 qua aut per fe immediaté ; aut
pes fi fpeciem impreflam determinant potentiam
ad ralem cognitionein eliciendam s fed ita fe habet
Nartura Divinafecundiim omnia fibieflentialia ; ut
fupra digimus ; ergo &c.

Dico 2. Perfeétiones divine Attributales per-
tinent ad objeGum primarium Vifionis Beara.
Tta exprefse edureol in i, diff. 1. quest 1o art, 5. ad
1 Mafor g, 14.ads, Catet. 2, 2.q4. 2. art § §.Qn
ad 3. & alii,quos citat, & lequitur P. Gilstom. 2. 1T
7eCaps 1o 4 1, 5. Probatur, quia objectum prima-
rivm coghitionis, ut diximus , eft illud, quod im=~
mediaté , & non in alio prits cognito, iplam cog-
nitioné terminat; [ed perfectiones Artriburales fic
immediaté terminantVifionem Beatam ; fiquidem
objeétii codem modo terminat cognitionem, quo
ad llam concurritsperfeétiones autem Acrriburales
immediaté concurrunt ad cogritionem beatifi-
Gam , utpoté qua immediaté, & zqué primo ad
illam concutrunt, atque perfe&iones effentiales,
ut fupra diximus; he verd fic immediaté ad illam
cancurtunt; crgo &c.

Confirmitur primd , quia perfe@iones Attri-
bucales funt czdem ex natura rei cum perfeétioni
bus effentialibus 5 & ®que primo, ac immediate
vifibiles ab intellc &u beato illuftrato lamine glo-
riz ; ergo zqué ifimediate vifionem terminant ;
confequenterque ad illius objeétum primarium
fpeétant, Sccundd; quiaad objeftum primarium
vifionis Beatz [pectant quacanque includuitur in
Effentia, ut eft d parce rei; ciim fit cognitio Effen-
tiz prout cft 4 parterei; fed Eflenciaprout oft 4
parte rei ,imd & quoad noftros conceptus (‘utali-
quidicunt, ) includit omnes perfectiones abfolu-
tas ,etiam Ateributales , ut diximus in Metaphyfi=
ch; ergo &c.

Oppolitcum tenent Scot.collat, 2. « Mayron. in
Ldiff ng.ogoartiz Baflol. qo1. art, 3. §. Sednon vi-

deo, & cum illis Scotilta, quibus Favere videtur
P.'S.zf. to 2 trall, 2, d. 2. fedt, 9+ e 144.PrO illis,
Dices 1. pt‘l’ﬂ.‘&iﬂl]cst\[ti'i.‘mt;ﬂcs funt puﬂ:crioﬁ
rcscfﬁ:m_ralihus in effendo; crgoetiamin cognof-
Seado ; liguidem modus cogaofcendi; etiam pal-

hoc My-

0-

Difp. V. De objetts Vifionss Beats,

103

fivus, fequitur medum cflendi; conféqnen:sa-e}ue
polteris terminant Vifionem Beatam ; & adillug
objeétum primariam non fpeétant. Relpondes
negandoantecedens: perfectiones enim Auribus
tales a parte rei funt omnind idem eum efleutialie
bus, ficque refpectu illacum nequeunt efle pofte=
rioresin effendo , conlequenterque neque in ter-
minando vifionem ; idem enim non potelt cfle
prius, & polterius [¢ iplo, Neque obltatquoa ta-
les fint ex noltro concipiendi modo; fiquidem
Viiio Beata ex noftro intelligendi modo non
pender.

Dices 2.Connaturalis modus cognolcendipro-
prictates cft, percipiendo pritis carum fubjeétum,
& eflentiam , qu eft ratio , fen occafio artingendi
illas, ut patet , faétainduétione in cognitienibus
proprictatum in rebus creatis; qua femper ean-
fantur ex cognitione antecedente {ubjectorum g
fed Areributa in Deo habent {e ur propricrates E{-
fentiz, quod omnes concedunt; ergo &c. Rel-
pondeomajorem effe veram de proprictatibus in
creatis , qua cx naturarei diftinguuntur a fuis fub=
jeétis : non ita verd in Attribatis, qua ita non di=
ftinguuntar ab Effentra.

Dico 3. Relationes divine conflitutive , & di-
ftinétive Perfonarum, atque adeo actus Notio=
nales fpectant ad objectum primarinm Vifionig
Bearz, Ira P..Mol, 1. p.q. 12, art. 8, d. 3. conclyf2,
Zumel. art. 7.4, 2. ad 3. eAEgid. Lih, 5. de Beatit. q.
Tpoart 2§ 9ot 67 P art. 70§ 40 A ni g5, cltque
eorum , quos (upra citavimus nam, 7; Probatur;
quia ommailla pertinent ad objectum primarium
Vilionis Beatz 5 que illam primo , & immediaté
werminant ;ucdiximus ; fed Effentia Divina zqué
primo & immediateillam terminat non folim fe-
cundtim perfe@iones abfolutas , fed etiam Relati=
vas ; fiquidem illam terminat eodem medo, quo
ad illam concurrit; ad illam autem zqué primo, &
immediar€ concurrit , non folim fecundum perfe=
¢tiones ablolutas, led etiam Relativas, ut fu-
pra diximus 4. 2: ergo &c. Confirmatur , quia
omues rationcs, quas Adverfarit adducere {olent;
né Relationes divine fpectent ad objeétum pri=
marium Vifioms Beatz ; exdem militant , né ad il<
lam per [e primd ; & immediaté concurtant ; fed
hoc {ecundum non convincunt , ut patet ex diétis
loco proximé citata ; ergoneque primum,

Oppolitom tenent Seor. ins. dist. 1. g.2. §. Quan-
tam ad istum; Cabrerizipe q. 10, art. 2. d. 5. ad 2.
P. Soar. lib. 2: de Artvib.cap. 32, no2. e libe g.de
Trinit. caps 5ot 4 & alii apud efgid, cit. §.0. . 4
pro quibus : Objicies1. Relationes divinz codem
modo {e habentad terminandam Vifienem Bea-
tam , quio adillam eliciendam conturtunt ; fed ad
illam cliciendam concurrunt mediante Effentiag
cuum hzc fiv illarumn radix , & fundamentum ; ergo
etiam{icilla mediante , & non primario , & imme-
diaté terminant Vifiohem Beatam ; confequenter-
gae ad illius objectum primarium non (pedant.
Refpondéo negando minorem , utconftar ex di-
Ctis loco proxime citato; nam Relationes divinz
habent veram , & realem entitarem , ﬁm;c’luc for-
maz zqué intelligibiles , & prafentes intelledui
creata, atque funt perfeétiones ablolutz ; ac pro-
indé ficuthz ; ira & illz conturrunt immediaté,
& per fe primo ad cliciendam, 8 terminandam Vi-
fionem Beatam.

Objicies 2. Pater in co priori, gno antecedit Fi-
linm; & Spiritum San&um , eft perfectiflimé Beas
tus per Vifionem Increatam; fed hojufimodi Vi-
fioin eo priori foliim ad Effentiam, & perfcétiones
abfolutas

10,

1T,

1%,




104
ablolutas terminatur, & non ad Relativas Fi-
lii & Spiritus Sanétis{iquidem pro co priori, neque
produérz, neque exiftentes funt; ergo fola Effen-
tia & perfe@iones ablolutz fpectant ad objeGtum
primarium Vifionis Beatz Increatz; ergo & crea-
tz. Relpondeo negando minorem; pam in eo
priori jam funt produétz , & exiftunt dicz Rela-
tiones ; ﬁquidun! priotitas originis, qualis eftilla,
non denotat aliquam durationem, & praceden-
tiam temporis, io quo unum exiftat finealio , fed
tantiim quod Perfona producensfitad produétam,
& productad producente , cum quo flare poteft ,
quod utraque efle poffit in eodem indivifibili
momento.

In{tabis : Prioritas originis , qué Pater antece-
dit Filium, & Spiritum San&tum fatiseft, ut Perfo-
na Parris concurratad produétionem Filii , &non
itaconcurrat Perfona Filii, aut Spiritus San&i ; er-
go cadem prioritas Patris fofficiet; ut fola Effen-
tia , & perfeftiones abfolutz terminent illius
Vifionem Increatam ,& nonita illam terminent
Reclationes Filii, 8 Spiritus Sancti. Refpondeo ne-
gando confequentiam ; diver(a ratio eft, quia ad
productionem realem, qualis eft illa, per quam
producitur Filiusa Patre, & Spiritus San&usa Pa-
tre , & Filio,non {oliim requiritur prefentia realis
in codeminftanti ex parte principii produ&ivi, fed
quod principium {it in {igno aliquo antecedente
P;'incipiatum ; cim autem neque Perfona Filii,
neque Perfona Spiritus Sanéti, fui ipfius produ-
&ionem antecedat, licetin eodem inftanti exiftar
Filiuscum Patre, &Spiritits Sanctus cum Patre, &
Filio, inde eft, quod {vi productiones non attin-
gant:zatvero ad intellectionem effentialem, five
conceptum; & illius concurfum in ratione termi
ni,qualiseft ille, quem exhibent Relationes Per~
fonales ergalntelleQionem Increatam Pattis, fatis
eft prafentiarealisin codem inftanti temporis, Ji-
cetindiverlo fignoj; fiquidem , ut aliquid fit rer-
minus cogni;iouis, etiam intuitive , fatiseft pras=
{entia objectiva, qua datur etiam in rebus futaris;
undé tantim abeft, quod ad intelle&tionem Patris
requiratur prefentia Relationum Perfonarum in
eodem figne, quod neque neceflaria fit in eodem
inftanti, quam tamen habent de fato. Accedit,
quod Vifio Increata Patris, cim fitimproducta, &
impmdncibiiif, non exigit Relationes, ut princi-
pia effedtiva, fed ut terminos ; ratio autem termi-
ni tanttim abeft, quod exigat prafentiam in eo-
dem figno ,ur dari pofficin re futura &’icngé di-
ftanti, tam quoad durationem , quam quoad
locum.

bjicies 3. Si Perfonalitates Relativa haberent
rationem obje&i primarii refpectu Vifionis Beatz,
etiam Increatz, fequerctur : Primé Vifionem Pa~
tris accipere ab illis fuum efle ; fiquidem haberent
fe, ut illius motivum : Secundd , non omnem pet-
fectionem effentialem & abfolutam in Deo efle
priorem Relativis; fiquidem cliim Relationes fi-
mul cum Effentia haberent rationem obje@i ref-
peétn Vifionis Effentialis Increatz, ficut fp_f:. Efl-
fentia elt prior, quia ad illamex parte objecti con=
currit,ita priores illd effent Relationes ; fed hzc
ut abfurda non funtadmittenda ; ergo nequeillud,
cx quo fequuntur, Refpondeonegando utramque
fequelam; nam ciim RelationesPerfonalesnon fe
habeant, ut principinm, five caufa motiva Vifionis
Ticreatz yutporé que a nullo caufari poteft; fed
tantiim ut terminus obje@ivus talis cognitionis,
inde cft, quod przdiétaVifio, five cognitio efien-
tialis neque ab illis accipiat effe; neque fivillis po-

Tracatusl. Theologicus.

fterior ;ac proindé femper abfolutain Deo funt
priora relativis.

Dico 4. A&us Deiliberi ( fi quo pacto attina
guntur per Vifionem Beatam , de quo ftatim ) ad
illius objectum primarium fpeGant. Tta « £ gid. lib.
svde Beatitud, in prozm, quaft. 3. ¢ 15. P, Gil. tomo
2.t7. 7. cap. z.num. ult. & alii Recentiores, Proba-
tur, quia actus Dei liberi habent fufficientem enti-
tatem, ut per {eprimo, & immediaté terminent
cognitionem Increatam ; fiquidem eorum entiras
non diftinguitur ad entitate aGuum neceflario-
rum, proutalibi diximus; ergo etiam fic poterunt
terminare cognitionem creatam beatificam ; con=
fcqucntcr@uc {pectare ad illius objectum prima~
rium. Confirmatur, quia omnes perfectiones Di-
vinz, tam abfolutz, quam Relative, pertinentad
objeétum primarium Vifionis Beatz, ut diximus ,
urpoté quam immediaté terminant ; ergo tdem di-
cendum erit deactibus Dei liberis,ciim inillis non
appareat fpecialis difficultas.

Oppofitnm tenet P.Sal, 1, 2. tratt.2. d. 4. feit g,
Pro quo objicies: A&us Deiliberi videri nequeunt
aliter, quam per Vilionem Dei, dependenter ta-
men ab Effentid claré visa ; ficut modi rerumcrea-
tarum cognofcuntur dependenter i cognitionibus
carum, quarum funtmodi; ergd ciim non termi-
nent iplam Vifionem immediatéin fe,ad illins ob=
jectum primarium non {pectant. Refpondeo ne=
gando antecedens : licet enim pradi€tiactus in fo~
la Effentia Divina videantur , & dependenter ab
illa, non ideo definunt immediate per fetermina-
re Vifioneni beatam : fic enim figura , & intenflio
obje&i colorati dependenter ab. illo vifionem ter-
minant, immediaté tamen, & per fe primo.

S Rat PloCh T

Viram , €5 quomodo actus Dei li-
bers Vifionem Beatam ter-
minent ¢

¢ Txivus proxime , atus Dei fiberos
fpe@tare ad objeGum primarium Vi-
fionis Beata ( fi quo pacto per illam at-

3 tinguntur, ) fupereft nunc examinare
hanc conditionalem fi quo paifo, & inquireres
Utrum , & quomaodo attingantur ? Triplex eno-
danda venit difficultas ; Prima, anrepugpet a&ii=
bus Dei liberisattingi per Vifionem Beatam ¢ Se-
cunda , an aliquide faGto per illam aming;_mtur?
Tertia, quomodd & qud rationc illam terminent 2
Sic igitar. o

Difficultas 1. Utriim repugnet a&ibus Dei libe-

ris attingi per Vifionem Beatam ? Ncgmlvc‘: Ita
P, Gil, tom. 2. trach. 7. cap. 3. num. 3. &7 4. P.Soar.
{ib, 2. de Attrib, cap. 24, nuin. 6. P.Sal.1. 2,11, 2. ds
4ifet goniigg. eEgid.lib, 5. de Beatir. g, 21, a- 1.
§. 1.& alii. Probatur, quia a&tus Dei liberisunt in
fe ipfis chnoﬁ'ibilcs; figuidem a Deo cognof=
cuntur; crgo non eis repugnat attingia Beatis per
Vifionem beatam.

Difficoltas 2. Virum :\l;qui adtusliberi Dei cog-
pofcantur de facto 3 Beatisper Vifionem beatam?
Affismative, Tra D. Thoin. 1. part. qu 12, a, 7.e/Egids
P.Soar. P. Gil. P. Sal.cit. P. Fafol.1. part. quat. 1z
art. 8. dub. 3. num. 27, & alii. Probatur primd au-
thoritate SanGorum Patrum, D. Dionyk caps 3
de Divin. Nowmin. ubidicit Angelosinferiores il-
luminari 4 fuperioribus de- diviuis coz:ﬁIifs,qu:;
IP 4

8,

b

1.



W

Difput. V. De Objecto Vifionis Beata,

rat. CAp. 4.

infi norunt, Bt D, Bern. b 5. e Gol 4P
ad illud PRI, 26, FT- videans yoiisiaici dufﬂru_zb :
Q‘Fi(([,iﬂ(]uft, ni thi 1-‘:'({3@‘:;::‘ cor Dtj‘a f Q__ed !;t 104
robetur quefic Foluntas Dei bt & Perfedtas wnes
Patent viftera Mifericordis s patent COgitationes pa~
visy divitia falutis, & ’ - i
probatur lecundo rationibus: _Pl'mj;g s quia lm‘~
julmodiatus ﬁ:rut cognofcibiles intuitive, _(lqm-
dem ita cognof‘cuntgr 2 Decoj ergo a]lqul‘ ia'ltcm
mg}ﬂufcunrur& Beatis. bccuml_a, quia Beativident
in Deo creaturas exiftentes s fedin Deo aullada~
e perfi ftio, que it medium magis accommo-
datum ad cogno!’ccndas creaturas txilk?l]t‘es,tlllal}‘l
gjus actus liberi; ergo &c,'Fcrtl:\, quia in l"»cans
datur appetitus connataralis, 8 maxime rationa-
hilis cugno!tmdi in Deo ordinem , & hncsll’ro'
videntiz Divinz circa res creatas; crgout hic ap-
petitus impleatu, faltem {ecundum quqd_lpe&a:
ad ftarum cojuslibet Beati, manifeftabic illis Deus
per Vifionem Beatam, aliqua faltem dccrc_miib:t-
14, in quibus cicca illas res elucet Providentia
Divina.

Dixi in conclufione aliqui atus Liberi Dei, quia
Beati omnia libera Dei decrera non cognofcunt,
Primd propter aliqua incommoda inferiis addu-
cenda, Secundd, quia jam non efier fingulare pri-
vilegium Amima Chrifti Domini omuia Dei con-
filia rrueri. Tertid, quia Naturz Divinz denega-
retur privilegium conceffum nature create in-
tellctuali, quatenﬁs follicet cognita, etam in-
tuitivé ab intelleGtu creato, non ftatim appa=
rent in ca alus illius liberi, & fecretz cordisco-
gitationess -

Oppones 1. Si Beatus per Vifionem Beatamin-
tieretur aliquem a&um Dei liberam , intaeretur
omnes ; {iquidem Beatus de fadto intuetur quid-
quid eft in Deo formaliter,8 cognofcibiles ommes
verd altus liberi funtcognolcibiles, & in Deo for-
maliter , imd ab Effentia indiftincti quoad pofiti
vam entitatem 3 fed non intuetur omnes ; aliogui
Deum ipfam comprehenderet , quod eft I!Hp_::tﬁ.
bile, ut cx dicendis conitabit; ergo &c. Relpon-
deo diftinguendo majorem : intuerctur omnes
materialicer , & confuse.; concedo majorem : for=
maliter, & diftin&té ; nego majorem : cum enim
omnes aGas Dei liberi fint A partefei una, & fim.
pliciffima entitas, re€te fequitar, cognitd entitate
unius, cognofei etiam entitatem ompium , & oms
nes faleem confusé : ficut cognito uno Attributo,
cognofcuntar omnia confuse, utporéinillo inclu-
fa : non tameninde fequitur , cognolci omnesdi-

¢ {tinfte, & [ecundum diverfas habitudines ad ex=

trinfecum, ficque Deumnon comprehendit, utex
infra dicendis clariiis conftabir.

Oppones 2.AGus Deiliberi,ue poflent cognofci
dBeatis, deberent habere aliquid, per quod mo-
werent intelleGtum Beati ad fui vifionem ; fed ni=
hilin illis datur , quod ita moveat; fiquidem in
attu Deilibero foltim datur , aut entitas intrinfe.
ta s hecautem nonmovee ,utfore indiftincta ab
entitate altlis neceffarii; aut refpectus rationis , (i-
veterminatio ad objeGum , quz etiam non mo-
ver, cum non (it aliquid divinum ; ergo &c. Rel-
pondeo negando minorem ;talis enim actus (uffi-
cienter movet, & determinat intelle@um Beatiad
fui vifionem, utjam explicabimus.

Difficultas3. Quomodd actus Dei liberi cog=
nofcantur in Deo 4 Beatis? Dé hac controverfia
n}]xil foré antiquiores Scholaftici, pauca quadam
dixcrunt Recentiores, breviter nos etiam illam ex-
PClldC;]mS-Vi&e P, Soutr,liby 2, de eAbeyib.cap, 24.

(1

105

an.g. P.Adol 1. pogetze . 8.8 5. meinb. 5. E:ED.J?JE'L
ibid: §. His pofitis. Zumel, thid. a7, g.2.ad 1. P.Gra~
nadetrob, d. 1. fell. 7o P. Fafols I po qo 120 2. 8.dubi 34
128, Po_dmicus tom. 1.d.g.ons 346, P.Hervice tr.4.
d.52. ¢ap. 1P, Arriagatom. L. d, g, feils 8 & aliog
apadillos ;, quiomnes juxta varias lententias de
conftitutione Libertatis Diving communiter ¢x-
plicant hanc prafentem difficultatem, quas tamen
hicnon adducemus ; tum quia jam deillis ,fgirﬁl’ls
in Logica tr.5. d. 5. d 1. 556, tum ctiamquia ad a-
lium locum {peétat,

Plures igitur re{ponfiones adhibent Recentios
res, quas late referunt P, Sear. P.Herice. ¢ P.Sal,
Io 2 the2ed: 4. fE6Fogi d 146, Alii enim dicunt,
hujuimodi actusvideri , yilis creaturis aliquando
futnris, & aliqua mutatione inipfis faéta, guin fit
neceflarinm , a&usiplos in fe primo auingi. Non
placent, quia actus illi funt cognolcibiles. imme-
diaté in feipfis - ergonon folum a pofteriori pet
effedtus. £l affecunt , pradiétos actus cognofci
in Effentid Duvind , tanquam in causd cognitd,
Non etiam placent, quianihil cognofeitur n alio
cognito, nifi camillo habeat connexionemnecefa
fariam ; fed praediéti s¢kus liberi non habent ne-
ceflariam connexionem cum Effentia, cum hae
ad illos fic caufa indifferens ; ergo &c, Alii, & qui=
dem non improbabilier juxta “P. Soar. cit pm.it,
affirmant, modum cognofcendi tales aérus effe 4
nobis inexplicabilem,Sed cim noftri munetis fic,
etiam res difficiles cxponere , his Doctoribus nen
acquicfeimus , ut_tamen {ententiam -noftram
dicamus.

Advertendum cft primo, aGus Dei liberos ad-
dere fupra neceflariosaliquid , ratione cujus liberi
denominantur , & diftinguuntar ab aétibns nacel-
fariis ;& de hocaliquo, qued addunt, varié varios
fentire, ut diximusin Logicaloce proximé citato,
Sccundd difficultatem hic pofle procedere, autin
fententia corum, quiafferunt aftus Deiliberos ad-
dere fupra neceflarios aliquid realiter diftinétum ,
utaflerit Caiet. 1 ps 4. 19. 4.2 & 30 ¢, 14,24 aut fal-
tem  aliquid virwaliter diftinétum , ot aflerune
P. Fonf. 7. Met.cap. 8. qis. felt. 4. & 5.0 L. Sal,
%29 6.de 3. 1. 3d. £ fedl. 8. ant pofle procedere
in fententia corum, quiaffirmant aétus Dei liberos
addere {npra neceffarios , vel relpectus rationis ad
obje@um, utaffirmant P. Mol 1. p. g.14. art. 15,
& quafl, 19.a. 2. com-Capreol. Hifpal. Zumel. Ban-
e, Medin, “Palu, & aliis : vel folam terminatio-
nem ad ebjeGtum contingens , ut affirmavimusin
Log. tr. 5. d. 5. anuis, 377, cum P: Soar. in Met,
d. 30, fect. g, num. g6, 8 fapéalibic Poglbertine
P. Granad. v.pare.quaft. 19. d. 5. felt. 6. B, Merat,
tom. 1. d.32. fell.2. P Tanners Lopart d2, guast. 1o,
dub. 4.num. 14 .P, eArviag, de Foluntat. Deiod. 28.
P.Soar. Lufir. de eAnimatrall, 6. d,3. nuin. 466, &
aliis. His policis,

Dico 1. A&us Deiliberi ; proat addunt fupra
neccflarios aliguid virtualiter diftinGum (84 for=
tiori i realiter diftinétumaddant ) poffunt in feip-
{is terminare Vifionem beatam creatam,five con=
ftituendo intelle€tum in attv primo , illumque
movendo effc&ivé cx parte abjecti, five folim fe
habendo puré terminativé fine ullo infloxu effe-
Gtivo. Eft communis inter Recentiores, Proba-
tur prima pars ; quia hujufmodi aétus, pront fic
fumpti , non funt minus cfficaces ad conftitven=
dum intelle€tom creatum ,in adtu primo , illum-
que cffective movendoloco fpecieiimpseflz , at-
que funt perfetiones divine Relativa ; fiquidem
in Deo abfolura non funt inferiora R elativis 3 fed

perfeltiones

<

26,

27,

28,




29.

32

106

perfeétiones divin itiva, ut fupra probavi-
mas , id fufficienter przftant; érgo &c. Probarur
fecunda pars cisdem rationibus , quibus infia proa
babimus , acu os in fententia afferente
n addere lupra neceflarios refpectum , autter-
minationem ad extrinflecum ,pof"[:.‘ terminare Vi-
fionem beatam creatam, terminativé tantiim fe
habendoe: je@i:Undés

Dicoz. Actus Deiliberi, prout addunt fupra
neceflarios folim refpectus quofdam rationis,aut
terminationem ad extrinfecum, etiam poffunter-
minare Vifionem beatam creatam ; tam effective,
(Jujm pw& terminativé fe habendo. Probatur
prima pats de motione, & terminatione effe&tiva,
quia juxta preedictam [ententiam actus Dei liberi
eandem prorlus entitatem vendicant cumneceffa-
riis , 3 quibus [olam diftinguuntur quoad noftrum
modum cognolcendi ex connotatione creatura-
rum , qua aliquando futura funt; fed entitas illa
mover; & movere potelt effeCtivé intelleGum
Beati, ut cognofeatillos actus ut neceflarios; ergo
cadem futficietu illos fic cognofcat ut liberos pet
Vifionem beatam.

Conlfirmatur primd , quia adtus Dci neceflarii
majorem habentidentitatem cum aétibus liberis,
quam habet accidens cum fubftantia, hac enimab
illo realiter diftinguitur; illorum autem eadem eft
entitas ; [ed fpecies impreffa immediate elicita ab
accidente concrefcente cum fubftantia movetad
cognitionem & accidentis , & fubftantiz realite
diftin&z ; ur communiter tenent Philofophi ; er-
go dfortioriactus Dei neceflariimovere poterunt
effe@ive ad vifionem atus liberi.

Confirmatur fecunds , optimoque exemplo in
Divinis , quia eadem entitas movens intelleStum
ad cognolcendum a&tus Notionales, qua origines
alive, & paflive funt, movet etiam ad eosdgm
cognolcendos, qui Relationesfunt conftitutiva,
& diftin&ivaPerfonarum;fed hujufmodialtus qua
origines , & qud Relationes folim diftingnuntur
fecundiim majorem , & minorem expreffionem
conceptuum , ut infrd dicemus trad, 3. de Trinit. d.
2.4 #1246, €120 ctiam eadem entitas, quz mo-
vetad videndum actus, qud neceflarios, move-
big intelleGum Beati ad videndum eoldem qua
liberos-

Probatur fecunda pars, quod {cilicet actus illi
per Vifionem beatam attingi poffint , habendo
{e tantlim terminativé , quin potentiam per [e ip-
fos ,aut perfui {peciemimmediaté moveant. Pri-
md , quiaconcutfus in au primo ex parte ob-
jecti folimeft neceffarius ratione efficientiz erga

ognitionem , feu actum fecundum cognoltendi
efficiendum: thm quia juxta fententiam & nobis
fuperitisapprobatam , Vifio beata fieri poteft abl-
queullo concurfu effe@ivo ex parte potentia, &
obje@i fimul concurrentis , quod fierinon poffet,
i fpeciesaliter ,quim effeéivé concurrerct:tim
etiam , quia in fententia P. Soar, pluribus in locis
Metaphyficz , {pecies objectorum in cognitiones
folam concorfum effe@ivum exercent, & nullate=
niis repraientativum , neque fpecificativam ; fed
Deus potclt fupplere omnem cfficientiam , feu
concurfum cffectivum ; ut patet ex didtis , & om-
nes fatentur ; ergo &c.

Probatur fecundd , quia non repugnat fieri 3
Deo cognitionem creatsm, qua ratione fui lu-
minis , entitatis individualis , antextenfionis veln-
ti modalis attingar formaliter a&us liberos, quin
ab cisdém primo determinetur; crgo tunc cog-

nofcentur, quin praftent aliquem, concurlum ek

te ol

Trackatus], Theolosi

&
fectivam , {ed folim terminative

4 ' ! abendo, Di-
CL‘;:. loc, L]UH(! (;1: C()g{lolcct‘c objectum > quin
ab codem determinetur in a&u primo; cft pro-
prium &pect > folins Cognitionis Divin:zl;crq
gorepugnat dari inaliqua cognitione creata. Reel
pondeo m efle proprium , & peculiare Cog-

o . - . - o
nitionis Divinz id poftulare ab intrinfeco raii
ne fuzinfinitatis, immutabilitatis » & omni
R i i
independentiz : quod tamen non rtollic, quomi-
nus cognitio crearaid !?nlhm‘cpoﬂitCUm:mmEcm
tum ex miraculo , & privilegio , ctim in hoc non

e 1 b H R 1

appaieatulla repugnantia, aut ratio i contrarinm.

SEGTIO TIL

Vivenm creatura ita videantur in
Effentia Divina, fen Verbo , us
conflituant objeGtum [ecunda-
rium Vifionis Beata ¢

DverTES primd , idem effe quarere tan
videantur creaturz in Effentia Divina,
! five in Deo,atque inquirere:an yidean.
: " tur in Verbo ¢ Siquidem. quacumque
ratione aliquid videtur in Deo, dicitur videri in
verbo,licet folim per quamdamappropriationem;
ficut enim quecunque dona gratiz , liceta Deo,
& tota Trinitate fint collata , appropriantur Spi-
ritni Sancto , qui fpecialiter eft Amor, & illa ex
amore nafcuntur: ita etiam quacunque {uperna-
turaliter in Deo, feu Effentia divina funt cognita,
dicuntur coguoﬁ'i inverbo , utpolf qnud {pecia-
liter per Intelle€tum , & Cognitionem Divinam
procedit. -
Adpvertes fecundd , dupliciter poffe aliquid in
Deo videri : Primo  caunfaliter, ita ut virtus Dei
fic caufa cur aliguid videatur, five per fpeciem ta=
lis objeéti, five per revelationem; ficnt homo di-
citur in Deoaliquid peragere , nempé virtute Del
roboratus : Secundd formaliter ,tanquam in ob-
je&ovilo , & qua itavidentur in verbo , dicuntur
wideri per Vifionem beatam. Advertes tertio, ug
aliquid dicatur objeétum fecundarium, duas exi-
gere conditiones, prout jam fupradiximus : Prima
eft, ut attingatus per eandem indivifibilem cog-
nitionem , per quam attingitur primarium : Sccun~
da eft ,ut cognolcatur ex vi primarii cogniti, ita
ut primarium fit ratio  cognofcendi {ecundariom.
His politisa
Difficultas 1. Utriim Beati videantin Deo, five
inVerboaliquascreaturas  Affirmative, Eit indu-
bitata inter Theologos tim veteres , tim recen=
tes 5 ita ut fic indiftin@é propofita a nullo poffit
reéte negari, nt dicic 2. Fafol, 1. part. quaft. 12. arg:
8. dub.4. num.z4. Probatur primﬁ authoritate San-
¢ror. Patr. D. Aug, lib. 4. de Genel. ad litt. cap. 23
& 240 ¢ lib1e, dexCivit, cap. 7. ibi : Cognirio erea-
tura in féipfa decoloratior eff , utita dicai, grmiirf
ctum in Sapientia Dei cognofcitur, velut in arte , qia
fadta et Btcap. 29.1bi: eAngeli fandti, inquits
ipfam -quoque creaturmn melitis 1 S,zpémrﬂi;i Des 5
zanquam inarte , guafacta efty quam inea ipfa [Cisint
Er D.Bern. lib. 5.de Confiderat. in princip. loquens
de Beatis civibus : Creatura, inquit, cali illa et,pra-
§to habensper quod potius ista intuearir, Utdet verbh,
& in verbo futta per verbum, Ex D. Iidos. . 1.
fentent, cap, iz, .47 <Angelis inquit , i Ferbo Des
cognofCupt viisniay ABFEYUA i TE fiants Et FJV;‘)[‘?['
LA

%

=

3



18
$

B
y
16

40,

paul 1.Cot. 13.ubi loquensde Vifione beata; &'._dc
videndo non folim Verbum, fed ctiam alia obje-
&a, que feilicet COI‘]’C‘FPOH(}CZJ}[ cognitiont Znigs
maticz per Fidem: Didenus, ait, nine per [peculumn
i anigimate , tunc autem facie ad facient. -

Probatur fecnndd ratione, quia Deus cft ralis
caufa omninm creaturarum, utnon ioli}m in1mﬁ-
diaté creaturas iphhs , fed etiam’ quidquid ab illis
producibilc elt, }‘Q{Ht:i‘lc Produccu“ ;lednon po-
telt producere , nifi quod in fc eminenter conti-
ner ; ergo fic eminenter continet , non !olu‘m Ip-
fis creaturas,, fed etiam earum imagines , & fimili-
wdines qualcumque ab illis producibiles ; ergo
Beatus cogholcens intuitivé Deam , aliquas crea=
turas videre debet.

Difficultas 2. Utrtiim Beatus ita videat creatu-
rasin Deo claré vifo, ut ipfe conflituant objectum
{cundarivm Vifionis beatz ? Affirmative. Ita ‘D,
Aug.lib. 4. de gen.ad litter. cap.23.¢r 24. & liboin
deCivit. cap. 2. & 29, D, Greg. lib, 4, Dialog. cap.
32 & lib. 12, Moral. cap, 140 D.Bernard, libs 5. de
Confiderat. ad Exgeninm. D, Thont. 1,p, q.12,art. 8,
. ¢ 10, & q.58.artale.c cumillo Thomifle,Capreol.
in o diffg0.q.6.Catet. L.p.q. 12, art. §.Fervar.z.cont.
gent. cap.56.S0t dift.10.q. 3. art.3. Zumel. 1, p. q.12.
art, & Bannez. ibid, Navarrer. controv. 48: Durand.
dift, 14.qu 2. & in 2. dist, 29, Argentin. q. 2. art. 4.
Eccx noftris 2. 8o, lib. 2. de Attrib. cap. 25. P.
Gil-tom. 2. tr.7. & ¢aps 1, P Mol.1.p. q. 12, art.8uds
5. P.Salo iy 2 trait. 2. do g, [elt. 2. an. 38. P, Valenr.
quiz pun.6. Podlbertuq, 4. Theolog, PFafol. 1.p. qerz.
art. 8. dub. 5. num. 37. P. Amicus tom. 1. d, g. 1. 368
P, Arrubot. pogox2.art. 6.d.25. cap. 3. P. Granad,
1pe gtz art. 8. tradt 6, doa, felt, 3.0 P Tanner, T
part.d. 2.q.6. dub. 8. P. Arriaga tom. 1. d,10. &
h 42, & alii,

Probatur primo authoritate San&or. Patr. D
Aug. lib. 4. degen. ad litter, cap. 24, U_ml*crf' iy in=
quit , creaturam i ipfo Perbo “Dei pratis noverunt
in quo [Ant ommini 5 que teinporaliter fala funt;
aternae rariones tanguam in oy per quod facte fi
deinde i ipfa creatura : ex quibus verbis videtur
sanifeftum cognitionem matutinam non applicar
ri folim cognitioni creaturarum fecundim illud,
in quo diftinguuntura Creatore, {ed fimul etiam
ipli Deo , in quo cognofcuntar. Idem habetcap.
16. & lib. 65. quati. q. 26, & lib. 1x. de Civit. cap:7.
¢ 29. Et D. Bernard. ubi lupra, Uidez ,inquit ,
verbain , & an verbo faita per verbum. Et D. Greg,
lib. . Dialog. cap. 53. Quia oimes, inquit, conmuni
claritare Deum confpiciant : ubi verba illa communi
daritare clare fignificant ex lumine, quo Beati
vident Deam provenire etiam vifionem creacura-
rum, Ec D, Dionyf, cap. 7. de divin. nomin.ibi: i
tatifa wna Deusrebus omnibus fatuin largitur yeadem
etiaiiz caufa und omnia , ut afeperfecta, ¢y in ¢ ante
conitantia 5 cognofier. Ex Concil. Senonenf. in Die-
cret, Fudei Decresag. Beatis,inquit,perviumn effe illud
divinitatis [peculwin y in quoquidquid eorum interfic
llucefear. Ubi videcur loquide vifione in divina
Effentia ; ue in objeéto primario.

Probatur fecundo rationibus: Prima eft s quia
}}uiuﬁnodi vifio creaturaruminVerbo eft poflibi-
]15;‘ tiim quiain ea nalla apparctrepugnantia :tiim
quiaDeus ipfe cognolcédo feyin fe ipio cognoltit;
& videt creaturas; ergo non eft deneganda Bea-
us, Probatar confequentia primd , quia Beatis
concedenda eft cognitio creaturarnm petfeiior 3
fed ]32c €0 ipfo, quod habetur per principium
longe excellentius,, qualis cft ipfa Effentia divina,
¢lt muled excellentior , & perfedtior, quam oft &

Loy 1,

lep. V. De a&jfc?a, V%ﬁﬁﬁf Beata,

167

habeatur perpropriasfpecies ; ergo &, Seciidd;
quia.cognitio Beatorum , cim fit quadain’ parti-
cipatio Cognitionis Divina , deber cffe talis ; ut
Beati per illam Deo allimilentur;fed per hujufmodi
cognitionem magisaccedunt ad fimilitudiné Dei;
urpoté qui iple in fe iplo velut ratione cognol-
cendi, cogholcit , & vider creaturas ; ergo &c:

Secunda cit, quia Beati, ur ex fuperivs diétis
conftat, vident claré ; & diftinéte Effentiam ; &
omnia Autributa divina ; fed difficillimé explicari
poteft,quomodd ea fic videant,& non fimil etiam
videant creaturas itum ; quia Attributa inter fe
virtualiter non diftinguuntur , nifi per rcf'pc&um
ad creaturas: win etiam, quia quzdam Atribu<
ta, nempé Omnipotentia, Immenfitas, & Arer-
nitas , explicari 4 nobis non poflunt {ine relpecta
ad creaturas , utpotc qua ad illas dicunt ordinem
tranfeendentalem ; ut alibi diximus in Phyf. t7.2.
d. 5. anum, 246, de Omnipotcmia Divina; er-
go &c.

Tertia eft,quia qui cognofcit c:tuf::m,rr-gnofcit
effectum, cé{lue pctﬁ(‘ilﬂs, qltb’ pmthi‘hile caufa
continet effectum ; & claris ab intelligente cog-
nofcitur ; fed creaturz continentur in Deo, ut in
caufa modo perfeétifiimo, & Deus ipfe 4 Beatis
clare & quidditative cognofcitur;ergo ficripo-
teft ; ut creature in Deo'veluti in caula; idque ex
vivifionis Dei cognofcantur.

Dicent, qui cognoltit canfam , cognolcere ef-
feGtum , {i fit caula creata, non verd Increara. Sed
contra; quia per fe ineredibile eft, minorem vim
habere ad reprafentandum fuum cffe@um canfam
Increatam , quam creatam, clim illa fit petfeétior,
& quo canfaclt perfe@ior , ¢d melitis poffit fuum
effeCtum repralentare; ergo fi qui cognofcit can~
fam creatam , cognoftit fuum cffe@um, a fortiori
ita fiet in caufa increata,

Dupl:‘x adhuc in contrariom datur fententia :
Prima afferit , creaturas videri quidem in verbo
per Vifionem be

cognitz , fed concomitanter, exercente ipsa Ef-
fentid ; autfe ipsa , aut per fuam Omnipotentiam
rationem fpeciei intc-l]igibi[is creatararum , quam
cum fimiliter exerceat ,dim oft forma intelligibi-
lis relpectu fui, & fuarum perfectionum , indé fir,
ut per unam eandemque vifionem ; & videatnr
ipfa Effentia Divina, & in cadém concomitanter
videantur etiam creaturz. Tra P, Palent. L. p. quaffs
12, punck. 6 quast, 1. 2, & 4. Cabrer:s. P quaff. 10,
art. 2.d. 1. S Secunds convent. Pefants 1. p. guafts
12. art. 10. d.2.§, Notandum quod, eAgid, lib, 5. de
Beatitiq. 17, art. 4. &' q. 18, arr. 3, & Nominales
apud P. Gili rom. 2. trait. 7-Cap. 14

Recjicitur tamen,ut improbabilis,& impoffibilis
& P.Soar. lib:2. de Aterib. cap. 25. . 45. ¢ A P. Sal.
L2t 2.d, 4 felt 2 455, Primo, quia aut hojuf-

modi {ententia loquitar deconeurlu fpecieiintelli=

gibilis creaturarum cffeétivo,aat formali extrinfe=
co: Non primum, neque enim de illo eft qualtio;
fiquidem nullus dubitat, poflc Deum fupplere
concurfom cujuslibet caufie c ficientis ,qui tamen
in renoftraablque formali extrinfeco fatisnon cft:
Noa fecundum ; cim fic impoffibile primo
ex ipsi rei maturd ; fiquidem Effentia Divina,
neque fe ipsa, neque per fuam Omnipotentiam
eft intentionaliter , aut formaliter, aut etiam iden=
sice creatura 0 Deo vifa, ciim hec omnia im-
perfectionem involvant a Deo alienam; ergo fup=
plere nequic concurinm fpeciei ihtelligibilis cred-
tutz in ratione caulz formalis externe ; nam elim
hujusmodi coneurfus fpecificativus fit cognitionisy

Q 2 foltim

m,non cx vi Effentiz prits |

44

454




47.

48.

108

inteationaliter ¢ontineat L'LL‘.’IH!F.‘IS_.C]!‘;I[H.‘CI‘ illas
non continet Effentia, qua licet illas contineat
eminentet, id non fufficit ; {iuidem continentia
eminentialis folim conducit ad hoc, ut Effentia
cogpnita ducat incogoitionem creatararum ; ficut
ex fimili continentid L‘U'%.’»L[)Ltcmlia refte excitat
gnitionem {ui effectiis: Secundo, qm\ nullus
] [uphm aiL..,..,L.mL. N creatam,aut iptcum
illius intelligibilem, fupplere pofle ‘concur fum for-
m.\lcmi!:ucmmtc 131[;1 fui effeCtus , itaut non
cognita in cognitionem proprii cffectiis excitet.

Rejiciturfecando ex ipfa ratione vifionis, quia

vifio creaturarum in Verbo folum illa dici potcﬂ:

qua: beatificat ; [ed hzc ; ctum effet creaturarum in
fe, & nonin \‘11bo, ad fummum enim haberi po-
reft concomitanter cum vilione Effentiz , nonita
bL".:\UuCJICt.U‘ T‘!:’.TLE E_;O ID]?()”LDI c Clk \'Rl]Oﬂ(.In
creaturarum in Verbo ita predicto modo exerceri.

Addo, eciam libenter dato cum Authoribusci-

tatis, poffe Effentiam Divinam ratione continen-
tiz eminentialisfortiri rationem fpecieiintelligibi-
lisrefpectu creaturarum , quam fententiam fupra
probabilem diximus, juxta eam dicinon poffe,
creaturas in Effentia, autex Effentia predicto mo-
do cognitas pertinere ad obje€um {ecundarium
Vifionis Beatz, fed notifls ad primarium. Patet ,
qlm in |1u1usnmm {ententia non cognofcercntur
creaturz ex vi Effentiz prids cognitz , quz eft
conditioneceffiria ad rationem obje&i fectndarii,
diximus,fed ad lummum concomitater, &
2qué primo-cum ipsa Effentia Divina, {ivé per ean=
dem cognitionem cum illa, five e per aliam diver=
fam abilla, juxta Jncrﬁ;mloqmu di modum ifto-
rum Authorum , qui illam fequuntur ; ergo fo-
lim poffent conftituere rationem objeéi prima-
tii , & nullo modo fecundarii. Adhuc tamen.

Objiciunt 1.~ Potentiz Divinz {olum eft dene-

gandum,quod contradiCtionem involvit; fed nulla
d:"urcﬂn'l—ﬂl 1&1‘) » ant [['Pl.]”ﬂ.l"i[lﬂ. ln (O,qll()ﬁ
Effentia Divina concurrat loco fpeciei intclligibi-
llsa:qucpumu ad {ui, 8 creaturarum cognitionem,
ficque Beatus per candem cogmnoncm attingat
concomitantet Deum , & creaturas mlqnc ul|.1
virtuali dnpcnd“ atia; ergo id fieri poterit.Reefpon-
deo uwal‘n{ommorcm utpatetex dictis; repug®
nat enim talis cognitio utimpoflibilis; ﬁ'[mdc ne=
que Effentia divina pote eft effe [pecies intelligibilis
creaturarom, ncquf-ﬁlpp:crm]hvswn urfim, (3l-
tem formalem externum, ut diximus.

Objiciunt 2. Nihil pntnﬁ ale ip!E: dcl‘sinih"'f;
fed {i creaturz attingerentur exvi Effentiz prii}s
cognitz per e mdwmmlun cognitio-

nem, cadem cognitio ciu,t terminataad creatu=
1as Llcpuvh‘:ct ile qua terminata ad Effentiam
Divinam ; ergo non dependenter, {ed concomi-
tantér cognokunmr creaturz in Verbo. Rclpon-—
deom a]orem effe-'veram de dc nendentia ad pluri-
mum reali per influxum , qn icum (unpr)n.lt rem
exiftentem, nihil puuu E)rmup u:nu \ultcn« ad fe
iplum,a alioquieffet prius, quam effer, teret;
ficque non p(\* efta feipfo realiter dep :du' i non
itatamen clt de deper 1dentia virtuali, & & quoad di-
verlas partes virtualiter , & quoad nos mf inctas ,
quales cenleneur dariin vifione Beata prout termi-
natur ad Deum, & creaturas; [ttu:r:mm admittimus
adentiam realem inter partes realiter diftin-
anunc admistimusvirtualem inter partes di-
i5 vireualiter; alioqui omnis dilcurfus virtua-
N 1\\llu tollerctur.

3. Si Effentia Divina ob continen-

f’ll]

Tra&atusl. Theologicus.

{olim fieri poteft  caufa, quz aut formaliter , aut

tiam eminentialem creaturaraom :th ratio n:‘;;

nofcendiillas , lequeretur omaes illas cognlfci per
Vifionem beatam ; hqmdun cum omnes &quali-
ter connhmr, ficuteft ratio tugnoiccmhui Juas,
]F'\ FO'"HT (.HE I]tl(} C(‘%h(ﬂt\l]ul omnes ; 3 ]Ctl
nallus admittit 3 quod per quamliber Vifionem
ljcéll,ﬂ]'ﬂ LD"nOiL'li'lluI omnes creature . ut R\iﬂ._
fra d(Lcl]uls conftabir ; ergo &e. I\C]}Onutﬂ ne-
gando \t,uclum fipr OCC{I.[tf(‘f(}"’l]]UOD& diftin-
¢&a omnium creaturat um; Jlu:umm Eflentia divi=
na ornnes creaturas contineat, & lumen gloriz
fufficiat ad quaslibet manifeflandas, Deo ramen
liberum eftconcurrere ad cognitionem aliguatum,
& non omnium. Q\omodu autem de facto id
praftet? dicemus infra.

SECT 1OV

Proponitur, €9 rejicitur [ecunda
ﬁ’ﬁtmrm, €9 argumenta in
contrarinm diffolvuntur.

Ecunpa Sententia noftrz oppofita
tenct, creaturas non cognolci in Ver-
bo formaliter , hoe eft, 1ta ut ipfa Dei
) ¢ Effentia prits ¢ognita fit ravo illas
conium'i s fed tantim caulaliter, ideft }‘CI e~

yelation€, aut illuminationem fatam abiplo Ver-

bo, & per proprias {pecies creaturarum, ita ta-
men , ut pradicta cognifio ex Vifione Dei reful-
tet,five percaulalitatem phyficam.five per propor-
tionem uu;m‘.d.lm cum Beatitudine, & {tawn beatie
fico. UmiL infert hze fententis mmuu quando San-
&iPatres, & graviores Jhmmgl dicunt, videsi
creaturasin Verbo, im}'uhwudi locutionem intel-
lipendam efiede Vifione in Verbo caufaliter, pro-
ut du.mms 3 & nuufomw]lttr. Ira tenent <D, Lu—

§. brr!ﬁ ;ﬂ"z‘ G
3uAlmat, ibid. quast, 1art. 1. &
in 7. dift. 14. quaft.z. & in 4 diff. 29, g1

t. Ocham. in

o quafl. 13, art. 2
§. His pramifiis,
2: 4rf. 2.QUOS citat, & t‘ql:iiur P. Fafq.1. ]:,1';1.1!_
Lcap.g- ql;-;r I;
4 num. 8. & alii, Undé immerito d icunt al
quos tacitis nominibus citat 2. Fafol. fupra cite
hane fententiameffe manifeftum erroremin Fide,
aut non admodum confentaneam Fidei, qua cen-
fura videtur nimis gravis , clim tot graviflimi Au-
thores illam [equantar. Igitur
Hazc lentent ia, quatentis negat- Effentiam Di-
vinam pritis cognitam eflé rationem cognofcendi
Creaturas » PLU[IE irl]}‘J.'El (]X]n]“s]il no ll"l 3 nl'hl
non probatur , ut ¢x {olutione fundamentorum
illius conftabit. Dato tamen, & non conceflo,hu-
jufimodi fententiam per poffibile , ant impofiibile
efle veram, exi J,.aiu[ lerctur , Creaturasnon cog
nofciin Verbo proprié , fed in fe ipfis; ut quu.w
Gum etiam

so-cap: 4 5. & 6. P Becan. trai

GPP.'L.\E. in‘(} ll\“UL"'E.JlJ[ ere Jﬂ Ui)]
fecundativm \’lhwnrs Beatz. Patet pam*o,qum
creatura in hac fententiaviderentur per revelatio=

nem, & [pecies  Deo communicatas,confequen-
terque per LU”[n'thJKSCld]y{l?]‘“ {cpnmo& im=

mediate terminatas , ut illius Authores fatentur;
ergo noneflent objeftum neque | primariuth, 1e-
que {ecundarium Vilionis Beatz: Secundo , qut'i
licet peculiarcs illz a.u{_;rm iones ex Vifione Det

caufentur, quocunque mode id fiat,five Pl“ lzc F
ive




4

56

fop. V. De oéje&’o Vifionis Beats,

five moralicer ; non efficic , quod Vifio Bea-
ta creaturas attingat in fe ipfis , utpatet; ergo per
illam non atHingunIUL CreaturE, neque ut obje~
Gum primarium,, neque ut fecundarium. Adbue
tamen : 3 :
Fundantur1.Creatura dicuntur a Saactis Patri-
bus , & Theologis cognofciin Deo, five in Verbo
per Viftonem Beatam ; fed non ita _ccgalo!cunzur
formaliter ex vi Effentiz pritis cognita ; ergo cau-
filiter modo explicato, ciim non appareat mo-
dus illas cognolcendi melior , aut congruentior
ftawi beatifico. Refpondeo negando minorem
ut pacet ex authoritatibus ;- & rationibus fupra

- addudis.

Taftabis : Aut Eflentia Divina effet ratio cog-
nofcendi creaturas, quia bz in illa continentur
formaliter 5 & hoc non , utpoté ‘aperté fallum :
aut quia in i_iiz cc_mrin:z]tur eminenter , {ive tan-
quamin caula , fivetanquam in cognofcente ; &
hoc etiam non ; fiquidem quovis ex predictismo-
dis Eff:ntia contineat creaturas , femper in. fia
entitate manet abloluta , five quid ablelutum in
fe ablque ullo relpectu, five tranfcendentali , five
quali predicamentaliad creaturas; erge ex vi illius
cognitz hequeunt cognolci creaturz. Reefp.ncgan-
do minorem quoad [ecundam partem; creatur®
enim cognolcunturin Deo, quiain €o continen-
tur eminenter, hec enim cantinentia eminentia-
lis lufficic , ue Effentia Divina fit, tanquam caufa,
ratio cognofcendi creaturas , tanguam cffe&us,
cum prout fic habeat cum illis connexionem,
five Omnipotentia , & aliz perfectiones Di-
vinz (int {olim relata fecondim dici, five fe-
cundim efle, dequojam in Phyfic. tradk. 2.d. 5.
an. 246,

Fundantar 2, Si fupponamus , nullas creaturas
effe poffibiles , uno excepto Angelobeato , Deus
effec idem, qui modo; plmn‘iﬁiluu non aliter vi-
derctur, acde facto videtur a Beatis ; fed Effentia
infacta fuppofitione non effer ratio videndi crea-
turas, utporé impoffibiles. Major conftat, guia
Deuselt omaind abfolutus , & independens ab
ullo rcipc('fi:u , &ordine ad creaturas ; ergo licet
bz forent impoffibiles , adhuc Deus maneret
idem. Refpondea creatnras dupliciter pofle fup-
poniimpofibiles , aut quia cx objecto implicent;
aut qaia non implicent contradictionem : Sihoc
fecundo modo , Deus intrinfecé non effet idem ,
qui mods eft; iquidem illa impoffibilitas non da-~
rewur ex parte objeii, fed ex parte Potentiz Di-
vinz non potentis tuncillas producere , clim pof*
fitnunc producere illas: i primo illomaodo , li-
cet Deus mancret idem intrinfecé (‘quod alibine-
gavimus in Phyficiloco proximé citato,)non ta-
men maneret 1dem extrinfece, & quoad nos ;
ﬁqutdem non maneret cum denominatione OQm-
nipotentis , & cum habicadinibus ad creaturas:
ac proindé non poffet cognofci eodem mado,
quo de fato cognofcitur , faltem in ordine
ad extrinfccnm: fufficeret tamen, ut cognitus
prout fic, cffet ratio cognofcendi Angelum il-
lum poffibilem , ad verificandam noftram con-
clulionem.

I_:undmtur 3..8i Effentia Divina cognita effet
fatio cognofcendi creaturas, fequercrur pri-
mo, quemlibet Beatum videre omnes creaturas
poifibiles 3 fiquidem Effentia omnes zqualiter
continet, & reprafentat : Secundd, dato »quod
quilibetnon ompes cognofear . faltemeum , qui
habuiffer minora merita, pofle effe magis Bea-

wm cognolcendo plures creaturas fpe&antes

109

ad fuum ftatuin ; fiquidem hanc majorem cog-
nitionem [ibi vendicaret ex majori penctratione
Effentiz , in quo ratio majoris beatitudinis con-
fiftit ; fed nulla ex fequelis eft admittenda; erga
&c. Refpondeo negando primam fequelam ; ne-
que enim opus cft , quod Beatus Deum videns
claré, & diftinété , fic etiam videatomnes crea-
turas, ut jam fupra diximus, & inferins cx pro-
feflo dicemus : nam quod non omags vidcantur ,
aut videantor ha potills quam illz, provenit ex
lumine, & concuifu Effentiz fic , vel fic appli-
cato. Quid dicendum fic ad fecundam fequelam,
ex inferius dicendis conftabir,

Fundantur 4. Effentia Divina eft a&us purus;
ergo non potelt aliquid reprafentare , nifi pure ,
five ad modum aGius puti; (ed creatura eft efiena
tialiter ens potentiale; crgo Effentia Divina non
poreft illam reprafentare ; conlequenterque ne-
que Beatus ilam cognofcere ex Effentia. Ref=
pondeo negando primam confequenuiam ; po-
[Cﬁ tf!ilnll] J_J: o PL]I.U l"_i\l"&f!;.‘l"!lﬂl] Ccreaturanon
pura; figuidem hujusmodi reprzlentatio non fie
per formalem , fed eminentalem continentiam
creaturz , * qu ficut (ufficit, ur dicatur, licer fit
impura , & potentialis , contineri m acétu poriffi-
mo Effentiz, ica [ufficiet, ut dicatur ab ill re-
prafentari. s ’

Fundantur 5, Effentia Divina non eft propria
{pecies creaturarumi ; crgo hz non poffunt per
illam videri vifione intuitiva , diftinéid , & cx-«
prefsd. Refpondeo non effe fpeciem creatura-
rum formaliter ; effe tamen eminenter , quate-
nus eminentcr continet , non follim objeGum
creatum, ejulque vircutem, federiam illius fpeciem
& iplius fpecici virtutem, per quam tale objeGtam

videri potcit; ficque non minus claré, & diftin-

¢ potelt Deus oftendere creaturas per fuam
Eflentiam , quam iplz videri poffint per pro-
prias fpecies,

Fundanwr 6. Beati per Vifionem Beatam
cognolcunt res claré, & diftinété , prout in fe
funt 5 fed non ita poflunt cognofcere creaturas in
Effentid Diving ; fiquidem quod inalio , & non
in [c ipfo cognofcitur, non cognofcitur diftin-
¢te, prout in fe cft, ve patetin Vifione, qud
videmus imaginatum in imagine; & qua Angce
lus in fe ipfo videt naturalicer Deum 5 ergo K.
Relpondeo negando minorem ;3 ad cojus proba=
tionem dicimus, efle veram de vifione in alio tan-
quam in imagine , quz aliquando eft imperfe-
¢ta, ut elt imago Cexfaris ad illius cognitio=
nem : aut tanquam in effectu , qui cum fit
quid particulare , & determinatum, non po-
teft continere , & demonftrare adzquaté uni-
verfalem virtutem caufz, & itaelt in exem.
plis adduclis: non ita tamen veram efle de vi-
fioné in alio , ut in canfa, quz cum contineat,
& fuperet fuum effeCum , potelt in fe ipfa
illam diftinét¢ reprafentare , & ita reprafen-
tat Effentia Divina creaturas in l¢, & ex fe
cognofibiles.

SECTIO

59.




110

SECTIO W

Uirum creatura cognofcantur in
Deo i Beatis ut f}fJi..\!/JfZ&r N
tura , €9 exiftentes ¢
m Beati de facto

cognofcant in Deo iliquas creaturas
}'\G.n"n‘\t, nen tamen ompes? Anteé
refolutionem adverres , illam proce-
dere de poflibilibus cognitis diftincté , & determi-
naté, qpn ut bené docet P, Soar:iih, 2. de Attrib.
cdp. 26,1, 14 vifa Dei Effentia On ripotente ,ne-
cc{st‘ eft cogﬂ::.vuc omne prod lucibile confusé,
ncm]’!f: fub conceptuco muiiT‘.nm |';c31'ﬁbi]i5;&:
creabilis. Hoc po

Dico 1. Beatide fa&o cognefeunt in Deo ali-
quas creaturas poffibiles. Ita Aagiff. in 3. dist. 14
Hugo de Santt; Victor. tom. L r!f b:tf!lrif. Chrifts.
e/ft’[n{‘mﬁar lib. 3. trall. 1. cap. 5. c/”u{ 3 Pq. 13
memb. wit. Albert, in 3. diff. 1. aria1, Ba
art., 4. § 2, P. Granadstowm. 1
qmtcl\uqon‘mcs affirmant, Animam Liu1f.1 Do..
mini videre in Deo aftu omnes creataras tam poi
{ibiles , qudm exiftentes, licet non cadem clarita-
te,qua Deus ipfe vider. Tenent etiam Darand,
ing. diff.rg. .2, & i g. dist. 49.443. 0. 15 P. Soar.
Iib. 2. de eArerib. cap. 26. P. Recupit. lib, 6. qi 37
c.:ﬁ.f. P. Arrub. t.p. g.12.0d. 25, M.f!,u[wz.rz.etf.;.
d. 4. cap. 2. 8calil,

Probatur primo , quin Beati , vt ex [upra is
conftat, vident in Dco aliquas creaturas ; fed hu-
julinodi vifio eft potius creaturarum pnﬂib;llum s
qudmn futurarum , & exiftentium s i:qmdcm ille
creaturze debent potius videri in Effentia, qua
cum illa majoremn habenr connexionem ; major
autem conexiodatur inter Denm, & creaturas pof-
fibiles, utI‘O'L‘IlLLLfTuTM qlmn inter Deum, &
creaturas mnn..s, & exiftentes , mpo:c contin-
gentes ; ergo aliquas po!ﬁb:iux ntin Dco.

PLUbatui Incundo £ qun percipien iti caufam , &
('Jm virtutem connaturale cft percipere aliquos
cjus effectus poffibiles eminenter contentos in ip-
{a caufa ; fed Beati Deum videntes , percipiunt
ejus virtuten® productivam ‘poffibilium , nempe
Omnipotentiam;ergo aliqua faltem poffibilia cog-
nolcunt.

Dico 2. Beati de facto nonvident in Deoom-
: Ja Po o 10.47Ts

/! A¥ls Ze
gent. cap, bo. Palud. in
preol g.2.arts 4o ¢ i 2. dift-
o Argente in z. diSt .
Gols art. 35 in .;...:Jti #9 G- fa ATT 4 Gonzal, 1.p.
¢.12. d. 2. 21, quatents afleruntd nullo intelle&u
creato videri poffe omnes creaturas poffibiles. Te-
nent etiam P, Soar. P. Recupit. P. 4.’?31{!’) P. Alar=
con. cit. &alil. Promtur,qun Beatus de facto vi-
det Deum cognitione finita, & limitasa in fua en-
titate ; fulnor( ita videret, fi t nitio attin-
C'LC (,mm:. pr\ﬂ':bl!m {iquidem clim hzc
tiam foretilla in fua cnt:hrf:'
edeft entitative per-
fetior; ergo Beatus de facto non cognolcit om-
nia poffibilia. Anverd de potentia abloluta poific
omnia cu"uoﬁ:crc? Ex infrd dicendis d, ult. con-
ftabit.

Oppofitum videntur fentire omnes Doétores
!.’ui,;:,t citati i, 61, aflecentesid habere adtu Ani-

3. dists 12
494G Guoart 1. 501, g 3. arte3

ity

nam UL]O VUIIE' "‘IUI‘Q‘.E

w|U"I:
. "

i.Idem etia

ity quod ot videaint
d Beati de facto vi
omnia poffibilia j ergo omn
vident. Refpondeo mentem D. Gre
tos de facto cognolcere omnia poffibili
uniufcujuique 1;..1:!:‘.1pc(t Nt [wc cnim mlu
ftecolligitur ex c{}drlnb.(h(g.[h_i_uhar.ul‘-i
ita habet ; Quod de vis , gt fcienda funt
[eientem omnia [cin

Argues2. Effentia divina equaliter reprafen-
tat omnia poffibilia ; fed non datur major ratio,
cur intelleCtus elevatus lumine gloriz potius hac,
quam illacognofeat; non enim petenda eftex di-
verfo lumine yant diverfa intenfione vifignis; (i
quidem tam lumina, quam vifioncs funt ejusdem
fpccnu ergo omnia cognofvet, R.CrFQI}L\\.U ne-
gando minorem; (11\’(?;.[ enim ratio petenda cft,
aut ex diverfa ratione individuali , & intenfione
luminis 3 ant ex libera voluntate Der concurrentis
ad }ms;\otms qu.m‘l illas creaturas cognofcendas,
prout latits infra dicemus.

Argues 3. Beatus in patria debet perfeéic fa-
tiari quoad appetitum, & capacitarem cognofcen-
di; fed cftcapax cognitionis omniom poﬁibilium,
qus:a[)mLm'm.nm“m ; ergo omnia cognolcir.
Rr(po-\dcoq.“u]:m- fitde c‘]pa ftatein ordine ad
potentiam Dej abfolutam , de quainfra ; Beatum
..uthrmhcL‘hmn[a,!.nlimn us Dei, quielt
fummum bonum, proindéque laté fatians appe~
titum: Unde D. Aug. lib. 5. Confeff. cap. 4. Infe=
lizy inquit, ille fmmu, qui [cit ommia illa, te autent
nefiit : Beatus, quite(eit | etiam fiifla nrﬁmr.

Argues 4. Anima Chrifti Domini de falto
cognofcit omnia poffibilia in Dco per Vifionem
beatam , ut patet ex illo ad € olofl. 2. ibi: In que
fint onines thefany tic Det. Ad
quem locum D. Chryf. Hom. 5. aflei :'l', Chriftum
Dominum emnia E\ZJE'(. & nibiligno : Dicenda
thefaurum , inc ndi : dicendo

CiunT que

Vero 0mnes 5 e ! dicen=
dum de Angelis, & reliquis B Refpondeo
cum P. Spar. tom. 1. i 3. pd. 26, feft. 3.§. Dicos

11w~:1dnnrtuc\"r‘ s snam juxta D, Thow. 3. p.q.10.
{i Anima Chrifti l)ommlcvmw[ﬂrt['n Deoom=
m 1 poffibilia,Deum compre l]cndutt Undeé quan-
doD Chiyloft. &n'lql!l alii Patres dicunt,Chri-
ftum Dominum cognofcere omnia. intelligendi
funt de omnibus futuris, & exiftentibus. Aduo,
ctiam admiffo anrecedente, cojusexarmen ad aliom
locum fpfdlt s negandam cffe confequentiam ;
diverfa ratio effe por(ﬂ qum Anime Chrifti Do-
mini , utpoté Deo unita, debetur perfe & flima,&
infinita cognitio, fi hac poffibilis fit, nonita verd
CO’JIL:IS])\J"\

Difficn . Utrim B L:\tutcomm“car in Deo
creaturas h.n ¢Dico 1.B vident in Deo ali-
quas creatur as futuras.Ita D.Thon.3.p.q.i2.4.8.9. &
10, P. Soar. ib, 2. de eAdttrib. cap. 27. #: 10. P Re-
cupit. lib. 6. g. 2. . P, Ribas;tt. 3. d. 10, 62 1. 2

&alii. Probatu &, quiz Vilio Beara creata
eft quedam perfe@iflima participatio VifionisIn-
cteatx , prot :"*t’”('[[ 1pfum Deum; & creaturas;
{ed Vifio Increata attingit ipfum Deum, & om=
nes creaturas futaras; ergo Vifio beata creata
attinget etiam Deum; & in Deo faltem aliquas
creaturas futuras.

Probatur

Gta

68,

69



7L
J
L
i
k
7
e
0s

Probatir fecundo, quiaad comp!gmentu'@,&
perfeétionem beatirudinis fpectat , ut in Beatis fa-
ticeur omnis rationabilis appetitus ;‘fed intellectus
creatus habet natarale defiderium fCiCI]Eii fu_mm;
hinc enim olim apud Ethuicos tot c'oniulta_uoncs
oraculorum 5 tot refponfiones arufpicam 5 imo &
inter Chriftianostor inanes aftrorum obfervatio-
nes 3 & deindé Beatus haber defiderium vald@ cae
tionabile feiendi, faltem aliqua futara , qua fal-
tem fpectant ad proprium ftatum sergo &ec.

Contrarium defendunt Henric. quodlib. 3. . 3.
& Durand.in 2.dift. 29.4. 3. .‘tplld P, Ribas.cit.n. 4.
licet P. Recupits citacap, 2, num, g.illum in con-
trariam adducar. Fundantur & Beati cognofcen-
do creaturas ; illas cognoflcunt in Effentia , five ex
Effcntia tanquam ecx rationc cognolcendi illas;
fednequit eff ratio cognofcendi illas ; nifi ut pol-
fibiles; figuidem folam eft ratio cognofcendi ut
illargm caufa, {olim autem eft caufa illarum ue
Poﬂ?m[ium,a:um foltim ue poffibiles illas cG}iucat %
ergo nonelt ratio cognoleendi illas ut futuras,
confequenterque Buati nullas creaturas futuras
cognalcunt. Refpondeo negando minerem ;nam
Effeatia divina terminans Vifionem beatam fumi
potell , aut ut potens, autut volens producere,,
& cognofcens res producendas: Si primo modo ,
folliim eft ratio cognolcendi res poffibiles ; {i ta-
men lecundo, poteft ducere in cognitionem rerum
futurarum , ur infra latius dicemos,

Fundantur2.5iBeati per Vifionem Beatam cog-
nolcerent aliqua futara , ut futura, quando poftea
hac exiftunt,, aut maneret cadem'vifio, qua an=
tea; aut non: Non primum ; fiquidem cum fic

effentialiter reprafentatio fututi ,ut furari , hoc

variato perillins exiftentiam ; non poteft non ipla
variari, alioqui manebit falfa: Non fecundom ;
nam {inon maneret reprafentativa rei futurz , fed
exiftentis, amitteret aliquid eflentiale , quale eft
xcpr'x[l‘mm'c futurum, ut faturam, tot:u']m: vifio
deftrueretur, & mutaretur, cum tamen fit immu-
tabilis , & incorruptibilis , prout fupra diximus ;
ergo Bead per Vifionem beatam non cognofcunt
filtl!r&.

Refpondeo primo cum Ocharin. in 4. 4. i3.4vt.3.
ditto 4. negando minorem quoa:.i fecundam par-
tem ; talis enim vifio , inquit, mutarctur, quando
res futnra fieret przfens, defineretque vifio rei fu-
turz , & (nccederer alia rei prafentis. Sed contra,
quia Vifio beata , ut fupra probavimus, et immu-
tabilis , 8 incorruptibilis , ficque unanimi confen-
fuu docent Theologi ; fed talis non foret,fi una de-
finerct , & alia fuccederer , ut patet; imd forerde~
zerioris conditionis, quam lumen gloriz; fiqui-
dem hoc {emper invariatum perfifterct; er go &c.

Relpondeo fecundd cum P. Recupit. cit.cap.z.
nani, 20, negando eandem minorem quoad pri-
mam partem ; maneret enim eadem vifio 3 fiqui-
dem Beati, (ue ipfe dicit, ) non cognofcunt rem
fitoram reduplicativé , nempé qud futuram , fed
{olim {pecificative , nempe rem , qua eft futura,
& ftat [ub exiftentia prafcindendo ab eo, quod
fic futura , aur prefens; cim autem res s prout fic
fpecificativé cognita , femper fit eadem, eadem
eftfemperipfa Vifio illam attingens. Sed contra
elt , quia hujufinodi folutio ftare non potelt cum

<o, quodidem P. Recupit. cap. 1.1 2. afferit,nem-
pe per Vilionem beatam cognofci in Deoaliqua
furura formaliter ex vi ipfius Vifionis Dei; fiqui-
d\cm tumtemporis Beatus non diceretenr abfolu-
1€ cognoleere perVifionem beatd rem futuram, fed
aliandé futaram,foliio enim llam cognofgeret fub

lep. V. D¢ objecto Vifionis Beats,

184§
exiftentia habenda,quin pet talem vifronem fcirées
quo tempare habenda effer, an jam haberctur,ad
hocenim indigeret alid cognitione,qua attingerct
exra verbum talem differentiam temporis, quod
conceditidem P, Recupir. cap.z. .19, An anrem id
fit cognofci furura perVifionem beatam,ut ipfedl-
{erit? Ipfevideat.

Refpondeoigitur tertid melitss, &facilitis negan-
do eandem minorem quoad primam partein,nam
ctim Beati per Vifionem beatam cognoftant fimul
rem & firuram, qua futuram , & prafentem , qud
jal'x[balteln s & preteritam; quiprateriram, ﬁcéluc
pro omnibus illis differentiis temporis ; in quibus
refpective acceptis res eft futura, prefens, & pra«
terita, indé optimé falvatur immutabilitas , & in~
corruptibilitas Vifionisbeatz. Pater, quia Vifio
beata modd attingens Antichriftum foturum pro
hoe prafenti tempore refpectu cujus eft futurus,
quando poftea Antichriftus exiftet, non definet
illum attingere futurum pro illa differentia tempo-
ris refpeduivé famptd , in qua erat futarus, fiqui-
demnon attingee de novo exiftentem , & poltea
prateritam , quem jam antea pro illis differentiis
temporis attingebat przfentem , & praeteritum;
ergo ablque ulla mutatione ex parte ipfius vifionis
mnodo atungit Antichriftum futvrum, & illum po-
dtea attinget prafentem , & prateritum,

Confirmatur , quia Vifio beata attingit creata-
ras, five poffibiles, five futuras in ipfa vifione,five
Scientid divind tanquam in obje&o primario,pro-
ut fupraprobavimus; ergo eo modo illas actingir,
quo in ipsa-Scientid divindreprafentantur, & ab
illa attinguntar , cim fit illins perfe@iffima parti-
cipatio; fed Scientia divina ita reprafentat, & attin-
git creaturas fururas, prafentes, & prateritas pro
omnibus differentiis temporis, ut quando de fa~
&o cxiftunt, aut pratereunt non mutetir ,neque
varietur ; ergo idem fimiliter cum proportione
dicendumde Vifione bca.ta,cluzeiniih iplas crea-
turas prout fic attingit.

Dico 2. Non omues Beati vident de faGa in
Deo omnes creaturas futuras. Ita D. Thowm. 3. P
Gotosarts 2.P. Soar.lib. 2. de e Attrib, cap, 27.5. 5.
& omnes illi', quiautfoli Animz Chrifti Domini
conccdun_t, aut Beatis Angelis negant fcientiam
omnium futurorum : renet etiam 2. Recupir. cir.
cap. 4. #tiite 22, Probatur » quia Angeli Beati non
cognofcant in Deo omnes res futuras; fiquidem
fieque feiunt diem Judicii faturi ut patet ex
illo Chrifti Domini Marth. 24. De die illz,in-
quit, & hora , nemo fiir , neque Angeli Dei i
Ceelo : & dum unufquilgue deprecabatur pro pa-
pulo {uo juxta illud Apocap. 7. edugelus cla-
mavit voce magna guarnor engelis 1 Nolite nocere
terra y & mariy ¢c. oftendit, fe ignorafle, quid
Deus facere difpofuiflet; ergo &c. Confirmatur,
quia D, Dionyl, de celeit, Hievarch. cap. 7. & alii
Patres affirmant , Angelos inferiores illuminari 3
{upcrioribus; nonautemillaminantur, nifideillis,
quz ignorant; ergo &c.

Oppofitum tenent aliqui apud Durand. in 4.
dift, 29, quest- 3.m. 10. exiltimantes a {ingulis Beatis
videriin Deo omnia futura: Pro quibus : Obji-
cies . Quilibet Beatus videt in Deo omnia decre-
talibera Voluntatis Divine ; fiquidem quilibervi-
detquidquid formaliter eft in Deo; omnia aatem
decreta funtin Deo formaliter ; {ed non poreft
omniailla videre ,quin etiam videat omnia futu-
ra sfiquidem decreta Dei de fururis ; ctim fint effi<
cacia, fecum devolvunt ipfa furura 4 ficque illis
cognitis neccffarid cognofeuntus omnia fatra;
ergo

~
o
s

764

77




@
a0,

)

of
=

ondet P. Recupit
nind convincere, fi dicamus , de-
ne liberi per terminationes
ofci in ipfis decretis , tan-
quam in rationc 10fcendi, Mirortamen tan-
em tam tenui difficulati tantam yim

T, 24, A~

i in ratl

futura ,

tum Authce

co : Unde adhuc duobus illis conecfis.
gando minotem :Primo , quia
licet videat omniadecreta, cium multafint futura,

qua tamend Deo non {unt decretas neque enim
Deusdecrevit peccata, non ided fequitur videre
omniafutura. Seenndo, quin licet cognofﬂmc om-
nia decreta, non illa cognofcit othnimoda diftin-
&ione , & cum omnibus habitndinibus diftinétis
in ordine ad omnia futnra ; 13;‘(’1[:(: poteflt omnia
illa ,non tamen omnia ifta cognofcere. Confir-
matur , quia cognofcens Omnipotentiam for-
maliter ,1lla Cognirﬁ , nonyenit in cognitionem
omnium poflibilium , cum quibus habet ncefla-
riam conaexionem , ut alibi diximus; fiquidem1l-
lamnon attingit diftin&¢ fecundiim omnes habi-
tudines, quas habet ad omnia poffibilia ; er-
go fimiliter cognitis omnibus decretis , non
eft necefle, ut veniat in cognitionem omnium
faturorum,

Objicies 2. Deus , qui cft ratio.ducens in cog=
nitionem futurorum, omnia illa @qualiter conti-
net; ergoinomnium cognitionem zqualiter du-
cit ; confequenterque Beatus , quialiqua, ctiam
omnia cagnolcit. Relpondéo negando ultimam
confequentiam , diverfa ratio eft, tum ex parte
Dei liberé volentis potitsad univs , quim al-
terius cognitionem concurrere, prout infra dice-

15 : tiin ex parie objecti, quatentis convenicns
eft ratione fRatiis, ut quilibet fpecialiter cognofcat,
quod ad illivs proprium ftatum fpe&at,ut colli—.
gitur ex Concil. Senon, in Confe/[: Fidei cap. 13. ubi
dicitur Beatis pervitin ¢ffe uniforme illnd Divini-
tatis [peculum, i quo quidquid eorum interfit ,
illucefcar.

Objicies 3, Ided de facto nullus Beatus habet in
Verbo cognitionem omnium poflibilium , quia
ex illa fequeretur ipfius Verbi compreheniio; fed
non ita {fequeretur ex cognitione omnium futn-
rorum, ciim bac fint finita ; ergo poterit de facto
Beatis concedi. Refpondeo negando confequen
tiam ; nam {1 cognitio omnium poffibilium in Ver-
bo foret poffibilis , ea defaéo foli Chrifto Domi-
no concederetur, & non aliis; {icut ¢i {oli , & non
s conceditur cognitio omnium futurorum in
Verk fiquidem cognitio futurorum, ut dixi-
mus, ficut & exiftentium, ut dicemus, folimcon-
ceditur ratione {is 5 itaut quiﬁ]uc ea tantim
c(,gjluf"u: futura, qua ad fuum ftatum Ipcftant.

Infercs : Ergo poterit Beatus habens Vifionem
mins clatam cognolcere plura futura , quam qui
habet vifiondn magis claram , fi y.g. denturplu-
ra futurg pertinentiaad ejus ftatum ; ficque D.Ig-
natius ratione fuz magnz Familiz Socictatis
JESU videbit plura futura , quam S. Stephanus
Protomartyr yautS. Laurentius , quod non vide-
tor dicendum, Befpondeo concedendo fequelam,
& ejus probationem ; neque enim exilla fequere=
tur , habenstem clariorem vifionem, videntem ta-
men pauciora futura, efle minds, imd magis Bea-
tum ; fiquidem cognofcerctin Deo plares perfe-
Etiones, eminentias , & habitudines 5 ac ex viilla-
rum totcreaturas poffibiles,ut fbperaret numernm
rum, qué alius Beatus cognofceret.
Objicies 4. Ideo diximus , Angelos non cog-
[cere omnia futura, quia de illigdicitur, ignora-

I

u

Tra&atus I, Theologicus,

rediem Judiciijuxtaillud 1
ctum ; led ex hoc non coll

¢ tur , eos funpliciter
1gnc :

gnorare talem idem diceremus de
(,!mllw Domino, de quo etiam dicitur , ip
diemignorare Marc.13 32.ibi: Dedie autem
el h:,u ER ] ft'f’l',f-’!'l"fﬂ.’ z;’.ﬁ{gc'!z i elosneqte Filing,
arer; quod non eft dicendum ,ctim Theolo-
glcommuniter pro comperto habeant , Animam
Chrifti Domini cognoviffe omnia futura; ergo fi-
cut SanctiPatres locum! illum inrcrprctan;ur de
ﬁ.ln-nifo Domine non fimpliciter , & ue fonat ,
fed eum nelcite ;utdicat , & doceat, ita poteritde
Angelis interpretari. Refpondeonegandomino-
rem, ad enjusprobationem dicimus cum P. Gra-
nad. 1 p.tr. 6. d. izoféltngon. 5. dari fpecialem ra-
t!lmt‘l‘]in Chrifto.Domine , cur non excludatur
fimpliciterd cognitione. illins diei , & excludan-
tur Angeli; quatents ad Chriftumut Filium , &
tanquam fupremum Judicem valdé fpectag fire
diem ; inquofuprema fententia ferenda eft 5 fic-
quedeillo non poffumus verba illa interpretari
proprié, &utfonant, maximé antem de Angelis
debent, ut fonant, & propri¢interpretari , cimad
alindnulla ficratio cogens.

SECTI QO Vi

De cognitione rerum exiftentinm
in Beatis.

i 3 g
are talem diem ; aimqm

gauger Trrrcuiras 1. Unim Beatd de falto
a| P2 cognofcant in Verbo creaturas exi-
o) f; ftentes? Affirmative, Tta D Thom. 7. p.
“ guest, 12.art. 8.9, €7 10. F Soar. lib.
de Attrib. cap.27.num. 10, P. Compron.tom, 1. d. 1.
felt. g.num.t. P. Hevice. trafl. 4. d. 52. cap. 2.1, 26.
& alii. Probatur primo authoritate Concil.Senon.
de Confe[l: Fidei cap. 13. ubi definitur Bes sautl )
effe uniforme illud Divinitatis [pe 140 quid-
quid ecrum interfit, illncefcar. Aug, lib, 17,
Confeff. cap. 15 Fidene enim ,inquic , faciem taai
[emper, & ibileg, l 5 guid ye-
lit voluntas tua, K
inquit, plus viderur in arte, qua fac quan ipfs
; pfas gua faitaeff. Er D. Bernard. fib. 5. de
lerat, ad Exgenium, cap. 4. - Uident inquit,
bty & in Ferbo facta per Ferbum. ExD.Gregors
Uiby 2. ACoral.oap. 2. Quid no yident s via
oimnia vident. Ex quibps fatis conftat , Beatos,
non folimcreaturas poffibiles , fed etiam cxiften-
tesin Verbo videre, 3
Probatur fecundd rationibus : Prima efts quia
inhoc nulla datur contradictio , aut implicantia;
nulla enim apparet; ergo &c. Secunda, quia Dc_us
poteft hujulmodi res fecundiim fuas cxiftentias
manifeflare peraliguam (cientiam per [¢infofam ;
Itd magis per {cientiam Beatam , clim {ic
sedinis.  Tertia, quia Anima Chrifti Do-
ni, ut eftcommunis Theologorum (ententia,
videt in Verbo quidquid Deus per fcientiam Vi-
fionis, ita utidnegare, nec pinm , nrcprud.-:ns,
i 10, CTEO

nec probabile fit, vr ait P.Soar. '
fic poterunt yidere alii Beati aliquas creaturas exi=
ftentes. Quarta, quia ut infradicemus , Beati vi-
dentin Verbo myfteria fidei ;hze autem fune fa-
&a, non enim folim credimus , poffe Deam hzze
facere, fed fecifle; ergo &c,

Difficultas 2, Quot & qualefnam in Deo crea-
turasde falto videant Beat! # Clim jam dixerimus
Beatos videre in Verbo tum res poffibiles, tum

tutaras

(=]
£

&



e Tl

88,

8,

90,

Difp, V. De aéjfc?o p'zﬁamlf Beat,

futuras,wim exiftentes, fupereft nunc inguirere
quot & QU“]ES de fucto videant; ?‘,C [NF,I.C multa
multi diserunt , omniatamen, L]ll={ valdé incerta,
ad tria poffunt capita revocari, Primum efle po-
teft de My{teriis Fidei, & rebus fupernaturalibus :
Sccundum, de naturalibos : Tertium , de aétibos
liberis, & contingentibus, tam prafentibus, quim
futuris creaturarum. His pofitis,

Dico 1. Omnes Beati vident in Vierbo omnia
myfteria Fidei,qua in via crediderunt. Ita D Zhoiie
I P e ta aFTs 200 20 20 o dy @l 1 GV L 2. queast, 4.
art. 3. P. Alolin, P. Valenr. P, Compton. rowmo .
418, (et 6.num. 11. P Soar lib, 2. deeAttrib.cap 23.
2. Ubi, inquiz,aliquos putare contrarinm er-
roneum cfit, aut ut minimum partm tutum , &
confentaneum fidei. Probatur primo; ¢x dllo 1.
Cor. 3. Ex parte cognofcimus 5 ¢l autei venerit ,
quod perfectum eft, evacuabirur, quod ex parre ¢ff. Et
2. Cor. 3. Nos autem vevelata facte; glovian: Doini-
ui fpeculunres ineandem imaginem transformamuy a
wricate in claritatem , ideft, inquit D. Avgult,
112, cap. 2te A claritare fiderin gloviam con-
wionis aterne. Er lib. 15, de Trinit cap. 8.
amar s 1nquit, de forina i formam, idest ,
deobfiura in lucidam, de glovia fideiy in gloriam fpe-
cici B lib. 20. de Civit. cap.21.ibi : Quid videbimus,
inquityuifi Deun, & omniailla, que nuncnon videnus
aredentes, Ev D.Gregor, lib.18, Moral, cap. ultim.
QOue viffo, inquit, nunc fide inchoatury tunc in ﬁecien;
cizar. Idem habent D, Ambr. D, Anfelm. &
D. Thom, adloga D. Paali proxime citata.

Probatur fecundd rationibus : Prima , quia fi-
deles rationabiliter cupiunt videre quz credunt;
fed id facili, & perfeétiori modo fieri poteft ; crgo
verifimile eft hoc juftum eorum defiderium ex-
plendum efle ipfa beatitudine effentiali, Secunda ,
quia hujufmodi vifioeft pramium valde confen-
taneum corum fidei ; ergo &c. Tertia, quia Beati,
vifo Deo, neceflario vident Mylteria Fidei ; qua
ad iplam Divinitatem {peétant : qua autem {pe-
&antad Chrifti Haomanitatem , partim videri non
poffunt perfe@é extra Verbum , & partim funt
quafi proprietates conlequentes myfterium Incar=
nationis, quo vilo , valdéexpedit catera videri;
ergo &c.

Objicies t. AngeliBeati , ciim Chriftus Domi-
nus Ceelos afcendit 5 videbanturignorare Mylte-
rium Incarnationis juxta illud Plalm. 23, Quss eff
ifte Rex gloria : Exillud I(ai, 63. Quiseft zffe quive-
nit de Edom tinctis vestibus 3 ergo non cognofcuut
Mylteria Fidei. Refpondeo negando antecedens:
talia cnim verba nen funt ignorantium , fedad-
mirantium , uct explicat Origen. in Matr. Aut fi=
quidem Angeli non plené cognofcentes Myfte-
rium Incarnationis admirantur s utait D, Hreroit,
adlocumIfai. cit, non exeo eft, quod illud fim-
pliciter ignorabant,{cd quia cim My(terium Unio-
nis Hypoftaticz fic incomprehenfibile, Angeli in-
feriores edoceti cupicbaut & Superioribus illad
claritis intelligentibus, & cognolceatibus, ue dicit

D. Dionyf: de Ceeleft. Hierarch. cap. 5.

Objicies 2. Non omnes Fideles habuerunt in
viaactus fidei circa omnia Mylteria Fidei ; ergo
faltem illi non habebuant in patria cognitionem
claram omninm myfteriorum, Reefpandeo primo,
dummodd illam habeant eorum , que credide-
Tunt in yia, fatis effe; fic enim procedit conclufio,
Refpondeo fecundo , negando conlequentiam,
quia faltem dicti fideles fuerant in animi prazpara-
tione ad credendit quidquidDeus revelaverat,ficd;
illis ex congruentia debetur omaium clara vific,

Tomn, 1. a

i3

Objicies 3.Infintes decederites poft Baptifiniitm
nullum omnind aétum habuerunt circa Myfterfa-
fidei; ergofaleenyillinen illa videbuntin Verbo.
Relpondeonegando confequentiam ; quia predi-
&i infantes fimulctim gratia receperunt habitum
fidei infulum; & circailla; qua funt communia
omuibus, fuppletur ex meritis Chrifti Domini ,
quodex proprio haberi nequit.

Hinc colliges primd cum P. Soar. tit. ntin. 7.
Myfteria illa, qua-exiftunt in ono tantim indivi=
duo, qualia {unt Divinitatis, Incarnationis, & quz
in {peciali creduntur de Humanitate Chrifti; &
Beatiffimd Virgine, etiam in individuo videnda
effc : tum quia ita creduntur’s tum etiam quia id
fpectarad exaétam, & perfettam eorum {cicntiam.
Secundd, quz non in uno, fed in variis indivi-
duis exiftunt, cujufmodi{ont myfteria Euchariftie;
Refurretionis, & fimilia; non oportere videri iny
omnibusindividuis ttum quia id neccffarium non
cftad eorum pcrﬁ-&:un cognitionem : tum etiam
quia abfoluté non creduntur in omnibus indivi-
duis , {ed avt confusé, aut fub ratione communiz
credibile tamen eft videri in aliquibus individuis ,
que precipua fuerint, ntvifio fit magis clara, &
diftincta. Tertid cum P. Recapit. lib. 6. q.39. n.21.
¢rzz.videnda etiam efle objeéta fidei,etiam levio-
rismomenti, qualia funt, Tobiam habuiffe cancm,
peregrinationem Abrahz, exitum populi habrai-
ciex Egypio, & fimilia.

Dico 2. Omnes Beati vident in Verbo hujus
Univerft machinam, compofitionem, & ordinem,
{altem quoad rerum fpecies.Ita D. Thom. 1.p. .12,
art. 8. ad 4.¢ lib. 3. cont. gent.cap. 59. Ferrar. ibids
Sotsin 4. difte 49. quafl. 3. art. 3.concl. 6. P, Soar.
Ub. 2. de Arrrib, cap. 28, pum. 8. P Valent. r.part.
q. iz.pun. 6. P, Mol. thid. are. 8. d. 5. P, Compton,
tomo t.d. 18, feét. 6. ntian. 10. P, Hevice. tr. 2.d.52.
Cap.z. i 33. PoaAvriagar. p. d. 11, fect. 6, nunr.zg.
& alii. Probator primd authoritate Concil.Scnon,
cit. ubi dicitur Beatis effe pervium Jpeculum Divini=
tatisy in quo eis ilucefeat, quidquid eorumnterfit, Et
exdoctrina D. Aug. dicentis, Angclosvidere in
Verbo omniaopera fex dierum. Et D. Gregor.
lib. 4. Dialog. cap.33. ibi : Qmed et inquit , god
noi vident, quividentems omnia vident.

Probatur fecundd ex D, Thom. cit. Beatus
naturaliter appetit hac omnia (cire; utpoté qui
ecorum omnium habet capacitatem, ut f{ciat;fed
Beatitudo illa explet omnem ordinatum appeti-
tum , cti_am naturalem; ergo &e, Dicent primo 5
hanc rationem videri infirmam ; fiquidem , aut
D. Thom.loquitur de capacitate abloluta intelle-
€ilis ;aut de proxima per lumen gloriz : Non pri-
mum ; fiquidem, clim promt fic, non folim fic ca-
pax [cientiz reramn , quz fa&zfint, fedetiam
omnium poflibilium, aut Beati vident omnia pol=
fibilia, quod non dicet ; aut racio nihil probat de
his, qua facta funt : Non fecundum; fic enim peti-
tur principium ; nam id inquirimus : an feilicet
Beatusper lumen gloriz fit proximé capax viden-
di hzc omnia in Verbo ; ergo &c. Refpondea
nullo ex his modislocutum fuiffe Angelicum Do-
Ctorem; ficutneque de folo appetita innata quz
fundatur in fola capacitate remota, anteft idem
cumilla, fed deelicito rationabili, & confentanco
naturz humanz , fuppofito ordine conltituto &
Deo infuis operibus. Unde :

Probatur tertid eddem ratione D, Thom. fic s
Omnis Beatus de fato fatiatur cognitione earum
rerum , quargm {ciendarum habet naruralem ;8
rationabilemappetitum , 4t omaes fatentar; fed

9z,

93

944




100.

i0

T

114
omnis homoappetitnatoralicer, & rationabiliter
{cire omnes paturas rerum {ibi in mundo coexi-
{tentium 4 quas auc vider , aut videre potelt; ergo
omaes illas in Deo cognolcet factus Beatus.
0, exhoc non fequi, debereid
ner Vifionem Beatam, cum fatis fit ,quod per
n perfectionem ab. ipfamanantem id far.
ndeo argumentum, ad plurimum  folim
concludere , aflertionem non efle omnind cer-
tam ; non tamen. non efleivalde probabilem ; fi-
i cum’hujulinodi appetitus cxpleri poffit
nem beatam ; ficque modo perfectiori,8
¢ uilul obitet , quomints ita fiar, credibile
eftita fieri. Accedic, quod ita poterunt femper
in actu habere. totam illam fcientiam; hoc enim
valde [pectar ad modum perfe@um explendi hu-
jufmodiappetitum.

Conficmatur primo , quia omais feientia natu-
ralis, quz ab hominc comparatur pro hac vita, aut
eft Metaphylica, aut Phyfica, aut Mathematica 3
fed Beatus cognolcens in Deo exiftentium rerum
genera, {pecies, & earum rationes , nempé defi-
nitiones , cffentias,, & proprictates , aflequitur
perfectiffimé tees illas Scientias ; confequenterque
fatiatur quoad appetitum habendi illas ; ergo &c.
Secundo, quia Angelis indite fucrunt harum om-
nium rerum (pecies, eisque debetur illarum cog-
nitio ex perfectione naturali intelleGtuali 5 ergo
non cft cur id negemus anima beata elevatz ad
Vifionem beatam ; clim ad hoe negandum nulla
{it ratio conveniens , neque convincens. Ad-
huc ramen:

Quzres 1. Utrim pracedens conclufio intelli-
genda fic de on bus f‘}\ccichus , tam petfectis,
quim imperfectis ? Affirmative. Ita P. Soar. cit.
aupi, 10. Probatur primd ,quia aulla datur necefli-
tas , ut addamus limitationem hanc, quoad fpecics
fcilicer tanttim perfectas. Secundo, quia tota hae
varietas {pecierum pereinet ad perfeétionem uni-
verfi ; & cnjusque naturz , etiam imperfedta cog-
nitio, cft perfuctio intelleétlis, & i in Deo videa-
tur , et Gignum perfectioris Vifionis Dei , cateris
paribus; crgo &c.

Queres 2. Utrim intelligenda {ir de fpccicbl_ls,
tam naturalibus, quam {upernaturalibus ? Afhir-

native. Lea P, Soar. oit. Probatur, quia cognitio
{pecierum,, tam naturalium , qudm {upernatura-

Dicent fecu

itium ad ordinemuniverfi, five ad po-
iam ordinariam , eft maxima perfe@io, & val-
onfentanea app-‘titui naturali , quem ommnes
nus,{uppofitafide; ergo &ic.
res 3. Urriim fit etiam intelligenda de indi-
1rmative, Ita P. Soar. cit. i 13, Proba-
horum cognitio eft maxima perfectio in-
I pgu-mis'i”n fcire, & cognolcere ;er-
go 8. Advertes tamen prin‘u‘J , 00D OPOTTEre , ut
Beati videantomnia individua corruptibilia , pre=
fert

ne

lium |

im multa, quz ad corum [tatum funt illlp(,‘rti—
ia. Secundo s omnes videre in fingulis{pecie-
bus individuailla , qua fufficiont ad cognolcen-
dam diftin&c naturam [pecificam, &aliquam pro-
prietarum illius varietatem. Similiter ea, que ad
i;:'n-_'!:n-.z;'.m; & providentiam ftacui univfcujuique
ientern , neceflaria ,& opportuna funt.
tionem cur in perfectionibus diviais
a Beato cognitis hzc potius, quam illa individua
sfcantur 3 aut pium potins, qub.l‘n pf\UCiOm:
j tamen omnia ex Zquo reprefententur, & con-
ntur in Deo,; petendam cfle caufaliter qui-
plo Deo, ut 3 caufa univerfali deter=
imellectum , & lumen gloriz peculiari

cenven

Tralkatus 1. Theolosicms,

concutfu : formaliter verd ab ipfa vifione fecun-
dum fuam rationem individualem intrinfecam aut
i-_cl:}=tulj¢51IL)..(IU.JMILm Cntitativam , prout infrd
Iatitis explicabimus.

Dico 3. Omnis Beatos videtin Deo , & feip- 5,

fum , & alios Beatos, Eft communis Theologo-
rm cum D. Thom. cir. Probatur primo autho-
ritate D, Avg. lib. de tripl. habitaculo cap. wit. ibi :
Sict s Inquit , per (beculum trina nobis vifio admini-
Srrarur quia &nosipfos, & fpeculum , & quidguid
prefens adeft yideimns ; Sic per fPeculum divine clari-
tatts 5 & ipfim Dewm , ut eft, videbimus, ¢ nos ipfes,
& creaturas verd, & certa foientid cognoftenus, Se-
cundo ratione jam aflignata ; quia univfeujofque
individuiintelleGualis naturale , & rationabile de-
fiderium eft, & feipfum, & omnes, quibufcnm
{ocictatem , & amicitiam init, probé cognolcere;
crgo&e,

Dices : Sequitur ex hoc, quemlibet Beatum ab
initio fuz Beatitudinis cognofcere omncs Beatos
futuros ; fed hoc noncft dicendum; alioquifeque-
retur etiam videre omnia decreta libera diving
pradetinationis , quod non admittitur ; ergo &c.
Refpondeo negando minorem, & illius probatio-
nem: quilibet enim Beatus viderer aliorum pra-
deftinationes, fi pradeftinatio accipiatur pro fola
eletione ad gloriam ; non ita vetd, fi fumatur,
prout includit fericm omninm medicrum ad glo-
riam ; fic enim {olim patebitillis Beatis, ad quos
fpecialiter fpe&at, v. g, patronis.

Dico 4.Beatus non videt inVerbo neque cogi-
tationes cordis aliorum Beatorum , neque corum
Vifiones beatas, Ita P.Soar. kit letrib. cap.
28, 1. 16.P. Recupit lib.6. . 30. 1.9.& 10.& alil, Pro-
batur prima pars primd, quia hoc neque ¢ft necefl-
farium , neque verifimile. Secundo , quiagon elt
confentaneum creaturis intelleGtralibus , & libe-
ris, Tertid , quia fequeretor , quod Beati inferio-
res viderent omnia cogitata {uperiorum : imd

e At

imo
guod omnes viderent quidquid Apima Chrifti
agere difponit per voluntatem creatam, guz non
{untdicenda; ergo &c.

Probatur fccunda pars, quia fig
videret in Verbo fingulas fingulorum Beatorum
vifiones , fequereturyidere etiam omnia omnind
fatura ; fiquidem clim omnia futura faleem divifim
reprzlententur in omnibus vi {ionibus fecundario,
& omnia fimulin una Vifione ChriftiDomini, &
in hacfola , & in illis omnibus videret ocmnia om-
nind futura; fed hoc eft contra communem T heo-
iogomm fenfum L‘]'L'li id fi’,‘.cci:llitt’r concedunt
Chrifto Domino ; ergo &c.

4

104
104

ilibet Beatus 55,

Dices: Eodem modo {e habet Vifio Increata 106,

Dei refpedtu Beatorum cognofcentium , quo fe
habet Vifio ereata Chrifti Domini ; fed (Iuiiibtt
Beatus videt Vifionem Dei Increatam , qua eft
expreflio omnium poffibilium , & [h_rumrum ’
quin in eavideat abftra@ivé omnia poffibilia , aut
futura ; ergo fic poterit viderc Vifionem creatam
Chrifti Domini , & alias aliorum Beatorum , quin
videatin eis omnia futura reprafentata, Relpon-
deo negando majorem; difparitas cft ,quia V;ﬁ?
Dei Increatacft magis abfoluta, & independens 2
fuo objeCto, 4 quo neque fpeciem , neque indivi=
duationem accepit, ficq; non ita eftcum illo con~
nexa , ut femel cognita, ex illa cognofcantur om-
nia, quz ipfa artingit : quod aliter cft in vifione
creatd Chrifti Domini ; & aliorum Beatorum, Ut
patet

Dico 5. Beati vident in Verbo omnia illa yque 107

{pectant ad illor ftatum, dignitatem,aut ofﬁciulm-
i



)=

—B

3
/

7]

=}
=)

109,

ile]

I,

m,

lep V. D¢ dbjeéto Vifonis Beati, 1§

{ta Db peq.10. 41t 2. 8 alibi fepe. Fervar, lib.
2. Contr. gents Caps 59+ ‘f. z’lffa{m.f, pede 2 art. 8. d.y.
einb. 2. PoFalent.ibid. pundt. 6. P.Soar, lib. 2. tfﬁ
Arerib. cap. 28, WHILIS. & 16. P.Granad. 1. p. tract.
6. do 1. [l 9. o sg. P Tanmer. 1. p. d. 2.9. 6. dub.
10,18, 74 B Fafol. 1. poguiz.are. 8. dith, 23. 1. 130. P.
Conprois tomt, 1o ds 18. fedt. 7o nats P Her;c{ tract. 1.
d. 52.6aps 3o e 37. P Arviagat.p. d. . feit. 6.1 39.
& alii. Probatur primo authoritate Concil. Se-
non. cit. quod id fignificavit verbo illo : Euod eo~
v interfic. Ev Do Greg. liby 2. Mo, cap. 2. Quid
non vident, ¢&re. quod [ailicet ad cos pertineat. Se-
cundd ratione,qua fupra, quia Beaul appetitu val-
déconfentanco, & rationabili cupiunt hzc cog-
nofcere , & poteft pervifionem eorum in'Verbo
perfectits hujnlmodi_ appetitus _fatlarl iergo &c.

Objicies ©. Hebrei valdé pertinent ad Abrabam
omnium parentem ; & tamen Abraham eos igno-
rabar juxtaillod Hai. 63. 4brabam nefcivit nos.De-
indé 4. Reg. 22, 20. dixit Deus Jofiz Regi : Colli-
gerss wl [epulchrum tawinin pace, ut non videant ocu-
(i tui ominia mala; que inductyras fum fuper locum if -
‘tum 3 & tamen ad illum ur Regem' fpectabat po-
pulus, cuierant mala inducenda ; ergo Sanétinon
vident in Deo omnes eventvs ad le {pectantes,
Refpondco primd, neque Abraham,neque Jofiam
tm temporis efl Beatos , de quibus procedit
conclufio. Refpendeo fecundo, primum locum
intelligendum effe de [cientia approbationis,qua-~
{i Abraham nefciret, ideft ; non approbaret He-
brzos pravaricantes, ficut dixit Chriftus Matt. 25.
Nefcio yos: Secundum autem intelligendum de
notitia afferente moleftiam ; & dolorem , qualis
foliim datur in hac vita.

Objicies 2. D.Augulk.lib. decuya promortuis haa
benda, 1biz Nefesunt , inquit, mortui, ctiam Sanitis
quid agant vivi , etiam eorum Filii ; ergo &c. Rel=

ondeo cum D.7hom. 2.2, q. 82, art. 4. ad 2. D,
Augult. locutum de mortuis cognolcentibus fo-
lum naturaliter ; de qua cogznitione non lo-
quimur.

Hine colliges Religionum Fundatores videre
fuorum Ordinum progrefflum: Sanétos Reges re-
gionum, quas adminiftrarant, varietatem : Sum-
mos Pontitices totius Ecclefiz fucceffum : & Ani-
mam Chrifti Domini omnia omniné in quacum-
que differentid temporis exiftentia, utpoté quod
omnia ad eorum [tatus {peGant, Utrim autem ex
his pertineant ad ftatum Beati foltim ea , quz hic
reliquic in inftanti mortis fuz : an etiam , qua pa-
ftea fivnt ? Primum tenet Catet, 2.ps g. 10, @it 2.
Secundum tamen , & melius affirmart P, Soar lib.2.
decAdrtrib.cap. 28. nun 17, fiquidem ratio fupra fa-
&tazqué procedit de omnibus,

Dico 6. Omnes Beari vident inVerbo aliquos
generales eventus Ecclefiz , qui ad ftatum iplius
Ecclefiz fpetant. Tta P. Recupir. lib. 6. q. 39,1 15
& alii. Probatur, quia ad ftatum Beatorum {pe-
Gat intercedere pro ftatu Ecclefiz ; ut re@e docet
D. Lavrent. Jufkin. ferm. de filemmic. Sandfor. fed
#d hujulmodi interceffionem requiritur cognitio
eventuum, falcem generalium totius Ecclefiz s er-
go&e. Confirmatur , quia rationabile eft dcfide-
rium , quod Beati habent cognolcendi hujufmodi
eventus ; ergo &c.

‘Dico 7. Quilibet Beatus videt inVcrboquid‘
quid rplﬁ'&nt adordinem , & feriem fuz praedefti-
nattomss Iva 2. Amicus tom. 1. d. g fect. 230 num.
4.4'5' Probatr, quia totus hic ordo exigitar 4
P10 & rationabili defiderio Sanctorum, quatentis

prout lic perfeétilis cognolcent Increatam illam
Lo, 1,

Bonitatem , quam tam imagnificé Deus erga |
oftendit ; ergo ut hoc eorum defideriuin |
&titis faviecur, per Vifionem beatam, ut fieri non
repugnat, totum bunc fu2 pradeftinationis ordi-
nem videntin Verbo.

Dico 8. Beati vident in Verbo preces,& oratio-
nes quain Ecclefia ad ipfos funduntur 3 viatori-
bus, & corum cégitationes cordium {pectantes ad
proprium ftatum. [ta D. Thoit. 3.p. g 10, drt. 2. &
i g diflg5.q.3.0.5.5 2. 2.4, 83 418, 4.0 Caier. ibid.
ad 2. Magist, m 4.q. 3. diff, 45. cap. penult. Ferrar. 2.
contr. gent. cap. 60. Sot.in . diske 49, .3 arte3.
Gabr.lect. z1.4n Cano. litt. E. P.Molin, 1, P iz,
8. d. 5. P. Falent . ivid. punél, 6. P. Soar. lib.2, de At~
trib, cap. 28. .18, P, Herice tradl, 4. d. 52. cap. 3.
o, 38, P. Bellarm. tom, 1. 1ib. 1. de Beatit, Sandlor.
cap. 20, P. Arriagatoin. 1. in L. p-doan. fedl. 6, 1. 396
. Compton. tom. 1.d, 18. fet. 7. n, 1. & alii. Pro-
batur primé authoritate Concil. Senon. cit. in
Decret. Fidei capirz. ubi maximé faver huicrefolu-
tioni. Et D, Greg. lib. 2. Mor. cap.53. ibi : edmima,
inquit, que intis Qminipotentis ‘Dei clavitaten pi-
dent,nallo modo credendum est qeod fit foris aliquid,
quod ignorent :deiis intellige, quee ad proprium fta-
tum [pectant; maximé autem fpe@at orationes ad
illas fufas fcire 5 ergo &c:

Probatur fecundd rationibus : Prima , quiahoc
eft valdé confentanenm confuerndini Ecclefiz , &
modo ab illa przfcripto , quo ad Santtos preces
fundimus ; fupponit enim, eos aétu videre has
noftras actiones ex vi fuz Vifionis Beatz.Secunda,
quiaided fortaffe potius niic,quim in vereri Tefta-
mento oramus ad San&os Beatos,qua:enﬁs nunc,
non autem tunc mortui Deom videbant. Tertia;
quia Beati rationabili defiderio cupient cognofce-
re ¢os , qui in hac vita ipfos fpeciali amore profce
quuntur ; honorant , & cum cis loquuntur ; hic
autem appetitus altiori modo fatiabitur , & fatiari
poteft per vifionemin Verbo; ergo &c.

Obyjicies1. Bratus in Verbo haber fimul omneth
cognitionécreaturarumsné aceeflu nove cognitio-
nis,five objecti de novo cognitiipfa vifio muretur;
fed preces , & cordiam cogitationes in viatoiibus
exiftunt fucceflivé ;ergo illas non cognofcit Bea-
tus in Verbo pervifionem, Relpondeo negando
confequentiam : Beatus enim fimul videt in yerbo
res futuras, exiftentes, & preteritas proilla diffe-
rentia temporis ; in quo funr future prafentes &
preterite, proutfupradiximus . 75.

Inferes : Ergo vident ab initio fuz Beatitudi-
nis preces omnes ad illos fundendas ulque ad
tempus Antichrilti ; & djiem Judicii ; confequen-
terque {cient , quando futards fic talis dies , con-
rra illod Chrifti Domini Marc, 13, 32, De die
autem illo , vel boré nema fcit neque eAngeli in Ce-
lo.y meque Filius o nifi Pater. Vari¢ varii hoic illa-
tioni relpondent, de qua jamfupra n. 83, Refpon=
dent primd com Ferrar. z.contr. genr.cap. 5o, hu=
julmodi preces non videri fimul ab initio beatitu~
dinis; fed fucceffive, prout fuo tenipore funt:
Non placent; quia Vifio beata , prout fupra di-
ximus , eft immutabilis ; talis autem fucceffio non
fierer ablque mutatione in ipla vifione,ut etiam di-
ximus. :

Refpondent fecundd cum aliis apud P. AAr-
¥iag. cit. pum. 40. Beatos omma hzc fimul vie
dere , & [cire, fieut & ipfum diem Judieit, licee
nan poflint enm aliis revelare:quo fenfade fe ipfo
dixit Chriftus Dominus : Negue Filius : non quia
etiam ut homo illam neftiret , fed quia enm aliis
nolucrit revelate. Et hanc refponfionem dici

Pod— prabas

114s

116:

7.




2 - e A
, .
116 Tra&atus 1. Theologicus.
m ipfe P. Arriaga; de quatamenjam fa-  exercet effeGtum cicca creaturass Hujufmodi ans
tem perfcétiones 1:un:Omnipmcntia,hicrﬂ,ficiun-
118 tm,ﬁé&, decreta Dei libera, ezdue non foltim ref-
3 poterunticirepreces &  pectu creaturarum poffibilium , fed etiam exiften-
nufque .‘1‘:{ diem judicii,quin fciant,  tium, Proquibus
lle faturus fiz: Primd , quia Beatiom- Conclufiox. fit: Omniporentia divina cognita i,
_1!@:'&111*.[L3‘U!".1 !}_\c&r-zi}:, ',-‘1;!(‘7!!5, !c_d in Effentia eftratio cognolcen aturas fub effe
ionem \':')fu:j.!‘m:.s Deivolentis ficeis _poflibili, Ita P. « S70l, tpart.quast. izoare, 8. d. 5.
ifeftarc p LSJ”u?, fibi tamen refervare diem  wmemb. 1. P, Soar. lib. 2. de Atsvib cap. z5. .20,
im_iaui. Secundo ; quia m‘ulti dicunt , Beatos per  P.Saln. 2. tralt.z. d. 4. f6 &, 4. nu. 61, P. Gil. tomo
vifionem fuam Vg'[dcl-c innm met \r,;ﬁq()]]cnj Bea= 2.t 7v 0ap. 17. ansiit, 3. P Fafol, 1, part. questiaa,
tam, & non ?[‘,I:a:s durationem ergo fic poterunt 4t 7, dub, 8. nuim. 53. oLy . Lufir. tomo 1. lib. 5.
v_ulciu ht il}?nch_ preces, & non carum dura-  gqueft.18.art. 5.6. 7. & alii. Probatur primd autho-
tio liemjudicii, Tertio, quia hujusmodi  ritate D. Dionyl. de Diyin. Nowinib.cap.7. docen-
preces , juxtacommunem Theologorum fenten-  tis ; Mentem divinam, utomnium canfam ,in f
tiam, videntur a Beatis per peculiates revelatio-  ipfa habere omnium fcientiam anticipatam ; et-
nes extra Deum, quin extra Deumagpofcant  go&ec.
tempus judicii futuri ; ergo fic poterunt illas Probatur fecundd ratione , quiain caufis crea- 1,
cognolcere in Deo per Vifionem Beatam. tis, ut experientia teftatur , bené cognolcimus ea-  °
1. Relpondeo quartd cumeodem P.eArriagacits,  rum effectus ob folam continentiam , quam in
pin. 41.& P. Compton. cit. nuin. 8 negando ean~ - illis habent fecundiim potentiam, & vistutem pro-
dem illationem quoad ultimam etiam partem:  ductivam; fed Effentiadivina {ecundiim rationem
poflunt enim Beati {cire preces ad fe fundendas  Omnipotentiz continet creaturas eminenter mo=
etiam tcmporc,‘ﬁvc die judicii,, quintamen inde  do perfe&iflimo, influendo fcilicet inillas per in-
fequatar , eos [cire ipfum diem judicii ; fiquidem  fluxum effectivom, ita ve omne poffibile eflentia-
{ciunt, Petrum, v.g. eos orare, utliberetur ab  liter pendeat ab illa,& cum illa neceffariam habeat
Antichrifti violentia, quo autem anno, autdie  connexionem ; ergo visd Omnipotentia a Beatis,
id fiat , nefciunt: tum quia hoc non pertinerad  eos ducet in cogpitionem creaturarum poffi-
prezmonendos cos , ut orent pro Petro : tum quia  bilium,
cuim hec veritas objeéti Petrus operr a mie ex= Oppofitum tenent Bannez 1. part. quast.az, art.
t tempore «Antichyifti : fiv diver(a ab hac verita- & dub. unico ad 2, Zumel, ibid.q. unicd ad 3. P.Recu- ~ "
bjeCtiva: Petrus opems a me expofcer rempore  pit.quaff,26.cap. 2. num. 5. Proquibus : Argues 1.
Antichrifli, rus et post centum annos : pof=-  Omnipotentia divina, cim it fimpliciffima , om-
funt Beati, ficut per revelationem extra Deum,ita  nes effeGus, & creawras continet indiftin&té , &
per Vifionem in Deo,primam, nonautem fecun-  confusé; ergonon poteft effe ratio cognofcendi
dam veritatem agnolcere, illas claré, & diftinéte, ut illas cognofcunt Beat
5o, Objicies 2. Exhis fequitur , utaliquando infe-  per Vifionem Beatam ; figuidem caufa eo modo
rior Beatus plura videarin Verbo , quim alius  ducitin cognitionem effeGtuum, quo illos.conti-
beatior; fiquidem poffunt plura pertineread illins  net. Relpondeo negando confequentiam : fatis
ftatum , autplures orationesad illum fundi; hoc  enimeflt, quod Omnipm:'mia eminenter conti=
autem videtur abfurdum; ergo &c. Refpondeo  neatcreaturas com fui diftin&ione foliim virtuali
concedendo fequelam ; neque enim inhoc datur  {ecundiim diverfas creaturarum eminentias, utfe-
:ﬂi(;uo\l inconveniens , prontfuprs diximus #.82.  cundim has diverfas virtualitates cog_nim, poilic
fiquidem adhucille, qui plures rescreatas videret,  ducere in cognitionemevidentem diverforum ef~
non ided foret beatior : tum quia exceflus beatitu-  feétunm, fcu creaturarum, Patet in caufis creatis,
dinis non provenitfolum ex vifione pluriumcrea-  in quibus fatis cft fimilis diftinétio, ut ducant in
turarum, fed ex majori intenfione vifionis , quam  cognitionem claram diverforom effe@Gum : quod
alter P'JELU[TL'C habere : tum etiam quiri provcnir autem Omnipmn tia prout eminenter cof-
exmajore claritate,qua {tare potéritcumeo, quod  tinet hominem diftinguatar a fe prout emi-
pmcioi‘cs creaturas videats nenter continet Angelum , ﬁc{iuc de aliis, di=
flintione virtuali , & quoad nos, eft fatis
SECTIO VII clarum. ' s
8 Argues 2. Omnipotentia divina itaeft abfola- p¢,
o 1 . ta,ntnullum omnind refpeftum dicatad creatu=
%ﬁﬁdf’ﬁ])ﬁ?}’f(}f[ﬁﬂfi E;jfﬂ”‘ﬁ Di- ras; fic enim fe habevad illas, ficut perfeétivam ad
ULk IOVEANE &Id Cﬁ”ﬁﬂf&'ﬁﬂdﬂ!! pcrfc&ibiha;'.& aliundé haberet impcn"ct_‘tioncm.
¢ o i ad illasordinaretur;ergo cognita nequit ducere
creaturas in Verbo 2 incognitionem illarum. Refpondeo dato anteces
dente,(quod alibinegavimus in Phyfica, ubi dixi-
soh [JamMvis ex haGents di@is conflet, mus, Omnipotentiam efle relatum tranfcendens
121 creaturas aliquas » tum poffibiles,tum ad poffibilia,)negando conlequentiam; licet enim
futuras, tom exiftentes cognofciin EE nullum dicat ordinem ad poffibilia , fatis eft, quod
. fentia divina , tanquam in causd, five ecum illis habeat , ut lm‘l‘.ct 3 propprtiq:mn s 8&
ratione cognofcendi, adhuc tamen incertumeft:  connexionem, ut fit ratio c?gnoiccudl » prout
Utritm Effentia divina hujufmodi caufalitatemex-  diximus in Log. zrad. 3. d. 3.4 nstin. 362, Videbi

erceatfecundiim fe totam: an fecundim aliquas
jus peculiares perfe@iones ? Clim igitur Effentia
creaturas non coptineat , nifi fecundim
ircaillasaliquem effeGum exercet, antex-
poteft, tota difficaltas reducitur ad illivs
ifeétiones peculiares , fecundiim quas aliquem

diéta.

Inftabis : Si Omnipotentia ,ut fuppenit argu= . ¢

mentum , pullo modo ordinaturad creaturas, ut
potc quz abillisnondepender, fed folz creatur
ad Omnipotentiam , dqud dependent, fequi-
tur quod Qmuaipotentia folim fiz carum puras

terminus,



3N
17
13
lq.
18,
15-
10,
16,
1o,

terminus , ficat talis cft paries relpectu vifionis
quam rermiuatl;‘atqm paries cognitus non‘ dLi:::it T‘Il
cugm'noncm vilionis , quam terminat, c‘x ttli“!-
nare poteft ; ergo nequefic ducet Omnipotentia
in cognitionem creaturarum , quas potelt produ=
cere. R_cfpondco primn} negm}:lo IC‘(]iIE.'I:!In :Om-
nipotentiacnim habcr,\quod fit realis,& vera cau~
fa creaturarum, quas cum eminenter contineat,
potult producere , ha_’}::c (1g:1|{1‘cnrc? qx;ml no\n
habet pariesrefpectu vifionis. Refpondco fecundo,
data majori, negando minorem : parics enim,pro-
uc fic porelt ducere in cognitionem vifionis , ut
patet exalibi ditis in Logica;ﬁn’;ue:codcm mo-
do pofler Omnipotentia ducere in cognitio-
nem creaturarum , licet folum effet earum purus
terminus,

Argues3. Si quilibet Beatus videret creaturas
poffibiles in Omnipotentia divina, ut in caufa, fe-
querctur quemlibet videre diftinété omnia poffi-
bilia ; fiquidem cum quilidet videatclaré & diftin-
&ie quidquid elt formaliter in Deo, & omnes gra-
dus Omnipotentiz ita {int in Deo formaliter; &
deinde quilibet gradus fit virtute diftinétus , & de-
terminatus ad certam creaturam poffibilem , om-
nesillos videbir, ciim non detur major ratio de
pno s atque dealiis; Lon[équt‘ntﬁrc'luc videbit om~
nia poflibilia ; {equela autem non eft admittenda 5
ergo &c. Relpondeo negando lcquelam; ut pa-
tet ex fupra jam fzpe didis, & patebit ex infra di-
cendis : Beatas enim non penetrat omnimoda cla-
ritate omnes partes alicujus Actriburizalioguiillud,
imo & iplum Deum comprehenderet, quod infra
negabimus. Car autem alias diftin@é , alias verd
folum confusé videat ? tribuendum eft Volunta-
1t Divinz, & moda fe manifeftandi, prout infra
explicabimus,

Conclufio 2. (it : Idea, feu Exemplar divinum
a Beatis claré vilum, eft fatio cognolcendicreatu-
ras poflibiles. Ira . Thoin. 1. pars. quast 15. art.z.
& queff. 20, de Perit, art, 4. ad 7. Albert. in 1. diff. 9.
art. 13. ad 5. Bannez, 1. part,quest. 12, art. 8. dube
unico, ad 2. Zwiel ibid. queft. unica, adz. P.Gil.
topio 2. tratt. 7, cap. 17, anum, 7. Py Soar, lib, 2. de
Ateribur. cap. 25, uum. 29. P, Albertin. tomio 1. prin-
€ip.1, corol, 4. punct. 4. P. Tannier. Lpart.d. 2.quaest,
6. dub, g. num, 4o & P.Sal.1. 2. tralt. 24 d. 4. 66 6.
Wi, 61. P Ribas tradk, 3. d. 8.capa 5o num. 3.4, Hen-
ric, quodiib. 7. quest. 4. & 5. & alii. Probaturprimé
authoritate D, Aug. lib. 11.de Civit. cap. 7. & 29.
ibi = Jpfain quoque creaturam melitts ibi (hoc eff in Sa-
pientia Dei ) canquam inarte, qua facta et 5 quam
inedipsi [ciune. Etlib, 4. de gen. ad litter. cap, 24.
Procul dubio, inquit de Angelis, univerfam creatu-
ram, in quaipfi funt principaliter condits inipfo Verbo
Dei prisis noverunt, in quo funt omnitan , etian qlie
temporaliter falta funt, aterne rationes ideft Idex 5
ergo ..

Probatur fecundd ratione, quia Idea, five Ex-
emplar Divinum ita continet creaturas poffibiles,
ut cum illis majorem habeat fimilicudinem, quam
haber Omnipotentia ; fed hac propeer illarum
continentiam in illarum cognitionem ducit; ergo
afortiori fic ducet Idea, five Exemplar divinum.
Coufirmatur, quia codem modo (e habet Idea ad
.ldcat.um,quo imagoad imagimtum;ﬁquldr.-m Idea
_Cﬁ vitalis, & pectectiffimaimago rei ideate 5 fed
Imago cognita ducit in cognitionem imaginati;
ergo & Idea in cognitioncm ideati,

Oppofitum tenent Dtz and, in 4. dift. 29. q. 2.
., S-J‘I’utar. dian P, Pafq.x, pod. s0. Cape2. Mg,
P Recupit, lib, g, e36: cap, 1. nits, 2, pro quibus ;

Dilp. V. Deoljeto Vifionis Beata,

119

Obyjicies 1, Ratio Idez, feu Exemplatisdivini cons
ftiruitur in concepru formalidivino ; ut laté pro-
bat P.Soar. in Mer. d. 25, fedt. 1. fed hujulmodi
conceptus (olim elt ratio conltituens Intelletum
divinum formaliter cognoleentem , utpote qui in
folo IntelleGu divino per identitatem recipitur §
ergo non elk ratio, quz cugnita ducat in cogni-
tionem intelleétum Beati. Refpondeo data, &
non concefla majori, (contrarium enim diximus
in Phyf. tract. 2. d. 7. 4 num. 244, negando mino-
rem; licet enim cognitio divina {it ratio formalis,
ut Intellectas divinus formaliter tendar in cogni-
tionem creaturarum, hoc non tollit, quominis
objcétive cognita ducat intelleGum alicnum Beati
in cognitionem garumdem creaturarum, cum fit
formalis reprafentatio earum,

Objicies 2. Idea , feu caula exemplaris,non po-
teft effe ratio cognolcendi creaturas , nifl cogni-
tione abftractivi, & ad inftar alterius ;non autem
intuitiva, quahs cft Vifio Beata; ergo &e, Rel-
pondeo primo Vifionem beatam , licet fic cogni-
tiointuitiva Dei, pofle efleabltractivam creatura=
ram , quod fufficit , uc dicamus , eas cognoﬁ_‘crfz
ex Ideis. Relpondeo fecuirdd 5 antecedens efle
verum de idea creara, non autgmde Increata, quz
fimul eminenciffime continet omnem perfectio-
nem creaturarum, prout fupra diximus,

Objicies3. Idea, five Exemplardivinum, five
fit ipfa cognitio formalis Dei , five illius Effentia ,
prout cft imitabilis , five fit utraque fimal, elt
in Deo ratio abfoluta, & omnind independens ,
ficque non ordinatur ad creaturas poffibiles; ergo
non poteft ducere in illarum cognitiolle{n. Rel-
pondeo dato antecedente , de quo jam fupra, 8
alibi diximus, negando confequentiam : nam ug
fepédiximus, non exigituraliquis refpectusrealis,
& tranlcendentalis, ucaliquid ducat in cognitio=-
nem alterius , fed fatis cft habitndo, proportio 4
& illius rzprafentatio, qualis cernitur in Idea, fi-
ve Exemplari divino refpe€tu creaturarum poffi-
biliam,

Objicies 4. Ideajuxra probabilem fententiam,
de qua jam in Phyfica loco proximé citato, citin
Deo ipfivs Effentia 5 prout eft imicabilis a creas
turis ; ergo hz pribs cognoltuntur ab intelleétu
utimitances , quam Idex e imitate ; conlequen-
terdue ha prits cognite non ducunt in cognitio-
nem creaturarum. Relpondeo dato antecedente,
negando confequentiam : nam fi Idea accipiatur
fub ratione formali quali in adtu exercitggexem-
plarizantis , priiis cognofci debent creatur®,quam
Ideashec tamen cognitionon eﬁcognitio in Deoy
de qua loquimur ; {i verd accipiatur fundamenta-
liter y quod fufficit ad hoc, ut in illa videantur
creaturz, tunc negandum eft prifis debere cog-
nolci ipfas creaturas , ut patet.

Conclufios. fit: Scientia implicis Intclligentia
in Deo 4 Beatis cognita cft ratio cognofcendi cre-
aturas poffibiles. Ita D. Zhow. 1. p.qe57. art. 5. Ps
Soar. cit, P. Mol cit. P Falent. 1. p. q. 2. piin, 6
P Tanmer, ¢it, 0. 5o P. Gil. cit, cap.18, P. Sal. 1. 2;
trait. 2. d g fects 4. 0. 61, P, Alberin, cit. P. Ribasy
tratt, g.d. 8.dub. 5. & alii, Probatur primd antho-
ritate Sanctorum Patrum, [zpitisalferentivm, bea-
tos videre creaturas in Immutabili Dei veritate 5
ideft in Scientia Dei , quod de Beatis Angclis in
{pecialiaffiemat D. dug. de tripl. habitacul, cap 4,
& lib. 4.degenef. ad litr. cap. 26. cir. ¢» lib. 11, de Gj-
vit.cap. 7. € 2¢.¢it, & dicentium, omnia videre
in Sapientid divind , ut expreflit D.Peéty. Damians
de Instit. Monial. cap.15, quod fimilibusaliis formis

P3 Sanéli

i I

133

54




136,

liifignificant ; er
Probatur fecundo 1
Scientia fi Intelligenti

Prima, quia
2 in Deo veré, &
ntat creaturas fub effe poffibili fin-
rulas earum ration

I es formales,
s in e includit virtualiter diftin&as , prout
imus de Omnipotenta divina in ordine
ad casdem creaturas poflibiles ; ergo fecundim
hujulmodi virtualitates cognita [mui"c efle ratio
cognoicendiillas diftin€té, & fecundim fuas pe-
culiares rationes.

Secunda , quia Beati cognofcunt hujufmodi
creaturas in Ideadivina; ergo etiam in Scientia di-
vina Simplicis Intelligentiz ; clim Idea, five adz-
quaté, five inadzquatc , nihil aliud fir , quam
CONCepLus , Cognitio , five Scientia Dei, Tertia,
quia verbum , conceptus , five fcientia creata, eft
exprefla, &aualis fimilicudo objecti, & exfe ap=
taducere in illius cognitionem, fi cognolcatur;
ergo multd magis id habebit verbum, conceptus,
{ive Scientia divina; fed Beati hanc claré,& diftin-
&¢ cognofcunt,& vident; ergo fic etiam poterunt,
imd re ipfa cognofcent ejus objeftum ,nempe
creaturas poffibiles. Confirmatur, quis impoffi-
bile eft videre aliquem conceptum , five fcientiam
claré , & diftin&¢é, non vifo fimul illius objecto 5
ergo etiam impoffibile erit videre fic claré, & di-
ftincte Conceptum, five Scientiam divinam , non
vifo fimul abje&to , ncmpi‘ poffibilibus.

Oppofitam defendunt Ochani. quodlib. 4. 4. 3.
Major.in 3. dist 14 q.3. ad 3. P. Becan. T p. tract. 1,
cap. 9. 4. 31 7, fine:pro oinii)us tArgues For-
malis ratio cognolcendi, qualis cft Scientia,five
divina , five creata, non poteft ducere potentiam
in cognitionem objeéi, quil'l illam. informet ; fi=
quidem ciim effectus formalis non diftinguatur ab
ipfa caufa formali applicata fubjeéto , debet hzc
fubjecto applicari, ut illum praftet; atqui Scien=
tia divina nequit informare intelleCtum creatum ,
ut patet ; ergo neque efle illins ratio cognofu
cendi, Refpondeo majorem cffe veram de ratio-
ne cognolcendi formali; non autem objeétiva.
Undé licet omnis {cientia , five creara, five increa=
ta neceflarid debear informare potentiam , ut fic
illi ratio formalis cognofcendi, utpoté cujus vita,
& operatio cft; fumprta tamen prouteft objectum

erminans alicnam cognitionem, poteft effe ratio
cogn(:!'ccndz - quin potentiam informet.

Arguesz. Si Scientia divina fimplicis intelligen-
tiz cfilgp ratio Beatis cognofcendi creaturas pofli-
biles, fequerctur Beatum per iplammer {cientiam
cogno{ccrc omnes perfectiones Dei intrinfecas,
quarum illa eft formalis reprzfentatio ; imo cam
Deus {c ipfum per illam {cientiam comprehendat;
& non fit major ratio, cur intelleCtus creatus ex
illa potitis ha:c, quim alia objefta cognoftat, om-
niafimul cognolcer; confequenter Deum coms
prehenfive , .qua omnia videntur abfurda; ergo
&c. R.cfpondeo nullum effe abfurdum , quod
Beatus, visiScientid divini, ined cognolcat om-~
nia poffibilia partim diftinte, & partim confusé
imo & omnes Dei perfeétiones abltradive tamen;
neque enim exhoc fequituripfam Scientiam , aut
Deum comprehendere : fiquidemad hoc neceffa=
ria erat corum omnium cognitio intuitiva, & ma-
xima penetratio , lumengue infinitom , quz om-
nia funt impoffibilia refpeétu alicujus incellectis
creati, imd & creabilis , ut ¢x infra dicendis
conftabit.

Conclufio 4. fit: Nulla perfe@io Dei necefla

ia, prout fic , five fic cflgngialis , fivé attributalis,

15 [ecundam

Trackatus L. Tﬁm:lgéczua

ft efferatio ¢
b effe exif
5O, iy
art, 2. P, Mol. 1.7
Jolurione, &
Beatitu 4
Probatur primd , quiacreature fecondum fuum
efle exiftens funt quid merd contingens
ergo nequennt repreefentari ;aut continen prout
fic inaliqua perfeéione Dei neceffarias ergone-
que e prout fic mgnofci. Secundo, quia crea-

ofcendicreaturas exiftenites:,
e lva D\ Thom. 3.«

ent.cap,

iz, neque habent, :1cj25ur‘ habere poﬁb::i exiften.
tiam altualem, bifi poltliberum Deidecretumde
iilis producendis; ergo cognofci nequeunt in
perfectionibus Dei neceffariis , qua antecedunt
decreta libera; neceffaria enim in Deo funt priora
liberis.

Conclufio s. fit: Aétus, five decretalibera ab-
foluta Voluntatis divine ut talia 2 Beatis cognita
funt eifdem ratio cogaolcendi creaturas fub elle
futuritionis, & exiftentiz. Idem dicendum it de
Scientid Vifionis. Tra Sots ing. diSt. 29, quaft. 3. a.

T

3.concluf, 7. Baflol. zjmg[f..;. prolog, art_2.§. Contra

illud, P.Gil.towm. 2.trall. 7. cap.ultim. nin, 4. & 5.
P, Mol 1. part. qusft. 12.art. 8. d.s.membyr. 5.§.ad

1. ¢ memb. 6. §. Dicendnm eit, & memb. 7. §. Ani-
maergo, & alii. Probatur primapars , qoia hujul-
modi actus,live decreta Dei libera continent crea-
turas determinaté, ideft fecundiim fuum effe furn-
fum, & exiltentiz peculiare ; quod habiture funt
fubralibus circum{tantiis temporis, durationis &c.
in particulari ; ergo nihil obftabir, quominiis pro-
ut fic cognitaBeatum ducant in earum cognitio-
nem. Confirmatur,quia effe futurum, & contingés
creaturarum dari non poteft, nifi mediante decre-
to libero Volunuatis divinz,quo tamen pofito, fuo
tempote dabitur, & quo fublaro, tolletur 5 ergo
hoc poterit clle ratio cogno!ccndi illud , l:?puit“
cum quo eftprout fic connexum.

Probatur fecunda pats, quia Scientia vifionisin
Deo fcpr;f;!'bnf- creaturas fecundim {oum eflefu-
turum, & exif & determinatum, quod habitu-
rz funt exvi decreti liberiVoluntatis divinz,quod
femper fupponit ; ergo prout fic i Beatis cognita,
eisdem erit ratio cognofcendi creaturas fub fuo
effe futuro, & exiftentiz. Confirmatur author-
tate Sanctorum Patrum ﬁwpr:\ cit w128 & 134 qui
claritis videntur loqui de creaturis fecundtim foum
effe furnrum , & cxiftentiz ; ergo &c.

Oppofitum tenent Capreol.in 4. dist. 49.q. 6.4
o Argun, Duvandi, P.Sal. 1. 2. traik, 2. d. 4 fedk.
10, 7. 1544 Pu Recupit, libs 4. g. 36, cap. 2. i, 16. &
videturfentire P. Soar.lib, 2.de eAttrib. cap. 27. &
s, 7. tim ob rationes infra adducendas; tim
prafertim, quiaad cognitionem creaturarum {ub
effe exiftentiz fatis efle credunt, quod Beatorum
vifio ad illas terminetor in fe ipfis, quin opus fit
quod ab aliqua perfeétione divina ad esrumcog-
nitionem ducatur: Sicut Cognitio divina illascog-
nofcitin feipfis, eo ipfo, quod futurz funt ex
videcreti , quin abaliafui ipfius perfeétionead id
moveatur,

Sed contra , quia licet talis modus ¢ognolcen-
di creaturas exiftentes in fe ipfis poffibilis fit, e
iilo tamen fequitur : Prima,creaturas a Beatis cog-
nitas fub effe exiftentiz non pertinere ad objeétum
Vifionis beatz fecundarium. Secundo nullo mo-
do beatificarc intelle€tum Beati; fiquidem non
funt aliquid in Deo cognitum , fed in fe iphs.
quod longe abefk 4 cognitione in Deo. Adhue
tamen,

Objicies

=
=2

141

4

1



T

145

146,

Difp. V. De oljecto, Vifionis Beata.

Objicies & Aéus, fivedecrera Dei libera in
tantiim ducerent Beatos in cognitionein creatura-
rom futuraram , & exiftentium , In quantum iul_?t
illarum canfzs fed prout fic ducere nequeunt _,"ll-

uidem decreralibera folim fune caufe lecundum
id, quod addunt fupra actus neceflarios 'ﬁ)h‘:m'
autem addunt refpeéus quosdam rationis, qui
d Beato cognofti nequeunt per Vilionem L’n'ca-
tam ; ergo &c. Relpondeo decreta _I)e1 libe-
ra efle canfas creaturarum prout diftinguun-
car 4 neceffariis fandamentaliter, nom autem for-
malicer , five prout (fancfubillis refpectibus ratio-
nis , & ut fic pofluat cogtu;!ﬁ & ducere Beatos
in cognitionem creaturarum, Si ve_rc‘: ?ddam fu-

ra actus neceflarios folam terminationem ad
ceeataras , proucalibi diximus,, fhcu»ndfzm illama
Bearis cognita , illos ducuntin cognuiomm crea-
turarum,

Objicies 2. Multa funt futura , circa qua Deus
non haber decrera 5 fiquidem Deus non decer=
nit, neque decernere potcﬂ’ aCtus peccaminoibs
futuros ,quorum tota determinatio eft & volun-
tate creata; ergo pon omnia futura, aut exiften-
tia paffurn 4 Beatis cognolci in dccrctis‘ [?c: li-
beris. Refpondeo nos non dixiffe , omnia futura
cognofcid Beatisin decretis cogpitis, fed folam
decreta cognitaefle rationem cognofcendi futura,
ad qua tendunt. Accedit , quod in Deo fune de-
creta circa entitatem pofitivam , & materialem
attits peccaminofi, licet non circa formale pecca-
ti; & deindé decreta permiffiva ipfius peccati, un-
dé in illis pofitiva entitas iftorum actuum,in his
verd peccata ipfa formalia cognoflcuntur.

Objicies3, Si creature futurz ; auc exiftentes
cognolcerentut in aliqua perfetione divina cog-
nitd , hujufimodi cognitio effte abftractiva ; hi=
quidem quidqui i(:.:g-mfiimr ex vi a[tc‘nus‘ cogni=
ti, cognoicitur abftractive , cim in alio , & non
in {eiplo cogn sfeatar; fed hoc dici nequic; nam
fi cognitio creaturarum in Deo foret abitradtiva,
non eflet clarior , quam cognitio creaturarumin
feipfis ; fiquidem quodliber cbjectum clarius in
feiplo , quam in alio cognofltitur; hoc autem eft
contra D. Auguft. fib. 11. de Civit. cap. 7. afleren-
tem , COgnitionem creaturEin {eipfa decoloratio-
rem cflc , quam quando in Sapicatia Deicog-
nofcicur. Et ¢ap, 29. melitis in Sapientia cognol-
ey quam in e ipﬁl;(’l‘gc) talis cogtlitia uequi:
effc abftradtiva ; conlequenterque creatnrz fu-
turz , ant exiftentes non cognofeuntur a Beatis
in aliqu perfectione divind cognitd.

Relpondeo negando minorem , & ¢jus pro-
bationem ; licet enim cognitio illa fic abftrativa,
utpoté in alio, adhuc clarior , & perfectior eft,
quim carum cognitio intujtivain proprio genere;
fiquidem eft fupernaturalis »ficque longé celfior,
& nobilior; & deindé eft in aliquo perfeétiffia
mé cognita, quod clarifimé , & perfeétifimé
continet , & reprafentar iplas creaturas : quan-
do autem dicitur , cognitionem intuitivam cffe
clariorem abftra&ivd , id procedit cceteris pa-
ribus. Ex diétis.

Colliges prim& , modum cognofeendi crea-
turasin Deo , utin canfa, Idea. Verbo, five Sciens
tid, & decretis liberis , necefMurid effe per medium
cognitum. Ita D. Thoin. queft. 5. de Virit. art. 4. &
5 ('7 GoU0- T o O L Peqle 12,478 8.8 . 14 arts 53
Caietan. ibid, Durand,in 2. diff. 29. queit.z. Ferrar.,
COBLY. gent. cap. 9. P. Valent.cir- punit. 6. P, Molin,
Lpiquize are 8od. 2, P, Soar. lth. 2.de e Attrib, (apa
2y fitiies 200 Py Taninery d, 2, qutal. 6, dub, 9. mam, o

19

& alii. Patec, quia neque effeGus in caufa, neque
tmago in Idea »neque objeétum in VCI‘_hO s five
Scientid , neque futurum in decreto poffunt pro-
pri€ cognofei, nifi prius ratione cognofcatur cau-
fa, Idea , Verbum , lcu Scientia , & decretum
ergo quotics effe€tus videtur in caufa (ficque de
alits ) femper videtur in illa ut in medio prils
cognito,

Colliges {ecundd , recté etiam dici creaturasa
Beatis cognofci in Deo, fen in Verbo tanquam
in fpeculo voluntario , licet hic modus cognolcen-
dinion ficd luperioribus diftinéus , fed fubfingu-
lis comprehendatur,ur tenent P.Falent.cit, PuSoars
citongq.ex° Do Amb.lib.x. in Lucam.D. Aug. epist,
162, D Thoitts 1. pequ 12earts 8.ad 2. & ¢ 14. art. 5.
&rin z.dift14. 9.1 art, 1 fiquidem modus iftelos
quendi , nempe videri creaturas in Deo, ut in
Jpeculo , meraphoricus eft, ficgue metaphoricé fo-
Iam fignificar , & confusé, quod aliis modis affig-
natis propri¢ , & diftinéte explicarur.

Colliges tert1o, creaturas J-uﬂ;; Ltinmcoglmf-
cid Beaus in Voluntate divina per modum fimpli-
cis complacentiz 1llas approbante, i fumanrur
fecundim funm efle poffibile : fiautem quoad exi-
{tentiam , in ipfa voluntare per fiberum decrerum
applicatd , & determinard ad illas producendas. Ira
P.e Holin. 1. part. quast. 12.art. §. d. 2. P, Tanner.
d.z2.q. 6. dub. 9. n. 7. & alii, Patct ex fupra difis, &
qua haétenus diximusex iis, que jam alibi A nobis
dictafuntin Log. 7. 3. du 2. 4362,

DISPUTATIO VI

De Zqualitate , & In-
xqualitate inter Vi-
fiones Beatorum.

SECTIO 1

Verum videri pofiit Dens , non
vifis illins perfectiontbus fe-
cundarits ¢

S

ooy, N prafenti Difputatione a-
("1':: gendum nobis cft de zqua=
Yzl litare, & inzqualitate termi-
@* nativa Viﬁqn_is B{'a:z‘ ; ﬁ‘l“i_‘
; kgﬁ\ dem hac, & illius caufis expli-
FOk catis,facilins explicabimus dif-
= ficuleates circa ejus zqualita-
tem, & inzqualitatem formalem, quz mints
principaliter expedienda erit, Primd igitur inqui-
rendum erit: Urrim hejulmodi inazqualitas termi-
nativa de faGto detur, aut dari poffit inter Vifio-
nes Beatas, tam in ordincad obje@um primarium,
quam fecundarium, Secundd, quanam fint caufz
effectivee hujufmodi inzqualitatis. Tertio , quase

nam haheat caufas formales. Hoc pofito.
Difficoltas modd eft : Utriim Deus videri pof-
fit,non vifisillius perfectionibus fecundariis  Ad-
vertendum eft primd cum P. Gil. tom. 2. trait. q.
cap. 5y P Salo 1. 2, traédt, 2. d. 4. fedt. 2.m. 10, o Egid,
Lufie, lib. 12. de Beatitud. quef, 10, art, 1,§.3. 4 uti=
wier. 21, duo perfectionum genera pofle in Deo
confide-

149

1500

]

2




	Sectio Prima. Quӕnam perfectiones divinӕ pertineant ad objectum primarium Visionis Beatӕ ?
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104

	Sectio II. Utrùm, & quomodò actus Dei liberi Visionem Beatam terminent ?
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106

	Sectio III. Utrùm creaturӕ videantur in Deo ut objectum secundarium Visionis Beatӕ.
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108

	Sectio IV. Proponitur, & rejicitur secunda sententia contraria
	Seite 108
	Seite 109

	Sectio V. Utrùm creaturӕ cognoscantur in Deo à Beatis ut possibiles, futurӕ, & existentes ?
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112

	Sectio VI. De cognitione rerum existentium in Beatis.
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116

	Sectio VII. Quӕnam perfectiones Essentię Divinę moveant ad cognoscendas creaturas in Verbo.
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119


