UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Syntagmata Theologica Sive Principalis Theologiae
Tractatus

Lourenco, Agostinho

Leodii, 1694

Disputatio VII. De Incomprehensibilitate Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80131

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80131

146

4

45

1

1o

i

I,

b

: =5
£ft ejusdem rationis, arque aded intra totam fuam

fphzram , five inten{ionis, [ivp cxcmrﬁmrllﬁ , Il_l-
bee findifferenter adhas , vel illas rationes obje-
&ivasintelleCtui zqualiter propolitas ; illcnrrfc ha-
bent potentiz naturales circa hec, autilla fua ob-
jecta marerialia propofita; & COg?JOEfiﬂil_ﬂ;‘Cl'gO
dererminatio yitionis-ab illo nequit effetive pro-
yenire, : =

Probatur fecundd ; quialamen g[lcr_lla:, cum fit
habitus fupernaturalis, h‘abe: fe ad inftar Il'!blf:L.ls
fidei, alteriusvé habitus fupernaturalis sfed habi=
sus fidei de [ non magis determinat ad bzc ob-
jeGtarevelata, quimad alia credendas ergo etiam
lgmen gloriz intra fuam {phzram non magis de=
terminabic ad hzc, quam illa nbzcc'i:_a videnda,
Confirmatur 5 quia lux corporalis de fe md‘lffcrcns
eltad hze, autilla objecta praelentia manifeftanda
oculo ; ergo fic eritlomen gloriz ; conlequenter-
fueabillo non provenic offective hujufmodi de-
terminatio. Ita P, Gil\cits tradt. 10, cap. 8. num. g.
P, Albertin, quast, 5. Theolog, ex 1, princips Philofe
i 7

Conclufio 4. Hujufimadi determinatio vifionis
non provenit a volunrate Beati nec phyficé, nec
moralicer, Eft contra tertiam fententiom. Proba-
tur prima pars quoad concurfum phyficum, quia
hune maximé praflaret voluntasapplicando intel-
le€um lumine illultratum ad cognitionem harum
potias, quam illarum perfectionum Dei, & crea-
turargm 3 fed non poteft hanc applicationem effi-
cere;; fiquidem intelleus prout fic illuftratus ne-
ceffarid movetur ab Effentia divina , & pravenit
omuem liberumacdtum voluntatis 3 ergo &c.

Probatur fecunda pars quoad concurfum mo-
ralem, quia ided hujufinodi concurfus moralis
cenferetur 3 voluntare Beati impendi, quatents
Deus conferre {olet vifionem fui, & crearurarum
juxtaappetitum rationabilem ipfius Beati; led hec
ratio , licet fic vera quoad vifionem creaturarum,
que {pe€tanc ad ftatum Beati , abfoluté tamen uni=
verfalisnon eft; fiquidem plura manifeftantur Bea-
1is extra, vel lupra corum appetiram rationabilem,

uz proindé determinari nequeuntab eoappetitu,
:]eu voluntate etiam moraliter concurrente, ut pa-
tet; ergo &c. ;

Conclufio 5. Determinatio Vifionis Beatz ad
cognofcendas has potius, quam illas perfectiones
divinas, & creaturas in eis contentas intra certum
numerum ; quem intelleGtus ratione ]uminisglo-
rizvidere poteft, provenit effe&ive ab iplo Deo
concirrente ex parte potentiz cum intelleGu
Beati, & [umine gloria. Ita tenent cum quarta fen=
tentia Argenting in 4. difl, 49, g. 2.art. 4. §. Etex
hoe. Pefant. 1. p.q.12, art.io, dizs §. Dices. P.Gil.tom.
2.1, io. €ap. 1. a 4.8 alit. '

Probatur, quiaquotics in caufa fecunda dan-
tur omnia requifita in actu primo , ut excat in aca
tum {ecundom , & ahqunm operationem eliciat,
&iplanihilominsita eft indiffcrens, ut neque ex
feipfa, neque exalia caufa fecunda fimul concur-
fente, ad hune potios effi&um , quam ad alium
determinari poffit y ad Caufam Primam univerfa-
lem fpeéatiliam determinare, ut pluribus exem-
plisin Philofophia probari folet, & nos jam {uo
loco probavimus, ciim de determinatione caufa-
rum {ecandarum quoad individunm egimus in
Phyfica; fedin Vifione Beata . five intelleétu Beati
dantur omnia requifita, ur exeat in aCtam fecun-
dum ), neque affignacur caulh aliqaa fecunda, quz
1plam potentiam determinet ad cliciendam vifio-
nem hujus potius perfeCtionis ; & creaturzin ea

Difp. V1. De Equalis, €5 Inagqual, Vifionis Beat,

135

relucentis , quim alterius , ot patet ex dictis / ers
go ad Primam Caufam nniyerfalem ex parte po-
tentiz concurrentem fpedtat , que libera eft, hua
jufmodi caufas pradicto mode lulpenfas derer-
minare.

Neque obftat, quod per quamlibet Vifioner
Beatam videantur omnia, quz funt in Deo, fal-
tem confusé ; fiquidem queftio procedit devifio-
ne perfetionum diftinétd , qua certum eft non
videri omnes Dei perfetiones, faltem fecunda-
rias ; alioqui viderentur omnes aétus Deiliberi, &
omnes creaturz etiam poffibiles, fcqucretur(que,
quamliber Vifionem cffe Dei comprehenfivam,
utex fupra diétis liquet. Explicatéjam inzquali-
tate inter Viliones Beatas cx parte canle cffe &iva,
& ipfarum causd effcétivd: Procoronide:

Quares hic: Uadenam praveniat pradiéta inz-
qualitas formaliter : & quend (it canfa formalis,cur
Vifio beata haspotiusDe1 perfectiones,antcreatu-
ras in eis contentas, quam alias Beato manifefter?
R.cf;pondro breviter, inzm_}u;'.iil:itcm Vifionis Bega
te formaliter provenire ab inzqualiintenfiong, &
extenfione; aurex diverfaentitate individuali di-
vifibili , aut indivifibiliptius Vifionis juxea diver=
fas Theologorum fententias infid fequenti dif-
putatione explicandas : Determinationem autem
formalem ad has potius creaturas , quam illas re-
przfentandas {femper provenire ab entitate, lew
modo individuali ipfius vifionis , qui de lege fal-
tem ordinaria variatur-pro diverfitate intenfionis
in vifioneipla. Hac refolutio veraeft, cujus pros
batio facile defumitur ex iis , qua accidunt in
cognitionibus naturalibuscirca (ia objeéta in re-
bus creatis,

DISPUTATIO VIIL

De Incomprehenfibili-
tate Del

SECTIO L
Utriun Deus comprehends pofiit ab

intellectu creato , [altem de
potentia Dei abfoluta ?

r Rimé difputatione hujus Tra-
23 Ctatils [atis oftendimus, Deum
{5y, de potentiactiam abfoluta, in-
="vifibilem efle intelleGtui crea-
3 %% to {ecundiim vires naturales
(A Ipeciato , licet ab eodem ug

2% fopernaturali lumine , vel au-

xilio clevato poffit intnitivé videri. In prafenti
inveftigandum nobis eft, utriim ab aliquo intel-
le&u creato, aut creabili ita videri poffit, utoms
nind comprehendatur ; quod plures continet ,
ealque graviffimas difficoltates , quarnm aliquas
jam expofuimus in Logicazratt. 6. d. 4. [eét, 2, per
zotam,quas etiam hic, quia in hac Materia funt
pracipug, licet breviter repetemus, Primod igitur
ftatucnda eft Divinz Incomprchenfibilitatis cers
titudo. Secundo explicanda eft ejusdem fundas

‘mentalis ratio, Tertid examinandz funt condi=

tiones cognitionis comprehen(ive Dei, Ulimd
ingui-

54s




126
inquirendum eft : Utrim aliqua intelle&hs cog-
nitio, faltem a Deo condi poflit,qua annexam ha=
beat Dei comprchenfionem ?

Advertes primd, Comprehenfionen ex primano=
minis impofitione fignificare apprehenfionem, fi-
ve tentionem corporisalieni; ut conftat ex com-
muniofuverborumapud omnes Authores,cerni=
tur§ue in Scriptura Pfalm, 9.ibi : Comprebenfus est
pes eorti. Ec Ecclef. 9. edyes laqueis compreben-
duntur. Et fzpe alibi.

Advertes fecundd ex hac fignificatione duétam
e metaphoram ad fignificandos a&us animi,
quibus res veluti apprehendimus ; & ad nostra-
himus, & tenemus , quales funt actus prefertim
intelleéiiis , licet etiam aliquando accommodari
folear a&tibus voluntatis,

Advertes tertio , comprehenfionem illam cor-
poralem ducbus prafertim modis accipi : Primoy,
prout opponitar infecutioni, & elt affecuio, ac
comprehenfio rei quafi fugientis, & quam antea
inlequebamur juxtaillud. Plalm.7o. Perfequimini,
¢ comprehendite enm : cujus acceptionis meminit
D. Thom. t. part. quait. 12, art. 7, ad 1. Secundo ,
proutidem cft, atquetotum aliquod ita contine-
re,few in fe concludere, ut nihil illius maneat extra,
qua ratione locus continet tem locatam, & Cee-
lum fuperins comprehenditin fe fibi fubjeGum.

Advertes quarto, ex duplici hac acceptione
comprchenfionis corporalis per tranflationem du-

licem fuiffe deductam acceptionem pracipuam
comprehenfionis {piricualis , feu perintelleGtum:
Primaeft, qua comprchenlio opponitur infecu-
tioni {pirituali, qua viatorés in Denm tendunt per
intelleétum, & voluntatem , eftque Beatitudo no-
ftra [upernararalis, feu Vifio, & Amor Dei , prout
elt terminus viz ; fiquidem per hujufmodi actus
terminatur in patria defiderium noftrum, & infe=
cutio viz , & Deus iple comprehenditur , licer
non omnind perfeéie : & in hoc fenfu Vifio Beata
dicitur d D. Paulo comprehenfio, ut conftar ex
teftimoniis infra citandis; Beatigs omnesdici folét
comprehenforesapud Thwlogos, & San&tos Pa-
tres, ut infra videbimus,

Secunda acceptio {trictior, & magis propriacft,
qua cﬂompchcgfﬁc accipitar pro exi 2, & ?i_!y-
quatd rei cogpitione, quafcilicet res cognofcitur
quantiim ex fe cognofcibilis eft, prout alibi dixi-
mus in Logicaloco proxime eit. & explicat D.Au-
guft. pluribusinlocis, prafertim epitt, 112, cap. 8.
1bi : Toram antewm comprehenditur, videndo, quod ita
viderur,ut nihil ejus latear videntem, aut cujus fines
circumfpicipoffunt. Etjuxta hanc acceptionem, ad-
dita explicatione, five conditionibus, de quibus
jam in Logicaloco cit. excitanda , feu intelligenda
eft quaftio ftatim apponenda. Plures alias Com=
prehenfionis acceptiones afferunt Ochant. in 4.diff.
29y quast. 13, are. 1. Gabr, di_ﬁ. 3. qualt.g.arta quas
referunt , & impugnant Dod&tores citandi. Sit
igitur, : ;

Difficultas 1. Utriim Deus , faltem de potentia
abfoluta poffit a Beatis comprehendi comprehen-
fionc propri¢ di€ti2 Negativé. Quoad rei verita-
tenvabomnibus ‘f'htologis recipitur , celebratur-
due a Sanis Patribus communi confenfu ad plu-
raloca Sacrz Seripture ;. quoad certitudinem Fi-
dei’, & fi repugnent P, Fafq. 1. part. d 52. cap. 2.
P. e Marat.d. 20. felt. 2. P.Alareon. traik. 1. duge

1

cap. 6.num, 25.¢ P. Arriaga tonn. nin t. part. d.iz.
fects 2. num, 14, exprimitar tamenad P, Falent. 1. p.

quastitz, punct. 5. §. Sed afferrio. Bannez art. 8. hic
Zutich ibid, guash unica. Pefantod, unica. <Vedin,

Tra&atusl. %falﬁgims.

3part q.3u a. 1. Cabrer. ibid, & d.2. Ledefin. de divin,
perfect. quedt, 8. art.g. Sot.in 4. difte19.q. 3. artas,
P, Molinar.p. qu12. a. 7. §. In bas ergo. & a8 d. 5,
mewb. 2, § Hec tamen. P.Soar. lb, 2, de e dtrrib,
cap. 5. afle 2. & 1OMOI.in3.p. du26. (ot 2. P, Sal. 1,
2, tratt. 2.d. 4. ek, 6,an. 31, P, Albertin, quefts 4
Theolog. ex 1. princip.nuim, 2: P. aAvrub, 1, P d.23.
P. Prapofit.i. pg-iz.a.7.n.52. P, Tm::.u-,;.p. daa
q.6.d. 6.1 6. P. Amicus tom. i.d. 10.1m. 31, & alii.

Probatur primd authoritate Sacra Paginz, Je-
rem. 32, ibi:  AMagnus confilio, & wmcomprehenfibi-
lis cogitatu. EtJob,1r Forfitan, ait, velizia ejys
comprebendes, @ ufque ad perfeitum Omnipotentem
veperies? Evad Rom. 11, Quam incomprehenfibilia
funt judicia ejus, & investigabiles vie ejus| Et infra,
Quis cagnovit fenfum Dowing, aut quis confiliarius
ejusfuir 7 ergo fi Deus in confiliis, & judiciis fuis
incomprehenfibilis eft , multd  magis erit in fua
fubftantia.

Dicent cum P. Taff. cit. cap. 2,40, 4.¢» P.Gil.
zom. 2. tr. 12, ¢ap. 4. #. 2.primum locum Jeremiz
(idemg; de aliis) intelligendum effe de incompre-
henfibilitate refpectu facultatisnaturalis intelleGis
creati , five fecundtim ejus vires naturales {p« Etatis
Non placent primo, quia incomprehenfibilitasibi
dicitur de Deo tanquam aliquid Dei proprium, ut
ibidem exponunt Patres;fed nonita erit proprium
Dei, fi pradicto modo intelligatur; fiquidem An-
gclus,gmtia Deiin anima , & cogitationes cordis
hominum, & Angelorum etiam per facultatem
naturalem noftri intelleétiis non comprehendun-
tur; ergo &c. Secundo,quia uereCté notat P.Spar
tomo 1. i 3. p. d. 26. feit. 2. §. Nibilominys. Scriptu=
raibi quuimr eodemmodo de incomprehenfibi-
litate , quo de Immenfitate Dei; {ed de hac intelli
gitur [ecundiim omnem virtutem intelleCis crea-
t1, ut omnes fatentur; ergo fic intelligenda eft
deilla.

Probatut fecundd ex Ifai. §3. ibi: Generationem
efuis quisenarrabit # quilocus ex communi Patrum
interpretatione, quos refert P.7afg. cit. d. 18, cap.b.
& P.Gil.cit, cap. 4. n. 6. intelligitur de Arerna Ver-
biGeneratione, ita ut velitibi fignificare , illam
anulla creatura poflc adzquaté cognofci , ficque
neque comprehendi , ciim illa cognitio fit propria
folius Dei, ut ipfi Patres atceftantur; ergo mulio
minus ficpoterit cognofci, & comprehendi Effen-
tia fecundim omnia, quz includir,

Probatur tertid , quia San&i Patres folentof-
tendere Divinitaté Spiritiis San&i ex eo,quod Na-
turam divipam coprehendat, quoargumento ufus
eft D. Athan. in Concil. Nicen. fine, contra rinm:
idemque colliguntalii Patres exillo 1. Cor, 2. Spi-
vitus omnia [irutatuy , etian: profunda Dei: Er ex il
lo: Oue funt Deinemonavit s nifi Spiritus Dei ;. g
in ipfo eff +in quibus locis idem valet fErurari,atque
nofcere, & comprehendere , ut ait D, Bafil, b 5
contr Eunom.& D, Thom, ad citloca cum aliis;fed
non cffet efficax argumentum divinitatis tertiz
Perfonz , i comprehenfio Dei poffet alicui crea=
turz communicati ; jam enim non effet proprium
folins Dei qua talis fe ipfum comprehendere;; er-
go &c. 2 :

Probatur quartd ex definitione Ecclefiz in
Concil. Lateran. caps E Firmiter, de Sum, Trinit. ibis
Credimus, ¢ fimpliciter confitemuy Vawm effe Dewr,
Infinitum, Imme ofin , Incommurabilom , Incompres
henfibilen 5 8c. ubi tam abfoluté definitur Devs
Incomprehenfibilis,arque Infinitus, Immenfus, &
Incommutabilis; fed ita eft infinitus , immenlos,
& incommutabilis ;ut aliter fieri nequeat ,m‘qdﬂe

¢




5
.
:. |
[
| T4
3
Ij.
16,
10
1L
Te
1k

de potentidablolutd ergotadicendus cft incom.-
pr(-lmnﬁbiiis.}!t neque de potentid abloluta com-
prehendi poiit. ‘ o

Dicentcum P. Fafq. cit.cap. 3.§. «tqueinpri-
sy cx predia definitione nibil colligi pro pre-
fenti difficuleate ;fiquidem etiam ibi le!Fllr D:u‘s
Tueffabilis 3 & tamen indé non re&eé colligitur, efle
Peatis Ineffabilem ctiam de potentia nbioluta‘;
aliogui non poient, ut pOﬂ_-le, de Deo mentis
lingud effari omnia , qua v:Eient; ergo i':m, 1.b1-
dem appellevar Tngomprehenfibelis 5 id non eritin=
gendum de potentia abfoluta, >

Noun placent primo , quia i Concil. cit. appo-

pitur primd Josenfiras , deinde Tmmutabilitas, 8
Inzomprebenfibilitas ,quafi oriantur ex Immenfitate
tanquam ex radice ; fed ex Immenfizate necefla-
ri¢ (equitur Incomprehenfibilitas adzquaca , & in
ordine ad omnem potentiam, etiam ablolutam ,
ficut & Tmmutabilicas ; aliogni Deus de potentia
abloluta poﬁ'cr. mutari, quod non dicent iergo
&c. Secundd, quia ur re@té notant P.Sal. & P.
Albertin cit. Deus adzquaté, & fecundiim omnem
fuam perfectionem efta Beatis incffabilis, eriam
de potentia abfoluta; ergo ratio P, Valg. contra
ipfum facit.

Tertid , quia deEnitiones Ecclefiz funt inter-
pretandz juxta fignificationem verborum magis
propriam ,&:uﬁupatam ab Scripmris , & Sandtis
Patribus , nifi aliquid obftet ; fed Incomprehen-
{ibilitas de Dco di€ta magis proprié ufurpatur ab
Scripruris, & Sanétis Patribus pro negatione po-
tentiz ad cognitionem adzquatam divinitatis,qué
neque de potentia abfoluta tolli poteft, ut infra
probabimus; neque ex eo, quod itaillam inter-
pretemur {equitur aliquod incommeodum ; er-
go &c.

Probatur quinto authoritare Sanctor, Patr. D.
Aug. lib, « Aledivat. cap. 29.ibi : Sednec ipfi,nempe
eAngeli, profecto te videre poffunt,ficuti es 5 nuili de-
nique alii tora , niff ribi Soli , nota es onmipotens T7i-
witas. B lib. Soliloq. cap. 31. Soli quidein tu tibs Tri-
mitas integre nota es. Ex infrd, Quem neque Chera-
bim perfedte cognofeant. EcD. Greg. lib g, Mors
cap. 10, ad illud: Job. Sub quo curvantur quiportant
orbeimn : Certé , ait, qUONEAIN CHIL CUYVAMUT , [Uperio=
va cernimns  evelti effent illi fublimifinsi Spivstts, (i
plene porentiam « Alafeitatis ejus attingerent, (od qui
orbem portant fub Deo curvi funt ; quia divinitatis
ejus celfitudmen, quainvis (ublevati videant, nec Uir-
tutes tamen.dngelica comprehendunt Jdem habet lib,
10.64p.7+ & libe17. cap. 15, 1dem habet D. Bernard,
de Pafiion. Domin. cap. 17. & plures alii Sancti Pa-
tres tum Graeci , tum Latiniapud Doctores cit.

Probarurfextd ratione , quia Dens eft Infini-
tos , & Immenius in entitate , & perfedtione , ut
etiam lumine naturali demonftravimus in Meta-
phylica ; ergo comprehendi nequit 4 creatura fi-
aite entitatis ; & perfe@ionis. Probatur confe-

quentia , quia modus cognofcendi fequitur mo=-
dum cflendifubjeéti, poftulatque adzquationem,
faltem in ratione cognofcibilitatis cum objeco,ut
omnes fatentur ; fed impoffibilis <[t ex parte po-
tentiz creatz cognolcentis adzquatio cum cog-
ancibilitarc divipa ; ergo impoffibilis eft cogni-
tio comprehenfiva Effentiz Divinz,five Dei. Un-
dé tamen proveniat [pecialitis , quod cognitio
Creata, licet in perfectione augeatur,ad compre-
henfionem divinitatis pervenire non poffic? Ex-
pheat difficillimum eft , in fequentibus tamen
commodis explicabitur. Aliz rationes hic addu-
< put;rlant ad probandam przfcatem difficulta-
O3 s

Dilp. VIL. De Incomprebenfibilirate Dei,

137

tem, (]uibus |“:||n j.u'l'l aiil)f probnv.'imus 5 i]las ti=
men non adducimus, quia ibi videri poflunt in
Logicarr. 6.d 4. 4t 54.8 67.

Arguest. ExScripturaad Philip. 3. ibi: Sequor
[i quamedo comprehendam. Exr. Cor.g. St currites
ut comprehendaris. Erad Ephef: 3. Ut poffitis com-
prebendere cum omnibus Sanilis ; fed hujulmodi lo~
ca, & fimilia intelligunt Sancti Patres de compre=
henfione Dei per intclleGam , ficque communt
Theologorum confenfu Beati dici folent compre-
henfotes, quatentis fcilicet vifione intuitivd Deum
coprehenduntin patria,quem in via non poterant;
ergo faltzm de potentia abfoluta poteft Effentia
Divina comprehendi. Refpondeo hujufmodi lo-
ca intelligenda effe de comprehenfionenon exa-
Giflima , & propriiflimd , quz omnind adaquerar
cogpolcibilitati objecti, fed de comprehenfione
minus perfeCta , qua in tantim dicitur compre-
henfio , in quantim ef} aflecutio abjecti , & pol-
{eflio Dei, proutfupradiximus, in quo fenfu o=
quuntur Sandti Patres, & Beatos appellant com-
preheniores.

Argues2, Ided Deus cffetabloluté incompre-
henfibilis , quia {zpé talis dicitur in Scriptura ;{ed
hzc ratio non elt efficax ; fiquidem fzpivs in
Scriptura Deus dicitur Invifibilis,utin r.ad Tim. 1.
Regi feculorum fmmortal , ¢ Invifibili. Etad Co-
lofl. 1. Ouicft imago Dei Inyifibitis. Exv. Tim. 6.
Quemn nullus hominwin vidit , (ed nee videre poteffz
(fga: tamen loca, ficut & imilia intelligenda funt,
avtde inyifibilitate in hac vita mortali ; ant per
oculos corporeos ; aut perintelleCtum [ecundam
vires naturales{pectatum ; ergo licet fzpius dica-
tur Incomprehenfibilis , id accipiendum eritali-
quo ex pradictis modis.

R.cfponden primo neghndo majorem ; heque
enim 1deg dicimus, Deumcomprehendinon pof-
fe; etiam de potentia abfolutd, guia in Scriptura
dicitur ablolute Incomprehenfibilis ; hoc enim re=
&e impugnat probatio Minoris , fed quiaita dici-
tur Incomprehenfibilis , ut talis dicatur adzquate,
ficut ex eadem Scriptura, & definitione Ecclefi2
probavimus ; hujuimodi autem Incomprehenfi-
bilitas excludit comprehenfionem oppofitam ,
nempt adzquatam, ctiam de potentia abfolutas
Reefpondeo fecundd , data majori, negando mi-
norem; {icut enim ex Scriptora diximus poffibilem
efle comprehenfionem Dei miniis perfeGam , &
veluti inadequatam , impoffibilem verd perfechil-
fimam , & adzquatam ; ita codem modo dicimus
poffibilem Vifionem Deiminils perfe@tam , ideft,
non adequatam , impoffibilem verd perfediffi-
mam, ideft, adequatam ; fiquidem nihil aliud eft
comprehenfio Dei adzquata, quim Vifio Dei
adzquata :Undé ficut Deus eft adzquate Incom-
prehenfibilis, etiam de potentia abloluta , ita
etiam eft adequate [nvifibilis, etiam de' potentia
abfoluta, prout {upra dizimus de illius Ineffabi-
litate. : :

Argues3. Effectus Dei ad extra fzpé in Sacra
Pagina dicuntur incomprehenfibiles , ut Job. o.
cit.Gui facit magna, & wirabilia, ¢ mcomprehenfibi-
liz. Bt cap. 11,it. Forfitan vefligia,ideft opera cjus,
comprehendes ¢ & (zpce alibi ; & tamen omnes ab
homine,vel ab Angelo comprehendi poflunt;ergo
&c. Refpondeo data majori , faltem de effeétis
bus fupernaturalibus, & conceffa minori , negan-
do confequentiam ; diverfa ratio eft, quia effeGus
fupernaturales , de quibus hic cftfermo , funr qui-
dem incomprehenfibiles , fed inadequaté, nempd
refpedtu intelleCtiis naturaliter {pe@ati 3 nop

aufem

@
g

19

2@,

2t




1l

B

77
23

'ut" atresaflerunt ,10n pn JL
chendere , du'lcr ad patriam
ninuunt Nos pe flc cumin pa—
Refpondeo concedendo
amur de compre henfione
e Vilicnem Dei
um,.u -hu fione

cxXa-

quard , \’: quah

non funt locuti Sanéi Pa

\III'.‘.]I‘\‘I-'J
bant,
: imoita eum de
re, ut nihil de ipfo ignorarent;

fed

tam perred

tcattin gerent,quam Densfeipfum ¢
nofeit

»qui tamen ¢ th’nlﬁ[LTl!"’lL(ﬂmr rchenfiveés
idere eft in D.Bafil.fib.1 cont Eunon.et ep.168.
Th ‘odoret, lib. 2. be in Eunom. D.
Dei Natur, &
tde Incompre-

henfib henfioni Ano-
MEorum, 1 ortali, Refpon-
deolic &pc dicant
Deom fenfu U|‘}mﬁt0
Arnomzorum ¢ imus eft 5 id tamen

non obftare , quomn fit, magis propri¢

Incompre henfibilem dici in {fenfu, quem intendi-
]

mus

L

3 IR

iidem Patres, & pluresalii luculenter pro-
nos fupra probavimus.

Argues 6. Chriftus Dominus defacto, quate-
niis ho no cognofcit Trinitatem comprehenfive;
f}t]iudun €x [) Ifidor. lib. 3. defitm. bono cap. 2
habetur, T [::'umcm {ibi foli notam efle , & hO‘
nini affumpto ; fed fibi eft nota comprchc five;
ergo & hominiaffumpro; confequenterque Deus
Incomprehenfibilis ab intelleCtu
Relp. negando major 1locum D, Ifi-
wlinl\LLI['ﬂ £ .f\’f{ s \~, ner

non eft abfoluré

I

1-1: mc.'[, [u| 1m
& Chrifti
tatein

J]l:L\ tem ,

1 hze

quoad ¢
inito termino men

terr

\I]]Il
x glorie:
HlmdlLCbJI)t le.‘ Que

entitate ,: mHn.nt 'nimuL‘ ir Hu‘[m creatus pol-
fer ratione illius Deum comprehend
citurex D. Thom. .

2. affer

, ut dL".]U-

ente, ideo in 'CI‘ creatum Deum
¢c habet , nee habere

Hren~

ndere, ¢
»di lumer

s le

faltem ut .U[; U'L!‘x JLI l]]n[]. L-]

il
ni‘:
&

ujui

i
urm proba

= =

e -

j}' "L['!ﬂ]ii 1 M3 I’\)Ll»lﬂ‘l l)  § P‘) 1 llf’
ra
10 WIUJCELI'I'E, l‘l‘,L]L‘.L’ ",n&.l.] lolim

tiam i!..m

_ | Jinon immediaté , & pcr"c
primo, faltem med

¢, & conlecutive s qus

entis
ur divinitatis comprehenfio, quod if-
xplicabitur,

is : Nemo put(f{ negare premiflas
nempe ma [H-(m & minorem , effe pro
%z

ilis magi

Inftabi

llocatasin bona forma;led ex du
libus in bona forma colloecatis fc
probabilis ; ergo probabiliter. is

R 3. T
pre henfio. Rf fpon'h o pi 1:11w1i,1~ illz ‘\(:[.up'rba

biles, {1 fTumantur :lni.m . & latim

L ; hen
ita verd conjunétim, & cc m {i fea
quatur pofle probabiliter prodt en gloriz

infinitum , debeo dicere , non rf\m D um per il-
]=-.1u,mp rehendi: & € contra,li hoc fequatur,de.
beo lll"d UIJ\\'\”‘O HU"'}I

Arpues 8, Ex D. Au g, Lo a1z, cap. 8. illud
dicitur copreh m\..l,m,ml ita videtur, ut m 1 vl Hlius
lateat videntein ; fed nikil Dei Beato latet s aut la
tere poteft; fiquidem ciim Deuws fit fummé Unus,
fummé implex,& indivifibilis,non pot .hLl‘noi-
cifecundum unam [L]LL’([ onem , & non iLLun—
l Ulr\ ;ll]('l‘a omnes; ("hf)u C]]Iﬂr

ept

elt fumme { fimples,
aut totum ct‘g'micmn > aut totum ignoratuc;
'1I10L1u i P‘lﬁ]“&lllf‘l jam ]‘;IIIL\['\.‘l\!t_I ,& afom-
ma fimplicitate deficerer ; ergo Dews d quoli-
bet Beato comprehenditur [*cerL, utpote qui
ab illo cognolcitur, quantim in fe cognofci-
bilis eft.

&u:g:m].}{(\ ;n?rr‘b, argumentum, fi aljcimid ur-
geret,probare, dari compte henfionem p('xf‘rd‘mi‘n
Dei , non folum de pot i fed etiam
de fz :[‘0,11"cm‘l]ﬁ{‘r.‘ncrE‘n'fl‘ii\ quod A (arii
non concedent ; fic
bat, ncqu

Wbloluta ,

ave

rgo lam de f

Ccto non p

¢ pld;;:t de poflibili. Relpondco fe-

cund6 negande minorem; nam ex fumma Dei

Unitate, & Simplicitate foliinm colligitur ; visa cla-
£

m-=

ré, & intuitive Effentid , viderietiam claré &
tuitive omnja , que in cadem entur ;
tamen fequi
fecundum ¢
cognolcant
Dc um cognelci q
ficque comprehen
Neque ubfta

Dei, cum qua

con

rio

» VI

namex

\'L', utinfrar

& U

quoac d nos.

Argues 9. Non m.u"'lc repugnat , Deum uniri
er, qmn‘ Iulm alite
hoc bt pu unionem realem ,illud vero
m Decus auntem per
hanc mintis conneétitur cum creatura ,qm.n pet
illam i fed p(:n.‘f.!' imo de facto cft Deus ]l}-‘PCJHQ—
tice, five unione perfonali Humanitati Chrifti
Dominiunitus, nt ft de fide ; ergo faltem de pol-
hl"j[i 31()1(‘!'5[((;1}:[1”-11; [[lulll‘(l uniri ali tel-
le€tui creato unicheintentionali. Refpc o ne-
gimiu majoren ¢t enim abfoluté lonuendeo,
major (it Unior €2, qu:’,m intentio-
nalis; & folar (‘(-Em in Deoifi-
erfonali,effetad
lens, quod in Deoim-
mus: & abloluté non re-
Unio intentionalis 3 fiqui-
elleGtionem , & non ad
turs. ut patet in Vilione
Unio intent s 5 que fit
nfibiliter , maximé repugnag,
is fatis conftat.
6.5, grioad fe-
tet 5 nullam dant

de

Creatura: c«

11{;\.\.!{\(.'

onalem ;

'["'L'I' unione

ilis, fen phy

rlonalis d

plic:
’.\L

‘[""E_);L!',l'

dem ha

cc.r;:'["vf?

s tamen

hrel

etindam 3 licet ex Scriptura ¢o

26,



G
3
3
15
B
i
0.

de faco creatutam 5 gz Deum comprehendat,
nullam tamen eft teftimonium, €x quo coli!ga_mf‘.‘
non efle poffibilemaliquam , cuicompcrat hujul-
i comprchcllﬁoi ergo faliem de potentia
Deiabfoluta erit poffibilis. Kufpom!co ncgaudp
antecedens, ut ex ftatim dicendis conftabit. Sic
igitur. : £

Difficultas-2, Utriim Deus dicatur Incompre--
henfibilis de potentia ai‘)fo]&:m » non l‘u‘m'n ”Z'f_
pectu, creaturz de Elc:i'.rj. a Deo cm_}f_ht;u 5 [;-d
etiam cujufcunque creabilis , & poffibilis ¢ Affir
mativé. Tta exprelsé Cabrer. Ledefina, P. Mol
Saar. & alii fupra cit. Probatar prima , qniu_ com-
Preh:‘n{i:) Dei denegatur omnibus Beatis; 111‘-6_&:
Animez Chrifti Domini,deducendo adimpofiibile
rationes oppofitas ; ergo fignum eft, candem ne-

ari cuiliber ereatura ctiam fadibili ; quod enim
eft impoflibile nulli’ conceditur. Secundo, quia
quidam ex San&tis Patribus Dei comprehenfio-
nem creatusz denegant, quia creatura eft : alii,
quia finita s alii,quia eft propria folius Dei; fed hac
omnia militant contra creaturam ctiam poffibilem;
ergo &c. Tertid,quia teftimonia Scriprura , defini-
tio Concil: Lateran. imo & ratio breviter ‘-ll‘PUﬁm
idem non obfcuré hgnificant; ergo &c.

Oppolitum videtar fentire lolus P. Valent. loco
proximé cit.ex illius adducka ratione,quz poteft 4
fimilt confirmari fic : Ex teltimoniis Sacrz Pagi-
ging , & Sanctor. Patr, quibus probatar , Deum
cile crearz menti Invifibilem , folam colligitur de
fide, talem effe relpeétu intelle€ius creati, non
tamen creabilis ; ergo fimiliter dicendum de illius
Incomprehenfibilitate. Ad infinuatam rationem
P Valent. patet jam lolutio ex fupra dictis ; ad il-
lias tamen confirmatiohem. Refpondeo primd
negando antecedens ; probabilius enim exiftimo
de fide ¢
turali alicujus intelleétas etiam creabilis, ur patet
ex fupra , & alibi jam di&is. Refpondeo [t
dato antecedente , negando conle quentiam :nam
wltimonia , & definicio Ecclefiz pro divina In-
comprehenfibilitate funtaded manifefta, e nul-
lam in oppolitum patiantur explicationem Theo-
logo dignam.

Difficultas 3. Utriim poffibilis fic fpecies im-
prefla comprehenfiva Dei ? Negativé, Probatur,
quia fpecies imprefla tota, & totaliter ordinatur
elfenualiter ad {peciem expreflam , tamquam actus
primus ad actum fecundum ; fed impoffibilis eft
fpecies exprefla adequara intelligibilitar divinz,
¢jusque comprchenfiva , ut hadentis diximus;
ergo criam impoflibilis erit fpecies impreffa fic
el adequata , & comprehenfiva ; ex impoffibi-
litate entm actiis fecundi bene arguitur impofli-
bilitas a&ls primi. Ira debent tenere Docto-
tes omnes fupra icitati num. 7. qui id defendunt
de [pecie exprefla, five cognitione comprchens
fiva Dei. Hazc prafens difficultas longiorem
exigcbat_ traftationem , quia tamen de illa fatis
egimus in Logica ¢rad. 6. d. 4. 4 num. 99: qua
hic tranfcribenda erant s ibi videnda habes , &
legenda.

e , Deum viderinon i":'HL facultate na-

N
cundo,

Difp. V1L De lncomprebengfibilitate Dei,

132
SECRT Q- 11

Cur cognitio creata intuitiva Det
non fit ejufdems compre-

benfio ?

Pyigeryf U317 ANDI ratio pro prefenti quas
4 ,‘g& -i ftione defumitur cx co , quia cogni-
é%i 3 é tio creata intnitiva Det neceflario at=
tingitomnia, quz funt formaliter in
Deo;fed hocitare pofe abfque comprehenfione
totius divinitatis viderur creditn difficillimum, ut
conftatjergo &c, Igitur: .
Prima de hae re {ententia ftatuit , ideo cogni-
tionem creatdintaitivam Dej non pullé eum com-
prehendere, quianon cft ensi fc , & infinitain
omni geuere ; confequenterque adzquata in en=-
titate ipli Deo, Tra Rubion q- 1. Prolog. art. 2. coni-
clafo 1 Greg.ini.dift. 44.q. 2. artsz. ad go Majors
1t 7. dfﬁ'. 14 . 4. 40 1,07 Ui 4. r[{[;j._;.g. q.15. Etin
hunc fenfum explicat P. Pafq. 1. p.d. 49. cap. 2. &
d. 53.cap.2. communem fententiam de Incompre-

henfibilitate.Dei, afferens prout fic explicatam

effe defide.

Probant hanc (uam {ententiam quia ad com-
prehenfionem perfedtam requiritur adzquatio in-
ter potentiam , & objeGum; hac autem folim
dari poreft inter Cognitonem Increatam,&Deum
claré vifum ; fiquidem tamiille, quamilla funten-
tiad fe, & infinita; ergo &c, Confirmatur, quia
lumen gloriz ,aut clevatio noftri intelle@iis infi-
nitanon eftimpoffibilis; crgo rationc illins attingi
potelt Deus quantium cft cognofeibilis; fed po-
fita hac cognitione , a

1C L}l\'l“.‘i:‘lé non \\.O!Tlpffl
¢ta adzquatio non dares
tur; ergo neceflarid recurrendum cft ad cogni-
tionemd feinfinitam in omnigenere,

Reejicitur primo, quiacomprehenfio in corpo-
ralibusa qua defumpta cft Metaphora ad inzelle-
ctionem, non requirit hanc adequationem cati-
tativam inter comprchendens, & comprehenfum;
fiquidem {zpé ea, qua deteriora funcin entitate,
comprehenfivé continent aobiliora, ut mille cx=
emplis patet ; ergo neque in {piritualibus.

Secandd,quia bege adequatio,anteflet hecellaria,
qlmtclll:ls ad comprehenfionem requiritur cogni-
tio perfeiffima, quz haberi poteft de ralire: aue
quateniis alia cognitio- non {ufficit prater illam,
quz objeéto adzquatur in perfetione entitativas
Non primi;alioquifolusDeus obje&a creata com-
prehenderet , utpoté qui folus habet cognitionem
omnium petfeétiffimam : Non [ecundum, alioqui
intelleGus creatus nullam fubftantiam poffer com=
prehendere; figuidem ciim ficin entitate accidens,
non poteft fic fubftantiz adequari; ergo &c. Una
de patet folutio ad probationcm, & negatur an-
tecedens confirmationis, quod infraexplicabitur.

Secunda fententia fuftiner, ided Vifionem Bea-
tam non efle Dei comprehenfivam, quia folim
attingic Effentiam divinam quoad pradicata ef-
fentialia , non autem quoad ommia illa, quz ad
cjus intelligibilitatem [peGantaliquo modo, qua-
les funt creatura; fiquidem ciim fint infinitz ,non

henderetur , quia pre

e

§

36a

g

poffunt diftin€té percipi vifione creara, aut crea-

bili. Tta P.Soar. lih. 2. de Artribs, cap. 26, nuina 13
& 14, quem [equuntur aliqui Rccentiores, Proba=
tur, quia cognitio comprehenfiva neceflario debee
aitingere objeftum quatim ex & cognolcibile eft,

S22 ut




4

x D. Aug. fed Eflintia Divina
L.U:ﬁmh‘!‘.i f‘i‘ni YEI €X
amen non pol-
,cum fint infinite , Imo in=
ergo &c.

dicat

.{f,’l.
I

4 U-ll 1P

n (>‘_ul:cjuo ¥ qua:‘nl\!:
ni \}19[ml)-‘zmm\cx‘ioncm,

quennt cogn : clare vis,in quantum
ex patte Effentiz latet connesio aliqua ctlcn::a[is

ra,
{2 b

quianion cognol-
» quianoncognol

reia l-:nr_c:;tin.‘ dod o Effentiam divinam
non cc)m?rl-h:nli a Beatis per Vifionem Beatam,
& intuitivam Dei, quia licet videant diftin&té om-~
nia, qua [antin Deo formaliter ; non tamen di-
ﬂ.ii]gdl\i‘.'ﬁ :l‘\l.qu' in eo continentur eminenter.,
£

[4

quia non penetrant efle eminentiale Dei. Ita
?"‘ e doz oadl

s g CON=

rugh Poeto. a-tod. 1.ad 2

o POMO 1. 1)

id. tomo 3.

M. 19« QUALe

ad comprehenfio-
atls COmMmunis,
1ione

nem ac I,tm m. Eft
P]UﬂltLh » quia

m perfe-
& adequatam obje&i requiritur penctratio
diftincéta rotius cffe,non {oliim formalis , fed etiam
eminentialis ipfius obje & ; alioqui hoc non cog-
nofceretur quantimex {e cognofcibileeft, qnud
ad cognitionem perfe @ comprehenfivam requi=
ritur ; fed impoflibile eft diftinété percipi omne
effe divinum eminentiale; fiquidem neccffarivm
le » di {’t\[l{[tidunft -ari omnes cohnexiones , &
es, quas Deus habet cum infinitis crea-
le étls creati{ta=

}
ad compreher

&am,

T
renc !."|;J ti;c I"E) \ILL\ I)~ at1 li)'.‘“ f'l‘ L \ll cant ll““‘"

,3(“!0(](L1lﬂl mitatione in

cumaque tormaliter funt in Deo, nonideoillum

comprchendunt comprehenfio

petfecta, quia
» lon attingunt

¢, quz in co funt eminente

i 12, cap. 7.
r illud effe
aturx ,
Jei in eo

s len emine g
1 re ipfain Deo exiftens: Si
ui h,«. oincidit hze cum [ententia; quam pro-
imus ¢ Si fecundum 5 ergo nihil
I r:_,.L]L..n'n in ummDu
verfeGiones, inquibusip

enter; fed \';xu:sumws
Cry v:aiu:n;:(]ur a Beatis in=
cut videtur Effentia, & catera Attrl-
ad Incompichenfibi-
ft ad cfle emi-
Cum ab efle

explicandam
non
id

cu -ILHEHIIT'I

n ad

artd fententia , r]mm fingulariter tenet
p-di s3.0ap. 4 4 :
tos Deum non comprehendere injy
{ent in Deo omnes crearuras ex vi U-
ognitz. F undatur , quia ot m!ulmd
m.;muumdd:ur opuselt, quoduhv!

Tra&atus T, Theologicus.

cognitionis e ]xlluC”'lLOpﬂOﬁ,all]r quidquid ab llg
pendet ; itaut, fiid folim fiac concomitanter ,
non fitillius cognitio comprehenfiva, fed aliunde
juvabitur;
Effer 1;!&‘
utipi

fed creatur® nequennt mnnulcw ex vi
1 riis cognita, {ed iuLle C 011Lo|11.t<mt¢.r,
P Pafq. lare probaverat d. 298 nosex eo-
retulimus 3 ergo &

«C,
Rejicicar a P, Soar. lib. 2. de Ateriba cap.
num. g. PoaAlbert

\
29. 4
in. guielt, 4, TJ)LUIL’;" e 1. princip,
e aliis: l‘ljmo, quia falfum oft. creaturag;

1
L‘!_\l‘uleJICJI'l ols ofle ex vi Li]um.c

gnitz, ut fupra probavimus; ergo &c. Se=
ia Beatide facto cognofcunt creataras
ex vi Effentiz pritis cognite ; !npm,.m Vifio Beas
ta, prout cadit in crea tUJd‘(le\Ctlll']{L(Ull larium,
eft difcurfiva 3 & tamen Deum non cem p:c.hrn,
dung; ergo &c. Tertio, quia Deus de facto fe ip-
fum perteétiflimé comprehendit, quin cognofeat
creaturas ex vi Effentiz pr its &'Ugl‘.irn‘ 3 ergo ad

feu effeér

perfectam  cognitionem comprehenfivam non
ict‘ll’”‘l'\l]‘ LOf‘l (\Jf' LﬁLLrlih cxXvi Illm Lnuraf ptl‘.l.i
cognita.

Q‘mm Sententia affirmat , ided Beatosin pa-
tria de fa&to Deum non com prehendere , nee
pofle etiam de poumi;L abfoluta, quia licec abillis
cognofcatur intuitive , & diftinée quoad perfe-
(Llwuu',_: p\] as yal 1L]UTI men, Ii'lw(_; -1\1 itz Dei
pu&ihom\ virtuales , 8 fecundariz ipfos Beatos
latent quead cognitionem nimiram diftinctam, &
flam, {i
fufam, & per modum unius fis guli emnia videant,

articulart, quamvi 104 con-
in particulari, quamvis quoad con

{upra diximus. Tta edlbert. 1. pari, fut. o,
15, ad
ladrts2, adls

.D Thom. (J}' #fcuicz 2. L_, qiests 3. de Feritoart. 4. 48
11, ¢ 12.D. Bonavent in 1. diff. 3. 1. part. guiafl. 1.ad

2. Durand. in e, dist. g. 1. %10, !’zf:;o' an i . dish:

4; G 20 &Vt 2 IR L e/‘f; gentin, in3 T
L T0e2s
fedt. 6.4
a b

& alii.
Probatur primd tcftimoniis Sacre Paginz, &

mus Deum (tn

entia al
1011 COSNO mmur,
dfe, &1 a1
In €0 nen co

one

1olcuntur

in ¢o Non cc onolcitut
]l, non
denique guiainco non cognolcuntur omnes crea-
re ex vi Llluua[ ih &3 €rgo €x €0,
quod aligna ; qua inco formaliter continentur,
non cognofcun m quoad cognitionem
dif ‘rmtt.un, & in :mmud.:r!.

Probatur ex varii
Sancétor. Pau

;s nonqguia
iftiné&um aform

omnes c

omne cfle

modis 'r\n"ndl

fecundd
: s quatenus di-
:Sec mmvs,

polovet. ads
’:rrf bz~

falnn. 134+ ad illud quia €go
3 b.:-:m:‘ne[ ire m.amu it
ore. D.Lan-
2. DoAnilr.
Quintus Theologor.qui dicunt

tis totum, fed n on tou!m:,ELd
omnes

b

Bea

Deum yideria

4




4
3
6,

50.

i
70

n
4

il

omnes himodi; & plures ﬁm_iirs 3 vcri't_ztg\-m[ ha-
berenon poffunt , niff aliqua faseamut , IMO piura,
& infinitaeorum , que funtin Deo r‘“-m‘“,l.l_‘”‘ >
non penetrari d Beatss, faltem cognitione ¢_hlt|n-
Ga, & in paticulari, prout fepius cxplicavimus ;
ergodic, .

“brobatar tertid ratione , quia ad hoc ut EWC_Q—
tia divina dicatur comprehendi, debet cognofci,
quantiim ex fe gognoleibilis eft 5 latrmgcn_do non
folim ejus Ateributa, & pcrh@homs primarias
{ed etiam omnem carum intenfionem , & exten-
fionem virtualem, penctrando , & diftinguendo
amnes, &flingulasin particulari; ﬁquiduuonmc:s
funt Deo eflentiales ; aliogui non con_cipicrur Ei-
fentiaadzquatc, neque quantim ex fe c?glml'ci-
bilis eft , ut patet; fed hujulmodi perfectiones
partiales intenfionis, & extenfionis funt intnite,
imd & infinitiesinfinitz , ut conftat ; ergo attin-
gi nequeunt per victutem finitam , qualis eft, qua
datur in intclle@u creato, ant ereabili ; conle-
quenterque Incomprehenfibilitas Divina confiftit
in ¢a , quod plures ; 1md & infinite perfeétiones
“occultentur intelleCtuicreato , aut creabil: quoad
cognitionem diftinGam & in particulari,

Confirmatur a {imili in creatis, quia qualitas
intenfa, aut guantitas extenla non dicitur com-
prehendi, nifi omnes partes intenfionis , aut ex-
tenfionisdiftin€té penetrentur : neque fubftantia
aliqua metaphyfice [pectata dicetur comprehendi,
quoad ufque intelleétus percurrendo omnes illius
gradus , perveniarad illum, quo ultimo conflitui-
tur jalioqui cognitio comprehenfiva non diftin-
gucretur a definiciva ,c]uad dicinon porelt ; ergo
{imiliter,ut Effentia Divina comprehendatur,om-
nes illius Pcrf:ﬁioncs mctaphyﬁc:}e intenfivae, &
extenliva, prout ftatim explicabimus, penetran-
dz funt quoad omnes carum partes, feu g[".l\.:llf
virtuales. Quod utmelitis intelligas.

Advertes primd , perfectiones divinas d nobis
COncipi ut partes itiz metaphyficas , easque
intenfivas , & extenfivas. Partes metaphylicz, fen
quafi metaphyficie dicuntur perfectionesille, qua
{untin Deo, feuin eo concipiuntar per modum
generis , ut ratio entis, fubltantiz, viventis , &
fimiles; & qua eoncipiuntur per modum diffe-
rentiarum , qualia funt omnia , & fingula At-
tributa.

Perfe@iones, feu partes intenfive Effentiz di-
cuntur omnes omnino Dei pcrfc&iones , quate-
nus caram qualiber fecundim fuam rationem
i:cu malem,utverum L‘xcmplur,mﬁﬂité excedit per-
fectionem
fua perfectione augeatur in mfinitum ; qu tamen
intenfio non cft formalis per additionem gradus
ad gm:ii:m, qualis datur m «_tusiim:ibus 5 fed vir-

ature exemplarizate, ettamfihazcin

tualis, qua ctiam concipi poteft in rebuscreatis
nobilioribus refpeétu mindis nabilinm. Perfeétio-
nes, feu partes extenfiva Effentiz dicuntar illz
tantim , que concipiuntur in ordine ad extrinfe-
ca,ut ad objecta ; aur qua dicuntur ; feu conci-
piuntur cum xquipollentiaad illa, cuz estenfio-
nemyendicant; & hae extenfio fimiliter non eft
fgrmulis, qualis repericur in Quanuiate, ted {olam
virtualis , ut conftar,

Declaraturutriulque gencris perfeétio exemplo
Sc1;nriaeriivin.z; hzc enim dicitur pars , feuper-
_fc&m intenfiva , quatentls , proutad {ingula ob-
je€aterminatur, exceffum habet infinitam fupra
clurufa:_cm » & perfettionem intenfivam omnium
cognitionum cteatarum , & quot creatas cxcedie
in perfetione, tot dicitur habere gradus inten-

Difp. V1L De Incomprehenfibilitate Dei.

141
fionis virtaliter diftinétos. Deinde eadetntiiee
Scientia dicitur perfeélio extenfliva, quatenils ad
Pilll'.l,ﬁl‘. i:]ﬁul[u (0] i)j; Eta terminatur ;& eddeth
fimiliter totpartes extenfiva virtute diftin&z ada
mittuntur, ad quot objeéta, & numero , & fpecie
diverfa terminawr., Eodem modo dicitur perte-
Gtio extenfiva Immenfitas , ternitas , & fimilia
Artributa , quia {eipfis 2quipollent crearoris cx-
tenfis majoribus, & majoribus in infinitum,

Advertes fecundd , partes intenlivas, & exten=
fivas perfeGtionum Dei, prout proximé explica-
vimus, non efle mints intrinfecas , & eflentids
lesipfi Deo , atque funt partes, five pérfettiones
quafi mceaphylica fupra aflignate. Patet, quia
deficiente perfectione partiali intenfivd ; aur exw
tenfivd , etiam minimd , jam non effec Dens pLIa-
gus , & cumulus totius perfectionis, atque aded
Ens per cilentiam yinquoatio , & cflentia iplius
Deia Theologis conflitnitur, At verd in creatis
partes intenfionis, & extenfionis ,faleem aétuales,
rebus. quaintenduntur,& extenduntur, non funt
effentiales , ob rationes oppofitas ; fecis tamen
dicendum de partibus intenfivis 5 aut extenfivis
virtnalibus, ut defe conftat. Contra traditam
(el]TL‘l][j(]U‘l:

Opponcs efficaciter : Dari, aut non dari infi-
nitum aCtu , faltem de pcutumii's. Deiablolutd , ver-
farur in opinione Philofophorum , & Theologa-
rum, ut vidimus in Phyfica ¢ract. 3. d.2. 4 nwm. 43
& partem afficmativam defendunt P.Eafol.P. Hurr,
P.eArviag. shid.cir. & alii plures Recentiores; er-
gonon reéte detenditur, neque probatur Incom=
prehenfibilitas Deiexco , quod repugnet infini=
tas ex parte intellectiis ercati, aut faltem creabilisy
fiquidem ciim Incomprehenfibilitas Deid pluris
bus recipiatur ut dogma fidei, non debet nitt fun=
damento aded incerto , & quad it in opinione,

Relp. dato antecedente, Ilt‘g\iﬂdﬂ confcquen-
tiam,ad cujus probationem dicimus, licet quaftio
illa de ntinito actu, & :.'.m'Hr)rc'muiicu verfetur

in opinione,fatistamen efle, quod pars negativadit
probabilis, im0 probabilior, nt patet ex dictis loco
proximé citato , ut reéte defendi poflir dogmaillud
fidei , quod novem videri non debee ; liguidem
pluraalia Myfteria fidei aliter non defenduntur,
quim per rationes probabiles , cim corum evia
dentiam in hac vitanon habeamus:Ira fe res habeg
in Myfterio, quo credimns Verbum  Divinum
procedere per generationem, & non ita Spiritum
Sanétum , quod Myfterium , ut explicent Doéto-
res,invarias {ententias probabiles dividuntur ,ut
alibi videbimus ; ficquede alis.

Inferes : Ergo faltem ille 5 qui probabiliorem
dixerit fententtam affirmantem , dari pofle infini-
tum actu, nullam poteric rationem reddere;, nul-
lumdue fundamentum habebit ad twendamIn-
compreheniibilitatem Dei shocantem eft contra
fenfom communiffimum Theologorum; videtur-
(_'l;zc repugnare Sacrz Paging in 1, Petr. cap.3. ibi
Parari femper ad fatisfactionem oinni poftenti vostim
tiownein de eay qua invobis eit, fpe ; ergo &c.Refpon=
deo ucgandn illationem ;nam qni prubnhiliorem,
exiftimaverit fententiam illam de infinito a&u , &
catcgorematico , ad minimum non poteft negare,
appolitam efle fatis probabilem , quod fatis erit ad
fidei Myfterium ratione twendum , ur diximus.

uod fi aded czcuriar inmeridie, at illam impre-
babilem credat , novam cxcogi[u rationem , qua
prediGtum Myfterinm weatur,

Usgebis: In opinione admiteente infinicum
acty non poterit fidelis folvere argumenta contra
S3 hiog

56:

58,

-




» aut Ethnico pro-
'l heologosin ‘ma~

e rejici potelt: Primd ; quia
¢to Deum: non comprehendant
d non cognofcit diftin&e quidquid eft

foramen NUMero ¢ i;v]“.ll ur [‘
onumnon te&t mlmurD.lIncmnpmt,"n-
;Ltu ir Ltilcéu crcat',. ut faltem crea=

er

ilitas '.'J

fiquide l,\ln

creo &c.

itus eft numerus per-
quam infinits eft numerus
] 1m , aut partium incerta-
ram;, fen potentialium alicujus quantitatis ; fiqui-
quem uterque numerus eft inﬁniw‘ur ; Unum at-
tem infinitam non excedit aliud, faltem inter
vé; fed nulla apparee icpu"n'uum in eo , qno‘l
Deus elevet intelleGtum crearii ad cognofcendnm
ir wl‘.: p:‘lnorm, autinfinitas partes quantitatis

in €0,

n F“lr](“l\[i, L‘ fu n..m‘:c

qtmm dari
goit Htatn , aut
lumen i:‘i nité intenfum ; [cc! qm adftruuntinfi-
nitum aétu, faldem de potentia abfoluta (qua opi-
nio eft probabilis , ut diximus Jtenentur admittere
infinitam cogpitionem, & mhmtum lumen depof-
fibili; hocnumu & illa poﬂ:.nmtrmx; re infinitum
ou,\&um conicqucnt rq, infinitas Dei puﬁﬂ'!m
nes ; ergo non reété collocatur repugnantia com-
prehenfionis Deiin co, quod infinitz Dei perfe-
€tiones non poffint diftin&é cognolci.

SECTIO I11L
Proponitur,€5’ fabilitur (exta fen-
tentia non mints probabilis.

nrobabilis
d aliquos
erit, Deum
chenfibilem abullo intel-
bili, quia hic Deii non vider,
ta perfe@e ficutDeus perfedie
1t ftatim explicabimus,tenentD.

vifibilis -cft.;
'?huw i ,1,

JUEIT. 4

400 Qugedela

t ,‘,'rw iheio. i, 1. S0t in 4.
7 . FENL. CaD. 55,

TE0L g 6ot z.k¢

part. quXz.art. 7. 8. d. 2. ad 1.
P+ du 23.0ap. 4. quosci quitur
‘3”.11'41 U3 toio r,[f.,,.;v ).” P P g 12

artized fi sz P fect. 3 :.zu 6. de
2, g q; 4o §s to [ECE. 3.
1.J cujus pnulm:umm.

pton.d. 20, fe
P i Ou [E

& tomo i, d

m l.“: 'hll"‘{\ C\J"nILIUH\n] COM=

jus -»F;;‘ &, ut r:ll.s (it y debere

1alict

Tra&atus].

em : tync autem adequa
ita videntar omnia , quz funt ino
deant ur cum omn i perfeétione

ve, quando
Je€to , ut vi-
iin modo
qu cxig t
& wne datur perfe@a, & rigorofa
con*pu]v.::'m.

m)ivm'

Suppon <uw"n {mun 1(J,Im anwoa {1 pcmum.
nem, qua ¢
ter compar: ari ad (,i

¥l
Uy

:Ec;rr'
quando excedit exigentiam objeéti cognlcil
mp"tnm mgm.mm 1]1\ ina circa fes cre

IJ.m.l,zh non ums
cumpr;hcnﬁom:‘.—\.- .f.-r.mzdum non fuff
tinm fufficit & ru]u:t::l"

‘~1=pm.nc=mun tertio, non omnem perfetio-
nem entitativam, quam habet n]wJLcmm cognol-
cibile, requiriab Lnd"m prout ftacfu bm‘,o:,c
ccu;m!cwﬂ‘s- fiquidem fl bftantia creata poreft
(‘(J“F}‘]C" LnUl Jl. C(‘gi]l“@l][‘ €rea l:'l (liiﬂ Tamcn }.3{
fitaccidens. Undeficut perfe@io cognitionis ex-
cedens objectum cognofcibile,habet fe materiali-
ter & pu ncu..;ns ad romluh nfionem, ita
ctiam 1ando P(‘l ucmcm, & materaliter fe
habet perfectio entit
nitionem,

Supponendum quartd,
&to formaliter in ra i
liter competunt i
fiquidem hzc duofur ¢
vum formaliter fequitur ad abftra&ionem 4 mate-
ria; ergo.ca perfc&ro,qu:c T]"fﬁ‘lt fmn".:rf ter ad
al)ﬂr.zL[ln“LH] a materia, !r
ad rationem intelle &
tL‘ip]L—}; fit modus imme:

va (nq.Lu excedens cog-

1aliter

iter imme

anum fepl

fone ad org
pﬂ[-’i\if’l vifiva, & ab hac imr
intelleétus anusiz- 2

mate

hum

1:-.1 unionem fine affetione ad
3

melcul iu
em eft

rk.&. ..l|

oelicus:

m ntintelleCtus An-
‘]IL‘IIU‘U.') tande immesfa in mate-
1 ifica , qua lis eft prITi ilitas ad cffen-
dum;, & ab hac immerfione nullus intelletus ab-
ftrahit, nilifolus divinus , qui folus eft aGtus pu-
rifimus , abfque ulla potentialitate. His fup-
pofitis.

Probatur impeffibilitas compreh
]‘Ci mtm\(u:m creatum , aut ¢

onis Del ¢,

lem in hune

i comprehen-
creatus ade-

ey fed e tiam wmfiri‘

1 ncmp»

ytim

:‘:L]Lut?o in-
YArur minor;
tenfive cog-
1s exipentiam, de-

nofcibili ‘ g
bet utrumque efle in codem ordine abilr !
{J]‘r:‘mbic
:rht incos
s & materia cum Deo;
15 puriffimus yabftrahit

P-‘mef-

» nempe

.1 ma .[ gk l,]‘!i]l'\' F" oxime hIV‘r’ U‘ ,




2b omni materia etiam metaphyfica , m‘”“i‘% a
pcﬂ"abih’tat;adcll'.:ndum; creatura autem , cum
fit effentialiter ens ab alio, n|1ﬂ::‘:|hfrc\jla_.qu:{".l'
poffibilitare ad cffendam ; ergo_impofibilis o
adzquatio intenfiva inter Jsmir Chivum creatum,
& intelligibile Increatum ; confequenicrque cog-
nitio creata , qua Iin_con:pJ:c!:unm'.\ Dei. =
Objicics 1. Hacfententia, prout {ic explicata,
videtur coinciderecum prima, & quintd {enten-
tia 5 fiquidem prima ad cr_m|!\.rchr11homll‘n Dei
rcquiri:r;ogni(inm-m,c]ua; {it ensa I\:., confequen-
terque Increata; quiita autem cognitionem in €n-
titate ; & modo cognoftendi infinitam , qua pro-
inde pofficinfinitas Dei perfe@tiones diftinctc at-
tingere 5 atquiprefens ententia requinit cogaitio-
nem , qUE fira&us pm'ifﬁmus_,quaiu elt objc ﬁt:l_n,
fity erit procul dubio

nempé Deus ; {i autem tali
Increata, & in entitate infinitazergo coincidit cum
przditis fententiis ; confequenter per eam non
bené aliz rejiciuntur, . ‘

Relpondea negando majorem ; quinta enim
fententia ided non placuit , quia fupponebat, fuf-
ficeread comprehenfionem Dei cognofci diftin-
&e omnia,que {unt in Deo,quod negamus:prima
vero, quia ad id poftulabatadequationem entita-
tivam , cujuns oppofitum oftendimus: hec autem
magis placet , quia ad comprchenfionem Dei exi-
gic intenfivam adequationem cognofcitivi cum
cognalcibili; confequenterque quod utrumgue
firin codem ordine abftra@jonis a materia, quod
cltimpofibile. Unde fi aliqua cognitio attingens
Deum effer perimpoffibile a@us purus,& neq; In-
creatayneque  infinita effer ,adhue Denm com-
prehenderee : fimiliter & contra, {i Dens effet ac-
s purus ;& per ampofﬁbilc non effet Increatus,
neque Infinitus, adhuc implicarer comprehendi
acrcatura.

Objicies 2. Tota ratio compr:hu
elt, quod per cognitionem attingatur quid_quial
elt in objecto ; defectus verd adequationis inter
cognicionem creatam , & objectum Increatum,
efbquid materiale , & per accidens; ficar tale cit
inter {ubftantiam , & cognitionem accidentalem
illius comprehenfivami crgo fruftra cxigitur,quod
cognitio comprehenfiva fic in eodem ordine ab-
fhactions cum objeéto cognoftibili.

Relpondeo. negando antecedens ; non enim
fufficit ad comptehenfionem attingere quidguid
elt inobjecto, fed requiritur modus attingendiita
proportionatus ;ut omnind commenfuretur exi-
geatiz objectiz quod vero objettum fie fubftan-
tia , & cognitio fit accidens , hoc cft valdé mate-
tiale per ordinem ad abftractionem & materia, &
habet fe per accidens in mrimufco‘:pmii':bﬁfs 5 &
cognofcitivi, & clk peciale in creatis,quod cogni-
tio fic accidens,ucporé actus vitalis potcntizadve-
niens: feciis autem fe res habet in ratione creati, 8
Increati; fiquidem nunquam poflunt (ibi perfeétif=
fimé correfpondere , & adequari ex o, quod ne=
queant effe in cod@ordine abftractionis 3 mareria,

Objicies 3. Angelus inferior potelt fuperiorem
comprehendere ; & tamen ejus cognitio non per-
nugir;zd perfectionem cognitionis, qua Angelus
foperior f¢ adzquat; ergo etiam creatura porcrit
DEL{[]I comprehendere , licet ejus cognitio non
pertingat ad perfe€lionem cognitionis ;qua Deus
ﬁlpfum illtc]iigft. R('f‘pol]dcn primb cum multis
neganda majorem ob rationeminfinuatam. Refs
pondeo lecundo, data majori, & minori, five
comprehenfio habeatur natnraliter , five divinitis
pet elevationem patentiz; negando confequen-

fionisin eo

Difp. VIL Delncomprehenfibilitate Dei,

tiam : difparitas eft manifefla ex difis . quiav
que Angeluscft in codem ordine al l‘tl.;{:im:mi
materia phyfica , ficque execflus folum clt encita-
tivus , qui materialirer , & per accidens fe babet
ad comprehenfionem , uediximus : at vero Deus,
& cognitio creata numquam peflunt cfle in co-
dem ordine abftractionis 4 materia, ac proindé
exceflus eft formalis in ratione cognofcibilis ad
cognoltitivam, ideoque non potelt unquam d
creatuta aligua comprechendi. Ex hadtentis dictis.
Colliges prima, radicem , & fundamentum In-
comprehenfibilinats divie ¢fle infinitudinem en-
titatis ; & imt-ilr'gibimatis divinz ,;uuqumc—:u[zs ali-
qu, {en infinita Dei perfectiones, faltem virtua-
les , & fecundariz non attinguntur , neque ctiam
de poffibili actingi poflunt a copniticne aliqud
creatd intitiva exprefsd, & in partculari ,ut tenet
quinta Sententia, & Doétores ibi citati : aut qua-
tentis bze inhnitudo, fen intelligibilitas divina
non poteft ita perfeéic attingi d cognitione aliqua
creata , ut perillam pr‘ﬂ'E[ adzquari non folam ex-
cndo om-

tenfive, fed ctiamintenfive , ideft arti
nia que font in objefto cum omni perfeGione

paflibili in medo cognolcend, quo poftulat cog=
nolci objectuin coguufabllc s ut diximus in hac
fexra Sententia,

Calliges fecandd, non (olim ipfum Deum in
fe efle Incomprehenfibilem ab intelleu creato,
aut creabili, fed ctiam omnia, & fingula ejus At-
tributa ; fiquidem, czdem pro illis militant ratio-
nes, qua pro Incomprehentibilitate Effentiz di-
vinz {unt aflignaiz , (1 cam proportione applicen-
tut. Ita cxprelsé Albert. in 1. diff v, art, 5. & dist. 2,
art.iz, D, Bonav.ing. dist. 14, art.i. q. 2, ad. 4. P,
Gil, tom. 2, tradl, 1z. cap. uit. n. 2. Cabyer.5,q. q.10,

15 COMpre=

repertes.
ab oculis
1 vaventiuin  volucres quoque Celilatet, Dews
it viam ejus, ipfe novir locum illius. De Divina
dPhil. 4. ibi: Pax Der, que cxuperat om-
newn fenfum. De Aierna Generatione Ifai 53. Gene-
vationem efus gus enarrabir: hicque dealiis,qua lo-
ca in hunc fenfum a Sanétis Patribus , & Theolo-
gis explicari folent ; ergo &c.

S 86T 4.0 51

Quid [it objetum cognofci quan-
tum ex [e copnofcibile ¢/t 2

7 Uoniam ex ha@eniis diis canftat , ad
, 'veram comprehenfionem exigi, quod
5 objeétum  cognofcibile cognolcatur

quantum ex [¢ cognolcibile eft,& Deum
non pofle fic coguofei ; confequenterque neque
comprchendi, promajoritamen utrinfgue explis
catione nonnullz funt difficultates a nobis expe-
dienda. Sicigirur:

Difficultas 1. Utriim fi objectum atringatur fe-
cundim omnes {uas rationes, habitudines & con=
nexiones, cognitione quidem certd, fed inevi-
denti , fufficiat ad ejus cogaitionem comprehen-
fivam? Nn“g.\rivé. Probatwr, quia obje&tum , ue
dicatur comprehendi , debet cognofci, quantiim
ex fe cognolcibile eft ; fed nonica cognofcitur per
cognitionem certam;, fed inevidentem ; fiquidem
quodliber objectum eft cognolcibile per aliquam
potentiam cognitione evidenti, five ex temaix}_is =
iYe




8o.

]r;r me
H \jfll'

1 pofteriori,qua et

ergo obje-

ftione certa ‘\“VI\.LH[I non

1¢x [e cog ileeft ; con-

n .‘J.u Hrmllm\n : b

evidens cognolcibi-
- eft quazdam habitu-
tionem; fed
evidens, non ;za:ingi:urin

¢ad ‘Hi cogr
g

s hadbiudo LE:“ onon QITT:H%'("I Ol‘;\'.'v

-x fe cognofcibile eft ; ac p;om:h.
cundo \bu\ cmplo, quia

Sol quamdiu

comprehenditur ; fiqmdem ctim {ir magis vifibilis,
quatentis ¢ loco propinquiori clarits videri poteft,
qu:lnf_iin ¢lon detur, non videtur quan-

g Gum cognitum

rum vifibilis f

quoad omnia obfcure, &inevidenter non compre-
henditur, quia adhuc poteft clariiis & evidentinis
LG"HOIU

Difficultas 2 Utrim objeftum, ut cenfeator
cognofci quantiam Lnf_gswluhllc eft, debeat cog-
nolci fumma claritate , & intenfione cognitionis
polfibili 2Ne cgative. Ita P.Soar. tomo 1. in 3.p. d.26s
[ &: commur m The olnm. l’mb.mlr : L]mJ.

10f -_mnrpun.
edit hojufmodi

& ma

d nullares cre

cnimcx

s fe habet, jaliter 4

ta, utpote fi-
Gionis, habet exigentiam ,
claritate , & intenfione
te , & intenfione
;-Uulimf'nofu quantim ex fe Lugnulub'hs eft;
cmll_um.ntqqu( comprehenfivé. Coniumatur,
quia alioqui folus Deus poflet compre -hendere res
creatas ,urpotc (.]H! Io\us ealdem fumma claritate,
&intenfione mmm 10n1s puupu, hioc autem di-
Cl I.I('L'!l"t st ]U‘. [ Ta8

Dices L)\_ 1diu objeum fumma claritate, &
intenfionecognitionis non atingitur, adhuc eft
m't‘r'ua Lo"nuful\'[n.{m

YEITC

nitz, & limitatz
ur cognolcatur
cognitionis ; ergo fine ha

f
I
(
i

ma

em adhuc 4 creatura
initum abiplo Deo,
c & inten{

ac pe rfectioriin
oreft claritate

(Jl]\ ma ]O 1, ac
aritate, & in=
) itur quan-
ile Ji, _‘mh quu.ma;u; non com-
ndeo L‘ it

pé cx parte po:cmia' <'r\g'=|u\<.|t:\z1‘ 1?(.1hc ioris ;

concedoantecede bintrinfeco,nemyn
am ex

autem [ufficit ,utd

lecun-
tiam ; nego antecedens thoc
-atur cognofci quantum cog-
nofcibile eft;ac proindd comnxchmdr,ur dizimus.
Difficuleas 3. Utrdim objeétum, ur comprehen-
five uog}uui,‘uu., neceflarium fic ipfum penetrace
claritate , & intenfione vilionis eidem commen-
{uratd , ideft, certd, & determinatd, 'pu‘tula:& i
natur afpliusobjeéti, Lll.D'i comp l\]u nditur juxta
m 1rn:1mm,bc;mu pmpwu’#’\‘-
firmative, Tta P. Alberten. ¢
cip. 1. 5. T 4
lib.6. q. 40: a
mo, quia ad
fivam omni Gtum
quan :mn(-’n “t}\ul\[il mcex u]\[!\ 5
tum ex c‘cﬁnmnnno.n rchenfionis; fed quam diu
non datarclaritas , & intenfio cognitionis coms=
nenfurata ouJ(rm ro"no‘u.mz fecupdum ipfius

[tulantiam ,iplum manet magis cognofibileab

dum prop

ex 1. prin-
3 P, Recupit,
a ¢it. Probatur pri-
n=
cognofci

SEap. £

INEMm C(J!'I':T‘}{!‘.-.'

maquo '.;Iu('tl][‘,;ll\ oculo non

bile

DIE €

fc enon com Plth{

i i comprehenfionem neceffari
requirit pradictam claritate icinem.

Probatur minor, quaz ’t;l1im'1gc1probmioue:
ptimo authorieate D. Thow 3 - 10, .2, ad 3.
ubi concec w,i\h AnimaChrifti D i

s vider, adhuc illins vi

ditur; ¢ rgo ¢

| u
ram IH:{'L}'!.‘ lem Vifioni Diy
Idc'mciﬂ

. 20.deFerit, a. 4oad g, ¢ inz. dift, 27,
S l ocuerat
dcn » quianonvy
ergo &c. Sceur

» ided Deum totaliter non vi-

tur ita claré ) ur(ﬁ vifibil
16 rationt,
pi r.puhuom demonftrabilia priori per folum me-
dium 2 pofteriori, aut opinativum , illam non di-
citur comprehendere; fiquidem illam nen attin-
gitintenfione, & claritate eidem proprid, & adz.
quat.\l, qualis eft fola , qua habetor per medivma
priori, in ordine ad quod macet adhuc cognolci-
bilis ;ergo quamdiu objeGum non cognolcitur
claritate, & intenfione fibi proprid , &4 fe poftu-
latd,femper manet magis cognolcibile; ac proinde
non cognofcitur quantum ex fe cognolcibile eft,
neque dicitur comprchendi.

Probatur {fecundo , quia de ratione objedi eft
non folim cognitionem terminare , fed etiamil-
lam cftective producere,, five per fe immediaté , i
fit lufficienter intelligibilein a&tu, five per fpecies
afe,velifolo Deoproduétas, five denique per
entitatem alienam, quando iplum ex vifuz entita-
tis non poteft habere rationem principii effeivi ,
quod ex Philofophia foppono probatum; fed non
poteft illam producere , quantum eft ex fe , nifi
commenfuratam fuz propriz intelligibilitati, fal-
tem feclufis impedimentis,ut patct in produétione
{pecierum fenfibilinm a fuis objectis , qua {emper
in diftantié proportionard, illis adzquanturin cla-
ritate, & ingenfione certd, eisdenique commenfu-
ratd ; ergo pari modo e res habebitin produdtio-
ne cognitionum; ergo ut objeétum cognolcatur
quantum cognofcibile
}11(1\"ndnl!i‘ neccilario requi irit cognitionem in
claritate, & intenfione fibi commenfuratam, &
poftulatam juxta menfuram fuz propriz intelli-
gih\]ila:is.

Oppofitum tenent Led
art. 9. C

Jf,culi( quenterque Com-

i de divin, peifect, g
10, arty T dot. P Gil,
H. anum. 5. P.Sal. 1. 2.traflz,
d. 4. [eé 6. Jm,...,a & alii afferentes, fatis cfle ad
veram compu!u ionem , cognolti objeGum
quoad omnes fuas rationes furmﬂlcs, & Ilabltmlt-
nes neceflatias claritate, & intenfione {ufficienti ad
illas diftin€te penetrandas , licer hujufmodi clari-
tas, & intenfio non commenfuretur objeto,illius-
que propriz intelligibilitati : Proquibus :
Objicies: Ad rationem ncml‘wh nfionis foffi-
cit, guod objeétum corn:}ft“ml § llmmum exle
cognofcibileeft, utex definitione comprchenfio-
nis patet; fed lmL modo cognofcetur, fi fecundum
omnes (uas rationes formales, & habitudines cog-
nolcatur diftinée ;E(JLlwofci enim n‘;joti ,autmi-
noriclaritate ; & intenfione citquiu seraccidens,
& materiale , ut fupra diximuos ; ergo ad perfeGam
cmup:uuuf}onu. fhcit lm]ufn:o.ii (ﬂgmnndi-
ftin€ta ablque illa claritate, & intenfione poftu-
latd. Refpondeo nepando minorem:: objettum
enim , ntcomprehenfivé ccgnoﬁ.lmr ].wﬂummb
intrinfeco, non folim cognofci difti & quuad
omnes fuas rationes formales; & habitudines, ut
infrd dicemus 5 fed (mm tali claritate, & intenfio-
ne, quz adzquet Jpi 1us intelligibiliratem, ut
fupra

Tom. 2.

prac

oo

oo



L

84

)
e

3.

3

Egl

fupra disimus.Undé licer quacunque major clari-
tas , & inrenfio fitper accidensad comprchenfio-
nem objeéi » utpoté qua per accidens cﬁ_;uli om-
nimodam illius cognofcibilitatem 5 ut dlxlfﬂu‘.g
illa camen claritas , &intenfio qua con?mcniur_an
dcbeat exigentiz objecti, non per accidens, fed
per ferequiritor, =

Difficultas 4. Utrum aa_[ cognitionem compre=
henfivam objecti neceffarinm (it attingere conne-
wiones illas, quas habet cum actibus liberis, aut
effe&ibusaliis meré contingentibus ? Negative.Tra
D. Thoiir. 3. contr. gent. cap. 56, Fervar. ibid.§. Pro
[olutione, & alii, quatentis docentad comprehen-
fionem fufficere , quod objeGum attingatur fe-
cundiim omnes fuas rationes formales , & habi-
tudines , quas vendicat {udpté natura squales non
{funtconnexiones cum aétibusliberis, & effe@ibus
contingentibus.

Probatur primd 4 priori, quia comprehenfio
eft cognitio adzquata cognofcibifitati , quam res
haber ab intrinfeco,& fibi vendicat ex {ua entitate,
& perfettione connaturalizalioqui ad comprehen-
fionem cujuflibet objeéti neceflaria effer cognitio
eorum , quz ad illam non pertinent, qua infinita
funt , & omnind incerta; fed aGus liberi s & effe=
&us meré contingentes , faltem determinaté ac-
cepti, ad entitatem , & perfcionem connatura-
lem fuz cauf@ non pertinent ; ergo cogaitio talis
connexionis,, utpoté contingentis, impertinens
eft ad comprehenfionem caufi.

Probatur fecundd 4 pofteriori, quia Angeli fu-
periores comprehenfivé cognofcuntinferiores, ut
eft communiffima Theologorum fententia; & ta-
men illorum aéas liberos intelleétiis, & volunta-
tis non attingunt , ut eft ceruffimum; ergo ad
comprchenfionem non requiritur iftornmactuum
cognitio,

Dices:Ad comprehenfionem requiritur cognitio
omniscbnexionis neceflariz,ut diximus;led omnis
caufa libera, nempé voluntas, haber neceffariam
conexionem cum effe&ibus liberis; fiquidem ciim
fit cffentialiter libera , nequit intelligi , ficque ne-
quecognolci fine ordine, fen habitudine ad effe-
¢tus liberos ; ergo ad fui comprehenfionem re-
quiritur cognitio predicta connexionis, Relpon-
deo diftinguendo minorem : habet neceffariam
connexionem cum effe@ibus liberis in communi,
&indeterminaté acceptis ; concedo minorem 1 in
individuo , & determinaté fumptis; nego mino-
tem: Unde licet connexio priori modo accepta
fpecter ad effentiam caufe liberz, & ut fic illius
cognitio neceffaria fitad comprehenfionem can-
{z: pofteriori tamen modo aceepta , in quo fen-
fuloquimur , eft contingens, & habct fe meré per
accidens ad cognitionem comprehenfivam canf,

SERC T 10 V.

Utrum cognitio diftincta omninm
creaturarum in Verbo fit necef-

[ario conjunctacim comprehen-
Joone Des 2

Urrono cum communiffima Theolo-

¢ gorum fententia , nec dari, necintel

e5 ligi poffe comprehenfionem Dei ab(-

_ quecognitione diftin@ts omnium crea-

:uraru‘? 1n Verbo, Patet,quia cognitio Dei coms
Uity I

Difp. VI1.De Incomprehenfibilirate. Dei,

145
prehenfiva debet neceffario diftinété attingere
omnes cjus perfetiones, tam primarias ; quam
fecundarias, qua neceffariam habent connexio-
nem cum creaturis , con@qucmcrf]l!i‘ i[’f-‘!S Cou=
nexiones , & habitudines , quashabentad creatu-
ras; ergo ut Deus diftin&té,& comprehenfivécog-
nofcaturyneceflaris cft cognitio diftinéta creatu-
rarum. »

Difficultas folim hiceft : Utrim diftin&a cog-
nitio creaturarum fit neceffario eonjundta cum
comprchenfione Dei? An (quod idem cft ) ex
diftin¢ta cognitione ompium creaturarum necef-
fario fequatar Dei comprehenfio ? Advertes pri-
mo, cognitionem diftinétam creaturarum haberi
pofle, autin Verbo , quando fcilicet ex vivifionis
Verbi continentis , & repra&fcmanlis creaturasy
iplz attingantur : aut in proprio genere, quando
feilicer alwndé, five per revelationem , five per
proprias fpecics acquifitas , vel infufas cognofcan-
tar. Secundo, cognitionem ctiam creaturarund
in Verbo pofle effe definitivam tantiim , nempé fi
attingantur {ecundiim praedicata effencialia: aut
comprehenfivam , nempé {i attingantur quantam
ex fe cognoleibiles funt ufgque ad ultimam diffe-
rentiam , & fecundium omnes fbasformalitates, 82
habitudines. His pofitis.

Variz funt Authorum fententiz : Prima ab-
foluté negat ex diftin@i cognitione omnium
creaturarum inVerbo flequi comprehenfionem ip-
fius Verbi, five Dei. Ita Durand. in 2. didd. 14.q.2.
#. 6. Stot. bid. q. 2. §. Contrarationem s & §. Porest
dici. Gaby. q. unica. art. 1. Notab, 2. « Mayron.dist.
2. 4. 3. P Vafq. 1. p- doggicap. 2, P. Albertin. q. 44
Theolog. ex 1.princip. n. 2g. & alii.

Secunda fentéria abfoluté affirmat excognitione
diftin&t4 omniii creaturarum in Verbo fequi com-
prehenfionem Dei.Ita D. Thow.rp.q.12.ar£.8.6% 3.p.
q.10.ar¢. 2. & lib. 3.contr gent. cap.sé. Argentisiin 3.
dift. 14, q. umica art. 3.concluf. 1. Paludan. qg- 1. 4art.
3. Marfil. gu 10. art.2. 3. p. concluf, 1. Carthufs in 2.
dist. 9. q. 4. quafit. 3. Bannez 1. p. q. 12, art. 8. dub.
unico.Zumelgaunica.Cabrer, 3. p.q. 10, au.d.3.concl 1,
L. Molin.x. p.g. 12. art. 8. d.1. concluf. 1. P.Soar.
lib. 2. de Attribicap, 26, & 3. potom, 1. d, 26. feh. 3,
& pluresalii. ;

Tertia fententia loquitur cum diftin&ione pro-
xime aflignatd , afferitque , cognitionem creatn-
ratrumin Verbo, fifit carum comprchenfiva, ha-
bere annexam comprehenfionem Dei;non ita ve-
t0,01 folum fit earom definitiva, Ira quoad primant
partem odntonius Andy.in 3.diff. 14.P. Gil, tom. 2.
trac. 12. cap.15. an. 10. P.Sal. 1. 2. d. 4. feik. 6.7
99 & 104, Quoad fecundam partem exprimitur
ab cisdem Do&toribus, &ab Scor. in 3. dift. 14. 4+
2. § Poreft dici : & aliis ex Recentioribus, Quid
nobis tenendum £it? Jam dicimus : Sic igitur

Conclufio 1. Ex cognitione diftin@4 , & foliim
definitiva creaturarum in Verbo non infertur
comprehenfio Dei, Ira Dodores fupra citati
pro prima fententia , & pro tertia quoad fe-
cundam partem. Probatur, quia ut detur com-
prehenfio Dei, etiam in ratione caufe creatura-
ram, debet cognoltiin ca ratione, quantim cog-
nofcibilis eft , ficque fecundiim omnes habitudi-
nes & connexiones , quas habetcum ipfis creatu-
ris ut effe@ibus; fedlicet omnes creaturz diftinGd,
& definitive cognofcantur in Verbo, adhuc Deuns
non cognofcitur quantim cognofcibilis eft in ra-
tione caufz 5 fiquidem adhucnon cognofcitor fe-
cundum omnes habitudines, quas haber ; & ha-
bere poteft cum creaturis ; etgo adhug pofitd tald

T cog=

ol

93]

of:




v
s

96.

98.

146
cognitione, non re@¢ infertur ejus comprehen-
fio. Confirmatur, quia pofita tali cognitione ,
non cft verum dicere, cognolci omne ens crea-
tum , & creabile, quantim cognolcibile eft ; fi-
quidem , ut fupponimus, non cognofceretur com-

¢ ; ergoneque verum erit dicere , cog-
n,quanttim cognofcibilis eft in ox-
1as ; conlequenterque neque com.

pi'\.ul-'mii,

Dices : Cognitd comprehenfivé virtute caulz,
neceflarid comprehenditur ipfa caufa; fed fi exvi
cognitionis Verbi cognofcantur diftin&é omnes
ercaturz ycomprehendetur virtus ipfius Caufz In-
creatz ; fiquidem tunc cognolcitur comprehen-
fivé virtus c&ni:'r,quamio cognolfcitur omnis habi-
tudo,& connexio ; quam haber cum omnieffe Gu;
omes autem creaturz non poflent cognofei di-
{tinée in Verbo, nifi cognofcerentur omnes ha=
bitndines, & connexiones , quas habet cum omni
creatura poflibili, quatentis illius cauifa efficiens,
& cxemplaris; ergo ex cognitione diftinéd in
Verbo fequitur, Deum comprehendi. Refpondeo
negando minorem , & illivs probationem quoad
fecundam partem ; licet enim omnes creaturz di-
ftin&¢ cognofcantur in Verbo, adhuc non attin-
guntur {ecundim omnes omnind differentias, ra-
tiones pruducibi!cs , & modos produccndi; alio=
qui comprchcnfivﬁ, & non folum definitiveé at-
tingerentur , ut fupponimus ; ficque non cognof-
citur adzequaté virtus caufz fecundum omues ha-
bitudines,& connexiones,ac proindé neque com-
prehent

Conclufio 2. Ex cognitione diftin@a , etiam
comprehenfivd omnium creaturarum in Verbo,
non infertur pracisé comprehenfio Dei. Ita vis
dentur fentire Do&ores citati pro prima fenten-
tia , quatenus abfoluté negant ex cognitione di~
ftin@a omnium creaturarum in Verbo fequi com-
prehenfionem Dei:tenent ctiam exprefse aliqui
Recentiores.

Probatur , quia ut aliquod objeGtum compre-
henfivé cognolcatur , non fufficit cognolci diftin-
& quoad omnia ; qua continet formaliter , &
eminenter , fed ulterins requiritur cognofci tanta
claritate , & intenfione cognitionis , quantd ada-
quetur exigentiz intelligibilitatis ipfius objecti, ut
fupra diximus ; fed licet quis in Verbo cognofcat
omnes creaturas poffibiles , futuras , & exiftentes
comprehen(ivé, cx hoc pracisé non infertur,cog-
cere Deam tanta claritate , & intenfione cog-
nis, c]uamﬁ Deus poftulat mgno[‘(i ;ergo ex
tali cognitione non fequitur pracisé ejus com-
orehentio. :

Probatur minor , que {ola indiget probatione,
quia folim poteft dart comprehenfio, ut fupradi-
ximus , guando cognofltitivum, & cognoltibile ita
adzquantur , vtfintin codem ordine abftra&io-
nis 3 materia ; {iquidem folim tunc cognolcibile
poteft percipi d cognolcitivo fcc_m]dflm omnem
exigentiam fu intelligibilitatis: fed licer intelle-
€tus creatus cognolcatin Verbo omnes ereaturas
diftinété & comprehenfive, adhuc ex hog praci-
s¢ non fequitur manere in eodem ordine abitra-
&ionis 4 materia cam Deo ; fiquidem adhuc ma-
neret creatura ; ficque nequaquam expers poten-
tialitatis , 8 materiz , faltem n_)ct:cpliyﬁc&: , Deus
autem eft acus puriffimus 5 efgo &c.

Advertes , me dixifle in conclufione noninfer-
titr pracisé comprehenfia Dei , quia exfata fuppofi-

ic infertur ad fummuom , cognitionem illam
fic attingentem omnes creaturas fore

£l

i€

(=]

Tralatus 1. Theologicus,

Enﬁnf-.nml in i;ntt\'fﬁouc ; fiquidem
p-!l." attingit 310}1}rc§ﬁ?r ¢ft; fed attingeret in-
finita diftin€te; ergo infinita effet in intenfione,
Inferes : Ergo Fﬂut comprehenfiva Dei, Refpon-
.dco negando 11{311011cm s nam plures admittune
in Deo potentiam ad producendum infinitum
a&u;&“tnmcn adhuc negant , poffe Deam com-
prc-_hcm‘.l » & quidem meritd ; fiquidem adhue ul-
terius rcquiritur > quod potentia comprehendens
{iraCtus purus , ut poffic efle in codem ordine ab-
ftractionis 4 materia cum objeéto comprehen.
dendo.

Urgebis : Ex communi {ententia impoffibilis eft 1o,
cognitio creata infinita ; fiquidem hoc folim cft
proprium cogpnitionis Increatz ; fed cognitio illa
attingens omnes creaturas diftin&¢ effet infinita;
ergo eflet Increata, & atus purus ; confequenter-
que gomprcheuﬂvu Dei. Refpondeo hocadmil-
fo ,iequi quidem comprchenfionem Dei , fed re-
moté, non immediate , & pracist ex cognitione
il diftinétd omnium creaturarum , ot dicimus,
Pater, quia ex cognitione diftinéta univs perfe-
Etionis divinz,aus creaturz in Verbo,non fequitur
illas cognofci tantd claritate & intenfione , quantd
poftulant cognofci; ergo ex cognitione diftinéta
omnium creaturatum non fequitur preecisé omes
perfectiones divinas, & creattiras cognofci tanta
ciagiraltc,& intenfione , quantd poftulant cog-
nolci ; ergo neque cognolci comprehenfive.

: Dices: Cognitioilla effeGuum argueret cog-
nitionem comprchenfivam caufe, qua ipfa caufa
cognofceretur ; quantium cognofcibilis et fedex
cognitione omninm creaturarum ,five ef
Dci , quales {unt ipfee creaturz in Verbo, arguitur
cognolci Denm qua caufam , quantiim cognof-
cibilis eft; fiquidem ctim cognitio illa effectuum,
five creaturarum , fit earum comprehenfiva, nulla
habitudo , & connexio Dei caufantis lateret cog-
nofcentem ; ergo ex talicognitione infertur Dei
comprehenfio. Refpondeo negando minorem;
licet enim , ione , cognofcerentur
omnes habitudines, & connexiones Dei cum
creaturis , & cffetibus,adhuc ex ea pracisé -
tione non coguo{ eretur Deus cumpmiwrih’t",
neque quantum cognofcibilis eft; liniuidt'm ad-
huc non cognofceretur tanta claritare, & inten-
fione , quanta poftulat cognefci, quod fatis eft,
né dicatur comprehendi. Additor, licet tunc ni-
hil lateret cognofcentem ex parte Dei ut caufantis,
adhuc pofie latere alias Dei perfectiones , quas ip-
{z habet fine ulla habitudine ad creaturas , feu ef-
feGtus caufandos , fecundiim quas poteft magis; &
magis claré cognolci,

Conclufio 3. Ex cognitione comprchen{}v
omnium creaturaruim in proprio genere non in-
fertur comprchenfio Dei. Ita Capreol.in 4. difh
40, go lts art. 3. Ferrar. 3. coitv. gent. eap. 56. 8§
Pro folutione. Caiet.3.p. q. 10.§. Ubi nota, Cabrer.
thids art. i, du geconclufs 2. Bannez. 1. p, q. 12, axted-
dub. unico ad 2. Zumel. ibid, art. 7. Notabil. t. Pu
Ml iaps gorzeart. 8. dzo §. Ouartum et . & ad 2.
P.Vafq. .'“. p?d. 40 Cap. 2. @51,;;‘; PSoar.g.ps totlisds
d. 27.feft. 4.§. Contraria fententia, P. Gil. tom. 2.
tratl. iz, cap.16. a num, 8. & aliis

Probatur prima , quia illa fola cognitio habet 10}
annexam comprehenfionem Dei, ex qué infertur,
Deum cognolci , quantiim ex fe cogrofcibilis eft;
fed non ita inferturex cognitione comprehenfiva
omnium creatararum in proprio genere ; fiqui=
dem ex hac foliim fequirur,cogaolci Deum, quan-
tam cftcognofcibilis , abftraGtive,, & & pofteriors,

nempe

5 .
(]liD CUgh][m

r~

1fuppo

a 100




104

0,
|
105
ol
106,
07
Io
10}
18,

nempé perfiios Eﬁ”‘c&us,feu cteaturas; prazter hane
autemcognolcibilitatem Dens elt ulterius cognol-
cibilis intuitivé, in feipfo , feu ex propris ter-
minis, qué tamen cognoﬂ:ibn[[ras non attingitar
per eam cogniuonm}\ ahﬂra&wanj creaturarum ;
ergo ex ea non fequitur, cognofci Deum, quan-
tim ex f¢ cognolcibilis eft ; confequenterque
neque comprehendi. ;

Probatur fecundd, quianulla propolfitio , quz
habet medium 4 priori , aut cft cognofcibilis
ex [uis terminis , diciturcomprehendi, quamdiu
folim cognofcitur per fidem humanam , opi-
pionem, aut mediom folima pofteriori; fiqui-
dem prout fic cognolcibilitate {ibi propria, & ad-
zquat non cognofcitur ; fed Effentia divina, {i-
ve Deus,quamdiu in'fe ipfo non cognolcitar cog-
nolcibilitate fibi propria,& adzequata, non cognof-
citur, qmnn‘zm cogno&ibjlis elt yneque compre-
henditur; quando autem cognoftitur ex cognitio-
neilld creaturarumin proprio genere non cognaf-
citur cognofcibilitate {ibi proprid, & adequatd, ut
dizimus ; ergo &c.

Probatur tertid, quia cognitio comprehenfiva
creaturarum in Verbo haber annexam perfecio-
rem cognitionem Dei, quam habet earum cog-
nitio comprehenfivain proptio gencre ; fiquidem
illaclt conjun&@a cum coguitione intuitiva Dei,
hzc autem cum abftradtiva;fed ex illd compre=
henfiva creaturarum in Verbo non infertur com=
prehenfio Dei , ut lupradiximus; ergoneque ex
hac in proprio gencre.

Oppofitum tenet P. Sal.t, 2. trail.2.d. 4 fect.6.
i, 10.4. & aliqui Recentiores: Proquibus : Ar=
guest. Ex cognitione comprchenfiva omnium
creaturaram in. Verbo fequitur comprehenfio
Decijergo etiam ex earum cognitione com-
prchcnﬁm in proprio genere. Refpondeo pri-
mbncg.mdo antecedens, utpatetex fupra & prow
ximé dictis, ex quo potius confirmatur, quim in-
firmatur noftra doéirina,R efpondeo fecundd, da-
to antecedente, negando confequentiam; diverfa
patio eft ,quia cogaitis comprehenfivé omnibus
creaturis in Verbo', cognofcitur Deus intuitiveé 5
& in fe, ficque quantiim cognolcibilis eft ,ideods
comprehenfivé : at verd cogoitis in proprio gene-
re, foliim cognoltitur Deus abftrativé , & 4 po-
fteriori; cognitio autem a pofteriori & mediata,
cim non fit cognitio rei ,quantim cognoftibilis
eft, comprehenfiva efle nequit,

Argues2. Cognitis comprehenfivé omnibus
creaturis in proprio. genere, neceffario debent
etiam diftin€t¢ cognolciomnes partes virtuales ,
habitudines, & connexiones Potentiz , Scientiz,
& cxemplaris Divini, tam intenfiva , quim ex-
tenfiva; figuidem creaturz ad omnes diGas per-
fectiones habent diftin&os refpedtus; fed cognitis
diftinété omnibus partibus virtualibus , habitadi-
nibus, & connexionibus , tam intenfivis , quam
extenfivis iftarum perfectionum , iple perfectio-
nes comprehenfive cognolcuntur; ergo &c. Ref-
pondeo negando minorem : nam ad comprchen-
fionem alicujus perfe@ionisDivinz, v. g. Omni-
potentiz;, fatis non eft,quod omnes -:fus partes
intenfiva, & extenfive cognofcantur, nifi etiam
cognofcantur cogneleibilitare fibi proprid , con-
naturali,_i?c adequatd, qualiter non perciperetur
ex coguitione illa comprehenfiva creaturarum in
proprio genere, ut patce ex dictis,

Argucs 3, Cognitio comprehenfiva omnium
creaturarumin proprio genere haberet claritatem
& :mc;‘ﬁon:m wfinitam; fiquidem ctim percipiat

(/s

Difb. V1L De lncomprehenfibilitate Dei,

i47

obje@ainfinita claré & diftin@&, neceffarib ha=
bebit elaritatem , & intenfionem infinitam ; nam
cum fingulz peifeciiones . quasattingit, fuas ha=
beant difficultates a potentia fuperandas, & przdis
&tx perfectiones , & illarum parces fint infinite »
infinitd egebunt claritate , & intenfione cogni=
tionis, ut attingantur ; {ed cum infinita claritare 5
& intenfione cognitionis annexa ¢ft divina com=
prehenfio, utinfra dicemus ; ergo &ec.

Refpondeo data majori, negando minorem 3 16g.

neque enim qualiberinfinitaclaritas, & intenfio
cogaitionis et comprchenfiva objeéti, quodat=
tingit, fed illa tantam, queillud attingic adequa-
té, & quantim ex [e cognofcibileeft. Patet, guia
licet cognitio per medinm opinativum, aut a
pofterioriin infinitum crefcat in claritate , &in-
tenfione, nunquam comprehenfivé attinget obje-
¢tum, quod ¢ft cognofcibile ex fuis terminis , aug
per medium a priori 5 quiaiplomnon pencirabit ,
quantiim ex {e cognofcibile cft, & cognoltibilita-
te fibi propria; ergo etiam licet cognitio creatura=
rum inproprio genere forct infinitain claritate, &
intenfione, nunquam foret comprchenfiva Deiy
quia femper refpeéta illius foret cognitio d pofte~
riori, & non juxta cognolcibilitatemn propriam
ipfins Dei,

SECTIO VI
An , €5 qualis infinitas Vifionis
neceffaria effet, €5’ [ufficeret ad

ramprebm{fmem Dei?

Nt henfiva Deiy i daretur , neccflario
foret in fe infinita ? Affirmative. Ita
D. Thom. 1. part q. 12. art.z. P. Soars
in e Hlets d. 30, fet. 12, P Fafq. 3.part. tomo 1. d.gb.
P.eAdrrib. 1opart.dy 23, cap. 2. P. Sal. 1, 2. traif. 2,
di 4. fet, 6.P. Mol. P.Valenr, & alii, Eft com-
muniffimaSan&or. Patr, & Theologor. fententia.
Probatur primo, quia tum Patres, tum Scholaftici
ex Infinitate Dei; & finitate creaturz probant In-
comprehenfibilitatem divinam ; ergoad compre-
henfionem entis infiniti, qualis cft Deus, videntur
exigere cognitionem infinitam.

Probatur fecundd, quia comprehenfio in effe
cognito habet adequationem cum objeéto in cile
cognofcibili ; fed hujufmodi adzquatio dari ne-
quitinter cognitionem finitam , & objeGuminfi-
nitum;,ut tale cognitum;ergo &c.Probatur rertid,
quia qud plures perfetioncs exprefié, & diftin&e
penctrantur, €0 vifio eft perfectior ; fiquidem in
illis penetrandis plures fuperat difficaltates , quas
rum quelibet in ipsd cognitione novam arguit
petfectionem ; ergofiin objeéto perfc@iones di=
itinGkds4eh difcreré cognite faerintinfinite ,imo
infuti¥es infinitz , infinita neceflarid erit earum
cognitio comprehenfiva.

Difficultas 2. Utriim hac vilionisinfinitas enti-
tativa forer, & non folim obje@iva? Affirmative.
Probarur primd , quia cognitio, qua Deum attin-
geret comprehenfive, foret fimpliciter infinita, ut
patet ex proxime dicis; fed infinitas objectiva fo-
lim cft infinitas fecundim quid ; reperitur enim
in qualibet cognitionce finitd ad Deum terminati,
quatenus refpicie objeGum infinitum; ergo &c.

Probatur fecundd , quia cognitio,qua aceref-
cit ex co,quod plura objecta , fon plures partes

Tz diftinguic

¢ TrricurTas 1. Utrim Vifio compre- ye,

11d,

13




115,

us.

148
diftinguit in objecto , non augetur folim geome-
tricé, five fecundiim partesincerras , fed arthme--
tice , & fecundiim partes certas , ut ex probabilio-
ri fententia (uppono; ergo illa, qua infinitas par-
tes diftinéte, & per modum plurium attingit, qua-
lis efferilla, quz Deum comprehenderet, infinita
efler, non fecundim quid, & objective, fed fim-
pliciter, & entitative

Difficultas 3. Qualifnam foret hujufmodi infi-
nitas entitativa vifionis, quz Deum comprehenfi-
vé attingeret ? Advertes triplicem confiderari pof-
fe infintcatem entitativam , quarum qualibet po-
teflt inqualtionem venire. Prima eft infinitas ex-
tenfiva, confiftitque ineo, quod cognitio exten-
daturad plures, & plures parces, ficque infinitas
in objecto atringendas. Secunda cft infinitas in-
tenfiva , confiftitquein co, quod cognitio habeat
infinitosgradus certos, & determinatos intenfio=
nis, Utrague hazc infinitas et accidentalis ; fiqui-
demcognitioni eft per accidens , & accidentale
attingere plures, aut pauciores partes: habere plu-
res, aut pauciores gradus intenfionis. Tertia eft
effentialis’; five in effentia ipfius vifionis, quam
variat, itaut {i poneretur in Vifione Beata; eam
faceret {pecie diverfam abaliis vifionibus , qua de
faGo dantur, Difficoleasigitur eft, quenam’ex

* his infinitatibus neceflaria fic , & fufficiat ad com-

prchcﬁoncm Dei, fi hzcadmittatur? Sic ergos

Dubium 1, Utriim ad comprehenfionem Det
fufficeretinfinitas extenfiva ?Negativeé. Ita P, Soar.
tomo 1. it 3. p. d. 26, féét. 3. quatentis hujufmodiin=
finitatem extenfivam Vifionis Beatz impoifibilem
credit.Probatur primo cum aliquibus R ecentiori=
bus: quiain Vifione Dei nulla poteft dari exten-
fio entitativa ; ergoa fortiori neque entitativain-
finité extenfa; ergo cum hzc fic impoffibilis, ne-
que requiritur , neque fufficit ad comprehenfio-
nem Deis

Probatur antecedens, quod folim egetproba«
tione, quia nulli datyr principium, 3 quo defomi
poffit predicta extentio vifionis;neque enim poteft
defumia fubjeGo, ut patet; neque ab objeto pri-
mario , quod indivifibile eft ; neque d fecundario;
fiquidem hoc {ub cadem ratione indivifibili atrin=
gitur, qua cft Effentia ; neque ab _ipsﬁ Vifione 3
fiquidem illius partes neque indivifibiles, neque
divifibiles effe poflunt ; non apparetd quo , vel
quo principio inter fe uniantur ad unam aliquam
entitatem intégrandam; ergo &c. Hzctamen pro-
batio, ciim folam probet, {i probat , impoffibilem
efle extenfioné aliquam invifione, parum videtur
probare conclufioncm ,in qua fuppofita poffibili-
tate Vifionis infinitz in extenfione, quaritur :an
hac fufficerer ad comprehenfionem Dei? Undé
melitis :

Probatur fecundd , quia cognitio infinité ex-
tenfiva foliim infervirer ad attingendas ommnes
partes virtuales divinorum Attributornm; confe~
quenterque quidquideft in Deo formaliter & emi-
nenter ; led hoc non fufficitad comprehenfionem
Dei ; fiquidem , ut fupra diximus , Beatus attins
gens in Verbo omnes ereaturas poffibiles haberet
vifionem iufinité extenfivam; utpotéattingensin=
finita poffibilia s & infinitas perfeiones Dei ha-
bentes connexionem cum infinitis poffibilibus, &
tamen Deum non comprehenderet, utpoté quem
adhuc noncognofcerer, quantiim ex fe cognofti-
bilis eft; ergo &c.

Oppolitum tenent P. Gil, tomo 2. tradt.g.cap.2.
0. cap. e PoSalr. 2irr. 2.du 4. foll. 34
[eits 450 €& 6. P Alberting q. 4. Theologs

Tralatusl. Theologicus.

ex 1. princip, num. zo. quatentis de fafo in Vifig-
nibus Beatorum admiuunt majorem aut ming.
rem extenfionem , quam i crederent infini.
tam , cim alioqui ponant comprehenfionem obs
jecti in cogpitione attingente diftinété omnia
quz funtin abjecto , procul dubio illam judica~
rent fuflicientem ad comprchenfionem Dej s
pro quihus §

Oppones : Major extenfio vifionis fufficit, gt
inDeo diftinéé videantur pluresillins perfeion
nes, tam primariz, quam fecundariz ; confequens
tcn’]nc plures creaturz in eis contentz sergoinfi-
nita vifionis extenfiofufficictad omnia, que fune
inDeo , diftinété percipienda ; fed cognitis diftina
&e omnibus qua funt in Deo, manitefté {equitur
cjus compreheniio; ergo ad comprehenfionem
Dei {ufficit infinitas extenfiva vifionis.

Rceipondco rficgando minorem , ut enim detur
comprehenfio obje&i, deber hoe cognofti, quan-
tiim ex fe cognofcibile eft slicque juxta exigentiam
fozpropriz cognofcibilitatis; licet igitur per vi-
fionem extenfivé infinitam attingererur diftinété
quidquid eft in Deo, ciim adhuc non attinge-
retur tanta cxprcfﬁonc , & clarirate, quan-
td poflulat coguofci , adhuc non comprchen-
deretuy, :

Dubium 2, Utrdm ad comprehenfionem Dei
fufficeret infinitas Vifionis intenfiva, qualis habes
retur per infinitos gradus certos & determinatos
vifionis intenfivee ? Negative, Ita Darand. in 4,
dist. gg. quast. 4. num. &, Mayron.ing, dist. . q. 4.
art, 1. P, Soar. lib. 2; de eAterib. cap. 26. nom. 20, &
toM 1. in3. part. d, 26, feét.3. P.Sal. i 2, traft. 2.
o 4. folt. 5. mam. 7.4, P. Albertin. q. 5. & 6. Theologe
ex 1, princip, & alii Recéntiores, quateniisabfolu-
té docent , majorem intenfionem: vifionis, nihil
conducere ad plura videnda in objedto, fedad
eadem videnda, licet intenfiori claritate ; ergo
fimajor intenfio non fofficit ad videnda in Deo
plura; neque infinita fufficiet ad illius compre=
henfionem, Adhuctamen exillis.

Probatur primo, quia intenfio de fe folimdicit
majorem perfe@tionem formz in fubjecto , fer-
vata cadem perfe&ione individuali, & habitudine
ad objeGtum 5 ergo licet in infinitum angeatur 5
nunquam vifionem angebit quoad reprafentatio
nem plurium ex parte objeéti 5 conlequenterque
adillius comprehenfionem non fufficiet.

Probatur fecundd , quia Deus cognoleit plu-
res, imd infinitos gradus intenfionis vifionis, qui
efficiendo diverfastantim numero vifiones , ters
minari poflent ad idem numero objectum , eof-
demdue poteft unire in unam , eandemque vifio+
nem ejuldem obje@i fecundiim edfdem illins om-
nind rationes cognitas; fed hoc pofito , obje-
&um eodem modo ;& fecundiim ealdem pcrfc-
Giones pcnctrabitur, fecundim quas antea cog-
nofcebatur , licet intenfiori vifione, & non fecun-
dum plures ; ergolicet Vifio Deitin infinitum au®
geatur, non ided videbit in Deo plura; con-
{equenterdue ad illins comprehenfionem nofd
{ufficier.

Probatur tertio , quia voluntas poteft intelle
&um applicare , & aliquando de fallo applicat
ad apprehendendum idem objectum fmcnf:ms',
quin rationes aliquas de novo apprehendat :Simi-
liter idem objeétum vifibile prins diftinéte cognt-
tum , accedente novo , & intenfiori lumine ,in=
tenfits , & clarids videtor , quin in ecodem novi-
tiis plures partes appareant ;ergo fola intenfio v1-

fionis, etfiinfinita non conducitad plures perfe-
&ipnes

By g

=

19

Iig,

L

1k



I

&iones videndasin objetio; c?nfcqucntcr(]uc ng-
que ad comprc]wn\ﬁoncm DCI?‘ g

1th Probatur guarto , & ef-ﬁc_.\cms ex nottris prin-
cipiis , quia ad comprchcnﬁgncm_ Dei requiricut
cogpitio , quz adzquetur exigentiz cugnc_)imblh-
tauis illius, ut ex definitione coprcfu:nﬁolms.; &ex
fupra di&is conftat ; fed vifio , licct :t_}ﬂ[}j;é inten-
{2, non adequarctur cognoklb:hmu d:_v.'n.z: 3 {i-
quidem hac , ficut eft objeéti ,.cl_uud eftinfe aﬁ't!s
puriffimus , ita p_ofhl_lut cognitionem , qum‘mhs
fit, ac proindé diverfz fpeciei ab ca, qua de facto
datur ; infinitas autem intenfiva vilionis, ctim fit
eiaccidentalis ,non variat ejus fpeciem ; ergo haze
pon adzquaretur divinz cognolcibilitati ; conle-
qucnterrf]uc non fufficeret ad comprehenfionem
Det.

6 Oppoficum tenent Richard. in 3. diff. 14, are. 1,
o 4 Lychet.ibid, qut. ad fivem. fupplem. Gabr. in
& 15t 29, G. 30 art. 2. conglufs 4. Palat, concluf. z.
Sot. quefl. 3. art. 1.conclufi 1. Fervar. 3., contr.gents
sapest. §. Pro folution. P, Mol.t. p. q. 12, ar¢. 8. d.
2oad 1. P.Sal. 1, 2. tralt, 2. d. 4. felb. 6,1, 99. & 100.
P, Gil.tom. 2, rrail, g, cap.i3. & alii : pro quibus:

. Qb]l:lcsl. N(m magis requisitur ad compre-

henfionem Dei ex parte luminis concurrentis ad
yifionem comprehenfivam , quam ex parte ipfius
vifionis comprehendentis ; fed lumen gloriz infi-
nité intenfum, i daregur fufficeret ad producen-
dam vifionem comprcéhen{ivam Dei, ut docent
communiter Theologizergo etiam fic fufficietine
finitas intenfiva vilionis. Relpondeo data majori,
& minori , negando confequentiain; diverfa ratio
elt, quia lumen {ufficiens ad comprehendendum
Deumdeberet efle proportionatum vifioni illius
comprehen(ive ;Undé licut hae , fiforet compre-
henliva ,mutaretfpeciem , ita etiamillam muraret
lumen y quod tali comprehenfioni infervirer : at
verodntenfio , cum major , aut minor fic acciden-
talis, etiam {1 firinfinita , non faciet neque vifio=
nem, neque lumen diverfe {pecict, ut diximus ;
ficque non fufficiet ad comprehenfionem Dei.

w.  Objicies 2. Quo magis intenditur vifio obje~
&i corporalis ,in quo [unt partes de novo diftin-
guibiles, eo plures partes denovo internofcuntur,
ut experientia conltat, & docee P, Fafq. 1. p. d 47,
cap. 6. fine ; ergo etiam quo magis ‘intenfa fuerit
Vifio Beata, ed plures perfeiones in Deo attin-
get; fed ha func in infinitam diftinguibiles ; ergo
i vifio inintenfione infinité‘accrefcar, omnia quz
funt in Dea diftinéte cognofcet; confequenterque
dabitur perfe@a , & abloluta comprehenfio Dei.
Refpondeo dato in totum argumento , ncg-.mrlo
ccnfequ:minm quoad ultimam partem, nam , ut
{zpé diximus, ad hoc ut Deus totus . & totaliter
cognalcatar , ficque comprehenfivé, debet juxta
exigentiam {uz propriz cognofzibilitatis cognof~
¢l, ut autem prout {ic cognolcatur , non fatis eft,
cognofci l'c:cundliim omnes perfectiones quas con-
tinet , red u[t‘cnus requiritur, quod cognofcatur
ot diftinctione , & claritate , quantd poftulat
cognofci; hec autem dari nequitin vifione fo-
lis infinitatisintenfive , ut patctex-dictis,

By ]ﬁ[’gabis : Pro ratione majoris intenfionis {peciet
vifibilis, aut lucis corporalis, cognofcuntur plu-
Tes partes in objecto vifibili; conftat enim , quo
magis ad objectum vifibile accedimus , ed nos
p!urcs_ in egdem partes difh'ngu:re , quas tamen
ex majoridiftantid folim confuseé , & per modum
unius attingebarmus ; ergo pro ratione majoris in-
tenfionis augert poterit cognitio beatifica quoad
tasiones objedti cogniti in infinitum, ita ut cvadea

Difp. VIL De Incomprebenfibilitate Dei,

re poffic comprehenfiva Dei, Relponden neganda
confequentiam quoad nlrimam partem 5 utpatet
ex proxime dictis,

Dubium3. Utriim daid infinitate intenfivé Vi
fionis Beatz, & quod hac {ufficerer ad compre=
henfionem Dei ,neceffario hzc fequatur ad illins
pofitionem ? Dico 1. Infa@a fuppofitione de le-
geordinaria {emper cum infinitate intenfiva Vi-
fionis Beatz conjunéta cfiet Dei comprchenfio,
Ita videntur fentire Doctores proxime citati 7. 126,
Probatur primo eisdem rationibus, quibus iPﬁ
probare intendebant fuam fententiam.

Probatur fecundd , quia Vifio Increata quoad
perfectionem obje@ivam correfpondet propriz
perfe€tioni intenfiva, feu veluti intenfive virtali;
utraque enim eft infinita, ficque comprehenfiva
ergo etiam noftra creata, fi fit infinitd intenfa,
quoad rationesin objecto cognitas proprizintens
{ioni carreflpondebit , faltem de potentia ordina-
ria, ficque utraque erit infinita , & compre-
henfiva.

Probatur tertio , qu{a magis Be atis infunditura
Deo de lege ordinaria majus, feu intenfius lumen
proportionatum majorj gratie , in qua decedunt;
fed magis Beati plures vident creaturas in Dzo ,ut
omnesfatentur ; ergo cum intenfios lumen inten-
fiorem vifionem producat, cum intenfiori vifia-
nede lege ordinaria {tat plurium Vifio in Dco;
ergo cum vifione infinité intenfa {tabir neceflarid
de lege ordinaria infinitorum vifio , ficque com-
prehenfiva ipfius Dei.

Dico 2. Infa&afuppofitione de potentia ab-
foluta ftare poflet Vifio Deiinfinite intenfa, quin
effet illius'comprehenfiva, Videnr de mente Do-
Eorum,quos fopra citavimus aui.:21.& [pecialiter
indicatur & P, Sal, 1, 2.tract. z.d. 2. feit. 6. #1111, 9gs
quarenusaflerit ad comprehenfionem Dei non fa-
tisefle claritatem vifionis infinitam , nifi fir fum-
ma ; & omnibus modis infinita. Probatur prime
eisdem rationibus , quibus fupra citate loco no-
ftram probavimus fententiam.

Probatur fecundd , quia cognitio, nofla faGa
mutatione in teiminatione ad objectum, poreft
de porentia Dei abfoluta in infinitum intendi; fi-
quidem eadem conclufio demonfirabilis ; idem
principium notum ex terminis ; & eadem cogni-
tio definitiva alicujus objecti, poteft 3 Deo intendi
ininfinitom , quin ratione talis intenfionis nova
ratio menti appareat;; crgo de potentia Dei ablo-
luta poteft Vifio Beata habere infinitatem inten-
fivam,, quin plura in Deo attingat, fitque illins
comprehenfiva,

Probatur tertid, quia ex comprehenfione folis
Ouwmnipotentie divinz , velcujufliber alrering At-
tributi, poteft Vifio Beata infinitam habere in-
tenfionem; fiquidem ciim quodlibet Attributum
fit omnibus modis infinitum , infinita cget inten
fione , & claritate , ut comprehendartur ; fed cog-
nitio ;etiam comprehenfiva unius Artributi, fals
tem de potentia abfoluta, flare potcft fine com-
prehenfione totius divinitatis ; ficutin creatis flare
poteft comprehenfio unius proprietatis fine com-
prehenfione totius natura create s ergo &cc.

Probatur qunrté,qnia ad cognofcendam quam-
libet infinitatem determinatam creaturarum,nem-
pé Angelorum in Verbo,requiritur infinita inten-
fio, & claritas vifionis, ut patet ex dictis; fed cog-
nitd und aliqud infinitatein aliquo certo genere 5
non ftatim videnur omnes aliz infinitates, feu
creaturz in aliis*gencribus; ergo datd infinitate
intenfiva vifionis ablolutd Dei , non Ratim neccls

T3 faricr

130

13hs

13

134

135.

136.




138,

139

40,

150
farid fequitar illius comprehenfio.

Dubium 4. Utrim ad comprehenfionem Dei,
ria forer infinitas effentialis in
¢ neceflarid forer alterius [peciei
lantur ? Sententiam afhirma-
1. de Divin. perfect. quaft. 2,
.10 art. 1. d. 1. concluf, 4,
ertin, . 4. Theolog. ex &
1q; ex P Soar. toir. 1. "3
§. Sed nibilominas, & § Ex

i

daretur , nec

el

one, ita ut
abillis,, qua d
tivam ﬂ:qwl"
art, 8. ai
erads. &
pringip. An. |
part. d. 26, [edk. 3.
1 i.’TgJu

Probatur primd, quia ad, comprehenfionem
Dei, fi daretur , non fufficeret infinitas vifionis
intenfiva , neque extenfiva , ut pacet ex {upra di
¢tis ; fed alia non fupereft pracer efluntialem, ut
conftat ; ergo hzc neceffaria foret. Secundd, quia
vifio illa fudpré naturd attingeret Depm,quantim
ex e cognoleibilis eft ; atqui, non ratione inten-
{ionis , aut extenfionis , fed folius fuz entitatis in
ordine ad proprium obje@um, quod nulli alreri
cognitioni creatz , aut creabili competerer; ergo
nece(farid foret infinita quoad efentiam , & ab
aliis diverfa in fpecie 3 conlequenterque hazc ne~
cefTaria foret , & [ufficeret ad comprehenfionem
Dei.

Negativam fententiam defendunt D. Thor. 3.
3. COnEY, gents CAp. 55, &L pa g 12. 418 75 Caiet.ibid.
Carthufian. in 4. dist. 49. 9. 4+ quafit, 2. _Abx;_i. in
cap. 5. Matt.q. 42. Ztumel. 1. p. g. 12.arts7s f?rf‘mr.
ibid. P. Mol. ibid. art. 7.§. In hac ergo, & alil.Pro=
batur primd , quia ad Vifionem Dei comprchcn-‘
fivam fitis eft vifio accidentaliter infinita, nempe
quoad infinitatem intenfivam ; ergo neceffarianon
effet infinitas effencialis.

Probatur {ccundd , quia {i daretur lumen infi-
nit® intenfum’, id fatis foretad produccndam effe-
&ive Vifionem Dei comprehenfivam , ut docent
Authorescit. fed lumen infinité intenfum folim ad
fummum produceret vifionem in intenfione , non
verd in eflentia infinitam; ergo hac neceflaria non
foret, {edillafufficeret ad{comprehcnﬁongm Dg!;
confequenterque non effet alterius fpecici abaliis
vifionibus , quz de fado dantur : quod adhucul-
terius;

Tra&atusl. %eakgims. &c.

Probatur tertid , quia major, vel minot intend
fio , aut extenfio in quantitatibus , vel qualitatibug
nataralibus , etiamfi in infinitum avgeatur , non
caufat diftin&ionem fpecificam , utex [’hi]ofophia
fuppono; ergo neque illam caunfabit intenfio illa
infinita, quz dabitur in vifione compreheniva
Dei.

Probatur quartd, quia hujufmodi Vifio in eo
diftingueretur ab aliis , qu de facto dantur,quod
per illam attingerentur per modum plorium & di-
ftinété omnes omnind perfetiones , & habitudic
nes divinz , qui tamen per vifiones de facto fo-
lim attinguntur confus¢ , & per modum unius,
ut patet ex fupra dictis ; fed quod per unam vifio-
nem plures perfe@ioncs Dei, vel creaturz diftin:
guantur , quam per aliam , dummeodo omnes fi-
mul, & per modum unius cognitionem  termi.
nent, non fufficit ad diftinguendas vifienes in fpe-
cie , ntpatetex fupradiis, clim de diftin&ione
{pecifica vifionum egerimus; ergo &c.

Utraque {ententia cft probabilis, neutra tamen,
ot pmpuuitur mihi placcr : Prima,, ut probabilior;
cum addito tenenda, nempé ; infinitatem cffen.
tialem vifionis requiri quidem ad comprchenfio-
nem Dei; & fu%ccrc, fi fupponamus per eam
conttitui vifionem ipfam in eodem genere abftra-
&ionis 4 materia cum obje@o cognofcibili, nem-
p¢ cum Deo, itaut maneat adtos puriffimusin ra-
tione cognofcitiva:, ficucgaliseft Deus in ratione
cogpniti.

Prima pars patet ex diétis , & fundamentis ad-
duétis pro prima fententia affirmativa : Secunda
pars, quod foliim fufficiat in fa&a fuppofitione,
manifefta eft ex iis, quz fupra diximus,quando
de ratione fundamentali, & radice Divinz Incom-
prehenfibilitatis lat¢ egimus: Et hzc de Divina
Incomprchenfibilitate , totaque Materias Vifionis
Beatificz in majorem Dei gloriam , & Beatiflime
Virginis MAR1E laudem diéta fufficiant, faciat
ille , & poftulet hzc , ut in hoc fzculo, inquo
per {peculum, & in anigmate ipfum videmus, ita
curramus , ut in altero facie adfaciem cum Ange-
lis comprehendamus,

TRAC-

=

L

i



	Sectio Prima. Vtrùm Deus comprehendi possit ab intellectu creato, saltem de potentia absoluta ?
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139

	Sectio II. Cur cognitio creata intuitiva Dei non sit illius comprehensio.
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142

	Sectio III. Proponitur, & stabilitur sexta sententia non minùs probabilis.
	Seite 142
	Seite 143

	Sectio IV. Quid sit objectum cognosci quantùm ex se cognoscibile est ?
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145

	Sectio V. Utrùm cognitio distincta omnium creaturarum in Verbo sit necessariò conjuncta cum comprehensione Dei ?
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147

	Sectio VI. An, & qualis infinitas visionis necessaria esset, & sufficeret ad comprehensionem Dei ?
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150


