UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Die deutsche Romantik

Jaspert, Reinhard

Berlin, 1949

Philosophie der Romantik.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80777

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80777

PPN ) B H e TATE <51 o R 30 el PV A vt

PHILOSOPHIE DER ROMANTIK

JOHANN GOTTLIEB FICHTE

1762—1814

Romantische Ethik

Intellektuelle Anschauung
DER GEIST: Ich werde dir sogar, wenn du es verlangst, Schritt fiir Schritt die Gesetze aufzeigen,
nach denen du dir in deinem Bewufitsein zu einem organischen Leibe, mit solchen Sinnen, zu
einer physischen Kraft usw. wirst, und du wirst gezwungen werden, mir in allem recht zu geben.
ICH: Das sehe ich voraus, wie ich zu geben wufite, daf} das Siifle, Rote, Harte u. dgl. nichts
sei, als mein eigener innerer Zustand, und daf} es nur durch die Anschauungen und das Denken
aus mir heraus in den Raum versetzt und als Eigenschaft eines unabhingig von mir existierenden
Dinges betrachtet werde; ebenso werde ich zugeben miissen, dafl dieser Leib mit seinen Werk-
zeugen nichts ist, als eine Verkiindigung meiner selbst, des innerlich Denkenden, zu einer
bestimmten Raumerfiillung; werde zugeben miissen, dafd ich, das Geistige, die reine Intelligenz,
und ich, dieser Leib in der Korperwelt ganz und gar eins sind, und eben dasselbe; — nur
angesehen von zwei Seiten — nur aufgefafit durch zwei verschiedene Vermdgen, die erste
durch das reine Denken, die zweite durch die duflere Anschauung.
DER GEIST: So wiirde das Resultat einer angestellten Untersuchung allerdings ausfallen.
icH: Und jenes denkende, geistige Wesen, jene Intelligenz, die durch die Anschauung in einen
irdischen Leib verwandelt wird, was kann sie selbst nach diesen Grundsitzen sein, als ein
Produkt meines Denkens, etwas blofl und lediglich — Erdachtes, weil ich nun einmal, nach
einem mir unbegreiflichen, von Nichts ausgehendem — und zu Nichts hingehendem Gesetze —
gerade so erdichten mufl.
DER GEIST: Wohl méglich.
ICH: Du wirst kleinlaut und einsilbig. Es ist nicht nur méglich; es ist nach diesen Grundsitzen
notwendig. Jenes vorstellende, denkende, wollende, intelligente Wesen oder wie du es nennen
magst, welches das Vermdgen vorzustellen, zu denken usw. hat, in welchem dieses Verméogen
ruht, oder wie du etwa diesen Gedanken fassen willst, — wie gelange ich denn dazu? Werde
ich desselben mir unmittelbar bewufit? Wie konnte ich? Nur des wirklichen bestimmten
Vorstellens, Denkens, Wollens, als einer bestimmten Begebenheit in mir werde ich mir unmittel-
bar bewufit, keineswegs aber des Vermégens dazu, und noch weniger eines Wesens, in dem
dieses Vermogen ruhen soll. Ich schaue unmittelbar an dieses bestimmte Denken, das ich im
gegenwirtigen Momente vornehme, und dieses und dieses in anderen Momenten; und hiebei
hat diese innere intellektuelle Anschauung, dieses unmittelbare Bewuftsein sein Ende. Dieses
innerlich angeschaute Denken denke ich nun selbst wieder; aber dasselbe ist nach den Gesetzen,
unter denen nun einmal mein Denken steht, ein Halbes und Unvollstindiges fiir mein Denken;
ebenso wie oben das Denken meines bloflen Zustandes in der Empfindung nur ein halber
Gedanke war, Wie ich oben zu dem Leiden unvermerkt eine Titigkeit hinzudachte, so denke
ich hier zu dem bestimmten (meinem wirklichen Denken oder Wollen) ein bestimmbares (ein
unendlich mannigfaltiges, mogliches Denken oder Wollen) hinzu: weil ich muf}, und aus dem-
selben Grunde, ohne meines Hinzudenkens, als eines solchen, mir bewuflit zu werden. Dieses

44




R o 2o o e N TN = PO X, s AT VTG - 3 SRR T o T 85 A N G

mogliche Denken fasse ich weiter als ein bestimmtes Ganzes; abermals, weil ich mufy, da ich
nichts Unbestimmtes fassen kann, und so wird es mir ein endlidhes Vermogen zu denken; und
sogar, da durch dieses Denken mir etwas unabhingig von dem Denken vorhanden ist, vor-
gestellt wird, ein Sein und Wesen, das dieses Vermogen hat.

Doch: 1aBt sich aus hoheren Prinzipien noch anschaulicher machen, wie dieses denkende
Wesen blof§ durch sein eigenes Denken sich erzeugt. — Mein Denken ist titberhaupt genetisch:
— eine Erzeugung des unmittelbar Gegebenen voraussetzend, und dieselbe beschreibend. Die
Anschauung liefert das nackte Faktum und kniipft es an ein anderes, in der Anschauung keines-
wegs liegendes, sondern rein durch das Denken, selbsterzeugtes, aus welchem es (dieses
Faktum) hervorgeht. So hier. Ich bin mir eines bestimmten Denkens bewuf}t, so weit und nicht
weiter das anschauende Bewuf3tsein. Ich denke dieses bestimmte Denken; das heiflt, ich lasse
es aus einer, jedoch unbestimmbaren Unbestimmtheit hervorgehen. — So verfahre ich mit
jedem Bestimmten, das im unmittelbaren Bewuf3tsein vorkommt, und daher entstehen mir alle
diese Reihen von Vermogen und von Wesen, die diese Vermogen besitzen, welche ich annehme.

TJranszendentale Ethik

Und hiermit geht die ewige Welt heller vor mir auf, und das Grundgesetz ihrer Ordnung
steht klar vor dem Auge meines Geistes. In ihr ist rein und blof der Wille, Wie er im geheimen
Dunkel meines Gemiits vor allen sterblichen Augen verschlossen liegt, erstes Glied einer Kette
von Folgen, die durch das ganze unsichtbare Reich der Geister hindurchlauft; so wie in der
irdischen Welt die Tat, eine gewisse Bewegung der Materie, erstes Glied einer materiellen Kette
wird, die das ganze System der Materie durchflieft. Der Wille ist das Wirkende und Lebendige
der Vernunftswelt, so wie die Bewegung das Wirkende und Lebendige der Sinnenwelt ist. Ich
stehe im Mittelpunkt zweier gerade entgegengesetzter Welten, einer sichtbaren, in der die Tat,
einer unsichtbaren — und schlechthin unbegreiflichen, in der der Wille entscheidet, ich bin eine
der Urkrifte fiir beide Welten. Mein Wille ist es, der beide umfafit. Dieser Wille ist schon an
und fiir sich selbst Bestandteil der iibersinnlichen Welt: so wie ich ihn durch irgendeinen Ent-
schlufl bewege — bewege und verindere ich etwas in dieser Welt, und meine Wirksamkeit
flief3t fort iiber das Ganze und bringt Neues, ewig Dauerndes hervor, das da nun ist, und nicht
mehr gemacht zu werden bedarf, Dieser Wille bricht aus in einer materiellen Tat, und diese
Tat gehort der Sinnenwelt an und wirkt in derselben, was sie wirken kann.

Nicht erst, nachdem ich aus dem Zusammenhange der irdischen Welt gerissen sein werde,
werde ich den Eindrudk in die tiberirdische erhalten; ich bin und lebe schon jetzt in ihr, weit
wahrer als in der irdischen, denn jetzt ist sie mein einziger fester Standpunkt und das ewige
Leben, das ich schon lingst in Besitz genommen, ist der einzige Grund, warum ich das irdische
noch fortfiihren mag; das, was sie Himmel nennen, liegt nicht jenseits des Grabes, es ist schon
hier, um unsere Natur verbreitet, und sein Licht geht in jedem reinen Herzen auf. Mein Wille
ist mein, und er ist das einzige, das ganz mein ist, und vollkommen von mir selbst abhingt,
und durch ihn bin ich schon jetzt ein Mitbiirger des Reichs der Freiheit und der Vernunfttitig-
keit durch sich selbst. Welche Bestimmung meines Willens — des einzigen, wodurch ich vom
Staube herauf in dieses Reich eingreife — in die Ordnung desselben fasse, sagt mir in jedem
Augenblick mein Gewissen, das Band, an welchem jene Welt unablissig mich halt, und mit sich
verkniipft. Und es hingt ganz von mir selbst ab, mir die gebotene Bestimmung zu geben. Ich

45




LI i RN T T i WM PP S SR Ao 5 e =T T 2t L, el B g,

bearbeite mich dann selbst fiir diese Welt, arbeite sonach in ihr und fir sie, indem ich eines
ihrer Glieder bearbeite; verfolge in ihr, und nur in ihr, ohne Wanken und Zweifel nach einer

festen Regel meinen Zweck — des Erfolges sicher, indem da keine fremdartige Macht meinem
Willen entgegensteht. — Dafl in der Sinnenwelt mein Wille, sofern er nur wirklich Wille ist,

wie er soll, auch noch zur Tat wird, ist lediglich das Gesetz dieser sinnlichen Welt. Ich wollte
nicht so die Tat, wie den Willen; nur der letztere war ganz und rein mein Werk, und er war
auch alles, was rein aus mir selbst hervorging. Es bedurfte nicht noch eines besonderen Akts
von meiner Seite, um ihn an die Tat anzukniipfen; sie kniipfte sich selbst an ihn an, nach dem
Gesetz der zweiten Welt, mit welcher ich durch meinen Willen zusammenhinge, und in welcher
dieser Wille gleichfalls Urkraft ist, wie in der ersten. — Ich bin freilich, wenn ich den durch das
Gewissen mir gebotenen Willen als Tat, und als wirkende Ursache in der Sinnenwelt ansehe,
gendtigt, ihn auf seinen irdischen Zwedk der Menschheit als Mittel zu beziehen: nicht, als ob
ich dann den Weltplan erst iibersehen und nach dieser Einsicht berechnen miifite, was ich zu
tun hatte; sondern das unmittelbar durch das Gewissen mir gebotene bestimmte Handeln stellt
sich mir ohne weiteres dar, als dasjenige, wodurch allein in meiner Lage ich zur Erreichung
jenes Zweckes beitragen konne. Ob es mir nun nach der Tat scheine, als ob durch sie der Zwedk
nicht beférdert, ja, als ob er sogar gehindert worden wire; reuen kann mich die Tat darum
nicht, an mir selbst dariiber irre werden kann ich nicht, so wahr ich nur meinem Gewissen
gehorchte, indem ich sie vollzog; welche Folgen sie auch fiir diese Welt haben mége, fir die
andere Welt kann nichts anderes denn Gutes aus ihr folgen. Und selbst fiir diese Welt gebietet
mir nun, eben, weil die Tat fiir ihren Zweck verloren zu sein scheint, mein Gewissen, dieselbe
zweckmifliger zu wiederholen, oder, weil sie denselben gehindert zu haben scheint, das Nach-
teilige aufzuheben und das dem Erfolge Widerstrebende zu vernichten. Ich will, wie ich soll;
und die neue Tat erfolgt. Es kann geschehen, daf die Folgen dieser neuen Tat in der Sinnenwelt
mir nicht erspriefilicher erscheinen als in der ersteren; aber ich bleibe ebenso ruhig iber sie, in
Riicksicht der anderen Welt und fir die gegenwirtige ist es mir nur aufgelegt, durch neues
Wirken das Vorhergehende zu verbessern. Und so médhte es immer scheinen, daf ich durch
mein ganzes irdisches Leben das Gute in dieser Welt nicht um eines Haaresbreite weiterbringe,
aufgeben darf ich es doch nicht; von jedem mifllungenen Schritte muf} ich glauben, dafl doch der
nichste gelingen konne; fir jene Welt aber ist kein Schritt verloren.

— kurz, den irdischen Zwedk beférdere ich nicht lediglich um seines Selbst willen und als
letzten Endzwedk, sondern darum, weil mein wahrer letzter Zweds, Gehorsam gegen das
Gesetz, in der gegenwirtigen Welt sich mir nicht anders darstellt, denn als Beforderung jenes
Zwedks. Thn diirfte ich aufgeben, wenn ich nur jemals dem Gesetz den Gehorsam verweigern
diirfte, oder, wenn sich dasselbe mir in diesem Leben jemals anders darstellen kénnte, denn als
ein Gebot, diesen Zwedk in meiner Lage zu behaupten; ihn werde ich wirklich aufgegeben
haben in einem anderen Leben, in welchem das Gebot mir einen anderen, hienieden véllig
unbegreiflichen Zweck setzen wird. In diesem Leben mufd ich ihn befordern wollen, weil ich
gehorchen mufl; ob er durch die Tat, die aus diesem gesetzmifligen Wollen erfolgt, wirklich
befordert werde, ist nicht meine Sorge; ich bin nur fiir den Willen, der hienieden freilich nur
auf den irdischen Zwedk gehen kann, nicht aber fiir den Erfolg verantwortlich. Vor der Tat
kann ich diesen Zwedk nie aufgeben; die Tat aber kann ich, nachdem sie vollbracht ist, wohl
aufgeben und sie wiederholen oder verbessern. Ich lebe und wirke sonach schon hier, meinem
eigentlichsten Wesen und meinem nichsten Zwedke nach nur fiir die andere Welt, und die
Wirksamkeit fiir dieselbe ist die einzige, der ich ganz sicher bin.

46

-




— e e o e O S 8 AP 00 1 S SRS N At RS = T M Ty, (R S

Der ewige Wille

Jener ewige Wille ist also allerdings Weltschopfer, so wie er es allein sein kann, und wic
es allein einer Schépfung bedarf in der endlichen Vernunft; diejenigen, welche ihn aus einer
ewigen, trégen Materie eine Welt bauen lassen, die dann auch nur trige und leblos sein konnte,
reihen durch menschliche Hinde verfertigte Gerite — und kein ewiger Fortgang einer Entwick-
lung aus sich selbst, oder wie es sich anmutet, das Hervorgehen eines materiellen Opfers aus
dem Nichts zu denken, kennen weder die Welt noch ihn. Es ist tiberall Nichts, wenn nur die
Materie etwas sein soll, und es bleibt tiberall und in alle Ewigkeit Nichts. Nur die Vernunft ist;
die unendliche an sich, die endliche in ihr und durch sie. Nur in unseren Gemiitern erschafft er
eine Welt; wenigstens das, woraus wir sie entwickeln, und das, wodurch wir sie entwidkeln.
Den Ruf zur Pflicht; und tibereinstimmende Gefithle, Anschauung und Denkgesetze, es ist sein
Licht, durch welches wir das Licht, und alles, was in diesem Lichte uns erscheint, erblicken. In
unseren Gemiitern bildet er fort diese Welt und greift ein in dieselbe, indem er in unsere
Gemiiter durch den Ruf der Pflicht eingreift, sobald ein anderes freies Wesen etwas in derselben
verdndert. In unseren Gemiitern erhilt er diese Welt, und dadurch unsere endliche Existenz,
deren allein wir fahig sind; indem er fortdauernd aus unseren Zustinden andere Zustinde
entstehen 1a(ft. Nachdem er seinem hoheren Zwedke gemafl uns sattsam fiir unsere nichste
Bestimmung geprift und wir dieselbe uns gebildet haben werden, wird er durch das, was wir
Tod nennen, dieselbe fiir uns vernichten, und uns in eine neue, das Produkt unseres pflicht-
mifligen Handelns in dieser einfithren. Alles unser Leben ist Sein Leben. Wir sind in Seiner
Hand, und bleiben in derselben. Und niemand kann uns daraus reiflen. Wir sind ewig, weil
Eresist=

Aus: Reden an die deutsche Nation

Wer an ein festes, beharrliches und totes Sein glaubt, der glaubt nur darum daran, weil
er in sich selbst tot ist, und nachdem er einmal tot ist, kann er nicht anders, denn also glauben,
sobald er nur in sich selbst klar wird. Er selbst und seine ganze Gattung von Anbeginn bis ans
Ende wird ihm ein zweites und eine notwendige Folge aus irgendeinem vorauszusetzenden
ersten Gliede. Diese Voraussetzung ist sein wirkliches, keineswegs ein blofl gedachtes Denken;
sein wahrer Sinn, der Punkt, wo sein Denken unmittelbar selbst Ieben ist, und ist so die Quelle
all seines tibrigen Denkens und Beurteilens seines Geschlechts in seiner Vergangenheit, der
Geschichte, seiner Zukunft, der Erwartungen von ihm, und seiner Gegenwart im wirklichen
Leben an ihm selbst und anderen. Wir haben diesen Glauben an den Tod, im Gegensatz mit
einem urspriinglich lebenden Volke, Auslinderei genannt. Diese Auslinderei wird somit, wenn
sie einmal unter den Deutschen ist, sich auch im wirklichen Leben derselben zeigen, als ruhige
Ergebung in die nun einmal unabanderliche Notwendigkeit ihres Seins, als Aufgeben aller
Verbesserungen unserer selbst oder anderer durch Freiheit, als Geneigtheit, sich selbst und alle
so zu verbrauchen, wie sie sind, und aus ihrem Sein den méglichst grofiten Vorteil fiir uns selbst
zu ziehen; kurz, als das in allen Lebensregungen immer fort sich abspiegelnde Bekenntnis des
Glaubens an die allgemeine und gleichmiflige Stundhaftigkeit aller, den ich an einem anderen
Orte hinldnglich geschildert habe (,Anweisung zum seligen Leben”, 11. Vorlesung), welche
Schilderung selbst nachzulesen, auch zu beurteilen, inwiefern dieselbe auf die Gegenwart passe,

47




= r—s———— = o . T R . S Y A T T T VRS T T AT i ) T 3T R il ST el P WL

ich Thnen tberlasse. Diese Denk- und Handelweise entsteht der inwendigen Erstorbenheit, wie
oft erinnert worden, nur dadurch, daf} sie iber sich selbst klar wird, dagegen sie, solange es im
dunklen bleibt, den Glauben an Freiheit, der an sich wahr, und nur in Anwendung auf ihr
damaliges Sein Wahn ist, beibehilt. Es erhellt hier deutlich der Nachteil der Klarheit bei innerer !
Schlechtigkeit. Solange diese Schlechtigkeit dunkel bleibt, wird sie durch die fortdauernde
Anforderung an Freiheit immerfort beunruhigt, gestachelt und getrieben und bietet den Ver-
suchen, sie zu verbessern, einen Angriffspunkt dar. Die Klarheit aber vollendet sie und rundet
sie in sich selbst ab; sie fiigt ihr die freudige Ergebung, die Ruhe eines guten Gewissens, das
Wohlgefallen an sich selber hinzu; es geschieht ihnen, wie sie glauben, sie sind von nun an in
der Tat unverbesserlich, und hochstens um bei den Besseren den unbarmherzigen Abscheu |
gegen das Schlechte, oder die Ergebung in den Willen Gottes rege zu erhalten, und auflerdem
zu keinem Dinge in der Welt niitze.

Und so trete denn endlich in seiner vollendeten Klarheit heraus, was wir in unserer bis-
herigen Schilderung unter Deutschem verstanden haben. Der eigentliche Unterscheidungsgrund
liegt darin, ob man an ein absolut Erstes und Urspriingliches im Menschen selber, an Freheit,
an unendliche Verbesserlichkeit, an ewiges Fortschreiten unseres Geschlechts glaube, oder ob
man an all dieses nicht glaube, ja wohl deutlich einzusehen und zu begreifen vermeine, dafl das
Gegenteil von diesem allem stattfindet. Alle, die entweder selbst schépferisch und hervor-
bringend das Neue leben oder die, falls ihnen dies nicht zuteil geworden wire, das Nichtige
wenigstens entschieden fallen lassen und aufmerkend dastehen, ob irgendwo der Flufl urspriing-
lichen Lebens sie ergreifen werde, oder die, falls sie auch nicht so weit waren, die Freiheit
wenigstens ahnen und sie nicht hassen, oder vor ihr erschrecken, sondern sie lieben; alle diese
sind urspriingliche Menschen, sie sind, wenn sie als ein Volk betrachtet werden, ein Urvolk
schlechtweg, Deutsche. Alle, die sich darein ergeben, ein Zweites zu sein, und Abgestammites,
und die deutlich sich also kennen und begreifen, sind es in der Tat, und werden es immer mehr ,
durch diesen ihren Glauben, sie sind ein Anhang zum Leben, das vor ihnen oder neben ihnen
aus eigenem Triebe sich regte, ein vom Felsen zuriicktdnender Nachhall einer schon verstumm-
ten Stimme, sie sind als Volk betrachtet auflerhalb des Urvolkes und fiir dasselbe Fremde und
Auslander. In der Nation, die bis auf diesen Tag sich das Volk schlechtweg oder Deutsche
nennt, ist in der neuen Zeit wenigstens bis jetzt Urspriingliches an den Tag hervorgebrochen,
und Schopferkraft des Neuen hat sich gezeigt; jetzt wird endlich dieser Nation durch eine in sich
selbst klargewordene Philosophie der Spiegel vorgehalten, in welchem sie mit klarem Begriffe
erkenne, was sie bisher ohne deutliches Bewufitsein durch die Natur war, und wozu sie von
derselben bestimmt ist; und es wird ihr der Antrag gemacht, nach diesem klaren Begriffe und
mit besonnener und freier Kunst, vollendet und ganz, sich selbst zu dem zu machen, was sie
sein soll, den Bund zu erneuern und ihren Kreis zu schlieflen. Der Grundsatz, nach dem sie
diesen zu schlieflen hat, ist ihr vorgelegt; was an Geistigkeit glaubt und die ewige Fortbildung
dieser Geistigkeit durch Freiheit will, das, wo es auch geboren sei, und in welcher Sprache es
redet, ist unseres Geschlechts, es gehért uns an und es wird sich uns zutun. Was an Stillstand,
Riickgang und Zirkeltanz glaubt, oder gar eine tote Natur der Weltregierung setzt, dieses, wo
es auch geboren sei und welche Sprache es redet, ist undeutsch und fremd fiir uns, und es ist zu
wiinschen, daf} es je eher, je lieber sich génzlich von uns abtrenne.

Und so trete denn bei dieser Gelegenheit, gestiitzt auf das oben iiber die Freiheit Gesagte,
endlich auch einmal vernehmlich heraus und wer noch Ohren hat zu héren, der hore, was
diejenige Philosophie, die mit gutem Fuge sich die deutsche nennt, eigentlich wolle, und worin

48




e g 2 I e PRI VL= o = £ S e PR QP PR T sy [ 1 il N Ty B DR i

sie jeder auslandischen und totglaubigen Philosophie mit ernster und unerbittlicher Strenge sich
entgegensetze; und zwar trete diese heraus keineswegs darum, damit auch das Tote es verstehe,
was unmoglich ist, sondern, damit es diesem schwerer werde, ihr die Worte zu verdrehen, um
sich das Ansehen zu geben, als ob es selbst eben auch ungefihr dasselbe wolle und im Grunde
meine. Diese deutsche Philosophie erhebt sich wirklich und durch die Tat ihres Denkens,
keineswegs prahlt sie es blofl zufolge einer dunklen Ahnung, daff es so sein miisse, ohne es
jedoch bewerkstelligen zu konnen — sie erhebt sich zu dem unwandelbaren ,Mehr denn alle
Unendlichkeit”, und findet allein in diesem das wahrhafte Sein. Zeit und Ewigkeit und Unend-
lichkeit erblickt sie in ihrer Entstehung aus dem Erscheinen und Sichtbarwerden jenes Einen,
das an sich schlechthin unsichtbar ist und nur in dieser, seiner Unsichtbarkeit erfaflt, richtig
erfallt wird. Schon die Unendlichkeit ist nach dieser Philosophie nichts an sich, und es kommt
ihr durchaus kein wahrhaftes Sein zu; sie ist lediglich das Mittel, woran das einzige, was da
ist, und das nur in seiner Unsichtbarkeit ist, sichtbar wird, und woraus ithm ein Bild, ein
Schemen und Schatten seiner selbst, im Umkreise der Bildlichkeit erbaut wird. Alles, was
innerhalb dieser Unendlichkeit der Bilderwelt noch weiter sichtbar werden mag, ist nun vollends
ein Nichts des Nichts, ein Schatten des Schattens, und lediglich das Mittel, woran jenes erste
Nichts der Unendlichkeit und der Zeit selber sichtbar werde, und dem Gedanken der Aufflug
zu dem unbildlichen und unsichtbaren Sein sich eréffne.

Innerhalb dieses einzig moglichen Bildes der Unendlichkeit tritt nun das Unsichtbare
unmittelbar heraus nur als freies und urspriingliches Leben des Sehens, oder als Willensentschlufl
eines verntnftigen Lebens, und kann durchaus nicht anders heraustreten und erscheinen. Alles
als nicht geistiges Leben erscheinende beharrliche Dasein ist nur ein aus dem Sehen hingeworfenes,
das vielfach durch das Nichts, das Sehen selbst sich eben erheben soll zum Erkennen seines
eigenen Ichs und zur Anerkennung des Unsichtbaren als des einzigen wahren.

In diesen Schatten von den Schatten der Schatten bleibt nun jene totgliubige Seinsphilosophie,
die wohl gar Naturphilosophie wird, die verschrobenste von allen Philosophien, befangen und
farchtet und betet an ihr eigenstes Geschdpf. Dieses Beharren nun ist der Ausdrudk ihres wahren
Lebens und ihrer Liebe, und in diesem ist dieser Philosophie zu glauben: wenn sie aber noch
weiter sagt, dafl dieses von ihr als wirklich Seiendes vorausgesetztes Sein und das Absolute
Eins sei und eben dasselbe, so ist ihr hierin, so vielmal sie es auch beteuern mag und wenn
sie auch manchen Eidschwur hinzufiigte, nicht zu glauben, sie weif8 dies nicht, sondern sie sagt
es nur auf gutes Gliide hin, einer anderen Philosophie, der sie dies nicht abzustreiten wagt,
es nachbetend. Sollte sie es wissen, so miiflte sie nicht von der Zweiheit, die sie durch jenen
Machtspruch nur aufhebt und dennoch stehen laflt, als einer unbezweifelten Tatsache ausgehen,
sondern sie miifite von der Einheit ausgehen und aus dieser die Zweiheit und mit ihr alle
Mannigfaltigkeit verstindlich und einleuchtend abzuleiten vermogen. Hierzu bedarf es aber des
Denkens der durchgefithrten und mit sich selbst zu Ende gekommenen Reflektion. Die Kunst
des Denkens hat sie teils nicht gelernt und ist derselben tiberhaupt unfihig, sie vermag nur zu
schwarmen, teils ist sie diesem Denken feind und mag es gar nicht versuchen, weil sie dadurch
in der geliebten Tauschung gestért werden wiirde.

Dies ist es nun, worin unsere Philosophie sich jener Philosophie ernstlich entgegensetzt,
und dies haben wir bei dieser Veranlassung einmal so vernehmlich als méglich aussprechen
und bezeugen wollen.

Aus der 7. Rede: ,Noch tiefere Erfassung der Urspriinglichkeit und Deutschheit eines Volkes”

4 Deutsche Romantik 49




	Johann Gottlieb Fichte (1762-1814).
	Romantische Ethik.
	Seite 44
	Seite 45

	Transzendale Ethik.
	Seite 45
	Seite 46

	Der ewige Wille.
	Seite 47

	Aus: Reden an die deutsche Nation.
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49



