
Die deutsche Romantik

Jaspert, Reinhard

Berlin, 1949

Philosophie der Romantik.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80777

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80777


PHILOSOPHIE DER ROMANTIK

JOHANN GOTTLIEB FICHTE

1762 —1814

Romantische Ethik
Intellektuelle Anschauung

DER GEIST : Ich werde dir sogar , wenn du es verlangst , Schritt für Schritt die Gesetze aufzeigen ,
nach denen du dir in deinem Bewußtsein zu einem organischen Leibe , mit solchen Sinnen , zu
einer physischen Kraft usw . wirst , und du wirst gezwungen werden , mir in allem recht zu geben .
ICH : Das sehe ich voraus , wie ich zu geben wußte , daß das Süße , Rote , Harte u . dgl . nichts
sei , als mein eigener innerer Zustand , und daß es nur durch die Anschauungen und das Denken
aus mir heraus in den Raum versetzt und als Eigenschaft eines unabhängig von mir existierenden
Dinges betrachtet werde ; ebenso werde ich zugeben müssen , daß dieser Leib mit seinen Werk¬
zeugen nichts ist , als eine Verkündigung meiner selbst , des innerlich Denkenden , zu einer
bestimmten Raumerfüllung ; werde zugeben müssen , daß ich, das Geistige , die reine Intelligenz ,
und ich, dieser Leib in der Körperwelt ganz und gar eins sind , und eben dasselbe ; — nur
angesehen von zwei Seiten — nur auf gefaßt durch zwei verschiedene Vermögen , die erste
durch das reine Denken , die zweite durch die äußere Anschauung .
DER GEIST : So würde das Resultat einer angestellten Untersuchung allerdings ausfallen .
ICH : Und jenes denkende , geistige Wesen , jene Intelligenz , die durch die Anschauung in einen
irdischen Leib verwandelt wird , was kann sie selbst nach diesen Grundsätzen sein , als ein
Produkt meines Denkens , etwas bloß und lediglich — Erdachtes , weil ich nun einmal , nach
einem mir unbegreiflichen , von Nichts ausgehendem — und zu Nichts hingehendem Gesetze —
gerade so erdichten muß .
DER GEIST : Wohl möglich .
ICH : Du wirst kleinlaut und einsilbig . Es ist nicht nur möglich ; es ist nach diesen Grundsätzen
notwendig . Jenes vorstellende , denkende , wollende , intelligente Wesen oder wie du es nennen
magst , welches das Vermögen vorzustellen , zu denken usw . hat , in welchem dieses Vermögen
ruht , oder wie du etwa diesen Gedanken fassen willst , — wie gelange ich denn dazu ? Werde
ich desselben mir unmittelbar bewußt ? Wie könnte ich? Nur des wirklichen bestimmten
Vorstellens , Denkens , Wollens , als einer bestimmten Begebenheit in mir werde ich mir unmittel¬
bar bewußt , keineswegs aber des Vermögens dazu , und noch weniger eines Wesens , in dem
dieses Vermögen ruhen soll . Ich schaue unmittelbar an dieses bestimmte Denken , das ich im
gegenwärtigen Momente vornehme , und dieses und dieses in anderen Momenten ; und hiebei
hat diese innere intellektuelle Anschauung , dieses unmittelbare Bewußtsein sein Ende . Dieses
innerlich angeschaute Denken denke ich nun selbst wieder ; aber dasselbe ist nach den Gesetzen ,
unter denen nun einmal mein Denken steht , ein Halbes und Unvollständiges für mein Denken ;
ebenso wie oben das Denken meines bloßen Zustandes in der Empfindung nur ein halber
Gedanke war . Wie ich oben zu dem Leiden unvermerkt eine Tätigkeit hinzudachte , so denke
ich hier zu dem bestimmten (meinem wirklichen Denken oder Wollen ) ein bestimmbares (ein
unendlich mannigfaltiges , mögliches Denken oder Wollen ) hinzu : weil ich muß , und aus dem¬
selben Grunde , ohne meines Hinzudenkens , als eines solchen , mir bewußt zu werden . Dieses

44



mögliche Denken fasse ich weiter als ein bestimmtes Ganzes ; abermals , weil ich muß , da ich
nichts Unbestimmtes fassen kann , und so wird es mir ein endliches Vermögen zu denken ; und
sogar , da durch dieses Denken mir etwas unabhängig von dem Denken vorhanden ist, vor¬
gestellt wird , ein Sein und Wesen , das dieses Vermögen hat .

Doch : läßt sich aus höheren Prinzipien noch anschaulicher machen , wie dieses denkende
Wesen bloß durch sein eigenes Denken sich erzeugt . — Mein Denken ist überhaupt genetisch :
— eine Erzeugung des unmittelbar Gegebenen voraussetzend , und dieselbe beschreibend . Die
Anschauung liefert das nackte Faktum und knüpft es an ein anderes , in der Anschauung keines¬
wegs liegendes , sondern rein durch das Denken , selbsterzeugtes , aus welchem es (dieses
Faktum ) hervorgeht . So hier . Ich bin mir eines bestimmten Denkens bewußt , so weit und nicht
weiter das anschauende Bewußtsein . Ich denke dieses bestimmte Denken ; das heißt , ich lasse
es aus einer , jedoch unbestimmbaren Unbestimmtheit hervorgehen . — So verfahre ich mit
jedem Bestimmten , das im unmittelbaren Bewußtsein vorkommt , und daher entstehen mir alle
diese Reihen von Vermögen und von Wesen , die diese Vermögen besitzen , welche ich annehme .

7ranszendentale Ethik

Und hiermit geht die ewige Welt heller vor mir auf , und das Grundgesetz ihrer Ordnung
steht klar vor dem Auge meines Geistes . In ihr ist rein und bloß der Wille . Wie er im geheimen
Dunkel meines Gemüts vor allen sterblichen Augen verschlossen liegt , erstes Glied einer Kette
von Folgen , die durch das ganze unsichtbare Reich der Geister hindurchläuft ; so wie in der
irdischen Welt die Tat , eine gewisse Bewegung der Materie , erstes Glied einer materiellen Kette
wird , die das ganze System der Materie durchfließt . Der Wille ist das Wirkende und Lebendige
der Vernunftswelt , so wie die Bewegung das Wirkende und Lebendige der Sinnenwelt ist . Ich
stehe im Mittelpunkt zweier gerade entgegengesetzter Welten , einer sichtbaren , in der die Tat ,einer unsichtbaren — und schlechthin unbegreiflichen , in der der Wille entscheidet , ich bin eine
der Urkräfte für beide Welten . Mein Wille ist es, der beide umfaßt . Dieser Wille ist schon an
und für sich selbst Bestandteil der übersinnlichen Welt ; so wie ich ihn durch irgendeinen Ent¬
schluß bewege — bewege und verändere ich etwas in dieser Welt , und meine Wirksamkeit
fließt fort über das Ganze und bringt Neues , ewig Dauerndes hervor , das da nun ist , und nicht
mehr gemacht zu werden bedarf . Dieser Wille bricht aus in einer materiellen Tat , und diese
Tat gehört der Sinnenwelt an und wirkt in derselben , was sie wirken kann .

Nicht erst , nachdem ich aus dem Zusammenhänge der irdischen Welt gerissen sein werde ,werde ich den Eindruck in die überirdische erhalten ; ich bin und lebe schon jetzt in ihr , weit
wahrer als in der irdischen , denn jetzt ist sie mein einziger fester Standpunkt und das ewige
Leben , das ich schon längst in Besitz genommen , ist der einzige Grund , warum ich das irdische
noch fortführen mag ; das, was sie Himmel nennen , liegt nicht jenseits des Grabes , es ist schon
hier , um unsere Natur verbreitet , und sein Licht geht in jedem reinen Herzen auf . Mein Wille
ist mein , und er ist das einzige , das ganz mein ist , und vollkommen von mir selbst abhängt ,und durch ihn bin ich schon jetzt ein Mitbürger des Reichs der Freiheit und der Vemunfttätig -
keit durch sich selbst . Welche Bestimmung meines Willens — des einzigen , wodurch ich vom
Staube herauf in dieses Reich eingreife — in die Ordnung desselben fasse , sagt mir in jedem
Augenblick mein Gewissen , das Band , an welchem jene Welt unablässig mich hält , und mit sich
verknüpft . Und es hängt ganz von mir selbst ab , mir die gebotene Bestimmung zu geben . Ich

45



bearbeite mich dann selbst für diese Welt , arbeite sonach in ihr und für sie , indem ich eines
ihrer Glieder bearbeite ; verfolge in ihr , und nur in ihr , ohne Wanken und Zweifel nach einer
festen Regel meinen Zweck — des Erfolges sicher , indem da keine fremdartige Macht meinem
Willen entgegensteht . — Daß in der Sinnenwelt mein Wille , sofern er nur wirklich Wille ist ,wie er soll , auch noch zur Tat wird , ist lediglich das Gesetz dieser sinnlichen Welt . Ich wollte
nicht so die Tat , wie den Willen ; nur der letztere war ganz und rein mein Werk , und er war
auch alles , was rein aus mir selbst hervorging . Es bedurfte nicht noch eines besonderen Akts
von meiner Seite , um ihn an die Tat anzuknüpfen ; sie knüpfte sich selbst an ihn an , nach dem
Gesetz der zweiten Welt , mit welcher ich durch meinen Willen Zusammenhänge , und in welcher
dieser Wille gleichfalls Urkraft ist , wie in der ersten . — Ich bin freilich , wenn ich den durch das
Gewissen mir gebotenen Willen als Tat , und als wirkende Ursache in der Sinnenwelt ansehe ,genötigt , ihn auf seinen irdischen Zweck der Menschheit als Mittel zu beziehen : nicht , als ob
ich dann den Weltplan erst übersehen und nach dieser Einsicht berechnen müßte , was ich zu
tun hätte ; sondern das unmittelbar durch das Gewissen mir gebotene bestimmte Handeln stellt
sich mir ohne weiteres dar , als dasjenige , wodurch allein in meiner Lage ich zur Erreichung
jenes Zweckes beitragen könne . Ob es mir nun nach der Tat scheine , als ob durch sie der Zweck
nicht befördert , ja, als ob er sogar gehindert worden wäre ; reuen kann mich die Tat darumnicht , an mir selbst darüber irre werden kann ich nicht , so wahr ich nur meinem Gewissen
gehorchte , indem ich sie vollzog ; welche Folgen sie auch für diese Welt haben möge , für die
andere Welt kann nichts anderes denn Gutes aus ihr folgen . Und selbst für diese Welt gebietetmir nun , eben , weil die Tat für ihren Zweck verloren zu sein scheint , mein Gewissen , dieselbe
zweckmäßiger zu wiederholen , oder , weil sie denselben gehindert zu haben scheint , das Nach¬
teilige aufzuheben und das dem Erfolge Widerstrebende zu vernichten . Ich will , wie ich soll ;und die neue Tat erfolgt . Es kann geschehen , daß die Folgen dieser neuen Tat in der Sinnenweltmir nicht ersprießlicher erscheinen als in der ersteren ; aber ich bleibe ebenso ruhig über sie, inRüdesicht der anderen Welt und für die gegenwärtige ist es mir nur aufgelegt , durch neuesWirken das Vorhergehende zu verbessern . Und so möchte es immer scheinen , daß ich durchmein ganzes irdisches Leben das Gute in dieser Welt nicht um eines Haaresbreite weiterbringe ,aufgeben darf ich es doch nicht ; von jedem mißlungenen Schritte muß ich glauben , daß doch dernächste gelingen könne ; für jene Welt aber ist kein Schritt verloren .

— kurz , den irdischen Zweck befördere ich nicht lediglich um seines Selbst willen und als
letzten Endzweck , sondern darum , weil mein wahrer letzter Zweck , Gehorsam gegen das
Gesetz , in der gegenwärtigen Welt sich mir nicht anders darstellt , denn als Beförderung jenesZwecks . Ihn dürfte ich aufgeben , wenn ich nur jemals dem Gesetz den Gehorsam verweigerndürfte , oder , wenn sich dasselbe mir in diesem Leben jemals anders darstellen könnte , denn als
ein Gebot , diesen Zweck in meiner Lage zu behaupten ; ihn werde ich wirklich aufgegebenhaben in einem anderen Leben , in welchem das Gebot mir einen anderen , hienieden völlig
unbegreiflichen Zweck setzen wird . In diesem Leben muß ich ihn befördern wollen , weil ich
gehorchen muß ; ob er durch die Tat , die aus diesem gesetzmäßigen Wollen erfolgt , wirklidibefördert werde , ist nicht meine Sorge ; ich bin nur für den Willen , der hienieden freilich nurauf den irdischen Zweck gehen kann , nicht aber für den Erfolg verantwortlich . Vor der Tatkann ich diesen Zweck nie aufgeben ; die Tat aber kann ich, nachdem sie vollbracht ist , wohl
aufgeben und sie wiederholen oder verbessern . Ich lebe und wirke sonach schon hier , meinem
eigentlichsten Wesen und meinem nächsten Zwecke nach nur für die andere Welt , und dieWirksamkeit für dieselbe ist die einzige , der ich ganz sicher bin .

46



Der ewige Wille

Jener ewige Wille ist also allerdings Weltschöpfer , so wie er es allein sein kann , und wie
es allein einer Schöpfung bedarf in der endlichen Vernunft ; diejenigen , welche ihn aus einer
ewigen , trägen Materie eine Welt bauen lassen , die dann auch nur träge und leblos sein könnte ,reihen durch menschliche Hände verfertigte Geräte — und kein ewiger Fortgang einer Entwick¬
lung aus sich selbst , oder wie es sich anmutet , das Hervorgehen eines materiellen Opfers aus
dem Nichts zu denken , kennen weder die Welt noch ihn . Es ist überall Nichts , wenn nur die
Materie etwas sein soll , und es bleibt überall und in alle Ewigkeit Nichts . Nur die Vernunft ist ;die unendliche an sich, die endliche in ihr und durch sie . Nur in unseren Gemütern erschafft er
eine Welt ; wenigstens das , woraus wir sie entwickeln , und das , wodurch wir sie entwickeln .
Den Ruf zur Pflicht ; und übereinstimmende Gefühle , Anschauung und Denkgesetze , es ist sein
Licht , durch welches wir das Licht , und alles , was in diesem Lichte uns erscheint , erblidcen . In
unseren Gemütern bildet er fort diese Welt und greift ein in dieselbe , indem er in unsere
Gemüter durch den Ruf der Pflicht eingreift , sobald ein anderes freies Wesen etwas in derselben
verändert . In unseren Gemütern erhält er diese Welt , und dadurch unsere endliche Existenz ,deren allein wir fähig sind ; indem er fortdauernd aus unseren Zuständen andere Zustände
entstehen läßt . Nachdem er seinem höheren Zwecke gemäß uns sattsam für unsere nächste
Bestimmung geprüft und wir dieselbe uns gebildet haben werden , wird er durdi das , was wir
Tod nennen , dieselbe für uns vernichten , und uns in eine neue , das Produkt unseres pflicht¬
mäßigen Handelns in dieser einführen . Alles unser Leben ist Sein Leben . Wir sind in Seiner
Hand , und bleiben in derselben . Und niemand kann uns daraus reißen . Wir sind ewig, weil
Er es ist . . .

.Aus : Reden an die deutsche CM at io n

Wer an ein festes , beharrliches und totes Sein glaubt , der glaubt nur darum daran , weil
er in sich selbst tot ist , und nadidem er einmal tot ist , kann er nicht anders , denn also glauben ,sobald er nur in sich selbst klar wird . Er selbst und seine ganze Gattung von Anbeginn bis ans
Ende wird ihm ein zweites und eine notwendige Folge aus irgendeinem vorauszusetzenden
ersten Gliede . Diese Voraussetzung ist sein wirkliches , keineswegs ein bloß gedachtes Denken ;sein wahrer Sinn , der Punkt , wo sein Denken unmittelbar selbst Leben ist , und ist so die Quelle
all seines übrigen Denkens und Beurteilens seines Geschlechts in seiner Vergangenheit , der
Geschichte , seiner Zukunft , der Erwartungen von ihm , und seiner Gegenwart im wirklichen
Leben an ihm selbst und anderen . Wir haben diesen Glauben an den Tod , im Gegensatz mit
einem ursprünglich lebenden Volke , Ausländerei genannt . Diese Ausländerei wird somit , wenn
sie einmal unter den Deutschen ist , sich auch im wirklichen Leben derselben zeigen , als ruhige
Ergebung in die nun einmal unabänderliche Notwendigkeit ihres Seins , als Aufgeben aller
Verbesserungen unserer selbst oder anderer durch Freiheit , als Geneigtheit , sich selbst und alle
so zu verbrauchen , wie sie sind , und aus ihrem Sein den möglichst größten Vorteil für uns selbst
zu ziehen ; kurz , als das in allen Lebensregungen immer fort sich abspiegelnde Bekenntnis des
Glaubens an die allgemeine und gleichmäßige Sündhaftigkeit aller , den ich an einem anderen
Orte hinlänglich geschildert habe ( „ Anweisung zum seligen Leben "

, 11 . Vorlesung ) , welche
Schilderung selbst nachzulesen , auch zu beurteilen , inwiefern dieselbe auf die Gegenwart passe ,

47



ich Ihnen überlasse . Diese Denk - und Handelweise entsteht der inwendigen Erstorbenheit , wie
oft erinnert worden , nur dadurch , daß sie über sich selbst klar wird , dagegen sie , solange es im
dunklen bleibt , den Glauben an Freiheit , der an sich wahr , und nur in Anwendung auf ihr
damaliges Sein Wahn ist , beibehält . Es erhellt hier deutlich der Nachteil der Klarheit bei innerer
Schlechtigkeit . Solange diese Schlechtigkeit dunkel bleibt , wird sie durch die fortdauernde
Anforderung an Freiheit immerfort beunruhigt , gestachelt und getrieben und bietet den Ver¬
suchen , sie zu verbessern , einen Angriffspunkt dar . Die Klarheit aber vollendet sie und rundet
sie in sich selbst ab ; sie fügt ihr die freudige Ergebung , die Ruhe eines guten Gewissens , das
Wohlgefallen an sich selber hinzu ; es geschieht ihnen , wie sie glauben , sie sind von nun an in
der Tat unverbesserlich , und höchstens um bei den Besseren den unbarmherzigen Abscheu
gegen das Schlechte , oder die Ergebung in den Willen Gottes rege zu erhalten , und außerdem
zu keinem Dinge in der Welt nütze .

Und so trete denn endlich in seiner vollendeten Klarheit heraus , was wir in unserer bis¬
herigen Schilderung unter Deutschem verstanden haben . Der eigentliche Unterscheidungsgrund
liegt darin , ob man an ein absolut Erstes und Ursprüngliches im Menschen selber , an Freiheit ,
an unendliche Verbesserlichkeit , an ewiges Fortschreiten unseres Geschlechts glaube , oder ob
man an all dieses nicht glaube , ja wohl deutlich einzusehen und zu begreifen vermeine , daß das
Gegenteil von diesem allem stattfindet . Alle , die entweder selbst schöpferisch und hervor¬
bringend das Neue leben oder die , falls ihnen dies nicht zuteil geworden wäre , das Nichtige
wenigstens entschieden fallen lassen und aufmerkend dastehen , ob irgendwo der Fluß ursprüng¬
lichen Lebens sie ergreifen werde , oder die , falls sie auch nicht so weit wären , die Freiheit
wenigstens ahnen und sie nicht hassen , oder vor ihr erschrecken , sondern sie lieben ; alle diese
sind ursprüngliche Menschen , sie sind , wenn sie als ein Volk betrachtet werden , ein Urvolk
schlechtweg , Deutsche . Alle , die sich darein ergeben , ein Zweites zu sein , und Abgestammtes ,und die deutlich sich also kennen und begreifen , sind es in der Tat , und werden es immer mehr
durch diesen ihren Glauben , sie sind ein Anhang zum Leben , das vor ihnen oder neben ihnen
aus eigenem Triebe sich regte , ein vom Felsen zurücktönender Nachhall einer schon verstumm¬
ten Stimme , sie sind als Volk betrachtet außerhalb des Urvolkes und für dasselbe Fremde und
Ausländer . In der Nation , die bis auf diesen Tag sich das Volk schlechtweg oder Deutsche
nennt , ist in der neuen Zeit wenigstens bis jetzt Ursprüngliches an den Tag hervorgebrochen ,und Schöpferkraft des Neuen hat sich gezeigt ; jetzt wird endlich dieser Nation durch eine in sich
selbst klargewordene Philosophie der Spiegel vorgehalten , in welchem sie mit klarem Begriffe
erkenne , was sie bisher ohne deutliches Bewußtsein durch die Natur war , und wozu sie von
derselben bestimmt ist ; und es wird ihr der Antrag gemacht , nach diesem klaren Begriffe und
mit besonnener und freier Kunst , vollendet und ganz , sich selbst zu dem zu machen , was sie
sein soll , den Bund zu erneuern und ihren Kreis zu schließen . Der Grundsatz , nach dem sie
diesen zu schließen hat , ist ihr vorgelegt ; was an Geistigkeit glaubt und die ewige Fortbildung
dieser Geistigkeit durch Freiheit will , das , wo es auch geboren sei , und in welcher Sprache es
redet , ist unseres Geschlechts , es gehört uns an und es wird sich uns zutun . Was an Stillstand ,
Rückgang und Zirkeltanz glaubt , oder gar eine tote Natur der Weltregierung setzt , dieses , wo
es auch geboren sei und welche Sprache es redet , ist undeutsch und fremd für uns , und es ist zu
wünschen , daß es je eher , je lieber sich gänzlich von uns abtrenne .

Und so trete denn bei dieser Gelegenheit , gestützt auf das oben über die Freiheit Gesagte ,endlich auch einmal vernehmlich , heraus und wer noch Ohren hat zu hören , der höre , was
diejenige Philosophie , die mit gutem Fuge sich die deutsche nennt , eigentlich wolle , und worin

48



sie jeder ausländischen und totgläubigen Philosophie mit ernster und unerbittlicher Strenge sich
entgegensetze ; und zwar trete diese heraus keineswegs darum , damit auch das Tote es verstehe ,
was unmöglich ist , sondern , damit es diesem schwerer werde , ihr die Worte zu verdrehen , um
sich das Ansehen zu geben , als ob es selbst eben auch ungefähr dasselbe wolle und im Grunde
meine . Diese deutsche Philosophie erhebt sich wirklich und durch die Tat ihres Denkens ,
keineswegs prahlt sie es bloß zufolge einer dunklen Ahnung , daß es so sein müsse , ohne es
jedoch bewerkstelligen zu können — sie erhebt sich zu dem unwandelbaren „Mehr denn alle
Unendlichkeit "

, und findet allein in diesem das wahrhafte Sein . Zeit und Ewigkeit und Unend¬
lichkeit erblickt sie in ihrer Entstehung aus dem Erscheinen und Sichtbarwerden jenes Einen ,
das an sich schlechthin unsichtbar ist und nur in dieser , seiner Unsichtbarkeit erfaßt , richtig
erfaßt wird . Schon die Unendlichkeit ist nach dieser Philosophie nichts an sich, und es kommt
ihr durchaus kein wahrhaftes Sein zu ; sie ist lediglich das Mittel , woran das einzige , was da
ist , und das nur in seiner Unsichtbarkeit ist , sichtbar wird , und woraus ihm ein Bild, ein
Schemen und Schatten seiner selbst , im Umkreise der Bildlichkeit erbaut wird . Alles , was
innerhalb dieser Unendlichkeit der Bilderwelt noch weiter sichtbar werden mag , ist nun vollends
ein Nichts des Nichts , ein Schatten des Schattens , und lediglich das Mittel , woran jenes erste
Nichts der Unendlichkeit und der Zeit selber sichtbar werde , und dem Gedanken der Aufflug
zu dem unbildlichen und unsichtbaren Sein sich eröffne .

Innerhalb dieses einzig möglichen Bildes der Unendlichkeit tritt nun das Unsichtbare
unmittelbar heraus nur als freies und ursprüngliches Leben des Sehens , oder als Willensentschluß
eines vernünftigen Lebens , und kann durchaus nicht anders heraustreten und erscheinen . Alles
als nicht geistiges Leben erscheinende beharrliche Dasein ist nur ein aus dem Sehen hingeworfenes ,
das vielfach durch das Nichts , das Sehen selbst sich eben erheben soll zum Erkennen seines
eigenen Ichs und zur Anerkennung des Unsichtbaren als des einzigen wahren .

In diesen Schatten von den Schatten der Schatten bleibt nun jene totgläubige Seinsphilosophie ,
die wohl gar Naturphilosophie wird , die verschrobenste von allen Philosophien , befangen und
fürchtet und betet an ihr eigenstes Geschöpf . Dieses Beharren nun ist der Ausdruck ihres wahren
Lebens und ihrer Liebe , und in diesem ist dieser Philosophie zu glauben : wenn sie aber noch
weiter sagt , daß dieses von ihr als wirklich Seiendes vorausgesetztes Sein und das Absolute
Eins sei und eben dasselbe , so ist ihr hierin , so vielmal sie es auch beteuern mag und wenn
sie auch manchen Eidschwur hinzufügte , nicht zu glauben , sie weiß dies nicht , sondern sie sagt
es nur auf gutes Glück hin , einer anderen Philosophie , der sie dies nicht abzustreiten wagt ,
es nachbetend . Sollte sie es wissen , so müßte sie nicht von der Zweiheit , die sie durch jenen
Machtspruch nur aufhebt und dennoch stehen läßt , als einer unbezweifeiten Tatsache ausgehen ,
sondern sie müßte von der Einheit ausgehen und aus dieser die Zweiheit und mit ihr alle
Mannigfaltigkeit verständlich und einleuchtend abzuleiten vermögen . Hierzu bedarf es aber des
Denkens der durchgeführten und mit sich selbst zu Ende gekommenen Reflektion . Die Kunst
des Denkens hat sie teils nicht gelernt und ist derselben überhaupt unfähig , sie vermag nur zu
schwärmen , teils ist sie diesem Denken feind und mag es gar nicht versuchen , weil sie dadurch
in der geliebten Täuschung gestört werden würde .

Dies ist es nun , worin unsere Philosophie sich jener Philosophie ernstlich entgegensetzt ,
und dies haben wir bei dieser Veranlassung einmal so vernehmlich als möglich aussprechen
und bezeugen wollen .

Aus der 7. Rede : „ Noch tiefere Erfassung der Ursprünglichkeit und Deutschheit eines Volkes"

4 Deutsche Romantik 49


	Johann Gottlieb Fichte (1762-1814).
	Romantische Ethik.
	Seite 44
	Seite 45

	Transzendale Ethik.
	Seite 45
	Seite 46

	Der ewige Wille.
	Seite 47

	Aus: Reden an die deutsche Nation.
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49



