
Die deutsche Romantik

Jaspert, Reinhard

Berlin, 1949

Charakteristik des Willens zum Leben.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80777

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80777


V

PESSIMISTISCHER AUSKLANG
IN DER PHILOSOPHIE DER ROMANTIK

ARTHUR SCHOPENHAUER

1788 —1860

Charakteristik des Willens zum Leben

Unser zweites Buch schließt mit der Frage nach dem Ziel und Zweck jenes Willens , der sich
als das Wesen an sich aller Dinge der Welt ergeben hatte . Die dort im allgemeinen gegebene
Beantwortung derselben zu ergänzen , dienen die folgenden Betrachtungen , indem sie den
Charakter jenes Willens überhaupt darlegen .

Eine solche Charakteristik ist darum möglich , weil wir als das innere Wesen der Welt etwas
durchaus Wirkliches und empirisch Gegebenes erkannt haben . Hingegen schon die Benennung
„Weltseele "

, wodurch manche jenes innere Wesen bezeichnet haben , gibt derselben ein bloßes
ens rationis : Denn „Seele " besagt eine individuelle Einheit des Bewußtseins , die offenbar jenem
Wesen nicht zukommt , und überhaupt ist der Begriff „ Seele "

, weil er Erkennen und Wollen in
unzertrennlicher Verbindung aufweist , doch unabhängig vom animalischen Organismus
hypostasiert , nicht zu rechtfertigen , also nicht zu gebrauchen . Das Wort sollte nie anders als in
tropischer Bedeutung angewendet werden : Denn es ist keineswegs so unverfänglich , wie Psyche
oder Anima , als welche Atem bedeuten . —

Noch viel unpassender jedoch ist die Ausdrucksweise der sogenannten Pantheisten , deren
ganze Philosophie hauptsächlich darin besteht , daß sie das innere , ihnen unbekannte Wesen der
Welt „ Gott " betiteln ; womit sie gar viel geleistet zu haben meinen . Danach wäre dann die
Welt eine Theophanie . Man sehe sich doch nur einmal darauf an diese Welt beständig bedürfti¬
ger Wesen , die bloß dadurch , daß sie einander auffressen , eine Zeitlang bestehen , ihr Dasein
unter Angst und Not durchbringen und oft entsetzliche Qualen erdulden , bis sie endlich dem
Tod in die Arme stürzen : Wer dies deutlich ins Auge faßt , wird dem Aristoteles recht geben ,
wenn er sagt : fjywöiQ dai(i6vicc all ’ ab S-sla ian (dedivina , c . 1, p . 463 ) .

Ja , er wird gestehen müssen , daß einen Gott , der sich hätte beigehen lassen , sich in eine
solche Welt zu verwandeln , doch wahrlich der Teufel geplagt haben müßte . —

Jeder Blick auf die Welt , welche zu erklären die Aufgabe des Philosophen ist , bestätigt und
bezeugt , daß Wille zum Leben , weit entfernt , eine beliebige Hypostase oder gar ein leeres
Wort zu sein , der allein wahre Ausdruck ihres inneren Wesens ist . . . alles drängt und treibt
zum Dasein , womöglich zum organischen , d . h . zum Leben , und danach zur möglichsten
Steigerung desselben . An der tierischen Natur wird es dann augenscheinlich , daß Wille zum
Leben der Grundton ihres Wesens , die einzige unwandelbare und unbedingte Eigenschaft des¬
selben ist . Man sehe diesen universellen Lebensdrang . Man sehe die unendliche Bereitwilligkeit ,
Leichtigkeit und Üppigkeit , mit welcher der Wille zum Leben unter Millionen Formen überall
und jeden Augenblick , mittels Befruchtungen und Keimen , ja , wo diese mangeln , mittels gene -
ratio äquivoca , sich ungestüm ins Dasein drängt , jede Gelegenheit ergreifend , jeden lebens¬
fähigen Stoff begierig an sich reißend : und dann wieder werfe man einen Blick auf den
entsetzlichen Alarm und wilden Aufruhr desselben , wann er irgendeine einzelne Erscheinung
aus dem Dasein reißen soll ; zumal wo dieses bei deutlichem Bewußtsein eintritt : da ist es nicht

21* 299



anders , als ob in dieser einzigen Erscheinung die ganze Welt auf immer vernichtet werden
sollte , und das ganze Wesen eines so bedrohten Lebenden verwandelt sich sofort in das ver¬
zweifeltste Sträuben und Wehren . Man sehe z . B . die unglückliche Angst eines Menschen in
Lebensgefahr , die schnelle und so ernstliche Teilnahme jedes Zeugen derselben und den
grenzenlosen Jubel nach der Rettung . Man sehe das starre Entsetzen , mit welchem ein Todes¬
urteil vernommen wird , das tiefe Grausen , mit welchem wir die Anstalten zu dessen Voll¬
ziehung erblicken , und das herzzerreißende Mitleid , welches uns bei dieser selbst ergreift . Da
sollte man glauben , daß es sich um etwas ganz anderes handelte , als bloß , um einige Jahre
weniger einer leeren , traurigen , durch Plagen jeder Art verbitterten und stets ungewissen
Existenz ; vielmehr müßte man denken , daß wunder was darin gelegen sei , ob einer etliche
Jahre früher dahin gelangt , wo er nach einer ephemeren Existenz Billionen Jahre zu sein hat . —
An solchen Erscheinungen also wird sich klar , daß ich mit Recht als das nicht weiter Erklärliche ,
sondern jeder Erklärung zugrunde zu Legende , den Willen zum Leben gesetzt habe , und daß
dieser , weit entfernt , wie das Absolutum , das Unendliche , die Idee und ähnliche Ausdrücke
mehr , ein leerer Wortschall zu sein , das Allerrealste ist , was wir kennen , ja der Kern der
Realität selbst .

Wenn wir nun aber , von dieser aus unserem Inneren geschöpften Interpretation einstweilen
abstrahieren , uns der Natur fremd gegenüberstellen , um sie objektiv zu erfassen , so finden wir ,
daß sie, von der Stufe des organischen Lebens an , nur eine Absicht hat : die der Erhaltung aller
Gattungen . Auf diese arbeitet sie hin , durch die unermeßliche Überzahl von Keimen , durch die
dringende Heftigkeit des Geschlechtstriebes , durch dessen Bereitwilligkeit , sich allen Umständen
und Gelegenheiten anzupassen , bis zur Bastarderzeugung , und durch die instinktive Mutterliebe ,
deren Stärke so groß ist , daß sie in vielen Tierarten die Selbstliebe überwiegt , so daß die
Mutter ihr Leben opfert , um das jedes Jungen zu retten . Das Individuum hingegen hat für die
Natur nur einen indirekten Wert , nämlich nur , sofern es das Mittel ist , die Gattungen zu
erhalten . Außerdem ist ihr sein Dasein gleichgültig . Ja , sie selbst führt es dem Untergang ent¬
gegen , sobald es aufhört , zu jenem Zweck tauglich zu sein . Wozu das Individuum da sei , wäre
also deutlich : aber wozu die Gattung selbst ? Dies ist eine Frage , auf welche die bloß objektiv
betrachtete Natur die Antwort schuldig bleibt . Denn vergeblich sucht man nach ihrem Anblick
von diesem rastlosen Treiben , diesem ungestümen Drängen in dies Dasein , dieser ängstlichen
Sorgfalt für die Erhaltung der Gattungen einen Zweck zu entdecken . Die Kräfte und die Zeit
der Individuen gehen auf in der Anstrengung für ihren und ihrer Jungen Unterhalt , und reichen
nur knapp , bisweilen selbst gar nicht dazu aus . Wenn aber auch hier und da einmal ein Über¬
schuß von Kraft und dadurch von Wohlbehagen — bei der einen vernünftigen Gattung auch
wohl von Erkenntnis — bleibt , so ist dies viel zu unbedeutend , um für den Zweck jenes ganzen
Treibens der Natur gelten zu können .

Um den oben zur Charakteristik dieses Subjektiven oder des Willens dargelegten über¬
schwenglich starken Drang aller Tiere und Menschen , das Leben zu erhalten , wenn möglich ,
lange fortzusetzen , als ein Ursprüngliches und Unbedingtes zu erkennen , ist noch erfordert , daß
wir uns deutlich machen , daß derselbe keineswegs das Resultat irgendeiner objektiven Erkenntnis
vom Wert des Lebens , sondern von aller Erkenntnis unabhängig sei ; oder mit anderen
Worten , daß jene Wesen nicht als von vom gezogen , sondern als von hinten getrieben sich
darstellen .

Wenn man , in dieser Absicht , zuvörderst die unabsehbare Reihe der Tiere mustert , die
endlose Mannigfaltigkeit ihrer Gestalten betrachtet , wie sie, nach Element und Lebensweise ,

300



■4

stets anders modifiziert sich darstellen , dabei zugleich die Unerreichbare und in jedem Individuo
gleich vollkommen ausgeführte Künstlichkeit des Baues und Getriebes derselben erwägt , und
endlich den unglaublichen Aufwand von Kraft , Gewandtheit , Klugheit und Tätigkeit , den
jedes Tier sein Leben hindurch unaufhörlich zu machen hat , in Betrachtung nimmt ; wenn man
näher darauf eingehend , z . B . die rastlose Emsigkeit kleiner , armseliger Ameisen , die wunder¬
volle und so künstliche Arbeitsamkeit der Bienen sich vor Augen stellt , oder zusieht , wie
ein einzelner Totengräber (Neonophorus Wespillo ) einen Maulwurf von vierzigmal seiner
eigenen Größe in zwei Tagen begräbt , um seine Eier hineinzulegen und der künftigen Brut
Nahrung zu sichern , hierbei sich vergegenwärtigend , wie überhaupt das Leben der meisten
Insekten nichts als eine rastlose Arbeit ist , um Nahrung und Aufenthalt für die aus ihren Eiern
künftig entstehende Brut vorzubereiten , welche dann , nachdem sie die Nahrung verzehrt und
sich verpuppt hat , ins Leben tritt , bloß um dieselbe Arbeit von vom wieder anzufangen ; dann
auch , wie , dem ähnlich , das Leben der Vögel größtenteils hingeht , mit ihrer weiten und müh¬
samen Wanderung , dann mit dem Bau des Nestes und Zuschleppen der Nahrung für die Brut,
welche selbst im folgenden Jahre die nämliche Rolle zu spielen hat , und so alles stets für die
Zukunft arbeitet , welche nachher Bankrott macht ; — da kann man nicht umhin , sich umzusehen
nach dem Lohn für all diese Kunst und Mühe , nach dem Zweck , welchen vor Augen habend
die Tiere so rastlos streben , kurzum zu fragen : was kommt dabei heraus ? Was wird erreicht
durch das tierische Dasein , welches so unübersehbare Anstalten erfordert ? — Und da ist nun
nichts aufzuweisen , als die Befriedigung des Hungers und des Begattungstriebes und allenfalls
noch ein wenig augenblickliches Behagen , wie es jedem tierischen Individuo zwischen seiner
unendlichen Not und Anstrengung zuteil wird .

Nehmen wir jetzt noch die Betrachtung des Menschengeschlechts hinzu : so wird die Sache
zwar komplizierter und erhält einen gewissen ernsten Anstrich ; doch bleibt der Grundcharakter
unverändert . Auch hier stellt das Leben sich keineswegs dar als ein Geschenk zum Genießen ,
sondern als eine Aufgabe , ein Pensum zum Abarbeiten und dementsprechend sehen wir im
großen und im kleinen allgemeine Not , rastloses Mühen , beständiges Drängen , endlosen Kampf ,
erzwungene Tätigkeit mit äußerster Anstrengung aller Leibes - und Geisteskräfte . Viele
Millionen , zu Völkern vereinigt , streben nach dem Gemeinwohl , jeder einzelne seines eigenen
Lebens , aber viele Tausende fallen als Opfer für dasselbe . Bald unsinniger Wahn , bald grübelnde
Politik hetzt sie unzufrieden aufeinander . Dann muß Schweiß und Blut des großen Haufens
fließen , die Einfälle einzelner durchzusetzen oder ihre Fehler abzubüßen . Im Frieden ist
Industrie und Handel tätig , Erfindungen tun Wunder , Meere werden durchschifft , Leckereien aus
allen Enden der Welt zusammengeholt , die Wellen verschlingen Tausende . Alles treibt , die einen
sinnend , die anderen handelnd , der Tumult ist unbeschreiblich . — Aber der letzte Zweck von
dem allen , was ist er ? Ephemere und geplagte Individuen , eine kurze Spanne Zeit hindurch zu
erhalten , im glücklichsten Fall mit erträglicher Not und komparativer Schmerzlosigkeit , der
aber auch sogleich die Langeweile aufpaßt ; sodann die Fortpflanzung dieses Geschlechts und
seines Treibens . —

Bei diesem offenbaren Mißverhältnis zwischen der Mühe und dem Lohn erscheint uns , von
diesem Gesichtspunkt aus , der Wille zum Leben , objektiv genommen , als ein Tor oder subjektiv
als ein Wahn , von welchem alles Leben ergriffen , mit äußerster Anstrengung seiner Kräfte auf
etwas hinarbeitet , was keinen Wert hat . Allein , bei genauer Betrachtung , werden wir auch hier
finden , daß er vielmehr ein blinder Drang , ein völlig grundloser , unmotivierter Trieb ist .

301



An allen diesen Betrachtungen also wird uns deutlich , daß der Wille zum Leben nicht eine
Folge der Erkenntnis des Lebens , nicht irgendwie eine conclusio ex praemissis und überhaupt
nichts Sekundäres ist , vielmehr ist er das erste und Unbedingte , die Prämisse aller Prämissen
und eben deshalb das , wovon die Philosophie auszugehen hat ; indem der Wille zum Leben
sich nicht infolge der Welt einfindet , sondern die Welt infolge des Willens zum Leben .

Aus „Die Welt als Wille und Vorstellung" .


	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	[Seite]

