UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

loannis De Lvgo Hispalensis, Societatis lesv, S. R. E. Tit.
S. Balbinae Presbyteri Cardinalis, Dispvtationes
Scholasticae, Et Morales De Virtvte Fidei Divinae

Lugo, Juan de

Lugduni, 1656

XIII. Insertur ex dictis differentia inter habitum fidei, & habitum Theologize:
vbi de distinctione fidei a prudentia infusa.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81031

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81031

Difput.L

Obiicies tamen primc\),qu_i;:hm: quod c_).“-:, do=
14 Grinam iftam eradi ab Ecclelia, ruﬂ:m_u- ifte Jm-
% cus magifter per priuatam A\le‘.ol‘:_t'.lli,i'\‘.,
quam habet ; €80 ficut 1tit;1 -pu-u‘:;m ;luwoinr:.:
{ufficir, ve audiens moueatut n...l credendum hane
ofle Ecclefiz do&rinam ; [ic etiam cadum‘ p:'lrunm
Juctoricas fufficererad cre ium‘»ul_n hoc obiectum
fuille oli clatum , licernee implicite conci=
erecibi anctoritatem Ecgkrhx id docentis. " -
}”‘_‘dtmf : ncgr\ndo Ve.(mlcqm.'.n[;am (B aTe) n
{ufficic n:qu.:lms‘p::' ata auctoritas ad omnia
pecfuadenda : fufficic quidem ad pcrﬂmdcn;_{u:p
{¢ hoc ab Ecclefia ::ccuinﬂc > quia hgu 'plozcﬁ iple
certd fcire » & teftari ; non tamen {ufficicad per
{nadendum olioy fuille hoc obiedtum I.'L'L_I(.'l;IIL
erir, nifi affer.
qualis

med

;um:P[L‘ rcucl;lmonun non ha '
ocaccepifleab aliquo d_ka‘mﬂli‘l‘nO (u&c,‘
lefia, & qua teltacur {e sllud accepifle.
Secundo obiicics contra primam coqcluﬁo-
nem; {i non requiritne ex narura rel I;cc'lcl'\.w pro-
poficio ad credendum, ergo !wr:‘mus,_ qui ncgac
vaum articolum , vel Eccleliz anctoritatem, po-
telt adhuc per fidem alia credere : yorcl‘t_ enim
adhuc feclufa Ecclefie auctoritate habere ;\il:n\o:
tiua, qua (ufficienterilla reddanccredibilia, Rel-
pon._ifu, illum, qui fufficienter co_gnofcu aucto-
am Ecclefia haber, ve fic regulain re-
bus fidei,8¢ camen ¢ wit, non pofle pru-
dérer alium articu tet prils
pradencerinquirere an reci platae vel recipiarur ab
Ecclefiaille articulus;quod ramen hereticus non

¢

il

(i

fratem, qu

C

1M Credere; gul

inguiri, An vero ille;qui ignorat :\m‘tlorimté Ec-
dleliz , poffit adhuc ctedere voum articulam, pro
cuius credibilicate habet enidentia moniua , &
diffentin aleeri,pro cuins etiam credibilicatem ha-
betalia cuidentia moriua diuerfa, eft grauis di
culeas,

quam ¢x FLQ{"C”() tractaturi i‘L}l\\lkS fuo
P17, vhi videbimus, an pnﬂlt mandee
fides aliorum'in co qui- neégat vaum articulum,
Nunc fufliciar aducrrere, fidem quoad hoc {e
habere inftar charicatis ; qua non poteft diligere
perfecté Deum circa vamn obiedtumy, quin vir-
waliter velit implere oimnia precepta. Sic ctiam
fides'nen potelt credefe Deo in yno acciculo,
quin implicit credat quidquid fuficienter con-
fhiteric dictum elle 3 Deo. Rarionem autem 3
prioti reddere conabimur dicto loco.
i Temio Obiices: ille, qui ignorat Ecclefiz an-
€oritarem proponentis res fidei , vel ignorat ali-
quid proponi ab Ecelefia, non ¢t hercticus,licer
ﬁthuiamuulo diffentiatur; hzrefis enim cft pet-
nnacia conera Ecclefiz  doftrinam , & ramen
ille poteft habere motiua cum enidéria {ufficien-
tiad credendurm, ergo poteft effe infidelis, fi non
aredac, & pec confequens poteritamittere fidem
fine haeli, Refpondeo , concedendo torum ; fi-
desenim, non folum herefi , fed quoliber pec-
€0 proprio infideliraris deperditur iuxea Tri-
dc_r.nnum j’&,{f"_ﬁ,mp_ls, de quo alids dicendum
St dicka difpac, 17,

SE GO, XILL

Infertur oy dictis differentia inter habi-
b fides, e habitum Theologie : vbi de
dfﬁi;;flfanrﬁ{e;' # prudentia infufi.

—_—

n X diis circa obictum formale fidei refolui
potelt quaftio illa,an & quomodo ex parte

Card de Lugo de Firtute Fidei Dinina,

Se&io.

XIL§L &3

obicti formalis differant actus fidei, & concluz
fiones Theologica, fub quo tamé ritulo claritaus
ria mulcas quaftiones diftinguere poflumug
prima quomodo fides ; & Theologia differane ex
parce obiecki. Secenda, An habitus fidei concur-
rac vel folus, vel fimul cum aliis ad affenfum
conclufienis Theologicz , an verd derur alios
habirus diftinéus Theologiz, Tertia; Qualis [ic
hic habitus , an fupernaturalis , vel nacuralis , an
fimplex,vel muluplex. Quarta;An habitus Theo-
logie diftingui debeat ab habith prudentie in-
fule. Qua omnia [corlign examinanda nunc fun:

Prima ergo quaftic propofita de obiecto for-
mali Theologiz , 8 cius differentia ab obieélo
fidei, dinidi rurfus poteft in alias. Prima eft, an
conclufio deduéta ex voa propolitione de fide, &
:\112 {:l\iduntcl’ nota €x l‘l]]]Ll PIAS naturd. flt LE‘{L\S
fidei, vel T heologiz.Secunda, quid dicendum de
conclufione dedudta ex duabus pramiflis de fide;
Tc[ti:l, qmd dicendum de Conch-iiunu pdl‘(itu].‘ui
dedudta ex premilla vniverfali de fide v.g. Om-
nes pofteri Ade in ipfo peccanernnt 5 Pérrus eft
UYHs ;Jz’ar,ﬂ;ga Perusin Adam peccapr,

g

De conclufione dednitaexvnn de Fide, ¢¢
altera cuidentinaturali.

Vod attinet ad primum dubivm , mule di-

cunt , conclufionem illam effe de fide: ita
Canolib. 6. de locis cap.lt, ad 10, Vegalib.g.
in Trid, cap.39. Valquez 1.parse difp.s: eap, 3.
& eam videntur ﬁlpponcre, qui Thcu]ug\'.’.\u non
diftinguunc 2 fide infufa’, vt Sotusin 3. diff.35.
Ocham. 1x 3. principals lLivera, G. &
alij, vnde , lictt ha opolitio , Chriftus eff rifi-
bilis, non fit immediate reuclata, et ramen
quatenus eft reuelatum, quod fic homo,
8 ad fidei aflenfum fufficic virrualis reuclatio:
neque enim minus repugnac infallibili’ vericati
Dei effe falfum id, qued ¢ft neceflario connexum
cum obicéto exprefse renclaro, quam eflc falfom
1d yquod immediate reuclatur, cum vrrumque
derogarer veracitati dininz , & in veroque calu
Deus falficatis arguererur,

Alij communiter negante, illam conclufionen
efle de fide, ira Gregorius, Maiots, Gabr. Capreo-
lus, Caiet. & alij, quos affert, & fequitnr Suarez
d.‘_ij. 3.fett.11 2.3, Valentia & Corduba , guos
afferc idem Suarez #.7, Molina 1. parte guaff, 1,
art,2.difp, 1, & 2. & lact Perrus Hurcado difp.12.
Jeit.1.quibns fawer S. Thomas 1. parte guaff, 1.
art. 1.8 fuPu’ Boetium de Trinit, g.2.47¢.2. ad.4.
& in prologo fententarum art. 3. quaffiunc.
prima.

Suppono primb ; non efle fermonem de con-
clufione, cuius obieftum contineatur formalirer,
quamuis confus¢ in pramiffa renclara, qualis
el er, Chriftus eft ammal rationale , quz conclu-
fio conrinerur inilla renclaca , Chrifius eff homo,
formaliter quidem , fed mints clare. Item in ca-
dem propolitione Chriftus eft homo , continetur
formaliterhac 5 Chraftas baber animam yationa-
lem, De his enim pﬂf‘!‘c:l dicemus:nunc autem {o-
Liim loquimur de conclufione ; cuins obicdum
non continetar formaliter in obiedto pramiflz
reaelate 5 qualis eft operatio humana, quE non
conpipetur formaliter in humanitate reuelara

¥z {cd

258
An concinfio
dedyfla ex
wna de fides
& altera ewi-
denti nats-
vali 5 (it atlus

feid

259
Non bic agi-
tur e cocin-

fiene csins

abiedum co=
tineatsr for-
maliter in
pramiffa re=
uelata , fed
tancum virs
tualiters




|
;

260

261

s e R A

64 De virtute Fidei diuine,

fed folum viresaliter ; & tanquam in caufa ne-
ceflaria. Vnde non placer Hurrado , qui ditta
difp.1z, 2ét.1.§.16.0" fet 2.§ 23 {upponit, con-
elufionem illam, Chriftus e/t 7ifibilis, de quacon-
troucttitur , intelligi de rifibilitate radicaliter
{umpra, & in hoc fenfu dicit obiectum illud non
perninere ad fidem, licee difp.ro. & eadem difp.
12.concedat pertineread fidem illam conclufio-
nem, Chriftus eft rartonalis; in quo non viderur
mihi {atis célequenter procedere: quia tam iden-
tificatur realiter radix rifibilitatis cam humani-
tate reuclata , quam ratiopalitas. Si ergo fufficic
ad fidem, quod obicéum illud fic reuclatum,
quamuis non diftin@e,{ed confusé,fuflicic etiam,
vt radix rifibilitatis pertineat ad obicétum fidet.
De hoc tamen poftea dicemus: nunc aduerto
melitis cxplicui!rc {tarum qu:cﬁloms Suarium,
whi fypra uwm.s.dicentem , revelationem virtua-
lem differre 3 confufa eo quod confula reuelat
lictt confusé omniaeontentain re reuelata for-
maliter, Virtualis vero eft de iis , gue won couti-
aentir vllo mode formalirer in ve reaclata , fed
tantum inradice, Ut in :x:m,vlo de TJI]'EE'?J:LK-,:’IE, ()
fimilibus. Vbi bené¢ explicuir , obiectum illius
conclufionis,Chgiffis eff rifibilis , non effeiplam
radicem rifibilicatis fed rifibilitatem , qua (ola
continerur in humanicate reuelata tanquam in
radice ; nam radix mfibilicatis non continetur
cered in humanitare tanquam in radice, cum ho-
manitas non fit radix radicis rifibilicacis , fed fic
ipfamet radix rifibilicatis & #mm.12. addit, ideo
hz¢ non efle 2que cerracum reuelatis , quia pof-
fant de portentia abfolura 2 reuelaris feparari
quod guidem de radice rifibilitatis yerum non
¢ft.Dubium ergo prafens non procedit de rifibi-
li radicalicer , vt intellexit Hurcado, fed de rifibi-
li formaliter, vt cxplicuit bené Suarez.

Suppono fecundo dupliciter polle przmiffam
naturalem cum premifla renclata deferuire ad
affenfum conclufionis illius v. g. Chrsftus effrix
Sebilss, Primo , quatenus per difcurfum fic affen-
{us cenclufionis innitens duplici pramifla, & in
hoc fenfualiquis ex Au&oribus primz fencentiz
facentur , alfenfum illom non effe ex fide , vede
Parre Vafquez notauit Suarez #.7. & idem con-
ceflures effe Canum, & Vegam , dicit idem Val-
quez loco citato. Secundd deferuire intelligitur
premifla nataralis , folim tanquam proponens
& explicans peffdifcurfum Theologicum; quid
contineatur virtualiter in propofitione reuelara,
vtapparente continentia vnius obieéti in alio,
poflit poftea intelle&us affentiri obiecto conten-
to virtualicer, non propter premilfas, vel per di-
{cucfum ex illis, fed propeer renclationem folam,
in qua continetur. Hunc autem modum dicunt,
Vafquez,& alij fufficere, ve fidesaflenciatur ob-
ie¢to conclufionis, tanquam obicctode fide:Sua-
sez verd ncgar, & Hurradodifp.12.5.9.

His fuppofitis , placet mihi in hoc punéto fe-

Affenfus cir- cunda fententia, & dico, allenfum illum circa
ca proprista- proprictatem non reuclatam formaliter, fed fo-

dern noin re-
neldiam for-
wnaliter non
£/t de fide-

lumin caufs, &in virtute,quz reuclataelt, non
efle defide, fiue fiac per difcurfum ex przmifia
etiam naturali, fue pramifla illa affumarur {o-
lum ad explicandum,quid contineatur victualirer
ter 10 reuclatione formali fafta. Probacique po-
teft breuiter,quianon poreft effc de fide id,quod
non creditut, quia reuclacum , & teftificatum eft
4 Deo, Sed obieétum einfmodi conclufionis non
dicitur 4 Deo , fed alind , ex quo Pa:nallt:r hoc

aliud inferrar: ergo non poteft hoc credi exfg
cim non Pmncipc; rationem formalem lﬁix .c:’
tivum proprium fidei. Q‘l_mm;“mcum{m n..c.
c;.plu:g:mr reuelatio,& obieGum reuelarum :\mm
quam UIm:nict‘ur ditum i Deo oﬂnlctlL.m: r“rf-
clufionis , imo nec aliquid , quod folim )
mouere ad illud credendum. Non crgo I‘IUP-[‘I“‘K
intellectus a folo teltimonio Dei, {ed l_:lnn:qu,l:E
illo }1”‘[1(;]{)]0‘]Iii['.'ll‘.lh » quod nifi \‘L‘:um. 2
rerur,non crederetur obicctum conclufionis
goﬂmomlun} hEicL non fufhcicad credendumob.
iectum {Urmlu liopis, & per ur.l)ibqucn&naﬁ c::_
dicur de fide, quia conclufio fequitus dr‘ullm;c:.—l
parcem motiul , cum non pollic magis credi cop-
clulio ; quam moriwum, & in noftro cafy nm;.\-
uum {altem quoad vnam partem non credarur o
fide.

Obiicies primo,omniailla pertinent ad
qué creduncur propt

. ropter motianm rci!l;non\lh
uini, fine mediare , fiue immediaté, ficar omaiz
amanrur L:)(\Cl_l:\l1F:1rt:quz:tm:.mtur proptet Dean
fine mediace [ue immediare:(ed rifibilits Che

creditur mediate [alcé propeer «eltimonium ¢
num ; credimus-enim Chriltam effe dfibiler
quia ¢t homo, & credimus effe hominem, qui
renelati cft 2 Deo: ergo vitimo cefolaicu afie-
fusille in teftimonium divinum , & per conle-
quens teftimonium divinum eft motivom for-
male, nam illud folom et motivum formle
propri¢ loquendo , in quod vltimo celoluing
alfendus. Refponderyr , negati non pofle , quod
motiuum fidei , fea tefificatio Dei bt matien
formale partiale credendi rifibilitatem; id coim

Ty : 2
probat argumentum propohitum , non tamen ¢t
e

motiuum formale totale, ciim non puﬁirrdo!lil
aflenius rihbilicatis adxqum 5 & vltimo in
lum teftimonium Dei, {ed in illud eriam akenn

principium, quod omnis home fic rifibilis: qu- siel
pegl
J-'J"J

re licerrifibilitas credavur pardialiter propeeces
ftimonium Dei, non tamen credirur de fide:gua
illa fola dicunrtur credi ex fide,qu credimusb

ctim Deuns illam non tefterar , fed quiaDes
teftatur Chriftum effe hominem , & quiaomiis
homo eft rifibilis: quare affenfus ille elt mucs
ex motiuo fidei , & alio motino naturali, quDi
non fufficic ad faciendum affenfom fidei, fad
alium , qui nec fit fidei , nec {cientificus quosd
obieétum materiale fed alrerius {pecicl mith
qui appellatur Theolagicus, qui qmdtmcﬂ obl-
curus, & incuidens refpectu con_:luﬁnn:i pi0-
prec incuidentiam ynius pramiflz seocte
aliunde non haber firmicatem propriam fidet
refpectu einfdem conclufionis propeer aleeru
principium naturale ; quod non crc#lll‘\li ex -
&orirate divina, fed lumine folo rationis nattti-
lis,quod non credimus it firmiter ﬁ;ur_ ¢s Ild{s‘;
Vnde apparer difcrimen claruméchupffﬁl :
eius exemplo : quia iniis obiedlis mcfimns.qlf
proprer Deum volumus, torum & yaicum Be
uum vltimum eft fola bonitas Dei P[E'P“'_
quam volumus .omnia media, & noD E:|0F“.:
alind. Conclufio auté Theologicz 00 n-io.uuuI
vleimd in folam Dei auctoricaiem, que ﬁ)]i“ru';
fufficeret fine alio principio, quﬂd\ AoE. .;r:_mt-“.
proprer Dei teftimoniui. An vero ﬂq;:nal,u‘sllllﬂ;
fit fupernaturalis, & an habitas fidei 0!
immediaré concurrant, diccmus ]:‘055"
Obiisitar {ecundo,quiaad infinit?
tem Dei fpeciar, ve fipt yeraea ctiam,

']
&l

ea teftificanti:cifibilitatem autem no itacredims =

reracitds
mv o

ool

L
)

mb

que unt "
connek




g

i3

j tur, Relponderur,

cererur Deus,clim non poflet verites
¢ fublifter m falficate confequen
ftoricas Dei éft n'w’im'm fufficiens

1 equun-

hacal
‘\"l.: ] pectare; veea

obiedta mediara non lint 3
tenus l\[-.d_\-nml illa;non tamen ex ill:
|

I

INCIPIOG €X €0 ont

) 1
' LarE i
tequadepe ._n[

x {uppolitione
m it

mnLra \\_'Il':\.ﬂl [<H
dillud aliud princiy
acitarem Dei, quod non fir
‘.\"Lr.!l.ﬁ fuppolitie, & cius ver

are Dei, hipcelt; qnodmml det

VEeruim,

onis'd veracitare 1
ven de fa {upponiturillud alind
I pioin elle vernm , ]1‘;1'.w d facko arguererut
Deus mendax, fi conclufio fir falfa : hoc verd non
crurex fola Fallitate conclufionis,fed exiam
ex veritace alerius principij: vnde de primo ad
im , nec veritas conclufionts penderd (ola
veracitate Dei s nec elt neccellaria proprer folam
tem Dei, fed proptet illams & propree il-

aliv id principium , quod l"])} onitut vertms:
qu nlngquam refunditur roraliter veritas con=
cluonisin ml amyveracitatem Del; & eius tefti=
monium, vein motivun (nfficiens,prout refun-

conclu

lud

dererurcex fide.

spon {oler idem argnmentum:
luiﬁni\w 1ad Adein lncctnr_, quidquid l't'qm?
tur per fe redelationem, rifibibvas" Chrit
‘"PCL!: reue lwriun m de eius hummamrc

T
di deberer,ve

‘I‘l Inul .\d fidem. l\L“
r tegando misiorem , qua dupliciter ix
porelt. 8 in vereque fentu eft falag nam
LMLH de ipl a rendlacione formaliy eft falfa ; quia
reaclavioncim Formalem iLqurmr pm fcg LL.m fit
accidens cr catum, quodiphareat fubiedto @ & ra-
meninlizrentia haed renelationis in fubieclonon
h‘ & vero intelligatur de obiecto
1etelay telligi debetjelt eriam falfa:
qm palitong 1IentEéS rEm renelatam non
pertinent ed cahdem <Rarivd priori ex di-
Wselquia nonparelt e it id.quod
L.Et'é:lii;‘ f"o ter 1 conndéxXienen cum au-

dotitate Dei reltar ranm.u s ‘auteln rel reae=

Itz C”li’ nquou ;..‘d ILar propeer connexio-
nem pee fe cum re renelaea , iam neon creduntur
propret {olam connexionem cum enctorirtate Dei
l».l”tn[.s iLd efiam ploku,t counnexioncm cu Ic
reuelaca hlu.um: Pnn'\hrcl in hac connecxione;
quare non poffunteredi ex fide. Pauld aliter re-

{ponder Hurtado fm’ﬂ 12.§.10.4ed forralle re ipla
adem recipit,

ci fiden.

Obiicitar tertid;, quia homo fine rifibili eft
("\1”1"5 i ergosqui negat rifibile de Chrilto, ne-
S verum hominems, & per confequens necgat fi-
dem, quod Chfbus fie werus homo. Hoc argu-
thento niminm ¢ torquet P Hortado difpur.yz,
§ MG fequennib, & difficilé refpondee. Porelt
1 facile refponderi, heminem fing radice ri-
ibilitatis ef]c chymeram:
Irifto A ne egante eflerifi

2 neque hoc negari de

ilem , fed porius affic-
s, dum afferic e (fe hominem: tunc enim con-
o l'“lmnfulu concipic omnia pradicata realiter
cum vero homine, &idedaltera pro-
it eft falfa qua negac hominem efler rifibi-
Card, de Ly 0 de ,V_.rfne Fdei Dintng

Seétio: XTI 4.1.

65

de homine vero concepto €x pacte fub
lice rifibilica ri> in um"\li'u neo
plicité rilibilitarem
errat, l.]hl d tairen nmuﬂ nnmh( £ T
xempla p mi‘uhmt

-)Llllh.

tm virenzlicer reuelate

y. Dews eft dnfinitus;
2 :

Re r"cmd\m. 5 } ra) Cl rones IH.H:M-L hum--l ter
licice & hoc ta-
»oLe H. elle for-

I"'RJ'I‘CJUIHJI‘H\
et reuelatis, & de patdc
contentis in vninerfali revelaca ; ve hunc infan-
tem elle in gr.‘:n;l l)u,qt:.muc confttar effe rice ba-
prizatum; te efle fine gratia, quando {cis eniden~
ter te eflein effeCu pecoati morralis & aliis fiz
milibus,

Obiicitur quinto , quia neg
rifibilems habereturve hareric
fidem illud afimare. i.{_d'pu
o hereticum, quia non pree{umitor e
Cipium enidens namcale, LI“ULI
{ed principiun oblcy m, LLH{-([ Deus
fit homo. Sitamen ipfe non negarec, Chr iftam
efle hominem ; fed folim negatet, hominem efle
rifibilens,nonefller veré herericus coram Deo, Ira

whi (wpra nuwi2. Addic bene
§.27. neque etiam in fogp ex=
Teeno puni L:\Ju 1 v hzrericum, i effee homo ru-
rrare pollerin principio euidenti

s form

1

yans € hriftum effe
b :_:U P,"\iilltt :1:_1
Liy ;HUIH i‘&‘l‘iﬂ’

re prin-

um reucla

i-)i(wl-\w'Ltl.
Obiici' poteft fexrd,quia fides porelt concurre-
L cuim feientia ad eundem allenfum : v. g
eodem actu credere animam efle immor-
& propter motinum fidei, & proprer de=
acioncm  Philofophicamy ve videbimus
3 sergo ex o, quod concurrat al-
tera pram i qu.l pon licex hide, non tollicur;
quod conclufio credatur et fides l\r.[}‘und(:uh.
concefloantecedentis dillinguendo confequens:ii
aliz pramifle fiicotificenon concurrant ad fup-
plendum defeltom motivi fidei, qﬂod fe folo mo-
uete non potera at, fed ad maios abundanciam
cencedo : fecus fi ‘concurrant proprer indigen-
t]a.n,qma motuum fidei folum non jufﬁu,uc vE
contingit in cafu noltro.Differentiz ratio eft cla-
25 quiain piimo cafu obiectum conclufionis cft
reuclatum , atque idgo fides poreft illud credere
propeet {oum mortinum. In {ccundo autem cafis
non cft renclatum ;nec credi poteft praecisé; quia
eftrenclacum , fed proprer illud complexum,quia
renclatum eft, Chriftum efle hominem, & aliun-
de conftat,hominem effe rilibilem, quod..cumplu

xum non cit marivum fidel fed complectitur mo-
ciunm tanquam aliquid ex fenon fufficiens ad
credendam rifibilicacem:

Dubitabis, anfi Ecclefia definiat conclufio-
{IEn)llLuVI deduttam ex yna reuelata, & altera
entifica, pu{'u jam, & dr. eat credi
ide. ’\Lﬂ..‘it Malina 1.p 1. art.

! dl\il:,m‘ .dlm., fub cer-
rica: quia Ecclefia non poreft
de fide s ne equecnim habere no~

t rmimc Theo
facere , quod i

uss reuclationes , auc faciac nuu'\ dogmma Hedisr

3 {olum

i
mo {ic rilbilis

267

Obivilio 5.
An baberern
i

Fijibaens

268
Obigiio 6.

269

Conclufio de-

dncla ex ynd

n‘m"am - O




e
o B
o

17 I
Aliguid po-
teft effe de fi-
de in vatione
ebiedi, quod
non fit adbuc
de fide quoxd
ebligaticnzm,

66

folitm haber affiftentiam Spiricus (anéi ; yenon
crret , quando explicar, quid fueric antea reve-
latum , aut quid fequatur ex reuelatis. Suarez
samen vhi fupra mumer.1 1 afficmat, quiaiamilla
propofitio non folim vircualicer , led formali-
ter , & immediaré ¢ft teflificara d Deo per Eccle-
fiam, per quam Deusnos docer , & de qua ve-
rificatur illud Plalm, 44, Lingua mea calamus
ribe velocwer [ribentis. & quia definitiones
Conciliorum non mints fide creduntur, quam
vetba factz Scriprurz, & 1deo Gregor. Magnus
[!f'.l.:piﬁ.t‘»!fi. 24. prope finem dixit, quatuor
prima Concilia generalia habenda elle,ficur qua-
tuor Euangelia, Vode Ecclefiain Conciliis ab-
folure definir fua dogmara , & negantibus dicic
anathema vt heereticis.
Veramque {ententiam aliquomodo conciliare
debemus. Exiftimo itaque cum {ecunda {caten-
tia, ea, quaabEcclefia definiuntur, poffe, & de-
bere credi de fide. Quod vlora argumentad Sua-
rio adducta confirmac omnium praxis ; & vius,
quo in {olemni fidei profeflione emittenda, vbi
fidem noftram proreftamur, proﬁ:cmnr NOS CLe~
dere omniaa facris Conciliis definica verbis illis:
catera item omuet d fﬂc'n Canonibis s & Qeen-
mepicis Conciliis s ac pracipne & [acrofanita Tri-
dentina Synodo tradita, definita, & declaratas
indubitanter recipio , atque profiteor 3 vbi non ali-
ter fidem illorum definitionum proficemur,quim
abiortim articulorum fidei, qui in eadem formula
continentur. Addo tamen cum prima {ententia,
Ecclefiam non habere nonam reuelacionem Dei
ad hzc definienda , nec per hoc Deum reuelare
de noup aliquid, quod iam antea non reuelafles
faltem in confufo , fcd nobisiam nunc conftare
magis diftiné¢ ; vel dererminateé, quid ficillod
quod antea magis confust continchaturin reue-
latione diuina. Hic ¢nim viderur efle fenfus com-
munis Theologorum , quos affere Coninch. dsfp.
1 2.mm.68,quando dicunt, arriculos non crefce-
te numero , nec aliquid pofle ab Ecclefia fieri de
fide, quod iam prius non effet & Deo reuclatum
fiue in Scriprura, five reuclatione Apoltolis, vel
aliis facta , &ad nos per traditionem , vel aliter
tranfmiffa. Vnde differentiam agnofcunt inrer
dotrinam Concih; s & Sciipmmm Canonicam:
nam Scriptor Canonicus lcribic s que prius re-
uelata non fueranc: Ecclefia autem in Conciliis
{oliim enoluit relickationes antea factas , & ea-
rum fenfum verum proponit infallibilicer pro-
pree alliftentiam Spiritus fanéti.

Q\u_od Ve EXPilCC[uE & probctur ;5 aduerten=
dum eftid, quod bené notauit Coninch.cum aliis
digtadifp.12. dub. 6.aliquid polle eflc dc fidein
ratione obiedti , quod ramen adhuc pon fic de
fide quoad obligationem: porelt enim effe jam
reuclarum A Deo : quia tamen nondum propolita
eft fufficicnter revelario quoad omnia obietta
in ca contenta, diftinéte non obligantur fideles
ad illa obiecta dererminaté credenda 5 quando ta~
men incipit fufficienter proponi,& enolui diftin-
& renelario illa, itave in pacticulari apparear,
de quibus obiectis loquurus fuerit Deus, iam
tuncincipicillud obiectum in particulari effe de
fide quoad ol»i\gatwncm , licér non rewelerar
nunc, nec Deus nunc loquatnr, fed {oliim appa-
reat nunc, de quo obiecto loguurus fueric Deus.
Poflumus autem hoc declarare in fide etiam hu-
mana : i enim Rex pranidens ; Petrum cras ven~
cutum ad loannem , dicac loanni , cum, qui cras

De virtute Fidei diuinz,

ad te venicr cum tali vefte , & adturys devali 5o

. = 1. 2 Sb e 1€
gorio, &c. tac gubernatorem ciuitaris, quis ¢
gnus eft, & :!pt;ﬂlmu‘, : puﬂ.'_.'a die,
Pecrosiam loannes incipit credere , eum dig
clle, & de co 1uqunmm Regun: » quod i
antea non {ciebat : non quod ine
tur, quando Pecrus aduenit, fortafle enj

| ; A

;lll]}]llub noun LDS] taau 4 1;_'-] {1[‘.]“ tunc ud..

e Shien.
tc 1%_;({() ,1‘n( ipit ;lp_p:n(u' n E‘-"-Il‘-Clﬂ:‘.li Sl
fhinéte obieftum , dequoRex confusé 1Cqu

fuerac, atque ideo Toannes ncipir habere
gationem credendi Petri dignitatem, & ufficie
tiam ex [ide Regiss quam prius crederenon dele.
bat, licér iam Rex loquucas fuiflec s idem ggp
tingivin fide divina: fic enim dixic Dens ad S
muelem primo Reg.g. Hac ipﬁ: hora , gitg g
eft, cras mittam virnm ad te de terva Benianiy,
& onges enm ducem ﬁ:}vw poputium meym 3\1‘1
Przuiderat enim Deus illahora ventorum Sy,
lem ;& deillo loquebarur 5 & licer die ction
craftipaiterum Deus , veniente Sau]c,‘,gq“m,;s
fuerit Samueli: ecce vir, quemdizeram nbi, iffe
dominabitur populo meo : arque adeo coiam tuge
actu reuclavenic,adhue licée cunc nibil loguus
fuiller, inciperet runc Samuel cognolcer
&e, de quo anrea Deus reuebafler, & deberer i
credere , Saulem effe cleftum Deo ad regnun
propeer reuelationem hefternam D, qued hed
credere non debebat, licét iam obieétum jlludef
fer reuclatum,& de Saule Joquutns fuiller Dess,
Hoc fuppolito ,conftatiam , quomodo defi- 8
nitio ecclehia faciar, quod debeat de nouo credi
ex fide, qued anteanon debebat credi, licer Deus
de nouonihil immediacé renelaveric: quod qm-;
dem facile intelligicur quando Ecclefiz defioitio g
tendit folum ad declarandum verum fenfum
fcriprura, vel reuclationis pracerita : habeteain bl
Ecclefia affiftentiam (pizicus fanéti, vt non -
rerin declarando vero fenfu feriprurz face, &
reuelationis diuinz ; non quia Deus roueles &
nouo Ecclefiz illum verum fenfom, fed quiash
fiftit ci , ne decipiarurin incelligende vero fenfty
in qued renchnio fadta fuicd Deo: arque ideo
fideles incipiunt tane obligari ad credendam ki
reuelatam  determinate  proprer reuelationen
preceritam explicite propofitam, que prius 0oy
1ta ex plicite proponcbatur. Sicut it Rex mands
rum dediffer coram duobus, querum alter aleo
melius menrem,& fenfum Regis percepilics po
ftca tamen, quando hic mandatum aliis 'L'L'{L'l:’[!;
& intimaret in vero cius fenfu, & fubdit obe
dirent ;non id facerent proprer pouum mandas
tun Regis, quod antea non effec, fed proprst
idem mandatum bene cxpheatum ; & propol
tum. Sic fideles incipiunt obligari abfgue nous
reuclarione immediata Dei, pfopee reuclare-
nem pratentam bene, & fideliver ab ECCt:ﬁL
propofitam,& explicatain. Loquutus autern ?:li
per fum  de noua reuclatione immediaa D
quam dico non ibi Interuenire ; non nego UJ:‘J]J
intercedere nonam reuelationem mﬁdmcam Deiy
qua compleat moriuum formale fidei ¢ hat Cﬂ]ff“
{emper interuenit,quoties nobis proponirur 1U
ficiencer ex parte Dei ¢ius renelario praetta!
ue hac fuerit antea explicita,fine non fueriqis
reuelatio mediara, cim c0[1;c-i_ﬂturiﬂﬂbl5»‘i_uan'
do pradicator proponit {ufficienter d?&::rzﬂ::
fidei , A fortiori dabicut » quﬂnéo Ecclefiator
Concilio legitimo cam proponit.
Difficulcas inaior efe poteft, quand

o Ecclefi
non




Difput.I.

i i non foldm explicat verum fenfum feriprure auc
" ‘;ln‘cj‘ traditionis. qui cft modus communis, quo Eccle-
il fia ahiquid definit, & obligat de nouo Eld creden-
“ dumid , quod antea non erat obigatio creden-
i s di +fed crigm €x principio rcuclf_\lc_J , deducie ali-
quid, quod de nouo definic, e (_J"llg:'lt ad cu‘dcl:l‘
dum, Hoc autem poreft duplicitet fier 3 prima,
{iex duabus pl;l:lmﬂisrcutla:is aliquam conclu=
fionem deducar, & cam defniat, Secundd, quan-
docxvno principio reuclato, & al:cno‘nog reue-
lato :lllqllid.dcrl‘lltiﬁ s & definit v.g. 0 definirets
Chaftur etle ribb

ilem,deducendohoc ex huma-
uicare Cheith reuclaca,& exeo , quod omnis ho-
wo firoitibilis. 1o primo iraque cafu facile
intelligitur, quomodo conclufio nona delin
de fide, fuppencndo id , quod §. feguenti cum
communi fentenoia dicemus, conclulionem, que
exdupiicr pramilia revelatainfertur, efie de bde;
guia ctin obrectum conclufienis fic idem realiter
cum obie€to pramillant; reuclato obiedo venuf=
que preanfiz reuelaton fuie realiter obicdtum
conclufionis, licéc minds explicite : Ecclefia an-
tem fua definitione exphicatillam continenuiam
quaidem obicftum continerur realiter per iden-
untem in obiccto vuiu[‘quc pra miflz ancéa re-
uelatos
T4 In {ceundo aatem cafu,quando obic@um con-
e lufionis iolum continctur vircualiter in obie@o
f;:, piemifiz reuelatz, pront {ilsij-:litaa wminf:tu.r in
Wisnw. DunIanitace tanquam in caufa, poreft clle difh-
ki culeas 5 quaobicCtum illud viderur , quod antea
20 pon eller revelatnm formaliter etiam confuse,
® g folim eius cavfa sergo vecredatur poftea de
fideynecclle ene quod reucletar @ Deo denouo,8c
et periplam Ecclefiz definitionem ve vole-
barSuarez, Caterum adhuc in co ¢aln nego, in-
[erienire tunc nouam l'L'UL'h![}DI'lL‘]“ i)\'_l mnme-
s qua Deus Ecclefie dehintent, vel fideli-
bus media Ecclefia renelerde nono obietinm 1=
lod antead & non reuclatum,  Admitto tamen
cam Suario,obictum enam iblud ab Ecclefia de-
finitum polle,8c debere credi de fide. Quod pros
bari & explicari potelt ex doctrina tradita 3 nam
antedllam dehnitonem Eccleliz ;5 tamy obiectum
boc eraimplicité & confuse & Deo reuelaruin, &
ac:mt‘n.[cl;cci:ﬁ&‘dt‘ﬁmn’.'n!:, Incipit apparcre
aplicie, quomodo hoc obiedtum noa foldm in
canfa, fed in li:l}!lb,& formaliter continererar in
reuclatione precerion.
: ]‘rtlj‘.:mamcm hoc potelt ; guia ideo de nowo
Incipiuac fideles obligari ad affentendum huic
propolitioni definitz, quia Ecclelia, guecft co-
Imis & fismamensum veriasis, vele Paulo 1.ad
Cornth, 3. & cui Spiritus fantus affiltic, non
porel ctdiein doctrina fidei explicanda, veliis,
U2 ex fide dedugnntar.Hanc autemEcclefie in-
ff-lhbm:nrcm in proponendo dupliciter pornic
17'1“5 anteateuelae. Primo dicendo, egoafliftam
L"‘I“B ¢, & omniay que ipfa proponetintalibus
Materiis vera erant. Secundd potuit Deus non
teltificari res ipfas, fedfolim affitentiam fuam,
VEmon permicrerer Ecclefiam decipi proponen=~
doaliquid falfum, ex qua Dei affiftentia teucla-
tinos infenimus , hoc obiedtum ab Ecclefia pro-
I[‘Ji’liif11 elfe veram ; non quia Deus hoc obie-
ctim determinaté reuclaverit fed quia elus veri-
tsfequicur ex affitentia Dei reuclaca, Scquitur
Ut Nonex ypa propofitione reuelata, & al-
Whanon enelara, fed’ex duabus reuelatis , nem-

Ee e bis, won poreft effe filfim id'y quod prope-

im

Sectio XTI1. §.1.

67

nir & definit Ecclefia affiffente illi Spivitu (antto,
e erret . & rurfus Spiritus fanitus affiftic Eccle-
fm‘ :-’L‘Fr;nrfir (.'anjf ] f{;j-'e riftbilems, Harum pro-
poliionum prima cft de fide, ve conftac , quia de
fide cft,providentiam Dei deficere non polle; at-
que aded neque eriam prouidenciam Bei afliften-
ns Ecclefiz, ne errer, polle deficere 2 luo fine. Sc-
cunda etiam propolitio cft de fide, quia de fide
elt, ¢t fuppono, Eccleliam regi a Spititu fancto;
csuiquc intallibilem affiftentiam habere , nedo-
ceaterrores, qua propohitio eft vniuerfalis & c6-
prehendit omues cafus Particulares, atque aded
hunc etiam, quo Ecclefin definirer Chnftum elfe
rifibilem, vnde co iplo, qued Ecclefiaid propo-
neret, & definiret, jamilla propofitio efler de
fide ; non propeer renclationem novam , fed quia
coipflo conftarer,hianc propofitionem Contentam
fuille ab initioin illis propoficionibus vniuerfas
libusd Deo antearcuclaus. Porrd, propofitios
nem, qua fequiturex duabus reuelaris, efle etiam
defide, videnda eft in pun&i‘; fequentibus. Hoc
itaque modo conciliatis illis fententiis , carnm
argumenta celfant : faretnur enim cum  Svario;
polita definitione Ecclelia fore hareticam , qui
propofitionen definicant negarec ) quiazam illa
eflecde fide. Fatemur etiam cumvaliis, Ecclefiam
fion definite de fide propofitionem, qua fam an=-
tearenclata non fuenic d Deo, [tilicet in particu-
lari, vel in generali, defininio autem Ecclehiz fa-
cit; quod hae propofitio contenta fuerit in ca
renclatione pravterita Dei, & veid nobis' confter,
atque  ideo incipiar obligario credendi camde-
terminate , com anteanon clfer obligatio , quia
nobis non conffabar fuille contentam in ®are-
welationevniucrfali preecerica,
Dices, (i Ecclefia haber infallibilem afliftén-
tiam Spiritus {anéti , ve non ertet in iis,que defi-

-

cL

tatur Seripruras {acras , & traditiones , ad viden-
dum anid,quod valc preponete, fir revelatuma
Deonam Polita definitione Ecclefiz,ftatim con=
fEabit rem illa fuiffe ¥Deo reuclacam , faltem’ re~
uelationd illa communi ; & vainerfali modo ex-
Pli.iﬂ(u_ _

Aliqui dicant, fine diligentia, & confulatio
premictatur, fiue non premictatur, Pontificern
{udimum v.g. errare non pofle jn definitionc;
peccare tamen polle, fi debitam diligentiam non
adhibear, ira P.Valentia guaff. 1. punito 7.5.4.
obueit 6. Alij dicunt,co iplo, quod Deus affiftar
Pontifici, ne dccipmnr,:\ﬁ%&erc etiam vt debitan
diligentiam adhibear,& ex certitudine illins 1.in-
ferri certitudinemiftius fecundi. ira Canuslib.g.
delocis cap. g, ad 2,& Bafies in breui Comment.
dub.2, ad 3. quos affert & fcqnit\lr Gransado traa
Fatu . difp.2.felt 2, num.13. quiaddic, prepoﬁ-
tailla conditionali, Si Pentifex aliguid defimirec
abfque debiro examine ,relpendendum efle , quod
ﬁ‘qucmtur virumaque, feilicer ‘quod poflcr, &
qiod non poller errare. :

Alirer foreafle explicad hoe poteft. Et in pri-
mis aliquid poteft confticti de fide per vniner(z
Ecclefiz confenfum , quando omnes fideles con-
fpirantin aliquo dogmare firmiter credenido,cum

quo vianimi confenfu non poreft ftace falfiras,
& deceprio , quia Deus affiftic Ecclefiz, ne tora
decipiatur. & runc cerrum elt, in fingnlis fideli-
bus precedereiudiciom prudéntiz de fundamen-
to fufficienti ad illudcredendum , nee effe poffi-
F 4 bile

s ~"7 debear axa-
i, & proponit credendade fide ﬁ\pclﬂua eltin= mem ¢ dili-
quihno,& d\]l'il_("n[m,l_llla ante definidionem feru- gentéam ad-
bibere in de-
[imiendss 1o~
otz fidi

276

Feclefia  cuy

277




1 fuam capacita-
fcepennt, QI ando vero
1 vniuerfale ¢
aliguid propc
L{um dogia propone-~

dem Ponel
offic
micrendum tamen eft
1 5. Primo,ned
sque enimi daca et
beranageria, {
,vel eam concernunt, vel

inCne ad morcschreiftianos,

amen 5 & 1nqul-

1iniis, qua p
Oportete

tinens ad {enfum: Scrig

dam; v > qu
ciam Ecclefiz non {pectar. Secundo p
i Ponrifex fummus, veld
lio -tentarer definite aliquod dog
I de m Deci, i ali-
ter non I ditur eias conatus; tollere
vita, ad vicandam Eccle deceptionem
70,8 prudenter pramittitur examen, ne teme-
nitione , Deus m
.TL'L‘U:‘], d(‘l]iqn:
s & diligentia adhib
{tulic @ Pont

examen, qu
cum C
falfum, p

eretad

geantenta de
bus eam imped
ter deber exam
Dei affiftentia promiffa non

gationem ,-quam de iure nacure  habe
examinandi prodenter, qua proponic Eccle
SicatDens confirmans ahquem in grata , non
aufert ab ¢o obligationem feruandi precepra, &
diligentiam adhibendi ad cognitioncm oblig
tionum, & ad viranda pericy
cér confirmario in. gratia affcrat prouidentiam,
& afli#entiam Dei, veille non peceer mottali-
ter, & (vt aliqui volunt ) ne moraliter pe
peccarc ; ad eandem prouidentiam Dei {pectac,
quod homo ille fatisfaciac tori {uz ebligationi,
quam feclufa rali confirmacione, haberct, nec
confirmatio tollic obligationem , quz alids effer,
Ira Perrus & cius {uccellores conficmari {unt in
fide falcem docendas & rradenda; ve colligitur ¢
verbis Chrifti Luc.22. Stman ego rofa g
vt non deficiar. fides tna, Hec autem conficmartio
non tollit cbhigatienem examinandi, qua pro-
n ficur eft L)L‘l‘.& tio natutalis
imus, an fint fufficienter

iis acerhiori-

ponenda funt; ¢
examinandi , qua cre
propolfita, & ideo confirmatie alicuius in fide
interna s non tollit hanc obligationem examinis
precedentis ; fic eft obligatio naturali examinan-
di, quae aliiscredenda proponimus , & 1deo con-
firmatio in fide. externa proponenda non aufert
pra edentis examinis obligationem , {ed folum
afferc p‘.rn-.i:?iz\tmm Dei, vt non proponatur 2
Pontifice, nili przcedente debito examine, vel
faltem nifi precédente ex parte iphigs obiecti fuf-
ficienti fundamento,quia vel in renelatione pre-
tetita continebatut , vel ex illa faleemoadiun&a
premifla alia vera deducebarurEx hae {ufficiant
quoad primum punétum de conclufione dedu-
&a ex yna reuelata 5 & altera enidenti naturali,

§t Lk

De copclufione deduiiaex dnabus rene-
Latis; an fit de fide.

Ecunda quaftio eratde conclufione , gn:
w3 quitut ex duabus pramiflis de fide, an fit de
fide; vél foluom Th.cologim. Exc:‘nlrhm’; efle po-

* teft in hac conclufione: Omues Apaftoli accepe-

= 72 SN T .

aar conclulionem eff
lufionem Thealc

pruray quiacx ea:cuidenter ¢
puncto diftinguenda
. &

velt quarere
lufionis fir de fide, & po
| udvero yan all

1

> vel vir

fns fidei g
umconclufionis ;an ft
15, Qui duo fenfnsyedi
: diue min genere loquendo,r
pugnat, quod obieftum 1:11':.111(‘.‘[ "’l”“d

inte el reuclatum, & potelt termin
fidei , & eft de fide , poffic tamen , prove ful
alicni aleeri medio ; ant motivo,; non ter

{ um fidei 5 fed alium inferiorem, vo <o
12 immortalitate que et it de fi
amen fubeflt medio fcient I
tmm»E‘lnlr.)iu]-hic.r , pOn termin
dei, fed alium inferiotem

non negant, obiectum illu
fenfum fidei in vllo cafi
lo, prove terminat a nlum gentum per di
{um ex duplici premilla de hde, & Suarck &
+ diftinxicillos duesie

3. fect 12

tuny per difc
fisceuelatis efle de fide.

Hoc etgo fuppefito ; dico
illius conclufionis ded
reuelata, fo ¢loqu
polle crediaflenfu fidei: in o comlc:\‘.
ibus {ecundz fententiz, quomms
mienta nihil alind probantidque nan 0E5
dimus. Probari anrem porelt s qH
tum illud obie@um eft de fide , guod 0%
reaclatum i Deo; fed obicdtum conclal
aris oft ¢0

1clatnm ; erge. corum v
de fide. Maior 5 & confequentia fm_l:
ur: quia omnis conclufio in

nor pro
bene infercur ex (s Fl’.l'miﬂﬁx 1n:q

ficatur cum

(el}} 4
m rota vis [}-H?SMEJ

tom : fundacur eni
duobus principiis, dici de.ompis 5 45
fuppanoex chwm,'&:idcc[nr‘t it
{fum premiffarum, co-_‘;uuruilun
quia gius cbic@um elt idgm cumed,




i
il

Difput. L.

o admiffum in prazmiflis ; & ideo negarinon

oteft nifi negata voa ex p:;m}lﬂ’ils :neque E:mn
! nerut obieéinm cuncluil_om_s in ublc&u_m
- omi(arm, (angquam in Lﬂlllﬂ?lﬂd tanquam in
GU!‘P'U »Cum quo hCL!:?L't realem 1‘d‘cn|:|tatc1‘n: Va8
wemplo puhm,};ar:bmum aLLFplfTC (P:i\[‘ul‘l)l
- ndtum, 1dem realiter cft, {altem inadzquate, &
yE pas, €um hoc 5 quod cflt omnes ﬁpu_{’cglus,
quorum Vous erat Macthaus , accepilfe Spititum
fan@um : ¢Fgo qlli‘reud:‘.t Apoftolos omnes ac-
cepifle Spiticum iﬂa1Q1m_\ , & Marthzum f}nhc
Apoftolum., reuclar, ipfum accepifle Spiricum
{in&tum : non ‘pmuﬂ; enim ;\hqm;l aﬁ-ngmaw to-
[am qﬂin afhimet [mrrus s €X qumus intrin (L‘L_'
confbarillud totum proprer identitatem realem

m cum oo -
Hoc codem argumento VLieur Suarez drila
By et 1 2.1.6. & confirmatillud bene , quia

zn}-Uco reuclante non eft cognitio confulz , fed
diftinftazergo quando reuelac :l].lquam pro}mh-
tionem vniuerfalem manifeftac iudicinm , quo
cognofcit omnia particularia diftinéte qua func

o ] Ao e At
fiub illa yniverfali : loguebatur ergo immediaté

de Marthzo; & aliis A poftolis,quos diftinéte co-
gnoi?manlla cognitione,8 1udicie, quod ‘laoluic
minifeftare per reuelationem : ergo reuclatio im-
mediaté cadic foper omnes illos in-particulari,
& per con E';olur.-ns.}\h:tlmum accepille S}!]Elfllni
fanctum,eft aliquid immediare rmcla:umﬂa_Dco,
Jicer reuclatione, quae refpedtu noftri confufa cft,
&indiger explicatiope, veappareat quod lireius
obieftum immediatim,

Objicitur primd, quiz confufio , qua {e tence
ex piree )pﬁus renclationis vuiperi‘\hs , lufficic,
yeobiectum conclufionis non (it proprié renela-
wm; quia licer ficd pazte tel jdem realiver cum
obieéto prai m reuclaro , non tamen co-
gnofcicar exvi precise renclationis explicitd., ve
uleeltin particulari, fed ad cius cogmitonemn
explicitam neceflarius eft difcurfus,quod {ufficie
vtin ratione obiet formaliter non fit idem cum
ohiefto renelato, arque ideo non Po{ﬁi de illo
explicité cffe allenfus fidei, nunguam enim py atr_[‘:
¢i obieto praftari allenfus nifi prauvio difcuriu,
quoappareatcontineri in obiccto rcu_clam-,qmn_
doautem affenfus be proprer difcurfom , ES:_E',-I
tienem ex obicétis renclatis , non alfentimur
propric de fide illi obiecto,vr dicemus conclafio-
nefequenzi, Hoc effe poreft pracipuum funda-
menzum {ententiz contrariz , pro cuius folutio-
ne sduertendum eft, dupliciter pofle nos affenti-
riilli propofitioni Deus renelanit » Mattheym
accepiffe Spiritum [anttunt. Prima inferendo il-
b ex duabus propofitionibus per hunc difcar-
fum, Deus renclanit , omnes Apoftolos accepille
Spiritum fan@um, 8 Matcheus erat vnus ex il-
lis, quia Deus id tenelauit , ergo Deus reuelanic
Matthenm ’|<,C£?\ﬂ‘g Spiritum fanGtum: & tanc
propofitio illa vt deductaex illis premiflis , fa-
temu, giiod non defernit ad allenfum fides, quo
tredamus , Macthzum accepiffe Spititum f{an-
@um , quianon infercur hic vltimus affenfus ex
teuelatione ralis obiecti fiftendo in ipfa s {ed ex
feuclatione talis obiecti, vt deduéa exalia pro-
Pofitione reuclata: quod non fufficic ad gene-
Bndum proprium affenfum de fide vt dicemus
conclufione {equenti.

: Secundd tamen polfumus dicere Deum reue-
f“‘g" » Marthzum accepifle Spiritum fancum , &
hocablgue difcuc(u, fed per propofitionem im-

Sectio XIULSIL 69

mediatam non illatam , ex alio obiecto renelato,

118 multis ex-
, quiaalioguin nulla propofitio potler ef-
3 m?ﬁ de fide dl;mi:.\cl a.‘EtJ.us\,' :
mana. Quando enim Petrus tibi afhrmat, fe ven-
turum Romam, & tu credis , quia ipfe dicit, po-
teft idem argumentum fieri de allenfu, quo cre

dis,;1d Petrum dicere ; qui fan¢ viderur haberi
etiam perdifcucfum: ideo enim credis , Petrom
id dicere, quis vocesille, ego veniam Romam,im-
pofitz funt ab hominibus ad id fignificandum;
vnde infers , Petrum higvocibus veentem loqui
de tali obic&o, ergoille affenfus fundaturin no=
ritia de iignii‘!c:\tiorlc vOCUm, quam ex prac
Grammanicz didicifti. Irem quando Pecrus pre=
fente Paulo, & Antonio , dicicribi, hi duo fue-
runt mecum heri in prandio , & rtu credis Pau-
lum pranfum efie cum Petro, quia Pecrus id di-
cir, fieri pouﬂ idem argumentum , nam Petrum
loqui de Paulo, videns credere per difcurfum ex
€0, quod Perrus defigpauic illos duos prefen-
tes , & Paulus efler vous ex ills : quate in neu-
tro cafu credis prﬁcu& fide humana, Panlum
pranfum efle apud Petrum , fed refoluis affen-
{um in alia etiam principia, nesxpe quia yoces
illzimpofite funtadid ignificandum, vel quia
Paulus erac prafens, quando Petrus 10quurus
fuit. Vnde idem argumentum fieri eriam po':r_'f‘:
in aliis abieclis , qua Deus in particulan reue-
lauic , v.g. quando credis Chrift refurceéionem,
quia Deus eam reuelanit, viderur difcurfus in-
rercedere ad credendum, Deam id reuclafle, quia
nimirum aliunde {cis, has voces , Chriffusre-
_,’Ex;re'xir,il\slv.-litas elt ab hominibus ad lg,;.qucn—
dum de rali obiefto, quod quidem non fcis ex
fide divina, {ed ex vio hominum , & pracepuis

Grammatice; ergo in haonc ctiam noudam re-
foluis parnialiter affenfum tuum de reuclatione
i Deo tacta, lrem non porerimus immediaté cre-
dere reuclationem Deide pracepro Chrifti fa-
@o Perro non manifeftandi eius transfignratio-
nem ante refurrectionem, quia Euangelinm non
dicit Chriftumn dixiffe Petro, fed dixifle przfen-
tibus difcipulis; aliunde autem conftac ex verbis
einfdem Euangelij vnum cx prafentibus fuifl-
fe Perrum : ergo ex viraque renclatione per
feurfum inferimus Chriftum pracepifle Perro, &
ficin aliis paflim, qua tamen omnes fatemur ef-
{e ceuclationem immediatam, & mmediaté credi.
Etquidem negari non deber, quod ego poffim
credere ide humana Pecrom yenturum in hane
vrbemablque alio difcurfu (lictc hic poflit eriam
interuenire , i velim ) quo refoluam meam cre-
dulitatem tanquam in prarllwilﬁ!i‘l, & principium
formale in ﬁgnlﬂcntionem vocuin 5 vel prcepta
grammari::a:, & idem eft de hde divina, qua cre-
doobieta a Deo reuclara per voces latinas. Ra-
tioaurem vtrobique eft, quia non eft neceffarins
difcorfus , nec illatio vnius ex alio ad affenfum
circaea, quz immediar¢ v{u , & experientia pet-
cipimus provt reuera percipimus ﬁgnii_icarioncm
vocum communium: quare ablque difcurfu pof.
{um credere , quod Petrus v.g. loguitnr mihi
pervoces fignificantes,{eu ignificare folicas apud
homines 5 elus aduentum in hanc vibem : nam
totii hoc cognofco immediate, nempe Petram vei
illis vocibos & vocesillas apud hemines vﬁlrp:\[i
ad fignificandum rale obictum. Quod idem cft
deaflenfu , quo credo ex parce Dei praponi in
{criprara facea tale, vel tale obieétum, ciim icgam
verba

283




28§

®biedio 2,

@hiedio 1

70

verba illa, que immediatt fcio apud homines
viurpari ad loqucndum de rali obicf“tu: Idem
ctiameft; quando credo Paulum pranfum efle
apud Petrum , quia Petrus id dixit, quando
1lo p'(:rl‘cmc dixit mihi, bic mecum pran-
J ff. Nam licee Poﬂit tinc etam interuenire
difcurfus ad credendum, Petrum de Paulo loqui:
poflum tamen fine alio difcucfu id credere: quia
ficut immediace cognofco, Petrum vrivoce viue-
Pi\-’l\ﬂ_l“rﬂ ad loquendum de prandio , ita imme-
diatecognolco, 1pfum vti voce viuspari fulifa ad
loquendum de Paulo: fam vox illa,bic, prefente
Paulo,idem eft,ac vox Panlus, 8 in eadem figni-
ficatione vﬂli’pﬂm{ ab hominibus: ciim ergo im-
mediacé percipiam , Pecrum vti veceilla, bic pre-
{ente Paulo; percipio ctiam inimediace ipfum vei
voce viurpaii folita in his circumftantiis ad lo-
quendum de Paulo, quare abﬁluc alio difcurfu
poflum refolucre affenfum circa prandinin Pauli
inverbailla talibus circumftantiis prolata, quz
€go percipio,

Hinc ergoin cafu noftro de fide dinina dici
potelt , non debere interuenire difcurfum ad cre-

endum Chriftum refurrexiffe qui fundetur tan-
quam in princfpio in fignificatione vocum : quia
immediace cognofco has vaces contineri in feri-
prura ; & quidem voces viurpari foliras ad lo-
quendum de refurre@ione , quod totum abfque
difcurfu cognofo, & pet confequens abfque dif-
curfucognofco proponi mihi in feripruca voces
quibus fignificari folet refurre@io.Similiter rene-
lationem de Spiritu {an&to 3 Matthzo accepto
immediate cognofcit abfque difcurfu, quiimme-
diate gognofcit, Denm reuclace Spiritum fanétum
ab omnibus Apoftelis fufceprum , & Matchzum
foiffe voum ex illis. Nam qui codem tempore
dicerer totum hoc complexum , nempe omnes
Apoftoliacceperunt Spricum fan&um, & Mar-
thzus foitvnus ex Apoftolis, diceret zquinalen-
ter, Macchzum  accepiffe Spiritum  {an&um:
ergo idem ericlicer in diuerfis cemperibus id di-
car: nam pollum ego fimul cencipere viramgue
reuclationem, licte dinerfis remporibus fadtz
fint. Conftar verd apud homines idem efle dicere,
Mattheus accepit Spivitum [anttum , ac dicere,
oS A’]mﬁa!’i s guorum vins erat Matthaus sllnm
aceepernnt 5 Cum crgo inueniatur Deum veram-
que immediate reuclafle;inuenicur etiam reuelz -
e immediaté, Elucd Matchzus acceperic Spiri-
tum fanétum : quareallenfus , quo credo Deum
hoc reuelalle, non deber neceflario inferri per
difcorfum ex illis duabus renelationibus feorfim
factis , fed poflumzque immediaté huic reucla-
tioni allentiri , cum ea etiam in vtroqueillo loco
fimul fumpto immediate contincarur.

Vndeiam faciliis {oluuncur alia argumenta,
quz fieri folent contra hanc conclufionem. Se-
cundd ergo ohiici folet, quia illa conclufie eft
Tl!tologlca, ctim inferatur ex reuclatis , ergo non
eft aflenfus fidei, quia fides, & Theologia diftin-
gunntur. Refponderur facile, illam conclufio-
nem v dedudtam ex rcutlans_cﬂé Theologicam,
& vt fic non credi ex fide, ve dicemus conclufio-
ne fcqucnri:idcm tamen obieétum materiale po -
fe credi perfidem , non vt dedudtum ex pramil-
fisreuclasis, fed ve immediate etiam reuclacu,
vt fupra cxplicuimus,

Tertio Obiicitur ; quiain naruralibus habitus
principioram,& habicus fcientificus diftinguun-
turergo non eftidem habitus ad credenda reue-
laca; & ad conclufionem, que ex reuclatis in-

De virtute Fidei divinz,

e AR v

fertur.| Refpondetur, quidquid fic de ange
ti, t‘::ll‘lft.‘atrcunffqucn:, > quando conclufig gy .
uelatis creditur propter reuelataye propter ;J' i
cipia, Secusverderit, quando idem obi
creditur eriam ve principium imme ¢ ey
tuma Deo :ad hoc enim debet excendi |
fidei dmin:\; > QUi ex omnium {entenris cxtend
tur ad omnia immediacé reuelata d Deo,
Quartd Obiicitur, guia Chriftum effe Tilibi.
lem eft conclufio Theologica, nec creding
mediaté per fidem, quia deducitur ex humapig.
te reuelata, quamuis. rifibile pro radice fit
realiter cum humanitate : ergo identitas gl
conclufionis cum obieco pramiffacam nop .
cit , quod idem obicétum poflic per fidum gy
Hoc argumentum faceflic MagRum neoory
Patri Hurtado 4ifta difp. 10, R D,_‘,(,.‘
Sed nobis nulla inferrar difficuleas, qm‘F
ante diximus , conclufionemillam, QU non po.
teft per fidem credi , non effe de rifibilitae 1
coli; fed de formali; qua fupponitor effe
diftinéta ab hun
gumenta, qua videri poffhnr apud Hurado dic
éba difp.1o. & ex didkis facilé folui poflune
His fuppofisis,(ic iam fecunda conclufio; qui-
do conclufio illaca ex duabus reuclatis Ci:\“.:n:r.'w;; e
folum prepeerillas, non credirur de fide, fed o lneifisier
lam eft conclufio Theologica,Hzc eft usta fo-
{um prin:z {ententiz fupLa relatz , eam tamen
profeflo impugnat Hurtado laco citara, & milo- g
Rmes etiam ,quibus probari folet ab eis autor in
biis, quas omitto, «quia feré omnes funt
efhicaces. Ratio, que me mouet, hacelt, quiaey
que per fidem credimus , Deo credimus ; &ideo
credimus fupr:r omnia, quia divinz auctoriu
{upremus culus intellettualis deberur, vt doe
mus infra agentes de fidei cerritudine : eajautm
qua credimus , quia fequunrur ex reuelats, s
credimus foli Deo , monemur enim non fohin
3 dinina autoritate renclante pramiffas, fedetit
dconnexione obieti pramiffarum cum obiede
conclufionis , quam connexionem non ognd-
{cimus neccredimus quia Deus cam revelzeris,
fed lumine intelleétuali ex cerminis nobisappi-
fet, arque ideo ad credendum obiedtum ‘con(l.b
fionis partim mouemu i teftimonio divin,p-
tim3 connexione vnius chiect cum alio;oen
crgo poﬂhm us credere per fidem obietum con-
clufionis ; cum illud non credemus foli Deo, g
diuinum teltimoniom folum nos moueat sl
1ud credendum , fedille affenfus ﬁﬂi“m“.[“m'
dinis , & minus perfectus, com debeamusilen
modum fuperiorem allentiendi referuare adon
nia obie@a, quz Deo credimus. Sy
Contra hanc rationem non proceduntag >
menta , que communiter fieri folent2b o o
bus fecunde fententiz, folim enim Erqbenbf;_
icétum illud poffecredi per fidem, ‘i“’“,mmf“',,_
té renelacum eft A D:’o,quad nos caclofione F"
ma conceffimus, Alia ramen argumenta ;onE::
fpecialiter Huctadowhi fipra fett.. m“md Fe: |
conclufionem, & rationem , qu& pru:tFt ‘;Em
uere,& ex quorum folutione melis h:illﬁ .rﬂrr
nis \':sintuihg:m:'. Primd ergos§. #O J:q“ g
bus arguic : qmia habicus infufus exteneltt % |
omnc obieftum marcriale, quod Cog'w{imﬁ‘g; g
pendenter a firo obicto formali \irmn;:nduai
in habitibus voluntaus; nam charieas € 2
ad oninia obiedta materialia ;'54;"&“‘0[3\?;[ -
tem mediaté amantuc proprer Deum

i OXIng
seer Deum amas proximum ; & idea prot”
P proce

ceden




Difput. I

procutarbonum , & ad hoc eligis media ; omnia
hec, & media ctiam remora cligis per actum
ritatis , quia omnia illa amas vltunp proptet
n, qui et vitimum obiedtum fo male il-
norts , quodidem ccnringlt n
Jits vircutibus : ergo fimilicer
nes omnes etiam medidcE, qua crrd\mtul‘r pro-
teitimonium divinum , percinent ad ha_i:n'u:
m obiedta premiflarum , licte fint ()l;:c£§1|!11
imale proximum illins aflenfus:non funt ta-
vrigore obiedtum formale , fed mateniale;
2 (iftac intellectus vliimo in illis ; fed illa
ropretalivd 5 ficur, qui ex charirate l)‘u
imum , & ideo dat ei pe ad {ab-
meius indigentiam , licer wid |

mifericor=
conclulio-

Lum nor

iul
re pro

ud tamen non eftin rigore obicctum

proxin
J 1

¢, quia non hflie vltimo voluntasin o,
ledillud amat proprer Denm s & ideo omnia illa
funt obiettum mareriale charitatis ; ergo codem
t ad omnia obieéta ma-

modo fides extends
lia eviam remora , que mediate , vel imme-
proprer idem fidel motiuum creduntur , &
intur.
Refpo decar, habiti cxtendi ad omnia obie@a
uz atringuncur fub eodem omnino
utem, (i motiuf varictur , prafer-
refundar dinerfum modum
[‘ ienderdi, prove contingit in cafunoltro,in quo
bus monetur ad allentiendum con¢lufio-
m ex teftimonio Dei, {ed eriam ex
obieéti conclufionis cum obicétis
ad quam connexionem creder
ouet tefltimonium Dei: & ¢x hoc
F.U‘.\;‘\lil. quod inrelleétus non credat obieGtum
conclufionis eo modo , & firmirate, gua credic
18§ ﬁdm,u_ms credie foli Deo; fed mouerur etiam
itonnexionevnius obiecti cum aliis, quam con-
ntxionem non credic Deo: quare non eft mirum,
qued alfenfisille prove rerminatur ‘ad obieCtum
wiclofionis non fic fidei, cum degencret nota-
bilier ab affenf fidei , quo ciedimus foli Deo,
quz dicit, & ideo fuper omnia, Exemplom an-
tem charitaris, & almrom vircutum velunraris
: : quia omnes 11l 3&us volin
verfancar cire bied rialifer
2, non habent vllum aliud moriuim , in
i partialiter (ftant, nifi folum Deum:
T amentur media ‘remota proprer veili-
titem, feu propeet conneéxionum quam habent
cim fin 4imet tamen VT:th,C\‘ €ONnNexio non
* propeer fe, nec fiftiturinilla, fed pro-
: bonitarem Dei:quare in iis omnibus atibus
nilla et varjeras ex parce motini formalis.Ac ve-
Winactibusintellectus non ita fe habet: ni con-
clt oncs mediare dedudtae ex prioribus conclu-
fionibus non retinent idem omnino obieftum
omnino invariacum, fed addicor fem-
obiedi conclufionis cum obieétis
ius connexionis veritas non cre-
: irem preani(larum , nam licec
2 elfent falfz, con fequentiaeffer bona, &
vera,ftd cognofciturin fe, &inilla
aque partialiter mouetur in-
: dum obiecto conclufionis,
I('G“”" hanc folutionem, & differenriam,
nolim ad hec pm“‘.o(imm explicni , aliqua

{(:

1

2 4

non eft

1ce

Premiff;

oy, “PPOMItHureado , ex quo-ebiici potelt fecundd,

U3 conney; Gt e L :
q w.r{imf 110 obiecti conclufionis cum obiefto
T 1 3 . »

Pemiflicem  non diftinguitur tealiter X con-

Sectio. X111 §.I1.

71

nexione extremorum carh medio § connexioans
tem extremerum cuin tmedio CDgnOle\r peE
}‘lll'lllili‘lx rulclar:‘.s:c:'gr) continencia etiam oh-
et conclulionis cognolcitur per cafdem pie-
miflas,acqueideo non cft neceflaria alia cognitio
illationis , fen continentiz obicii conclufionis
in obictto pramiflarum , que moueat ad affen-
tiendum conclafioni, & per cunisqués morinum
tor iflacum erit motivem formale ad-

le pra
&quatum ad allenfum conclufionis.

~ Hoc argumentum {upponic quaftionem il-
lam, an vltea aflenfur® pramiffacam  requira-
turcognitio 1llationisad affenfum conelufionis,
de quadixiin Logica; & infenids aliqua artinge-
mus teft enim cll':':n:[l.'o Lugl;;\, in qua dixi cum
communi [ententia , requiri einlmodi cognitio~
nem , veconftar experientia: mula enim allen-
tinntor ;'l'xlmﬂ] » & negant conlequentiamy;
quam deberent omnino concedere , quianon at
tendunt ad bonitatem illacionis fen ad continen=
tiam obiedti conclufionisin abiecto premitlarum
concello. Necrefert, quod etie@tum conclufios
nisnon diftinguatui adzquate ab obiefto vrriuf=
que pi‘:t:ml”EL‘ fimul lumpra , {ed faltem pauialp
rer cum ille realiter identificetir. Hoc enim
probaree ctiam; illam non effe veram conclufio-
nem, quia conclubo femper ereditur propees
aliud vt conftat ex definicione fyllogifmi : non
autem in:cl_ligirur proper aliud rtealiter fed pro-
pier alind [ecundum modum concipiendi. Nam
idem obiectum cognitum ®r cognirionem con=
fufam non mouer, & cognitum pofted explicice,
mouct: ficetiam in affenfu fecundz operationis
per compofitionem deber obiici explicite Mentie
inter extrema, qua licér non diftinguarur
realierabiy is excremis , non allentiremur , nifi
explicite obiiceretur; ve dixi difp.1.de peenit,
feit.a. Ratio aurem cft, quia licut non purrf{'
wioueread amandum boniras, de qua non pollu-
mus reddere rationem, ita necad aflentiendum
veritas de qua non poﬂlw.nns reddere rasionem:
cognitio autem confufa non fuflicic, ve poflimus
reddere rationem de bonirate § aut veritate con=
fuse cognita,ergo neceffariaeft cognitio explicita
continenti® vnias veritatis in alia, vyt propter
veritatem prinmam concellam: affentiamur fecun-
da Hoc autem cft; qued explicatur per parti-
culaw ergo jpoficam in conclulione; nempe con-
nexio vnius veritatis obie@tive cum alia, & non
{ola’conpexio formalisipfius aflenfus conclufio~
nis cum affentu formali pramifarum , vt fuppon
nit Hurtado §. 30. neque enim tequiritur cogni-
tio reflexa de premiffis formalibus, autde con-
clufione formali , fed de connexioneintetobieéta
conclufionis & premiffarum, quz noneft cogni-
tio reflexa, fed directa. Sicur nequein iudicio
per compofitionem requiritus cognitio reflexa
apprehenfioni extremorum, fed direfta de iden-
utate inter 1pfa extrema obie@iua,

Sed contra obiicitur tertid , ex eodem Ané&o-
re.§.3 1.quia hine (equirur neque efle actum fidei
ipﬂ]m alfenfum circa obieétum r::u_;hrumJ V. g
citca Incarnationem : quia hic allenfus etiam
eft proprer veracitatem ; & reuclationem Dei,
Tanquam propeer motiunm ;& premiflas forma-
les , vel virtuales, quare fequiritur etiam cogni-
rio bonitatis illationis , qua bonitas, fen con=
pexio veritatis Incarnationis cum veracitate &
reuelatione Dei moucer parnalicer ad affenfum In~
carnationis ; & per condequens non credimus
Incatrra

P
o

292
Q bieitia 38




=08

Evinexioneg
obiecti
lati cum re-
sielatione,

rese-

Incarnationem proprer folam auctoritatem Dei,
quefola eft moriuum formale fidei, {ed eriam
tionem obiectinam feu continentiam

proprerilla
vnius obiecti in alio , qua continentia non cre-
dicur proprer auctoritacé Dei , fed conftat ex ter-
minis, atque ideo motiuum illius aflenfus, non

erit folum mortinam formale fidei.

Ad hoc tamen facile ;:Jll‘.ili‘.(ltl\l'.' nrg}nndn {e-
quclmu :incarnatio enim creditur proprer folum
motivum formale fidei , qued quidem in rigore
quucndu s non complectitur fo
& rteftimonia Dei fecunéim fe, &
fed vr conrinentem connexioncmn Cum vericate
obiei reuelari ; ficur motinum formale in af-
fenfu cuiufliber conclufionis non eft {olaveritas
premillarum, fed illa, ve connexa cum veritare
conclufionis, Quare, quai.do dicimus,{olim au-
&oritatem Dei efle mortivum formale fidei, illa
pnrtimh exclulina falim,non excludit cancomi-
rantia effentialia , fine quibus explicité cognitis
non potelt mouere auctoriras Dei, {ed excludic
omnia alia peregrina, qu# non requituntur, vt
auctoritas Dei moueat; & includic connexiongm
wvnius obiecti cumalio 5 que licee vealiter non di-
ftinguatur realffer adequate ab obieélis pramif-
farum deber tamen explicité cognola, vt obie-
Gum premiflacum mouere poffic ad affenfum
conclufionis. Nec obftar, quod hzc connexio
non cogno(tnm: expliciteé , aut credarur prog
auctoritatem Dei : adhuc enim verom eft , foli
Deo non credere Incarnation
exclufivam fali,non excludimus id quod requiri-
turex parce obiecti cllentialiter , ve Deo creda-
mus, (el explicamus , non interucnire quidquam
aliud ex parte motini,nifi id folum,quod requiri-
tuc ellentialiter,ve alicui foli credamus,in quo ta-
men includitur connexio audoritatis divinz
cum verirate obie@i reuclatis , cuius connexionis
cognitio explicita inuoluitur effentialiter , quan-
do dicimus Incarnationem credi {oli Deo, fen
proprer folam Dei auctoritatem , quia illud pro-
prer, ignificat connexionem , qua mouet , alio-
quin non crederetur vuum propeer aliud. Quam-
uis autem connexio illa auétoritatis divinz cum
veritate reuelara non credarur Deo,prout explici-
té cognita,credimus tamen illam,eriam {uper om=
nia,quia hoc neceflarium ¢ft ad credendum fuper
omnia id , quod Deus dicit ; neque enim poflu-
mus magis credere obiectum reuclatum , gquam
eius connexionem cum revelatione , in quacon-
nexione partialiter fundacur ille affenfus. Quare
ficut credimus criam {uper omnia, Denm efle
fammé veracem,quamuis-hoc non credamus Deo
in primoillo alfenfus,qui eft principium fidei,fed
aflentiamur ex terminis;led tamen abfque formi-
dine , {uper omnia, quiaid neceeflarium cft ad
credendum Deo fuper omnia id, quod reuclar;ita
propeer camdem rationem debemus credere fie-
miffimé¢ connexionem andtoriratis Dei cum ob-
1ecko reacelato,quia id necellacium omninoclt ad
credendum firmifflime Deo id, qued reuelat.

Hoc autem fuo modolocum etiam haber in
veluntate,com differentia tamen {upra explicara:
nam [i res arcente confidercrur, quando cligitur
medicina propeer fanitatem , folam, non eft fola
bonitas fanitatis , que mouct , fed ctiam viilitas
medicinz ad fanitatem ; nifi ¢nim medicina vei-
lis efict, non mouerer bonitas fanitaris ad cam
cligendam ; diaitur tamen cligi propter {olam fa-
nitatem,quia e ipfo, quod dicimus eligi propter

1 VEracit

in abftracto,

cL

m , nam per illam

De virtute Fidei diuins
b

fanitatem,, figni
litarem medicir
haber cum{anic
quiaveilicas ipf
nitate , qua volo

aus fimul eligi oy
imul eligj Proprer g,
S8 }1LLIE‘EC\'CU[N]L.‘TH)

;diierenta ra

redicing , &

voiuntase non |

in cuius fol

! tare,leu vailg
grat vilo ‘::mdu motiturm formgle yle
at in cafu noftro connexio obicél ;ul:d-uv
cun obiedto premiflz reaclare 3 €X quaimll
itamouer intclledtum, ve ipfa nen ¢rg itug
prer auttoritacem Dei, fed propeer [ pliam, Jreg
connexio auctoritats diug te ilm‘j.‘
ica mouet ad alfenfum rei senelue .
ipfa connexio m::\_\;‘."cd_xm‘. Leo nec 1-1upu,, :
uelationem Dei reftificancis illam connexionen
fed g {2 apparer, -
Differenua ergo inter conclufionen
ex reuelatis , & myltenum reuclarum
veritate , 8¢ teftimonio Dei, cur heg
ad allenfom fidei, & non illa, licee virob;
moueatur intelledtus ¢ i
quos bonitas llationis u,yﬂuljmu_

& CUIm YL

&

n e

cirare , & reftimonio Dea pertinet intrinfect
; &
eflent L ad motiuum torn

fidei, quzcly

credatur Deo, & proprer eins audtoritaten, d
liter moucri ab illatione my ftenj, ox

ricate Dei. At yero boniras illationis obisd

ullonis ex myfteriis reuelans nen peting
ece, & eflentialicer ad motiuum fi
fidei, fed eft motivum pereguinum fidei, & ¢
totum motiuum proprium fidei, nec ordina
ad credendum pracise Deo, fedad credesdie
qua inferuntur ex creditis Deoj quare aloen
£X parre motiuo proprio fidei s non et cut files
debeat extendi ad allenfum obiech conclufionis,
ficutad affenfum rerom fidei, Anvero, & g
modo concuriat par(i‘-ullrt[ ad aflenfum illis
coclufionis, quatenus ibi etiam continerirfi
fus premiflarum reuclatarum , dicemus pol
nunc enim {olim dicemus, per illum afk

non credi obieétum conclulionis tanquamobie: |

€ta ;‘:lm,quy de fide creduntur.

Aduerte tamen nos (@pe dixifle, connexio-
nem illam , feu continentiam obiect concly
nis in obie&is pramiflarum , vel bonitatemi
tionis elle partialiter motingm formale il
allfenfus : quod quidem ditum eftin lati
gnificatione monut formalis , ve compe
omnia, que ex partc obieti yrcumquemel
ad alfenfum, Scio caim, (tridké loguendobonit:
tem illationis non folere n]‘pt“au morigimioc
male , {ed quafi applicationem morivi !
condiftinétum 3 motivo, quod folim degu
efle obiectum pramiffarum. Sicue etiam 1n CIe
pofito phyfico fola materia, & forme é1Lin w
pattes , ¥nio vero , licer prs'[inc_a: ]nh’iinfﬂxl.|.t
ellentialiter ad cumpnﬂmm 3 illudlquﬂ integith
non foler appellati pars , fed vinculum pae
fic bonitas illationis, fen connexio ynius ok
cum aliis, non foler appellan monuum for ;
{cd connexio , & colligatiomotiul formabiscl
obictto marcriali. Hac camen eft ‘l””‘ﬁm J
cibus : nam in reiplanon minus intrn ‘:’ .
effentialiter intra voio, quam lk?rtcs ad %L;Ft-
fitionem compoliti , nec MIDYS intinfect, K-
fentialicer intraillano, feuconnesio vrall”iﬁ;-l
ie&i cum alio ad integrandum moHuLL L

i Yl
ini: biedt i {12 gterum bour ¥
ipfa obieéta przmiffarum. Ca =

ent

i}




{14

298

=
i

Difputl.

non folet appellad componens vt gmod, fed vi
quo, quia eftid, quo partes componunt; ica i.l‘;i‘—
tio,leu connexio porelt dici mouere nonwr quod,
fed vr quo 5 quia clt id,quo premiffz obicttiuz
applicanzur , & vniantur, vt meneant ad affen-
{um conclufionis, {ufhicit tamen eius variario cf-
fentialis ad variandum, & alcerandum {pecicmo=
tiuum , prefertim quando refundit diverfiracem
notabilem in modum affentiendi,ve contingitin
cafu noftro,

Vldmo loco affert Hurrado §.43.
gorij Nazianzenide quibus fupri diximus , quz
quidem , fi -.ziiqm-i probant, folim prot
ftram primam conclufionem , quod { ds
quod lequicur ex exprefsé veuelatis, poflic fide
¢redi; non tamen probantcredi de fide per illum
eundem allenfum , quo creditur tale ob
quatenus pracisé per difeursd deducitur ¢ pre-
miffisceuclanis: & hec de hoe puncto fufhiciant.

Nt no=

ectum,

Pinm . rewclatio wniuerfalis fufficiat ad

affenfum fidei civca obieitum
Sfinzulare.

emplumeeffe poreftde fide eft,omnes parau-

s Lalos ripe buptizatos elfe in graria & faluari,

- lidecedant, quaricur, an qui fcit {e hunc parau-

Wi £ pra- » w x H
o lom ried baprizaflz, poflic de fide credere eius

. fndtificationem. Trem de fide eft,peccato mor-

ko fude tali amieei gratiam , quericar, an qui fcit, fe aéta

elle in a

ta peccati morralis, poffic de fde
cedere , fecarere gratia habiruali f i
Ratio dabitandi eft s> quia hac
deducivar ex vna premifla renelar I
lapropofitione voiuerfali, & ex alte partictilari
non teuclara, nempe ex confeientia proprij pec-
cai u&unlw:q\mrc tuxea dottrinam tradiram §.1.
videror dicendum, quod conclufio non fic de -
de, Vﬁcutii\i dixinug ob eandem rarionem non
pertinete ad fidem rifibilitacem Chrifh , & alias
fimiles conc]pﬁancs,ﬁ‘d elle folim Theologicas,
Q}gat:\pro fentenria negante illum effe a@um
ﬁdu:l:?crri polluncilli omnes, quos affert Sua-
fez {'fJJ-?‘i.j.f 1. 7. 3. negantes efle aflfen fum
fidei, qui deducitur ex vno principio reuelato, 8
sltero enidente,

Communis tamen fententia concedit » obie~
‘il‘tum lud pacticulare contentum in voinerfa-
lireaelaty pertinere ad ﬁdcm,qusm tenent Cano,
;‘::;;l:‘le; Elﬁ?n:ia‘, ZE aliy, quos affert & lﬁiquimr

o Cornma, o gL & alij, quosaddir, & fe-
qWtar Huteado laré eam fenrentiam probans
i?;l‘h' ff;l £ quia,r qui nfﬁrrpar propofitio-

yniuerfalem , affirmac omnia fingularia ibi
Cﬁn{cntn; crgo Deus revelans omines homines
aptizatos fine gbice accipere gratiam, reuelauic
Uam ibi hunc infanrem baptizarum accipere
SRHILE per confequens id pertinebit ad fidem
‘];::-’;:nl} extendiror ad omaia, quz dDeo rene-
= d“ﬁlgfxli‘ll{cf:l ﬂtpﬁ difta,§.precedensi dii_'tingnm-

o pam fi loquamur de aen{y illo,

::;?“ucifdpﬂ_a ex prmmiﬂ% revelata vniverfali, &
) alrc:;inhgnd.c nota,dlccn‘dum elillum non
CDnciuﬁon'm F.EI,EW‘W terminatur ad obietum
Cﬁnucnitnlii’ ed [91}1111 T_h:o]qglcum s in quo

Cord.g Ll: Su;ncz,_.'ub: ﬁ!ﬁ?‘ﬂ_ﬂ}lvbe“r’o 5. 67 6,

. g0 de Virtuie Fidei Dining,

cante,
n conclufio

Sect X141

73

& hoc probant 4 fottiot! arglimenta addllﬁuin
ﬁmi]:ﬁ:pn& § precedenti, Si enimeallenfus con-
clufiomsillace ex duabus precin iffis de fide non
eft affenfus fidei, quiz haberaliud obieftum for=
male partialiter dinerfum nempe boniracem illa<
tionis, 3 fortiori idem dicendum eric de atfen{u
conclulionis illaa ex vna folim pramifia de fi-
de, & altera cuidenti narurali 5 quo calu vanarug
motiuum formale , non foliin ex parte bonitaris
illationis, fed exiam ex parte vnius preemifle,que
non eft de fide , & in qua etiam vhimd (ifticin-
tellectus, ®

Loquendo ramen de obieétoillius conclufio-
nis particularis , dicendumi videtur cum fecunda
fententia, poffe adtum fidei terminari adillud non
per difcurfum ex vniuverfali reuelaca, fed imme=
diate propter dininurm reftimoninm tanquam ad
aliquad immediate , & formaliter reuelatum %
Dee, Probari folet, quia quando aliquid revela-
turd Deo, reaclacur eius eifentia ph},ﬂcu, &me-
taphylica, licér non ita diftin&e ; quia cifentia
non d]ﬂll:;’l'ﬂ,}m:‘ are rens vnde Deus rene-=
lans Chriftum eflt hominem,renelat o iplo ha<
bere corpus,& animawm, nam renelans definirum,
renelar definitionem,& € contrarctim non difkin-
guantur: ergo, qui reuclar vainerfalem, reaelae
bt omniafingularia,qua func quafi partes com=
ponentes illam collectionem vniverfalem : crgo
Dens reuelans omnes infantes baprizarosiuftifi<
cari, renelaribi, hune, & illum, & illum infan-
rem baptizarum iuftificari, pam colle@io om=
nium baptizandorum reuelata componitur in-
trinfece ex hoc.8& illo,& aliis baprizandis. Con=
firmatur ab aliis , quia Sacerdos fciens (@debira
intentione baprizaffe hunc infanrem aquanatu-
rali ex mari tunc haef n poteft fine harefi
neem inltificarum Fuille : nam
hoc negando conrradicit Deo renelati omnes
infantes rice baprizatos ioftificari. Sunt enim
propofici contrariz , Omnes infantes rité bi-
ptizati antuy y & hic infans rité baptiza-
tus won eff uflifs atus, 1lla quippe eft propafitio
contraiia ex qua fequitar contradiétoria, vr di=
citur in Summulis: ex illa autem fecunda pro-
pofitione fequirar , ergo aliguis infans rité ba-
peikatus non suftificainr , que eft contradictoria
prima.

Hoc tamen argumentum cum {na confirma-
tione videtur porids retorqueri pofle: quiain
primis negans hunc puerum effé ioftificarum,
non viderur eflé hzrericus : nam hereticus ille
folus eft.qui negar id,quod tora Ecelefia Catho-
lica credit: non credit autem , vt docer Ecclefia,
hunc infantem efle iuftificarem ; nifi ad fum-
mum fub conditione, fi valide baprizatus eft:
quod enim baptizatas fir,vel quod aquailla foe-
rit naturalis ; vel quod minifter habueric inten-
tionem nen credit, auc docer Ecclefia, ergo
non difcederer A fenfu, & fide Ecclefiz , quiil-
lam propoficiencim negarce abfoluce, negando
{cilicet febaptizafle talem infanterm , ant debi-
tam intentionem habuifle, aur adhibuiife aquam
patutalem. Vndevidetur, quod nec ipfemer fic
infidelis negando illam propofitionem i poteft
enim adhuc concedere rotum , quod fides docet,
nempe infantes rie¢ baptizacos iultificari, fed
tamen ex falfa apprchenfione contendere, baprif=
mum itum non fuifle validum, quiz aqua, v, g.
non erat naturalis , fed quod Damon fuppofue-
sit occulee aquam arcificialem loco nacuralis,

G quod

neg

re , hunc infa

e

301




3oL
Alind eff
propofitiazen
aliguam fe-
csndnm fi effe
de fide, alind
very offe ng-

i de fide

303
Voces non fi-
gnificant eo-
dd modo om=
wibms mitem
loquentis; [ed
inxta as-
Hientinm ca-
Pium

74

quod licte falfum fit, non videsur effe contra fi-
dem, cim non conitet ex fide;Damoncm id non
fecifle.Solim ergo eritad fummum de fide,hune
infantem inftificatum fuifle, fi vere & valide ba-
prizatus fuir.

Aliter tamen poffumus explicare vim illius
rationis,& probate hang fencenciam. Supponen-
do in primis.aliud efle, propofitionem aliquam
{fecundim fe eile de fide, alivd verd elle nobis de
fide. Ad primum enim fufficit, quod fir vere 3
Deo reuelarazad fecundum vero requiritur, quod
reuclationis fenfus , & frznificano nobis {ufii-
cienter con l’ll.{.'f 3 q!.bi\ﬂ‘&'ln]cll“\quc cnim l‘CLb‘.lL’E‘J
fit2 Dco, non debemus , nec pollumus de fide
ei allentiri, nifi renclationis fenfus nobis fuf~
ficienter proponacur. Exemplum elle poreftin
Scriprura, & reuclatione illa, quacoram Baleal-
fare Rege fcripta fuerunt in paricte verba illa,
Mane,Thecely Phares : quibus ign icabatur,nu-
meralle Deum regnum Balraflaris , & complenif-
feillud : quare puﬁt& {criprurailla , iam veritas
hazc renclata erat 3 Deo, & ideo Daniel, vbi pri-
mum fcripturamollam legit,debebat ex fidc obie-
€tum illud credere; tanquam a Deo reuclatum.
Kex tamen , antquam 4 Danicle cxphc:\rctur,
de quo obicéto logueretur Deuas , non debebar,
nec poterat veritacemillam de fide credere. Erat
ergo iam veritas illa fecundim fe de fide; Reg
tamen, & aliis nondum erac de fide. Eodem mo-
do de fato mulez func veritates 10 {criptura re-
uclatz;quas tamen in particulari,& diftiné&é non
debemus , pec polfumusde fide credere, quia
fcripture {enfus nondum naobis elt fufficienter
p:opmfrms ,nec ab Ecclefia declaratus; poftquam
autem Ecclefia fenfum verum feriprure decla-
rat, & proponit nobis , incipiunt obie&ailla
etiam in particulari effe nobis de fide,quz tamen
iam antea renelatz fucrant, arque ideo poterant
de fide credi abeo, qui {enfum feriprure verum
intelligebat, & coi fenfus ille fufficienter fuerat
propohitus.

Suppono fecundoyvoces cafdem nen fignifi-
care eodem modo omnibus mentem loquentis,
{ed iuxta andientium captum , alils magis , aliis
minus diftinété , v. g. Cognofc;s': ent Perrum fi-
linm Ioannis , Paulus veré, qui eum bené etiam
cognouit, dicit tibi coram aliis, loannis filium
obiifle ; tunc diftinéte cognofiis illum, de quo
Panlus tefltacur obiifle , & cognolcis magis di-
ftinc mentem loquentis, qui Pecrum diftinéte
concepit, & dcil}p dererminare affirmanit obiif-
fe: alij vero prafentes, qui Petrum non noue-
rant ; non concipinnt diftinte ; fed confuse de
quo loquarur , nec diftinéte intelligunt men-
tem loquentis , {ed foldm cenfuse comcipiunt,
ipfum de aliquo diftinéte cogiralle,& cius obitum
explicare voluiffe. Ecce eadem vox tibi magis di-
ftinéte fignificar mentem loquentis , quam aliis
propter captum diverfum , & notitiam melio-
sem,quam habes de fignificatione cxplicita illius
yocis, Eodem modo, fi Deus hodie reneler, Pe-
trum craftina dic deworandum & leone, hazc re-
uelatio magis diftinéte fignificac Angelo men-
tem Dei, quim homini, quia Angclus magis di-
Rinéke , & quidditating cognolcis eflentiam, &
pizdicara leonts, & feit, Deum de illo leone
habente ralia pradicata diftinété incellexifle;ho=
mo verd, qui confusé cognofcit ellentiam leo-
nis,cognofcicfolim confuse Deum loquurum de
cllentia,que radix sl raligm accidentium,diflin-

De virtute Fidei divinz,

6_& cogpira , quam tamen non diftindti ¢
fcic.Philofophus c:_iam,qui melids narugany T
nis cognouit , magis gilﬂ.m&?: venitin Detitiam
mentis Dei,quam rufticus, qui non itaben s
nis naturam cognofeit, propies candem g,
nem,& fic in alits. Imo hine eciam fir, voges
(lm‘mdu melits fignificare - obiedtum audien
quam 1pﬁmct lequenti, 8 magis diftinéte
ficare exdem audicnti loqpmtis mentem, q
ab ipfo loquente cognolcarur,v.g. f aliquis,gy
Petrum loannis filinm non cognolcebar, fid fo.
Liim feiebat effe filiom loannis , dicac tibi, oz,
nis filinm obiifle; t qui Pecrum cundem far bes
né cognofcebas, melits, & magis diftinéte gop.
ak:]:,)d.c quo .l\frquatur,qu‘am JP[en-_L-[,qm 'iﬂqm-
tur, quia melids cognalsis rem perillas voges i
gnificatam,quan ipfe loquens cognolcar, Sing.
hicer, fi homo dicar Angelo, fe velle Romam ye.
nire, melitis, & magis diftinke concipit Romum
Angelus audicns, qui non confusé , fed diflindé
eam conupir,ﬁném homo ]uqutns. Leem
& magis diftinc.é cognofeit rl.ng:.hls Yo
tem eundi Romam,& iudicium de cudem adu
tu, quam valunracem & iudicium proprium ho-
mo vule fignificare, quam 1pfemer homo loguens,
qui foliim confuse, & imperfedke proprios adtus
volunratis , 8& intelleétus percipie pon diflip-
guens.an Gint qualicates I.'EQ]LB,\-’I‘:Fﬂ'l(jd.llti,ﬂil:«
nales,vel immatetiales,&c. Si ergo voccspozfuu
melitis ﬁgmh'c.m: audieni res ipfas, &menten
]ucluumis F quém ab ipfomt: loquente cognes
fcuntur ; non eft mirum , qued eadem yoxme-
lids , & magis diftinéie Pofﬁt figmificare , &rs
& mentem loquentis vni audienti, v:litgm—
ti , quim alteri proprer meliorem captum yaus
quam alterius.

Ex his crgo probare iam poffumus conglufios
neainoftiam: quia cercum eft,Deam reuclntm
omnes paruulos rité baptizados fore iultificidos,
non cognouilleconfuse paruulos 1llos,de guibs
loquebatur,fed diftindte,& explicité hiic, Silla,
& omnes, & fingulos in particularihomo et
2udicns illam vocem non cognefcit eos ol
confuse, & ideo nec cognofcit diftinéte menem
Dei, fed confusé feic Deam aligues diftinds
cognofcere, & de illis, quos diftincle cognolee-
bar, lequurum fuiffe. Vnde, £ homo haberes
aliunde icientiam infufam de omnibus & fingu
lis parunlis rite baptizandis , andiens poflea_i
De¢o , omnes baprizandos fore iuftificandos di-
fin&e cognofcerer, dequibus loqueretuit Dedsy
& per cenfequens deberet crederc fide diuicéy
hunc paruulum fore iuftificandum,quia cognol-
cerer, de hoc in particulari !oquu:unn:ﬂ-.:‘Df““"
Sicus fi coram caco » & aliis diceres , ibisRsge
datos duos illos libros ; quos mant l.iabcs, lij
diftinté cognofcerent,de quibqslibr}!lnﬁfmns
& crederent proprer merum teflimonium “‘.;m'
illum & illum librum in pacticulat datom 09
Rege. Cacusautem,qui libros non vldchﬁyn‘::
pollet credere in confufote accepifled Reglﬁ 1_:] :
libzes , quos manu habes , quicumque it ﬁ:
vade fi polted ynum ex illis inueniret; 0o Pu
fet dicere , aug credere illum librum fui H‘%-:u—
Rcge datum , quia non {cic, an decoin plf::m
lasi loquutus fueris. Si ramcn_?_ﬂ'&““_mm: e
cadem affeucrarione , caeus vifum [ECIpEe o
videret libros illos, de quibus 109“‘“5’.‘_:“?; c

oflet,non follim in geners, fedin pasicBnt s
g 3 f T Rege P‘oFi‘l
ngulis libris credery dates cibi caugl

G-

1
i,
g

i




Difput. L
o teftimonium ; quod tamen antea crede

soterat deillisin pare 1"|] ati. [—.ou'ﬂu.m_

Dens dlﬂ'wln,u cogt
omnibus renelat

FU‘]l
quande
1&.5 baptiz
candos for
1n confufo ; fi aurem nobis cor
qullmslnq_m.r s fit Den

andos; de .
ato, tepemur ]L\ ':k(d(‘l-' i;

rin particula-
iam de 1llis criam

ri,de

‘.\mqiﬂntlm:L Dei, atque
¢ in mente Dei, quando

jculari id cre
jus eciam paruuli iuft i
l“ulm]uu um hn[[; L‘mnum ergo o.n Chim
inon effet de fide > quia
n de illeloquurus n[f.t Deus,
1 bus non con-

non COI
necetiam nunc | it de fide
f' t.stl\-pnil‘ |‘|1H|.1-
geltipfi baptizanti, Jed [olus
¢ quatenus iam cracs

ffec de fide
elatum a ‘i)[f‘j:E'U[]L*

il :
quam tamen baprizanti
collato » iam incipitel eflc de
ftat,Deum uulo loquutum fuifle,

at de l‘.!p:ll‘]‘mz rite

fide s qUid €l lam

non fignificant , nifi
3 homines aurem
1 confuse parti-
a5 VOCES COn-
jergo Deus

um H'lli‘(‘ ifonem

n cognofcunt diftinéte fe
,l]Jl.\lL‘E']‘ rimpoluili
,nifiad fignificandum confust
Julmubpt' 111 35 voces non }UE»II I“"‘lm’ aur
¢ de hoc paruulo, & perconfe-
fide credi, cum .qus nun=

non poielt id f
« hoc p‘mu'u in particulari id reucla
im s vocem p {le 1'ﬂ|rm ad
hmdmnd mulmmt
tognicionen confufam

ue

D €0, le folum habebac
1hac voce
» vt poflic

llyu

n non

iis voeil

mus \'.l s
Deo, aur :‘_‘U’\i‘.:h in :p\lLus«c
gfl\ilU l:\'l'.ii'l. a. lmponunt
imponentis ad fignifi
ltincte juxra caprum a ntis; hec
tandam in audiente {peciem de illo ol
!E(ngﬂn‘ 1.,11\1".:‘.1 1[ e habere !
{am ,con

ad exci-
efto , &

» [iconfa-

Ctam, u.” nétam ; Qua-

mt‘l lu
l.(_)‘. in

chu:l,J:.uuoqwn.;.
indo , quia 1:m id totum
pet difcurfom, qu:-:.\nus cognolcimus,
m loqui de omaibus patut lis u}u{.‘h_
5 1]. hﬂf s( Jllﬂl'ld\. H.H'IIL‘S 1\I“
¢ baprizatu
Jenm ; q

'.i'm'fli_' non
Relpondetur ; pofie
fum, & rtanc
vodiximus :

.UrIU li]L(]‘[)‘
q idem id credi per difc
tonem non credi de fide
men eviam fine difcurfu cali, fed o
di, Deum de hoc P uulll(\ lc,u iU T

Card, de Lugo de

YIIT ¢ 1T 45
Sect. XHI . II1. 75

do Paulo

nte, diciteibi Perr

dilcuria cogr

2ihas Carng £
Petrum reftan amc
us cognolcise

ad te-
g3 l!:‘&’l ntem, quodec ftidem
ac videre, eum teftari excerius amorem f{u
galanlum przfentem: fic m {i prafentibus
bus,vel quaruor , diceret, b homings mili caré
olcere {mlfls ap lqm di
m [Hl]ll] ‘.".'R 1 I I

cucfu 5 eum
:"IILub .'.lwum pro-

go D.ua di=

Simil

£19 nlp.. uJ.\J
yreferc ad propobicum,
- Inc [ﬂ..Lllﬂ'.im ELC ]“lll.l;(,.'..’U]l]
fupponimus , acillum hominem efle prafentem
Paulo loquenti

Obiicies tectioynon conftareadhuc Deum lo-
quucum efle de hoc parunlo fuflicienterad id de
h.L credendum : non conftat enim hoe;, nifi qua-
tenus conftar hunc parnalum f
tum : hoc aurte
otuifler, quod Dzmonis opera

L pet !‘.i(:\l.-f:.\l' hi on

ifle rice L\.r.n
N A 2
non ita certo conltat, cum ferd

s loco aquz na-

alts [uppofitafueritaqua non nacuralis , vel
m nu\l.n fieri, l]uod hic qui homo appacet,&

infans,non fit verus homo,fed cor pus phancafti-
cum, Demonis opera confictum ad cludendos
oculos;non ergo conftat,de hocindividuo Deum
]nr.ln'-n'um fuille, & per conlequens non porelt
fide credi, hunc paruulom effe mihi icatuimn,
Hoc 1pariter plu ater, nol) pe
fide credi u.,.imm Deus reuclatione non fol
vniuerfali, fed in fingula uelat. v.g Quan

Del

arguiment

veutllent enim ,‘.ln,-Hf‘ll

e, an ibi
ipfis non videretur,fid tanrum
» & deillo verbailla dicta effe,
i oces ille formarz
Hl[ e omnes relpondere

[ & Fagileex [upl..dzchs relponderi po-
Enfr slicur ad ab Iwmomm credendi fide dinina
quod Deusdicir, non requiricur enidentia de te~
ftinfonio Dei ; oblcure enim credimus fide ip
Deamid dicere , cohibentes ex impeti
a s formidinem , qu
srini pollersita ad credendom f
e aliguo obiectoin p
non lL'(L“Jl’! culdenciam me
illo !uqu;‘rrl 1EALE D¢
poflimus un hoc fi
(1'! it 1
l'iLIE]}H:
non poll

aliis.

feclione volunraris

le divina,

ulari loguura,
piryficam ,quod de
Drudeter, n:c:m[\m cnreE
midare, Cur enim plus re-
icdendum , Denm de aliquo lcqm,

credendum Deum loquis ica quando
prudencer furmidare ; an Deusde
to 1unll utus fuerit, debemus ex eo-
» voluntatis cohibete formidinem) &
credere ; Denm deillo obicto loquutum
le. An verdadid {ufficiat moralis cuidentia
ieinentia huius ingularis in voiuerfali're=
uclata,& quid.hi folom fic probabilitas, dicemus
poltea §.4. Nunc addo, conclufionem noftram
PL-H': verificari etlam i.ndtpcnduniu ab hoc ar-
gumento, & cius folutione: quiaq
actu pe { itare,quod
pc;.\':‘rJ[ em in ‘Llquinuh«lu.l.‘, » in quibus ex
malitia , & cuam magna aduer t_.'m:n peccar ; qua-
fe omnino L’Jt_Ul]H;.I {e compr
G a

de con

do homo

2 non potelt vilomodo dut

nfumin reue~
lagione




cans p
Hincinfero pr

am fides

~ 1 y
tionem exiltere , & ideo

actus hder;

{oluce

lit myfterium revelatum:ru

autem non cre=-

to illius

“,E"l

t exiftere renc

A lim credit v
Verd ‘.U\l..['u't“' Hoc tan

bus continenturreuelatio
tx,Noc
renelati
1m!’3;‘inr ¢

1 qUAas
AIH

pr
_UHH.,M{_I uit
}‘.L]u“.ﬂ“{.'“."\.h; \\.E:[:
dem credi hocindiuidy elle conce
cato, [i eft humanum , & ho
lationem Dei 5 (Jn'x_ de quo
cit, fielt hi 1

4V }.AH <L. H pr Ul"'["' ll!
cum confter fufficiencer , hoc indiuidu
humanum , & rite bapuzatum, non polli
prud enter m m Llﬁ:c_, aut dubirare, u_n::d Deus
loguens { i

u‘m[h('(i_' i

>de omnibus intannibus bay
ute de hoc , ergo non

lolute pollumus de

> elle 1nftithcarum, Sicur i

P d"u;n Pr
UU 0sin l‘

L 11:1\.:1 prudenter}de i

m 1r~:;uh:um,1pi'umi | r ergo poi-
redete abfolute , Deum loquutun
ut etiam quando conftar d
ne l el itavt pon p(\fﬂm prudente
n credo fubconditione rem reuelatam, fi

euclar; ficergo t.lleﬁCtU P
midare, quo *Ums de hocin
non fueric, !,ul.t;ul & (L: €0
ioluté, de hoc loc

l.|.,!u.:uamimu-
t; cadem enim cft

cro fecundo, licer ip
fcit ferire baprizafle, & v

mam abhibuifle, de fide fit, hunc infantem LJ,c'

tamen id no
debere, aut 1|0 leid hide diw
noniraconftar , Deam de ho
A8 E‘ g

e de fide , nec

¢ loquurum fuifle,
nternon poffing formidare,
Jnlmnaomnrmu re, gu
aptimum hnc.um;ntmm dekb
prc

tenim

rhingat

ita,quarc non 1ca
nitur e1s,Deum de hoe abfoluce loquurum

i“mc i diuinz,

offint formidare faleem
alle non eft hi ey §)
dari }“ Tn“ ;FT‘ Luml

l“'|3
lis,

ad verum b
-um eifdem fu

fuerim. De hoc ramen , & {l“
‘i“‘,f.‘lll'l C

.uxv Cerg ?Uuu I
applicatienem regel

clationis gjy;.
ad hoc individuum ¢

Firum vewelat

mu ,Jla e

e [ »”:.431 ad
credenaa I ROLA certity.
dine mo vel notitia

probabil

diétis ‘:. precedenti oritur ]1r~c du
E_n fi quando Deus reuelar pr ropofitior
uerfalem, & mihi, non quide m cert
phy it phyfica, Ldl‘_:
dinidu niter
fim cre ) um dt haclogy
& rfem reu n de le \L\IE

em quoad hoc P
exy licar P.Hurtado dié
ruu;d

1em

Fa Lmsl:n

mo

cens,

5 (J”:wl

lll!.l'lln(J I'\HhULlI[L\ non i ()J\L”][({L Ie 1[1‘:“
re. 'V traque tamen L.\pm‘::m diminuta elt, &in
rigore loquendo, falfa ; quod ad hominem
tar, quia ip femer [eét. 4, Fateturnon
fide Um’f im e :(Te fub hac hof
{lnl cns

ia, neqieid
er : & tamen fundamentagdid

C'.'\'.'(.Ekl'u‘.l'lﬂl communiter talia Illnt, VL

\lioquin , fi effee
olitum , vel faltem dubium,an

» pollet licite iterum ¢
one; quod idem in baptilmols
rellers (1\.- CIct cnim ‘Hl

prifmo; quod ¢
de facto , nifi fic ratio p
]_1 ergoin 1S

1 1
112r1s au

busnon elt probab

m \h verum du

1dentiae

unenitar,q

ded ne Lt"‘

& nter nomn ic
lare, Exemplum'eft in hoc quodefts
lmm Cafarem, fuille Annibalem, &

phyfice non e *uwn_.ur'd. mIL'u-f-“" id
3 id fpu=

s |

nes mentitl fuerioe 3

it 5 arque ideo af Tentimur , ucLl‘O..llx P
\.ium_' for [Ld\.\,\l 1;.[,mh.nt-
s, quamul \u con!
¢im

L us Lmln..nn ; idem d
g X

»'11‘ul|‘;ljllud non vidimus ;.8 tamen ¢ :

ne multorum ab{que vlla formidinec

» [uppolito, dicimus, quas .
euide m motaliter s mun.i L|dl
y{um faifl ‘lulxlzolmimom vn .;
ica id [ufficere,vrillud de .
s, & debeamus, Irarenct ciahisH




Difput.L.

affere Suarium , & Bel-
videnturfundare idem
» quia morali

eado @b flpra §. 25 vhi
larminumsquatenus in €O Vi
deaudtoritare Conaill) l:luuptlm
certitudine conftat 5 L]!C. legitime congregal
adeo habuit afiftentiam Spiritus {ancti
m cociliis omnibuslegitime congrega-
5. Probari aurem poteft facile ex
fi Deus alicui fufficienter reuc~
hoc

arqu(: 4

oz

s, & approba

{upradictis,quia | ;
- Jaret, fe velle deftruere omnes vibes Syriz 1c

apnio propret peccata incolarum, credere pofler
de fide, Deum velle deftruere I-i.u'ro!ulynmnl,.
quam tamen non vidic, fed ‘T‘e:ucud{ ne morali
{cit elle vebem illius provinciz. Rato autem a
riori eft fupra aflignara,quia ficucad credendum
tide divina , fufficic ita con(tare. de redelarione
Deiy ve pmdu:tcr non pcﬂmm: formidare , ne
forcnon fitDei reuclatio: ita ad credendum
cadem fide hoc obiectum ,fufficit ita conltare,
Deum loguutum fuille de I'Eoc (_)biu&u_ ;venon
pofﬁmus de hoc prudenter funmr.larc,.(. um €rgo
incafu noftro ob moralem cectitudinem non
pa[fmms prudenter dubirare , aue formidare, an
hoc indinidunm contineatur in propofitione
yninerfali revclara, & per con(cqucns,an de hoe
obiecto 'mquum:, fic Deus ,COnl‘tunﬂS et ,ve
fide diuina poflimus credere hoc ebiectum , &

Deum deillo loquucam fuifle,
Confitmatar, quia hoc mode cxp!icamr, cur,
b quomodo poﬂj.r elle dQ fide authoriras , v: g.
s Concilij Tridentini,quanifi de fide coftarer,non
msiepyf- apparer quomodo pofﬁnt de fidecredi,quein co
ief- Congilio definita funt.R ecurrendum ergoeft ad
pro?uﬁuunem vniverfalem reuelatam , quod
Cégilio legitimo affiftar Spiritus fanGus,alidde
vero certitudine morali conftat; Conciliom Tri-
dentinum legitime congregatum, & approbatum
elfe,conuocante fummo Pontifice, & illnd ap-
probante, conuenientibus ex Catholica Eccletia
Epifao;}is, & Praclaris per {e , vel pet alios, &c.
de quibus nemo pradenter dubitar,aut formidat:
quare conftat nobis (uflicienter de hoc Concilio
loquutum fuiffe Deum in promiffione vniuerfali
teuclata, ye brevicer notanit Suarez didta feff. 11.
#6. Quomodo autem confter nobis certitudine
morali;hoc Conciliumcoactum effe ex Epifcopis
Ecclefiz Caclrolica, explicas latd idem Hurtado
§30& fequentibus & facile conftar, quiance
poffumus pradenter formidate,an fides , quam
profitemur, fic Catholica, alioquin in vniucr{a
naftra fide formidare potlumus ; nec pollumus
etiam pradenter formidare,an hzc eadem fic fides
illoram, qui ad Concilium conuenerunt, & fua-
fiim pmumciarum,cﬁm omnes éam Pmﬁtcamu:
& fuis omnibus actionibus eam perpetud teften-
tut: quare non poflumus prudenter formidare
circa hoc quod Conciliumilluda Cacholicz te-

ligionis Pralatis coactum fir,

_C)l?xici potelt contra hanc COnClLlﬁUncm,quia
fifufficiccertitudo moralis citcahoc indiniduum
4d hoe , ve poffir fide credi , illud conrineri fub
vaiverfali reuclaca,viderur fequi, quod poffimus
defide credere, hunc infantem,quem nos bapri-
zavimus, effejuftificacum : videtur enim effe mo-
:ala_s certitude de eius legitime baprifmo: alio-
quin poflemus licite illum iterum falcem fub
f-:ﬂn_du:mne bnprizarc. Quod idem argumentum
feri potelt de confecratione huius hoftie, & de
Chiifto fub illa contenro : quia alioguin nen
poflemus Chriftum fub illa abfoluce adorare,
fed lolum fub conditione fi confecrata fic : quia

Card.de Lugade Firtuse Fides Dinine,

Sect XHI§IV.

ficnt non poflumus credere fide divinaobiedtum
de quo pollumus prudenter formidare , an fic
Deo revelatum, ne fupremum illom colenm in-
telleCtualem credendi fuper omnia exhibeamus
circa obie¢tum , dequonon fir moralis cercitu=
do, quod fit rebelacum 5 fic non videmur poffe
exhibere fupremum culoum latsiz hoftiz,de qua
non fic moralis certitudo , quod Chriftum con-
tineat :dcniquc,ﬁ non fic certum certitudine hu
mana, & morali , hunc Sacerdotem efle lcgiti—
m¢é ordinatum , viderur efle obligatio irerum or~
dinem fufcipiendifub conditione,ne exponatus
p::iiculo valor Sagcramentorum , quz aliis mi-
niftrabic, Si ergo circa hazc omnia habesurmo-
ralis certitudo humana,hec etiam omnia poffunc
fide divina credi; quod ramen communiter non
conceditur,

Omiffis aliis folutionibus, quas impugnare
non liber, 8 ex dictis facilé impugnari poilunt,
aduerto cemitndinem moralem , & humanam,
varie folere 3 doctoribus accipi , & vfurpari in
diuerlis materiis. Nam in primis apud luriftas il-
lud foler appellari mosaliter, & humano mode
cercam quod duobus , vel tribus reltibus omni
exceprione maioribus in iudicio Jegiumée proba-
tur. Imo quando non agitur de preiudicio alee=
rius , dici foler, quod faciar) idem, & cerritudis
nem humanam ceftimoninm voius teftis fide di-
gni, qui teftatur , v.g. de puero baprizato, vel
de Ecclefia confecrara, Sicutin codem fenfu di-
citurcerra confecrario huins hoftie certitudine
morali, & humana, de qua conftar ex teftimonio
Sacerdotis confecrantis cuins facerdorinma ne-
mine revocatur in dubivm. Nos tamen claricatis
gratia poffumus duos gradus moralis ceftitndi-
nisdifti nguerelrimus oft cerritudinis, quam de-
fcriphimus, nempe qua excludit omnem prudens
tem formidinem, & hzceft ptup[iﬂ cercitudo
moralis, Secundus elt certicudinis minus pro-
priz s quz non excludit formidinem prudcmcm,
fed folum dubitationem prudentem,de illo obig-
¢to, vel iudicium: probabile prudens de obieéto
contrario , qua eriam aliguando appellari foler
certitudo moralis humana , quatenus certa con-
diftingonuntur a dubiis - Eodem enim modoin-
cerraaliquando dicuncur ; qua funt dubia: ali-
quando verd ea folum 5 qua firma funt, & non
finuntintellectum non folim defle@tere in par-
tem contranam , fed nec eriam vacillare perali-
quam formidinem,{ed conftantem & firmum eam
retinent. .

Dixi antem {ecundam illam certirudinem mo-

7

316

Certitude
morals gn
humana =
¥i# Accipia
tHr.

317

ralem effc impropriam : quia ciim cerritudo co- Affenfius cer~
guitionis fignificer neceffariam cGnexionem af~ msquis fir

fenfus cum veritate obiet , vt videbimus infra
agéres de fidei certitpdine ille eft alenfus certus
qui non porefta veritare defigereshec auté necel~
fitas aliquandocft mcmphyﬁca, & fagi: ceritu-~
dinem mecaphylicanis aliguando eft folim phy-
fica & facic certitudinem phy ficam: aliquando
verd eft neceflicas foltim moralis nen excludens
potentiam phyficam ad falﬁsat:m , & hec facic
certitudinem moralem, quando fcilicet,quamuis
phylice poffic fubefle falficas , moraliter tamen
non Potcﬂ, qux impotentia moralis femper ha-
bet funm aftum, itave potentia phylica contras
ria nunqum reducacur ad actum {ecundum pro-
Pterlhmmm‘.j cius difficultarem. Cerritudo av-
tem moralis minds propria non affert tam ne-
cellariam connexionem cum veritate, nam lices

G 3 rard

Nweﬂfms

connexionis

Meraphy[ice,

Phyfica.
Moralis

-4




318
Obiectionis
[elutio.

319

Cur dubinm
folurm,dér non
formido  [uf-
ficiat ad rei-
teranda Sa-
eramigta Ba-
ptifeni, Ordi-
Visire.

28 De virtute

raro, aliqdande tamen contingit de facto falfias:
& quo rarius contingic falhc_.l ﬁ?‘ magis accedit
ad cetritudinetn moralem , ficut ¢ contra , quo
{epius falras fubeft , e minus parricipac de
certitudine m . Vndéin illa eriam poflumus
varios gradus diftinguere, iuxea plus ,vel minus
[‘L‘l‘l.‘.‘ll‘\‘l falfi ralis,quam
duo reftes faciune in qudicio, eft va impro-
pria #fzpius enim deprehenduntat poftea falfum
ex calumnia dixiffe : appellatur tamen cercitiido
tioralis iudicialis , nempe qua fufhicit, vtiudex
in fententia ferenda non goflic prudenter dubi-
tare, nifi adlint motiva aliqua , que teftium fi-
dem fufpedtam reddere poffintin his eircum-
ftantiis, Magis accedit ad ectritudinem moralem,
qua habetur de hoftia confecrata, quia rariis
contingit fal(itasin hac marteria, quim in tefti-
bus iudicialibus : raro enim aliquis fingic facer-
dotium, vel ordinatio irtita inuenitar; quando
inter Catholicos ordinatus ¢ft. Aliquando tamen
id contingit. Rarius denique in baptifmo depre-
henditur falfitas reftificantis aliquem effe bapri-
zatum cum non fit , faleeminter Catholicos, &
ideo magis hec accedivad certitudinem moralem;
nolla tamen ex bis eft certitndo moralis rigoro-
{2, qua nunquam inuenitur cum fallitare, licér
fit cum potentia phyficaad illam,
Ex his ergo coltar iam folutio argumenti pro-
pofiti negando fequelam : in exemplis enimad-
ductisnon inuenitur cercitudo moralis rigorofa,
& propria, fed aliaimperfetanon excludes pru-
dentem formidinem de veritate obicéti , prove
prerequireretur ad imperandum affenfum fidei
circailla ebicéta, S1autem perator ratio, curma-
ior, & magis propria certicudo moralis prere-
quiraturad operandum in materia fidei , quam
in aliis, reddi poteft brenicer ex iis, quz inferius
dicemus agenees de enidentia credibilicatis pra-
requifita ad affenfum fidei. Quia nimirum aifen-
fus fidei ex impetio voluntaris, & piz affeétionis
clicitnr talis , & tam firmius, veexcludat omnem
procfus formidinem circa fuum obie@um :pon
poffec autem voluntas pradenter imperare talem
affenfnm cxcludenté omnem formidinem quan-
dacirca abiectum illud pofferincellecus prudé-
tei forinidare; imprudenter enim prehibererur
formidare, vbi prudenter formidare pollet : ergo
vt voluntas paflic prudenter imperare allenfuin
talem excludentem ompem formidinem, deber
obieflum proponi tale, vt de eo non poffic pru-
denter formidari Quod in aliis exéplisadductis
non jnucnirur: qui enim adorat hoftiam con-
{ecratam ; hon p:oh\bctur formidare , & dicert,
fortalle non eft confecrata,ficur alids in citcum-
ftantis Gmilibus accidic: quod idem eft circa
baprifmum, ordinationem,& alia,circa qua non
debemus prohibere omnem formidinem, nec for-
mido fola ine dubio obhgat, vel fufficic ad rei-
teranda hze Sacramentaetiam {ub conditiofie.
Cur autem .dubium folum , & non formido
noceat ad practice operandum in exemplis addu-
&is,fingillacim explicare poflimus. Ecin primis
de iudice proferente fententiam éx teftimonio
duoram ceftium , licér non habear cettitudinem
motalem perfeGtam.ratio reddi poreft : quia cum
iudicia ad bonum commune ordinentur , id fo-
lum,atrendendum eft, quod ad eum finem magis
conducit-Certum eft antem, melius effe ad bo-
num commune, quod ea l-:obn:io habeactur vt
nfliciens,quim vedelicta maneant impunita, vel

| Bpes EE e s 2
Fidei diuinz,
bona forrunz 3 propriis dominis g
Cim enim fere numquam obtiner
1o moralis omnino peck

aferant,
: polleecy
edtade deligg com

o0, vel deveroiure circa bona fl‘lt:l(.::,m, P[‘i\?u['.
vit ad mala eraviora vicands ¢ 'CP‘I'(M
i probarionem pro plena, & hug rmdo.

Lal

ne, qua lictraliquando fal
tamen malum , & ranius inde {
fect ertitudoexigeretn
vr diximus,certitudo quadam hy
id eft quantainindic
PK‘U certain ord
De hoftia
lu[a’ s NON o
cius confecra
nemo {ine fufficienti fundame
culen fibi debito ; 1d enimin ma 151phios &t
mentum e d:_lu:. i numquam aliquis hengys.
dus effet, nifi abiis ; quinec forn date pofuse
an honqr debeacur : hinc enim rtr,\'munmii
rariflimé honorarentur , arque aded maiogey
parce honore fibi debito f‘m;.i.;tcmm;ﬂlﬁiuuct-
go ad debitum colendi Chriftam in Eochariflis,
indicum illud prudens exclud W pi-
dentem dubitationem , licer ndn cmnem form.
dinem : fi enim id non fuflicerer,nunguam Chi.
ftus in Euchariftia coleretur. Sicur (.'|'I5.‘JU e fe-
netur providere fuis filiis, “'[q““d‘}‘g”s&fc-
num 121Lis procurat Jicerprodenter f-"mllu'litpnl'-
fic,ne faree fine {ui; fed i, quod frequentns
contingit,quam deceptio in céfeeratione hofliz,
&idemelt in alils praecepeis: fic et abligite
Chriftum in Euchariftia colendi: cur 2utem gon
ficadorandus ibi communirer {ub conditione,fid
abfolute , qll:lml(a non eft pcculmr:s tatio dubi-
tandi,dixi di_f'b = de Incarna 'a/:ffr‘.tr,.;_
Quod verd actiner ad obligationem, vel etian
licentiam repetendi Buptifumm, vel ordinade-
nem fub condirione propeer formidinem illim, 7
qu® communites effe patelk, noneft certe lis
obligatio, nec viilis effer, cum Fu[lqunmlwgius
repeteretur, manére femper poflet formidougie
ideo perfencrarer eadem obligatio. Ratontma-
tem reddidi difp.7.de Ponirentia el 13.,36,
& [equentsb.quia precepra politiuanon 0“ gt
ad uxquiiimm » & Meraphy ficam diiigcnnal'.as:i'
fent enimintol lia, fed ad humanam,8 mo-
ralem, Vinde nec pr&ceprum contritionis obligse
ad reiterandum fterom, 8 (pius attum cosit=
tionis,licér femper formidare quis pofligan e
raim contricionem habucritNon eft ergoot
tio reiterandi ciufinedi facremente fib condiic
ne proprer folam illam formidinem commu.*"-!
guandiunon poflamus deeorim valore s
ter dubitare: quod multd magis proceditineo
fecratione holtizscim minus pcrimlumhgﬁ iz
de faGo hzc hoftia confécrata vt non wut\;;
quam i baptifimus vel erdinatio S?-Efld"‘;:uj'l_‘
aliquem defe€um occultum, vcrolvalgzc b
{fent.Adde,non folumnon :l‘fc ubllg;ncncms;“
nec pofle licit reirerari eiufmodi '“C[:‘_nﬂn,m :
folam illam generalem formidinem,quid! S
X torum ArreurenHiri
fime, non debent )
quim M-

Uolacear mipyg

: atudiciglis
fideratur,ve habes

Ctur gbfo.

¢ poteftde it
pctuﬂ,quia ‘
vandus eff

alida, ratio efle

Sl

retin eorumdem facramento
ctim Gnractiones f{acrat
quz ciim (incactione i
Rort N S I
fieri fine fpe conferendi fuum tﬁl_'\- um,.u‘t"ﬂ’
{pem habere non porelt, qui bapnza't[]nl valore
v.g.dam bapeizacum, & de cuius baph

; qoled antem
nemo prudenter dabirare P""dﬁ'lmfliwi:n:iﬁ
plus przponderat , nc actiones 1 s

g ehapti-
S e o : die jdem homo ¢
ridicule Hant,dum quoridic! arfih




Difput. L.

sarerunvel ordinarerur _{u’o anditionq, qu:)m
uod mancat formide illa :.\biqulc dublra:tquc
denci, prafertim cum etiam po_ﬂ feire=
amenti reperitam adhuc to.'u_m_*‘.vo
; fer, Qua quidem formido non fufh-
citad reddendum v lorem dubium, nec ad fun-
dandam prcﬂmhlwt;irc:l. :‘L munhdm!c [acramen-

3y p;n‘}*'—ui:c. 1Mo Certum mot !1r:".' 53
ido,aliquos in tanta multitddine
izani inualidé , & aliquas hoftias |:mpuni
randas,quz non fus rconfecrate, id tamen no
i ut dubium,an hec holtia

amen pru
1

ti: nam hie

non licconfecrara, vel hic infans non fir vali-

TR 1 | yes
dé baptizagus , ve notaul dypus. 16, de Peni-

1g o 608 LGcutlicerin genere cer-

r, aliquos mori {ubito;non eft tamen peri-
cilum motale de hoc hemine in particalari; qui
benc omnino valer,quod hac nocte motictur fu-
hico,& ided non tenetur confiterilicet (it in fta-
ti peccact 5 ficut etiamnon ¢lf dubiares,qua h%c
& nunc per tres teltes fide dignos probata uﬁ,h-_
ceraliquando in dis :_:aﬁbus fallicas reperiatur.E
quibusiam patet diferimen incer illa omniacy
pla,in quibus Furm}du_rc:‘.mmcns RON NOCCE fld
praxim , & interactum fidei, qui quoniam ex {ua
ellentia deber omnem formidinem expellere,non
potelt prudenterim perari,quoties formidare ali~
quis pradenter poflir, & 1des prerequiritur cer-
titsdomoralis propria,quod Dens de hoc fingu-
lariin vniver(sli reuclara loquutas faerit. 5

4, Hinciaminferce poffumus,quid dicendum fic

""Fgﬂ"’ ad fecundam  parcem d}lbij propofiti in tirule

s fr. N0IUS §, quando probabileeft ; Deum loquurum

ki fuille de hoc fingulari in vniucrfali reuclata, an

B poffimus hoe obiectum de fide credere. Videtur

;::: enim pofle, nam {zpe Theologi quarunt deali-

wai quibus conclufionibus,an fint de fide & al

oy babiliter affirmanc, alij probabaliter neg;

:‘": aeem, qui L‘.ﬂ'}‘l‘l‘l]df\t 5 -.\'.\fo‘mt&.doccn:, illnd elfe

B defide & per confequens poﬂc,_&' debere pet hi-
dem credi : & tamen pmb:ﬁhllc folém eft, quod
Dens illud obieftum reuelauerir , clm alioram
{ententia probabilis etiam fit, que negat ; illud
obieftum percinere ad fidem, vel effé & Deo reuc-
latum; ergo fupponunt, poffe pertinere ad fidem
id, cuius renelatio (oliim probabiliter conftac.

4  Cererlm juxea (upradicta diftinguendum ¢ft:
dlivd enim eft,illud obiedtum fecundlm fe, & in
ibftractoeffe de fide & effe 3 Deoreuclarum;alind
werd elle nobis de fide,fen polle, aut debere 3 ne-
bis perfidem credi Illud primum folam affirmant
qui dicunt tale obiectum cffe de fide, vel effé re-
Uelitumd Deo : clm enitn omne renclatum 3
Deo pertineatad obiedtum materiale fidei 5 ficut
probabile eft obie@um illud revelavd effe & Deo,
1@ probabile etiaim eft, perrinicre ad fidem. Quia
tamen, vealiquid poflicd nobis hic, & nuncper
fidem credi, necefle eft,quod de reuclationé non
Potimus prudenter formidare, prove polfumus
r‘Jfl‘n‘mlarc prudenter, quorties probabileelt, non
tled Deo reuclarum ; hinc eriam eft,, cos, qui
Probabiliter docent , aliquid efle de fide, folim
10‘1‘-‘1.!’5?!1 s & quantum eftex parte obieéti re-
Usiati; non camen negant , quod fuppofita pro-
“Dﬁ“‘ probabilicate fententiz contranie , & -per

“cdens, fides hic & nunc non Puﬂir extendiad

L ‘d cbic&um,quia per accidens propter proba-

. i‘ﬂF:m coutrariam non poteft prudenter pro-

F"momms fortido circa talem reuclationerm:

iCut erfd quando difputanc de obligatione aliow

I

Sca XIIL§.1V.

Jee quiliber dum fe ipfium, fieame

79
rum preceptorum , & aliqui probabiliter affic-
mant 03‘.]..!;_;;fiﬂl]g'u.l,v‘_s[’. reftituendiin aliquo ca-
{it, & alij probabiliter n gant; ilh,qui afitmant,
intelliguneur foldm pepfe loquendo, & quantum
eftex parte obiecti 5 non tamen volung , qlmd
criam fuppofita probabilitate fententie contra-
rixe fito

: sgatio reltituendi, hoe enim effer mani-
tefte falfum , & iam corum fencentia non eflee
probabshs,icd fatentur,quod licer per {eloquen-
do eilet talis otligatio per accidens tamen pro=
pter prababilicatem contrane fententiz , cellas
hic & nunc obligatio reltmuendi. Similiter ergo
incelliguntur, quande probabilizerafh 1
quid elle de fide, vt nédn velint, quod m per
:lcc:ldcns‘p:‘clnux protabilitacem contrariam,non
debeatimpediri alfenfus fidei circa rale obicétum,
clim non poffic prudenter cohiberi; tunc emnis
formido circa talem renelationem.

Portd non potle tale obicctum per fidem credi,
colligi videtur omnino ex Tridentino feff.6, c.9.
vbi negatur polle aliquem de fide eredere. feelle 4

16,ali-

in ftatu grate, his verbis. _r-\?f:P?ij-f,HI ,u:‘my},'ff:; re fe effein
i merito, déque Sa- fatn gragia

de Dei mifericordia , de Chri
cramentorum virtnte , ¢ eff

I
1% ds

hitare debet;
Xrmitatem, ¢
Ifid(ﬂlbaJﬁ'tioirfff; re it [un gratia formidare.
timere poteft,ciom nullus [cive valear certitudine fi-
dei,cui non poreft (ubeffe falfiem, [¢ graviam Deieffe
m;gfeq:mnzm. Ex quibus verbis cull;gl videtur,
non {ufficere probabilitatein reuclationis vni-
uerfalis applicare ad aliquod fingnlare , v illod
fingulare fide credi poffit: negact enim non pe-
teft, aliquos fuftos habete polfe, communirer lo=
quendo, probabilicatem magnam de fua orama,8c
quod 53 enra cum debica difpoficione fufce-
perine :& tamen ij, tne [peciali revelatione, non
polfuntcredere de fide, (v efle in fratn gratie , fed
polfunt , & debent prudentee Foumidare de fuo
{racu; ergo reuclatio vniuerfalis;quod omnes ve-
t¢ tontriti,& confelli accipiant gratiam, non fuf-
ficic, vt ftante fola probabilitate de propris con-
writione,& difpolitione debita,polfit aliquis fide
credere, fe comprehenfum fuifle reuelatione illa
voiuerfali.Vbi imul vides,quomeode Cancilinm
ex eo'y quod quiliber pradentes formidare poteft
circa propriam iuftificationem, inferar, cam non
poffc fide diina credi ; qua eft ratio & nobis ad-
dudta.

»

§. V.
Infertur ex dictis , quomodo fis de fide bunc

effe verum, & legitimum Papam.

Vzftio hec licét grauis fic, & laté foleac ab
Oaliqmbus difpurati : quia tamen fere rora
cius refolucio pender ex dockrina proximé rradi-
ta non videtur ad aliom locum differenda, fed
definienda hic obiterex dictis.Procedit aurem de
Périfice indubitato,& v taliab Ecclefia recepro:
quandiu enim dubitatur com fundamento de ya=
liditate ele@ionis, certumneft , non-effe de fide

quod hichomo fit verus Papa. Pro feptcnt‘ia e Sententia
go negante s id effe de fide afferuncur 2 P. Suario negams;

difp.1o. de fide (¢t g . 2. Turrecremara, Al
bertinus, Caietanus, Bafies. Gano, Vega,Cordu-
ba, Caltro, 8calij. Quia nimirum Deus nun-
quam reaclanit, hunc hominem eile verum Pa-
pain , negue viderur elfe de fide, quod ficbapri=

G a4 zatus,

N

324
mo  pareft
& credes

32y




326
Senrentin af-
Jirmans.

Ecclefis mon
poreft “‘I.’If’-[E::
accepraltie
gro Powrifice
e ql{’ non
aoft were Pons
e

328

329

8o

- = s -
zatus ; proye deberet efle, ve fic capax Pontifica-

tus , nec denique de eins valida eleéione haberi
potelt moralis certitudo magis , quam devalido
liorum hominum, vel de confecratio-

baptifmo s
ne valida huius hoftie , qua idcirco diximus §
precedenti non ¢ Te de fue.

Contrariam {entér fkr;
Recentiores communiter. Suarez difp {
(eét 8. n. 12, &larius dicta difp.1o. [eét, 5. Sal-
meren, Valentia,& Albertinus ex noftra Socicta-
te in {uis Corollariis , quos affert idem Suarez
difta [eft, 8. nwm. 1 2. & latilts Hurtado difp. 37.
per totam & quam ego ctiam fententiam veram
exiftimo: & fupponi videeur in decreco Martind
inti, quod Factum fuirin Concilio Cenftan-
tien(i , vbi ab Barericis, quireconliationem pe-
derunt, exigirar, vointeralia,quotum fidem pro-
fireri debent, dicant, {e credere  Papam canonice
eleétum nempe N. qui projrempore fuerit , eius
nomine L'.\yrcﬁ_u,:lh {uccellorem Pern,& habere
iu

docent noftri Do&tores

DLEnIAN I‘O[L‘ernl'[\ min E.L:C1L'ﬁﬂ.

Ratione ctiam , aliis argumentis omiflis , quie
afferti folent , probari brewiter poreft ex {upradi-
(tis,quia hoc etiam obiectum fingulare conrineri
videtur in vnigerfalibus propolitionibusa Deo
reaelatis : nam ex Dei reuelatione conftar, Eccle-
fiam non pofle decipiin credemdo vniuerfaliter
aliquo errore, clim fit Columna &7 f;'t‘m.«w_nwmmz
wersearis, 1. ad Timoth, 2. in qua Ecclefie vni-
verfalis infallibilicate non minus contineri vide-
tur quod non polhic Ecclefia errarein agnofcen-
da vera regula vifibili fuz fidei , quim in rebus
aliis credendis per fidem: plus enim Ecclefiz no-
cecet griot cilcujpl'am regulam veritacis, &;\ﬁdu,
quain circaalia obieéta particularia, cum effer cr-
ror in iplb fidei fundamento , cum ergo regula
vifibilis, quam Ecclelia in fua fide fequirur , &
fequi omnino deber, fic eius vilibile capur,nem-
pe lummus Ponnfex, cuius doctrinam, & defi-
nitiones amplecti debet,non poreft Ecclefiadeci-
piacceprando pro Ponrifice, & regula fidei cum
qui veré non effer Pontifex nec fideiregula , fed
Pleadopapa, & homo prinatus,

Confirmatur primo , quia debemus fide crede-
rc omnia definita in Concilio Tridentino, v, g.
& in aliis Conciliis gcnc[ahbns legitimis : ergo
debemus fide credere, illud efle legitimum Con-
cilium ; ficut quia debemus fide credere ommia
contentain Efigelio Marci , debemus etiam fide
credereillud effe verum & Canonicum Ewsange-
lium,, {1 enim poffemus prudenter dubitare , vel
formidare de legitimitate Concilij, poffemus etia
dubicare , vel formidare de eius definitionibus,
Cimergo! valor Concilij dependeat ex confen-
{u, & approbatione veri fummi Pontificis ,fine
qua nen haberaudtoritatem infallibilem, confe-
quens eft, ve eadem fide credi debear verus Pon-
tifex , 2 quo Concilium legitimam habet aucto-
ritacem,& valorem.

Confirmarnr fecundd,& explicatur, quia ficut
debemus fide credere, que Pontitex Summus ab
Ecclefia vmuerfali receprus definit ; & proponit;
iradebemus credere ablque formidine, cam effe
vernm Pontificem : nam vel pollumus pruden-
ter de hoc formidare,vel non poffumus : 4 poflu-
mus, Crgo non pofﬁlmus credere fide dinina,qua
i‘pic dehnit: nam quories PcETumus prudcnrcr
furmldarc deandoncace Ponrificis definiéeis, nd
poflumus ab eius definitione moueri prudenter
ad cohibendam omnem formidinem cigea rem

De virtute Fidei divinz,

definitam. 5i verd non poi{hmuspmdﬁ
midare c_:m::k_‘.‘n_lidlmtc'.n Pontificatus; ergq oo
hluuus fide diuina credere, hunc effs vcru‘:’n [P:L
tificem : nam vt vidimus §. precedensi gy
Fo s 1 Ut
i smus prudenter form 1,an hogj
uidunm contineatur in vaiverfali retelara poff,
u.u:‘ihdl{ dinina credere,quod Deus deillo \‘u U
tus fucrit : ciim crgo de fide fi,omnes Peg -
cellores c\ﬂc veros fummos Ponrifices, & ¢ i ;
non E‘.OHIIELK_S prudenter Formid:src,an hich
legitime electus ficin Petri 1\.1carﬂbrc-m; i
quens eft,ve bd.c‘m:-m credere poflimus b
feverum l’omaiucm » & de hoc etiam ()
loquurnm,quando fummis Ponnificibus
ctoritatem & infallibilem afiftenciam pr
Refponfiones aliquas his argumentis ab altqu;:
bus allaras, & carum impugnationes videre poy.
ris apud Hurtadum laco citaro, 3
Hi ncautem ad argumenta primefentent
Cli:r: refponderi porelt. Dicimus enim, reuelugn
c_l]r::\ Deoshunc numero hominem,fanéifing
fcilicer Dominum noftrum Vebanum Octuy
efle fummum Pontificem, reuclatione vpj
qua reuelauic, Ecclefiam non erratusam;ibi cain
continetur;non érrare in agnofcendoho
duo pro vero capite 5 & regula vifibili fidei
tholicz :in quo gravisis , & pericalofis ¢
quam circa aliquod obicétum fidei parciculae,
qued non eflcr fundamentum aliorum, fiorge:
gula vifibilis eft fundamencuro doctrine fidei,%
Ecclefiz,qua ideo fuper Petrum, & eius ficeek
fores fundata dicitur, Ea autem ip!-c, quod teute
latum {it, hunc elle verum Pontificem, renclae
eriam eum effe baptizatum, falcem implicite, §i
enimvelis, haptifn.um includi tanquam paten
in veritate Pontificatus , erit etiam de fide, iple
baprifmus, quia immediaré rewelatus eqr; heet
confusé tanquam patsin {uo tote. Siautem s
lis ,hap:iﬁuum iPIhm nonincludi formaliterin
veritate Pontificatus, {ed prarequir ellentidie
ter; tanguam difpoﬁtinnem neceflaiam,ve Deus
conferac poteftatem Pontificiam huic homisi,
tunc cric magis implicite renelatus , quia fequi=
tur ex duabus de fide; nempe qued Pontife -
beat eflc baprizatus , & qued hic fie varus Po-
tifex : quare cum §.2. diximus, obieétum conclue
fionis, qua infertur ex duabus renelatis , FP‘T"'
eriam credi immediacé de fide abfque difeurluer
ruuclaris,cun[kql]entcr ducndumﬂﬂ:hﬂ}‘ﬂ(m“‘
huius hominis Ponrificis ab Ecclefia accepra
efle de fide. Non ramen probo, quod divitHur-
radodifp. 1 1. feft. 2. §.21. debercnos dofid
dere, Chriftum effe in hoftia d Pontifice con
crata, quia conftac efle rite cnn_fecrat:m. H{f\ (
tamen non video, in qua renelations yailid d
contineatur ctiam implicicé , auccaraon peis o
Pontifex abfoluere, ordinate, autconfecrae e
debita intentione » cim inde nullus eror 0 6o
&rina , aut fide redundetin Eccl:ﬁam- Aliogu
nec poflet contingere , quod ¢ inuahdmccén::
teriz inualide aliquando confecraict; 490 oe
men noftro tempore cuenifle a“d'mmus’-‘;;,,{
et , er in Baliu H
dam Pontifici folemniter in B filica fanch

nter for.

nen p
i

{8

iplo Apoftoli fefto celebrantizgua P“}“‘-no‘;;;
tore smniftrorum, daca fu_fﬂ“'d gen S alo
calicem, quem Pontifex mcu]pnhll};fg:ff"i"
adorandum pl‘opoﬁ'" s tunc el nld Imfggt‘
aut docet , fed gerit f¢ ficut alij Sacerd®
runt in clenatione Euchar

iltix. Dcmquc’:é 1:;
k i clierm
qued vlcime loco dicebatuts qugd aon o

i
i
i
Ii
i




fars
pol-
Pog.
Ofteg
fid)
offu.
[
g
inde
oifig
nft-
Cele
tum

il

Qui-

(5]

tm g
10, 4
1o
falj, "™

nim

G

ulo
niy
g
ld:
n¢
lt

), L. A

Se&.

ettionis huiusPontifi-
moalterius l)-‘l’m]l:, vel

conleeratione alicuins hoftiz in 11:11(1\.11'u1|,u11:—
facid falfum elle: quia ficur non p

itace In

Mumus pr
i us Concilij
cuius anctoritare cred iug_;n‘.;.[,l ibi definica;
iranon hoffumus prudenter formidare de vero
Pontifice; & quo Congili t‘.lpiumln-gtrimil.‘.ruu
f auétoritatein particiy ad g ¢
cohibendam conducunt omn
yfimus prudenter for
: am {uam, 1 i
t,NEC CONCUITUNEVE NoD po
| paimo huius pa wili,vel de con-
tione huius hoftiz,ve diGum eft,

denser formidare de

m formidinem

illa,'qua faciune,
afliftentia

a'E

T

I, L o

immed

s vel cum ali

ate ad aflenfum

e ] >
$ Theologi

us fidei lenfus

tdicere de habicu,an
npuatur adequate,vel in-
In quo.di

lunt Au=
bittd Theo=
Scotus,&
10, fcét.1.§,
“oninch.

icantl

anon de-
d LItus, l}ll&.‘
eologiz diftinétuy

nam vel conclufio illa
milla reuclata , & rtunc
i I-fidem , \':ﬁ:‘pm vidi=
¢ lutheic habicos Aded , nam tlLll‘lllJ'\‘[ habi-
‘_Xr:ndw. 1l omnia obieéta macerialia, qua
peliineateingt proprer fuum obicétum formale ,
vg.chatitas [uffici

ad eminia ob

1 matera ot
oter Deum amantoe,
fufficic ad omnia media,
fublevandum proximum,
_u_'l.]ﬂ quedam co iclufiones 5 qua

ung

hmilicer
I I|11],l:1“—
] alfentimur conclulioni, {ufficierad al-
Lenlum-cuinsliber con

LCroo

C onis ex illis preemiffis
Ak Clm ergo conclulio Theologica in co ca-
indedncarir ex folis premiflis reuclatis, quibus
Bdesaliencienr, habicns idem Bdei fufficicca
fenlum einldem conclufionis qua

i verd conel

laf-
\—H“L}U‘J it

3 ulio Theologica infercur ex via
pr_ﬁ'uulii;s tenelata , & aleera pararali o
t8am habitus fidei cum. h
verfatur ¢
cienduma

18t
: biru naturali, qui
premiflamallam naturalem ad ¢li-

enfum circa conclulionem , v.g. fi ex
via ;)L‘.l‘:l.n:]‘u de fide , & alera pertinente ad me-

minfercur conel Lhealog
fi dits Medi i
185 conclafionis,
hguando yeragu
12 habirys fidei e
qu: 4 pren
Ecr; a;’_ Medicinam, Veer
Angic fufficienter ¢o

el & by

il

7]

'L]'\.i
i obicdtum formale,

XL ¢ VL 81

quod mouet ad affen{um illius conc
que ideo non erit n

ius alius tercius hal

tusfuperadditus, Sicuc quadoeligereruraliguoc
medium proprer Anemcharitaris , & proprer fi-
nem temperanei® , non et necellarias alius tee-
tius habitus vircucis ad cligendum mediom pro-
prer motinum verinfque vitcueis, fed foflicient
taris , & habitus remperantiz con-~
imul ad cle@Gionem illius medij.

Alij ramen communiter ponit habitum Theo=
2 diftinctum ab habitu hdei. Quam fenten-
tiam videoor ]

MM PG 1T ST

2.8C pro e sregorius, M
1 Ca %I},c]!.h‘-u affer
S L 5 Py ; 3
3 f
acm tener
i Hup [Pz fett.n.
pra dicts, quia diuer

formale hdei, & T heolagl

@ 5 [altem cx P
xllllulfl' s

cfundit valde diverfum modum
i fus Theologicus non cre-
1 loli J_Jcc,:ltquuhicu nec {um-
fupra omnia , icut credic fides:
'm, led diuer{us habitus bidei , 8¢

iam Coninch, oo ci

allenrtien

dar obj

L lententia fequitunqui n
yefle etiam maic
{t¢ conrra L}i‘{.i lentian
men ium probarer eriam 5 hab
Lum fideiidebere mulaplicari pro muldcudine
veritatums quas credimus , quia alic quin qui
maiorem fidem haberecy plures vericaces rencla-
tas pet hidem mgnuf_ rer;quod t2 1 eft etiam
contra C'\-é"\.".l\.'l'lt'l;!”] :l"lll'.L& enim L’CH"‘L‘\E\‘R\:U?‘
nolcit Theologus, & credic explicité per nd
quam rufticus, licée hic plerumg
Theologus, V
im foltin
orym ; qu
nin lhco

em Theol

quod eft m:

tum 1p-

T 1
aem na

20 ; pauciora tan
1 be cognofcit propter de
ipvu crum, quas phnc\, S meliores habet Theos
i opter cumdem defectum {pe.
hieologicus, qui idem eller cnm
i, non operarecur affenfus Theologi-
cos, licee effer habitss maior, quam in Theolo
g0 lml'- appellatio Thcs;lf.‘g_l non tribuitur
m habitum infufum, nili habea

C cllam

ad ape
ficar nec J]H'li' Tur cemperar
communiappct
liceecum habitu gratiz hat
fulos harum virgur

dum circa obiclta Theologia:
aur mifcricorsin
1t criam aduleus,
cat etiam habitus in-
juarurm tamen ackus nun-

pro hac fententia ex pra-
dentiainfufa, quam Theologi communiter po-
nunt vircutem diftinétam 4 fide, cum eam nume-
n ek virtutes morales, & fidé inter Theolo-
es: & tamen actus prudentiz
infufze nihil aliud videntur effe,quam conclufo-
nes praélice deducte ex principiis fidei. Suppo-
no enim exinfra dicendis cum communi Theo-
logorum, aétus fupernaturales vircurnm, quibus
meremue vitam @ternam, precedere debere ox fi-
de, tanquam ex prima radice, & fo
rith fupernaturalis ; quod nonaliter
tenns fides deferuic faleem me ;
dum vel honefts
practice applica

totius

fig, nih qua-

1 proponen-

ki, vel motiuum, quod

ad hoc opus in parti-
laci pet }_\{'.u!.'m:".:m, quiE €Xco, Y. quod fides
docet

s
o,

=2

e,




ad circumftantiis

indinidualibus , qua facia
¢ x, 1nferr, bonum el

oc cile opus mi-

{ericordi operari : vel

erart 1d l""

opus mifericordiz, quam t

I
¢ hoc o
it

§ Exrer

h

at, & commendar,

DLAIE 5 onum elie

onclufio Theologica ,

oC ope-

gmtnml:w de fid pet

ainr diftincta v

scit, ve Theolog

i > : ) \ A
yuatuca fide , cum eadem fit ratio deillo, ac.de

habitu prudentiz

;\‘,!J denique ¢ guunt , & dicunt, quando

duabus renelaris,concur-

1
0 Qud

n fidel ; quando verd ex altera
ica,vel peregrin

Gum,ita Hures

bitu
) onfequenter docet
am ipra reculimus,&

1%.1‘.'.'.5,‘{‘1'..:2 L'.\);,i.'l,LUlh.'l\'\l]U!l\.’ﬂliil.‘\\llthi‘ll\

lata enfom

crulimus,& im-

on cfle

rer diftinguende

difting

i i[u‘«ln‘] 1

m concl

nchaio: r
iczinclu-

rantad afl
dunt habic
veraque fententiz
ologicum habitum ab |
'rrl\ v \|-: '\:!t. [0 culus t:\i‘t](:ll‘if}l“_' cX
dikis in {uperioribus obi uandum eric Ll‘.h‘-l\. fic
tam atlenfus c6:lufionis Theologica; in co
eCtum formale &

ta fidei in

efoluiturin principial’h e

ln]m\_m'\a"n ex|

m,Denique dizimus, per-
¢ctiam aliq and

tinere modo ad in induim moti-
uum formale

bo I
obiedti concl

tinentia
milfarum , que non cre
- - :
nem,fed apparE £xX [erminis, & 1n
muscriamin iupcrim‘i‘m'.s,ai‘:'cuf-.:m conclufi
Gta premillarum {al-

ur l'J ('Fll.l Icuc

feipfa. Dix

intrinfece terminari ad obiecta
tem in confufo ; necpofle tendere
folum mareriale ; quin tendat imulinm
eriali fecunc
i vitimi

1no

chmin ipl
poflic inuenire ver

Vnde conftat, affenfum conclufionis Tl
2 verfari intrinfece & circaobiectum
tas Chrifti, v.g
& rurfus cir

e
e
SN

hur

le proximuim,qued eft
connexiorilib yhomin
ieckum forms
& reueldationem de hu
uum erigm illud cllmd; nmque fit,
tenemus omnem hominem clle rilibilem, & de-
1'\:&1.1(’ Circa LJUH]t." 1 ]HL\[“}H:" 5 I;-” continen-
tiam obiei conclufionis in obicftis pramilla-
rum,Quo fu ppoﬁm\wu‘;- iam poflumus prio-
d rem parcem noftre fententia;ne mpe habitum fi-

deiconcurrete ad allenfam illius conclufionis:

(quod femper intelligo , quando gonclufio vera
oft,non quando efes falfz)quia nimirum habitus

propre

Pabitns [

EBrabaisr.

Pe virtute &

S

idet diuinz,

fidei poteft concurrere ad omnes , & final:
. i

UL INECNICCE circa eigg Z :
g

1

1 aflenfus illius conclyfigs
n

A% o (e 15¢ck
m indirecte allen{us obicg :

et ftan cle chiom 1 form,
weiftum elle hominem propre ayg

tem 5,3(], Crgo i::]t;.:?s €xX ea }-::1'{(.‘]‘0&0[
ei concurrere ad cinfmodi affenfum 5
i eodemadty ¢
hariratis & e \
haritatis fimul ey by,
concutrere ad illum adum

tus
in exemplo fupra-addudto

me 1
tantiz , porerit habitus
bitu temp
tenus verl
Quod in vaiverlum \
4 vbi dicemus ; polfe nos god
: obiectum propter mao
quatum fidei,& propter medium eiam feien
cum: poterit ergo habitus fidei concur

m proprer motinar

He [¢

ALER
'J"'l‘

us circa obieCtumtorn
am , refpeétue
:d_l'_nius fidei; ergog
fider.Probarur confequé-
tille: 1s verlarur citca
sropret quam alflentite
[enfus Theolc E_‘,'lclls,qut.‘, I
fere humanitatem Chrifti ex alusguincipii
s,{ed ex (ola veracitare,& reuelatone Deie
go prout fic eftvere aflenfus fidei,cum credit
manitacem Chrifti firmifime , &

propter motiuum fidei 5 crgo ex hoc
ric partialiter procedere ab habitu fid

EFus eft proprie
CEus ¢it proprie
habitu

concurrere ad omnes altus, in g
affenfus obiccti reunclar proprer yemcitae
reuelacionem Dei.

Seécunda vero pars;nempe requiti aliud pri
ens ad illum’ aflenfum;, pro

HIUm Concur
I

n altus non verfatur fol
fidei, fede

L]‘.!(";‘! non 'I‘L'Iﬂ neta

quia illeid
8 materiale

iectum for

aliud objed

conclufio dedncitur €5 vo

elar
altera non renelara,

velilla

Ve

ita, &
emiflis renclatis.In pr

miflarey

Tz non reuclare,que

ieCtum prem
S - :
{eceab allenfn conclu

attingict
m nequetlit

diximus ,& i1l
-c creditur me
onem , fed vel ex term
Philofophicis , aut Medicis , &¢. Ergo P
c dem , fed ad alium habitud
feaquens allenfusent

u vicarilli e

mediate pro

nis , velex
1

1 di-

nec l\LTFIL‘,C[ ad

uerinm,& percon

conclufionis;quarenn

seelt pende
10 Flﬂ'ﬂ'\"k]ﬁf
e caf, qui d

pio peregrino
{olo; fed concut
nato. In fecundo
infercur exduplici premill
get alio principio prater fidem: quin
§, 2. motivum b Lale vlpimum: pof
obieftum pramillarum , fl‘:!imrg[imi
tonitare illationis , few continentis S50
clulionis in ebiecto premifamm, quz
rinentianifi cugnuilumlf , non M0

. - allentiendumce
intelledus ad allentiend jifue

T3 reuelaca,ad

vevid
oft folom

o

Iulncients !
fioni proptet illas Plil‘ﬁ\i.”ﬁs
fum,ve iiiLvllunotx ibi dlil.hb: Him_au‘ e
nentia non eft obicGtum fidei > Ut 1".“{: i
racitas, & reuclatio Dels quod clt 011‘-1::“‘:1 o
male fidei, neque fic :aliqu‘\d Icuti‘_i‘“m;ﬁol'ﬁ,
ngc credagur proprer yeuclationemied €2 o

sef Verum a

gem ©




G01te
iseh
mlig,

_?uh Eabi. bitug acqui

Difput. 1.

vt ex terminis in feipfa, vel peralia atguthen-
1, que non pcndcntir;-.‘!aricrlnc; ergo faleem
ex hoc capite requiritur alind principium precer
fidem adatfen{um illius conclufionis Theologi-
ce. An verd illud alind principium debeat effe
aliquid fapernaturale , videbimus §. fequenti :
nunc enim foldm dicimus , fidem non conct

re vecanfam adzquatam , quia objectum -
quatum illius affenfus non pertinet ad l’olgm n-
dem : quare habitus Theclogiz non erimhqu_id
{implex , fed complexum ex habito fidei, &alio
haticn infuente ratione illius alterins obie@i.
Anvero fufficiat vous alius habicus fimplex, qui
fimul cum fide concurrat ad omnesconelufiones
Thcoloqjcas,vcl requirantur plutcs habitus pro
vanciace obicftorum Theologicorum ; videbi-
mus etiam §ofequenti.

5;5 Argumenta vero adduéta pro prima & fecunda
g fEntentia lupra relaca, quatenus contra “““”F“
g procedunt, facile ex dictis folui poflunc, LF in

primis ad rund_amcnrmn primz {ententiz , dicis
mus;habitum folum fidei,non {ufficere ad allen-
fum Theologicum quia prater obieCum formale
fidei dacuraliquid aliud non pertinens ad fidem,
quod pattialiver mouer formalicer ad illum allen-
fom,nempe vel aliud principinm non revelatum,
vel faleem boniras illationis ex principiis reuela-
tis, quz tamen non eft renclata: ergo requiritur
aliud principium concurrens ad affenfum , qua-
tenus verfatureiam circa hoc aliud obie@Gum,
Anvero hoc principrum debear effe alius habi-
wsinfufus, an fufhciac iple habitus naruralis,
velintelle@us cum Ip:cidms,diicnms §.fequen-
tibxemplum autem de habitibus voluntatis non
elt (mile ye oftendimus §. fecundd guia actus
electionis nullum alind motiuum formale, etiam
partiale, haber praver motiuvm intentionis ,afs
fenfus antem conclufionis Theolagice habet
aliud motivum faltem partiale,

i Fundamentum fecunde fencentiz probar qui-

dem, fidem folam non ﬂtﬁice:e,a[quc aded Theos
logiz habitum aliquid alind includere; non ra-
men probat , habitum Theologiz diftingui adz-
quate ab habicu fidei, Nam ficur obiectum aflen-
fos Theologici non differt adequacé ab obiclto
hdeifed illud includir, & addicaliquid alind, fic
dicendum videryr de habicuex ea enim patte,
quaaflenfus Theologicus refpicic obiettum fi-
deiynon indiger alio principio,fed folum guate-
nus refpicicilud aliud obiectum,quod non per-
fnet ad fidem ; quod tamen non eft obiedtum
adzquatum affen{us Theologici,ve vidimus. De-
Mque ad inftantiam, quz afferebatur de pruden-
Bainfufa, conftabit cx §.8.vbi videbimus,an pru-
dentiainfufa diftinguacur adzquare ab habitu fi-
dﬂ:ﬂtquc etiam ab habitu Theolagiz,
‘Emb cag?m poreltan quando conclufio Theologi-
%5;;’- o 1mu1 €xvna przmifla rcu;lara,&g alteranon
Haafy. |- At fequiratur preecer habitum fidei duplex
by REbItUS, alterad il aflenfum, quatenus verfaruc
"n‘;;ﬂ'l_rh <2 premiflam non renelatam,alter ad cundem,
m«;.f.,_ ‘1‘{’-““1}5 verfal:urlctiam circaillationé:hec enim
My S04 Videntur obie@avalde diverfa.Refpondeo,
Mirjrg ! KIMO it de habita acquifito, & narurali, faci
Mgy, Ié conced; polle;cequiri duplicens; quiacim h
) fiti in mea fententianon lint,nifi {pe
:‘[‘;_‘_‘}!fl:llc&galgs bcpc coordinare, & di fpofice,

X1 in phllolophm > &¢alibi ex profeflo dice.

;‘;:’Zci]“un dubium, quod diverfa fpecies coneur-

cognofeendum principium né reuclatum,

Se& XIIL. §. V1.

& diuerfa ad coghofcédam bonitatetn illationis,
Loquendo vero de habita infafo, poftea § fequen=
t: videbimus,an is requiratur vlera habitum fidei,
Exfuppofitione autem quod requicatur , pofice
aliquis dicere, , requiri duplicem habitum infu-
fum. Quiahabitus infufus fidei, licet actingag
obietum formale , & mareriale vetiulque pra=

miflz revelatz , adhuc non fufficic ad attingen= .«

damillationem conclufionis ex illis preouflis re=
uelatis, fed requiritur ad hoc alius habitusinfu-
fustergo codem modo habirus infufus, qui at=
tingerer obiectum pren®ife non reuelarg in con=
clulione Theologica, non fufficeret ad artingen=
dany illationem conclufionis ex eadem premifla
non reuclata,fed ad hiec ponendus effec alius ha-
bitusinfufus,

Probabilins cameri viderur, non requiri duos,
fed fafficere vnum habitum infufum ad verum=
que. Ad quod retorqueri poteft argumentum ex
codem habicu fidei , qui fimu] actingic yeracicas
tem , & redelationem Dei, qua funt premifiz
formales , vel vircuales ad rem reuclatam creden=
dam; & tamen idem habirus attingit bonitacem
illationis rei reuelatz ex veracitate | & reuclatio=
ne Dei : ergo idem erfam habitusinfufus, quiate
tingit premiffam non reuclatam poterit imul
cum habitu fidei attingente premiflam reuelas
tamatringereillatiorem conclufionis Theologi-
czex pramiflis. Vndead exemplam in contra=
rium adductum ex codem habitu fidei, qui non
poteft folus Gne alio habicu acri ngereillarionem
conclufionis ex duabus premiflis renelaris , ref~
ponderi poreft, differentiam effe, quia ideo habi~
tus fidei folus non potettillationemillanactin.
gere, vediximus, §., 2. qua illatioilla, eft extra
hinem ad quem darar , & ordinatur habitus fidei,
qui datur ad credendum Deofoli, illatio aucem
illa ordinaturad conclufionem, quam non credi=
mus foli Deo prove deductam per illum difcurs
fum, & idco dixymus, habicum fidei folum fuffis
cere ad illationem myfterij renelati ex veracitate,
& reuclarione Dei, quia hze illatio ordinacur ad
credendum Deo mylterium revelatum , imd in-
cludizur effentialiter in hoe, quod eft Deo crede-
re, & in quolibetallenfu fidei divinzad quem
pet fe, & effentialirer datur habiras fidei. Quz
ratio applicadi poteft ad habitum Theologiz,
qui prove condiftin€tus ab habiry fidei,f infufus
cft, ordinatur ex fua natura, & eflentia ad creden~
da , qua ex vno vel pluribus principiis renclatis
inferantur : clim crgo in hoc affenfu Theologico
inclodatur efentialiter illatio conclufionis ex
{uis principiis,confequens eft,vt habirus infufos
quiad hune finem infunditur credendi einfmodi
conclufiones , habear eriam vim attingends illa-
tionem conclufionis Theologice ex {ws princi-
piis;quamillatiencm effentialicer includit crede-
re conclufionem propter principia reuelara , vel
fola,vel cum aliis,ad quam creduliracem ordina-
war cilentialiter habitus Theologiz.

Vrgebis tamen ex eodem exemplo habitus fi-
dei, quia hicin tantam attingere potcit ipfe fo~
lus illationem myfterij reuelact ex veracicate |, g
renclatione Dei , in quantumidem habitas per
fe etiam actingit cafdem pramifias, nempe vera-
citatem , & reuclationem Dery habicus verdille
infofus, quiadditur fidei ad allenfum conclufio-
nis Theologicz, non atcingjc per {& przmifam,
vel premiilas renelaras 5 has enim prove inclu-
duntuzin conclufione Theologica, attingit for-

malitsc,

j4x

Habitns fided
Aatkr wd cves
dendum Dee
[eii.

343




)

Habitns
Theslogicris
ad quid
dainr.

344

P R .
by - e e ’ -
- AT a5

84 De virtute Fidei divinz,

maliter habitus fidei, & ideo diximus habitam
fidei debere cocnrrere etiam immediare ad aflen-
{um conclufionis Theolegica , quatenus illeaf~
Genfus eft criam allenfus premiflz euelata; ergo
licet habicus ille alius Theologicus per fe attin=
ram Py.\:l]ll!?i]l‘ll non reuelaram, & illatio-

a-

gatal
nem conclufionis, prove ex illa prxi:'ﬂlh par
liter infercur ; non poterit per f¢ actingere illa-
tionem conclufionis ex pramifia reuclara , ad
quam atcingendam tusille non dat_u1..-3\li|.m—
de ciim habitus fidei non attingat per fe illatio-
nem conclufionis ex prx!‘.)iﬂé reuelata, quia hec
illatio eft extra finem fidei, oportebic dare alium
habitutn , qui ordinetut ad attingendam hancil-
lationem , preter habitum , qui attingie pramif-
fam non reuelaram.

Rcl‘pondﬂi tamen p0t€ﬁ ex ditis negando
necefficatem muleiplicandi alium habitum ex
hoccapite, quia totum hoc contineturintra fi-
pem illius habitus Theologici, qui fiinfufus eft,
pon infunditur certéad hoc P':.u;is(‘, veallentia-
mur pramilfz non reuclate,fed ad credenda,que
inferuntur totaliter , vel pawn‘lif‘cr ex reuclatis
8 quia ad hoc necelle eft attingere pramillam
non reuclatam; Tdeo datur etiam ve illam arcin-
g:l:,.‘;’( proprer illam ‘credatur conclufio s ¢t
vero ad hunc finem nccefle ctiam fic actingere
conclufionis illationem ex veragque g iffayad
hunc etiam finem debuic ordinari. Iraque lic
habitas fidei daturad credendum foli Deo, &
ideo per fe poteft attingere rorum, quod includic
affen{us myfterij reuclati proprer auctoritatem
Dei,atque adeo per fe attingit,& premiflas,nem-
pe verfitatem , & reuclationem Dei, & illatio-
nem etiam my(terij ex illis : ficillealins habitus
Theologicus daturad credenda, qua inferuntor
ex reuclatis , & ve concurrens fimul cum habitu
fidei, actingat per {e rotum id, quod non poreft
per {e attingere habirus fidei , & vt in ordine ad
illam finem {uppleartorum quod deficic habi-
tui fidei. Siergo habitus fidei per fe non poflet
attingere illarionem conclufionis ex reuclatis,
ad hoc eriam extenditur per feillealius habicus,

giim hac etiam attingentia continearur intra fi.
nemad quem infuditur , & hac attingentia ne-
celfaria fic effentialiter ad allenfum conclufionis

ropter prmmi]hm reuelatam. Qux omnia dicta
Emr fub conditipne, fi habitus ille fic infufus.de

£

quo nunc abfolute dicendum eft,
SV I L

Dualis it hic }[J_ﬁiiifrés Theologiz , annatu-
ralis, vel fupcrnaturalis, an vnns ,
wel multiplex.

Tximus, habitum Theolagiz includere ha-
Dblmm fidei . & addere aliquid alind : qui
€rgo parte includichabitum fidei, non eft dubid,
quod fic 11|P<_-1‘namr:11is, fupponimus enimexin-
fradicendis, fidem effe habiram fupernaturalem,
& infufum , quare faltem cx ea parte non manet
vera & propria Theologiain haretico , in quo
non manet habitus fidci, nec habetaflenfus pro-
prios Theologicos,fed alios fimiles imperfectos,
de quo dicemus infra ; vbi etiam videbimus , an
maneatin haretico , vel etiam in peccarore ille
alius habiwus infufus , fi quis eft, qui cum habi-
tu fidei compler habicum integrum Theologiz.

et s 21ela A oy . r
fide dub.2 pawlo ante finem , quibus Guent Mo,

Nunc ergo qml;&io eft, an preter habirum fidet
Theologiaincludatalinm habicum infafun
pc:nﬂﬂmmn > an verd tolum habitum acquf
cum,& natoralen, i
Prima fententiain vaiverfum dicic, habigg
Tl 39 o (Te 1 e 3 i
Theologi® efle 1\1_pu1n_s.tum}ur|. Hanc teneneji 2
quos racito nomine citat Turr AN,
1 1 IANUS AP, 44, ge 1y

na 1,p.4.1. art.2, difp. 1, & Fonfeca 6, Merag)
cap. 1. guaft.6.[eit.8.qui dicantaffenfumc :
fionis Theologica efle fupesnaturalem, & habi.
tum illi correlpondentem elle etiam fupe
ralem, quem amen dicunt non ellz ingi
acq um:in quo mconf;-qu-
Suar difp.3.[eft.11r0mm.8, Abfolu
tum illum effe fupernaturalem in {u
cet criam Herazus guadlib 1.
alios affere C
aatwralibus dub.6.n104.

Secunda {ententia abfolute dicic, habitm
Theologie efle acquifitum,& 1é, Tra afg,
1.p.difp.1.7.9. Turrianus loce citaroy Coninchishi
fupra num.t 1 8.Hurta 2. feél1, Li-
cir§ , clu;cﬁiuncm hanc indecifam reliquerds,
{:d tamen §. 4.approb Te viderur eos ; qui habi-
tum Theologiz wcquilicum elle diccbant. Ueni-
queidem tener P. Granado 1.p.in pro
Theolagia difp.g felt. 4.6 Suarez dilla e,
& alij muld,

Pro refolutione fl’.p]]m‘,ucx Tralt, den |
habitus infufos in ftacu vie dari & Deove per g
actus proporrionatos operemut,& i;t’un‘.cifﬁﬂhl[i“:-‘
beaticudinem ihpcrnmmzltm > ad quam {umns
ordinati, & mereamut-eviam de congruoiul
cationem per gratiam iultificantem, & de condis
gno eiufdem gratie augmentum, que eft femen
gloriz fupernaturalis : quare non {unt alijha:
bitus infufi concedendi preter cos, quiad hune
finem defervire pollunt,quales fant habits vie
tutum Theologicatum , & moralinm per i
rum adtus mereri potfumaus : in intelletty an,
tem ponitur habicus infufus fidei,quideferuitad
altus fidei ; conftar enim fidem elle habimmin=
fufum ad credendum Deo , & altus fidd effe fu-
pernaturales,imo efle principium omnim &l
fupcmutv.lrr\lium volantatis ; Funimr eramin
intelleCtu habikus prudentiz iz, coiusadus
fundantur etiam in fide& deleruiunc ad pred-
&os actus voluntatis lhpcrnatum!:s elicicndosi
cft enim connaturale , vt volitionem fupeman B
ralem pracedat cognitio criam cinfdem o:r]lmls, |
& fupernaturalis; clum appecitus elicitus 0?0t )
ex cognitione fibi proportionatd » [icur poteort
appetitiua deberur p{incipiocugnolcmuucmi-
dem ordinis. ]

Hoc fuppofito dico,licécomnes ﬂfﬁﬂﬁ‘s‘“ﬁ' i
clufionis’ proprit Theslogice fing fapeensWE
les, nen tamen ad ‘omnes requiri habitam s
{am diftin@um ab habitu fideis fed adﬂiq‘f?_‘
Prima pars huius aflerdonis conftac ex ﬁtlph;_u:n
Ctis §.precedenti, vbi diximusseinfmodi gHe i
conclufionis Theologice «lle propric ,qﬂun_lﬂt
dei, quatenus verfatur circa objefhum Ptzmzl n
teuelate , & illud credit propeet aufloﬂta{:io
divinam , atque ideo debere bog falrem © .
concurrere habicum fidei 2d iflam Rllcr!illl;ﬂ:,tlc
per confequens affenfusille fapernstitt S,
faltem quarenus yerfator cired Dh“&“F“‘- :

2 i Non ramenercipet
quod debita modo credic. Non it il
naturalis, quandanon pmcedtmb 4 =

ELE ¢os a

i

Yald 1




I~

€l R

it ik

1

A e

i
0
$

B fricyia

0 quod non feruat debitum motivom ; vel moi
3 i 1 ingit 1n heretico :ve
dum credendi , ve contingit in hae e
gandoratione preniiilz alrerius falle, velex
alio capite conclufio eft falfa , tuncenim non
concugreret habicus fidei ad illum affenfum , fed
fiet aflenfus naturalis : quod idem erit; quando
inaﬂunllnklo fueric alia m-.i?qu‘ct"tlo,cql‘ru}:u—
onet mP;;ma[urﬂht:\.i intrinieca, quoad fubltan-
5

tiam. X BT
8 Nunciam explico, & probo fccundam & ter-
i r ~ = . L
L“b‘,,r.,,,. tiam pattem cinfdem aflertionis.Pre quo aduer-
o 0 ¢ 2! E e H. ! : 2 =
i goconclofiones, qua deduci poﬂunt » €x princi

ot &

pio reuelato,aliquas }:r.‘\ﬂ-f'c deferuire ad ll)um- ope~
randur, & excitare J.ﬂ'uc‘tu&‘n bonum, & werito-
i i famin voluntace;alias vero inutiles effe ad nn,}n.,

psis finem s v.g. fiex propoficione reuelaia in 5.‘.-.1:
s, pruca, quod S;louwn_habcb:u: multos equos, &
B ey alis premilla Philofophica,quod omuis equus

clt hinnibilis, infcratur, equos Salomonis fuille
hinnibiles; hzc certe conclufio, licer Th_culo:.;y
afic, nihil defervit ad aétumn volunratis meri-
toriumt 5 cum nihil pmponarahcnc!l& amandum,
necaliquod obiedtam, circaquod excitetur affe-
&us pius, & honeflus volunratis.Aliz ramé funt
concluliones Theologicz vtiles ad eum finem,
V. g fi ex yoiuerfali revelata , quod bonum cft,
fubuenire indigenti , vel cuuigcrcl peccantem,
videns hic, & nunc proximum indigentem , \id
peccantem inferas pee di feurfum,benuwm efle hic,
g nunc ci fubuenire, vel cum corrigere; conclu-
fionis illius afen{us veilis ¢ft ad veluntatem bo-
R proximo fubuecniendi , eumve cotrsgcndi.
Item i ex wniuerfali reuclaca , quod omnia mala
penzveniant ex providentia Dei , aliquis per
difeucfum inferat,hoc malum venire ex Dei pro-
nidentia, hicaffenfus mouer 2d illud patienter
futinendum, & ficde aliis. Qua differenria{up-
pofita, dicimus, primum genus conclufionis non
indigere alio hnl;witu infulo concurrente praser
fidem , fecundum verd genus indigere ; faleem fi
yhiimo & proximé moueat ad pium affectum.

49 Rario differentiz fumitur ex proximeé dickis,
buifims quia nimirum pracer adkus fidei, ad cos fr:los
W adus cognofcendi, debemus dare principium f{u-
4l i Peatutale , qui conducunt: ad {alutem propo-
juaiy Nendo obiedtum voluntacis piz, & meritoriz:
= sl illa autem conclufio , quatenus verfatur circa
;‘:':ﬁ:';:' hinnibilitatem , v.g.equorum S:tiomgnis snul-

" lum rale obiettum voluntati proponic ; ergo ad
illam affenfum, quatenus przcise affirmar ralem

i -

} hinnibi].ltatem, camque inferrex przmi{'ﬁs, non

¢t ponendus habitus infufus, qui in eam fpecia-
liter influar, Dixi , quatenits Pr.zciré ver[atur civca
hinsibilitatcm & eam infert , quiaquatenus ille
allenfus terminacur ad obiectum reuclatum , &
ad motioum fidei > petit formaliter principium
fupernaturale, cim fub ea ratione fic propri¢
attusfidei , & jam fub ea ratione haber funm
Principinm {upernaturale, nempe habicum fidei,
quiadillom immediaté concurrit, vt diximus.
Cacerlim, quarenus vetfatar circahinnibilitatem
omnis equi, & circa hinnibilitatem equorum Sa-
lqmams;non indiget principio fupernaturali,
cum {ub ea ratione verfeturcicca obiectum pro-
phanum , % impertinens ad effe@um voluntaris
Plum,& meritorium.

36 Alicer dicendum eft.de conclufionibus Theo-

Crdbfine logicis quz verfantur circa obieCtum pium , &

i, LropODONE aliquid immediaté  conducens ad

1
eaiig adum honcftum : 1j enim aétas videntar exigere

Card, de Luga devirtute Fidei dimine,

Difp.L Sect. XIIL 6. VII.

habitum infufum etiam {ub ea ratione’; & hune
credo effe habitom prodentizinfolz , media qui
habicus fidei deferuic communiter ad actus me-
ritorios vireueum motalivm.Nam hotum obicéta
in pacticulari non proponuntur communiter per
folam fidem , fed accedente prudentia, quz di-
&athic , & nunc elle dandam cleemotynam , v,
g. audiendam Miflam , vel hoc aliud obic@um
ampleftendom, quia eleemofyna, vel Miflzau-
ditio}, v. g. eft landabilis ex doctrina fidei, & hié
& nunc non occurrit circumftantia impediens
illam honeftatem, &c. Peenim voluntas hzc end
provt formaliter verfatur circa rale obiedtum in
particulari, procedit ab habicu infufo mifericor-
diz, vel religionis , &c. & fub ea eriam ratione
eft meritoria ; imd eius landabilicas intrinfeca
non eft , quia rclpicmt obicétum fidei , pam vo-
luntas non dicit, volo dare cleemolynam , quia
Deusdicit cleemofynam efle opus bonum; quia
celtimonium Dei , & fides non cft obieétum il-
lius volunratis,fed extrinfece proponit honefta~
tem obiedti, quam folam honeltatem artingic in-
trinfece actns voluntacis, & dicit volo dare elec-
molynam proprer honeftatem cleemofyna; qua-
re laudabilitas hiins voluncatis™umirur forma-
licer ex honeftate obie@ina cleemofynz, non ex
honeltace fidei ; OpOITet ergo, vt formnkitc:‘,qua—
tenus verfatur circa talem honeftatem, fit fu pet~
naturalis, & {ub ea ratione exigat principium fu-~
pernacarale,cum {upernaturalitas ad hoc potiffi-
mum detur,vt a&tus merirorins, & eius landabili-
tas (ic proportionara cum premio {upernaturali,
Si ergo fides folim dicit, amplectendum obiedld.
honeftum, & aliunde prudentia diétat, hog opus
in his circumftantiis habere honeftatem,oportet
vt conclufio, non folum quarenus ex fide dicit,
honeftum in communi efle ampleétendum , fed
etiam formaliter quatenys dicic , & diftat hone=
{tatem huius operis in particulari , fic fupernatu~
talis, vt proportionetur volitioni bonz , queeflt
ctiam fupc[naturalis formaliter , & merirotias
quatenus mouetut ab honeftace particulari huius
operis; {icut enim ad volitionem {upernarura~
lem prerequiritur narumhrcrcognino {uperna-
turalis eiufdem ordinis; fic ad volitionem , quz
cft formaliver fupernaruralis, prove atringit rale
obiectom prerequiritur connaturalirer cogni-
tio eiufdem ordinis, & ﬁlpcrna;ur.‘llis proponens
tale obiedtum; pam eademelt Tacio, & conftac
ex dickis', quia (i porentia appetitiua fupponit
porentiam cognofcitinam eiufdem ordinis,& hic
aétus voluntatis oritur ab habitu infufo eciam
provi verfatur circa talem honeftatem, qui habi-
tus eft quali porentia apperitiva fupernaturalis,
apottet ve fupponat petentiam cognofcitivam
fupernaturalem in ordine{ad eandem honcfta-
tem particulatem,, qui eft habitus infufus 1udi-
cans de tali haneltate particolari, Alioguin fieree
volitio fu} ernaturalis formalicer, prove verfacug
circa talem honeftatem , quz non procederet ex
cognitione {upernaturali formaliter de rali ho-
neftatre, & non fernaretur debita proportio inter
cogpitionem, & volitionem.Qua omniaconfir-
mantus ex communi fenfu Thcologorum s po-
nentivm inintelledtu habicum prudénz infufxz,
& fupernataralem , cuius quidem actas judicane
de hongftate practica obicéti in particulari, &
fandantur , vel femper , vel communiter, in ali-
quo principiu reuclato: & tamen non eriuntor
afolafide , fed preer idem ponitur alius habi~
H fus

#ndis

operandum

aene hay

bitw infisfo




251

Qbieftio 1,

o T e
Pt 4 ey = B =

86

tus infufn
i quo fidel principio : contra quen
entiz infulg fleri polluntargum omn
unt contra habicum Theolo-

d conclufionem pradkicam fundatam

uni

€ tamen

ernatur . Aducr
fuifle de aéki
¢ pollunt vitimo

quuram

3 ‘&llll

mouere ad m’'plum. Sunte

nb proxime,fed remote mou
polt illos req
]uu.i;nn.'z:,in quibu
fadtam , vr debeanchab
fufum prat bitum fidei, ¢
cium vitimum fupernac
ealem honeftatem viecutis
pium infufum folim ex
timo , & prexime moucre }_«n}ilmi ad'cte
& meritorium,

o obiicit Suarez

snon
-

calind pt

I

rminarur ad
rgo hoc princi-

mas ad aétus ; quoi vl-

pium

quiaaflenfusille Theologicus n6 haber cerritu-
dinem fopernaruralen,cum non excedat certitu-
dinem EHJ.‘LHHLL‘ naturalis, nec habear obieftum
fupernatarale, quia mediam illud mixcum ex me-
dio fidei, & (cientiz, humanam ¢ft , & narurale,
& fundarur in "nacurali lumine , & in viribus
naturalibus, Hzc tamen omnia zqué procedunt
contra adtum prudentiz infule,ve conftar ex di-
Ekis s o procedunt etiam contra iudicium pru-
dens de enideéntia credik
volantatem credendi quod ta
veriori fententiaeft fupernaturale , & exigic ha-
bitum Illiac- iralem, & noen procudi[ ex habi-
tu fidei,nec haber pro moriuo formali reuelatio-
NCMm , #UE Ver! ed proponit honefta-
tem;& obligationem credendi, quz honeftas, &
obligatio naturz lumine cognofcitur,& cognol-
cereruretiamin natara pura, Non ergo requiri-
tut fupernaturalicas ex parte obiech, ve actus fic
iupc'. atucalis, vt fuppono ex mareria de gratia,
{ed circaidem obiedtum poteft elevari intelledtus
2 principio fupernaturali , ve faciat atum ﬂlpcr-

A uiritur etiam, quod ille adtus
nodo affentiendi,quim
5, licer ex parce principij
at magis neceflariam cerricudinem proprer
tepugnantiam actus fupernararalis cum falfitace.
Sicur erge iudicium euidens de credibilitatenon
elt 2que firmugpcum affenfu fidei ; & ameneft
fupernaruraleé;quodidem cft de ackibus pradétiz
infofe circaalias marerias morales: ira conclufio
Theologica, lictt'non habeat certitudinem fidei
¢irca obiectini'conclufionis, & licét n6 alfentia-
muac frmiis’ei obiedto quam per p-.a:mall-.uu
nacuralem alfenriar iecto , poterit efle
: vbi nota, aflenfum'conclufionis,
non pofficefle’ clarior L‘cii.wcd‘u coclufionis,
quam fint pramiflz,nec eciat ‘poflic effe firmior
ex parte intelledus 5 pofle tamen ex parte fui
principij fupernacuralis habere nouum ticulum
maiotis repugnantiz cum fallitate, atque in hoc
fenfu habére maiorem cercitudinem , quam ali-
quam ex premiffis. Quod enim dicitur, conclu-
Bonem [}.-qm debiliorem partem , intelligitur
quo:m'l charitatetu , & quoad moduim affenciendi
firmiter, velnion firmicer , quianon poteftnobis

s conftare obieGum aliquod , quam conftet
edium vnicom', propter quod conflat ; nec
pofiumus magis adherere conclufioni quam
medio vnito propter quod adhzremuos, Porelt
tamien alinnde nobilior efft ille allenfus proprer

itatis y quod }!l;l‘L"cu'%:

jen indicium ex

De virtute Fidei diuina,

| vt el e ST U

AT o 1t PRI 10T " 1
a‘ului\mﬂ principium x}emhus s quo
habeant cips przmifle,
ciuntquia allenta 1ot

i SThCC'iGgwcm

bet, qQuin

Li!ll“tunl,crgg non exipieiy i
ranientum jmtu"{ Hl‘i‘l oh
tule & contya ad

um, guarime

tra actas p
ircuctim i
rcquiri m
crientiaa
{fum hal
habitom prudentia it
tem in fuis : 1 um h‘]i'—fﬂ[ﬂ_'l
minas intenfos habiras infufos, Qui
licas illa,quatn vocamus h
non pmucnit formaliver ab |
usmelins ordinaris, qua melior condiy
cieraim partim acquiritur exercitio plugyy
actuum, partim Joﬁ‘tum‘, ftudio, perlcmtations
obicctoram , & ideo licte adfic in quoliberiufly
principium fufficiens infufum ad affen s Thep.
logicos; non tamen appellatat Theologus exde-
feltn {pecierum, que neceflaria funtad iflosif.
fenfus, ex quarum aagmento, & meliorior
tione appellatug melior Thcologus,qum Faciliug;
& magis diftinéte [potelt elicere adtus circa PI'”'
res conclufiones Theologicas.

Tertio obiicitur, quia fequererur, hunc habi f
tum Theologiz infondiaDeo de nouo homini g
peccatoti , quando de nouo comparat dotitinim
Theologicam. Tra Coninch. diffo du
ro 118, Refponderur facilé negando fequey
lam : fi enim peccator ilte retinuerat fidem, reis
nuit eriam habitum Theologiz , faltem qua -
te Theologia includir, vt diximus, habicum fidd
Quoad illum yerd alium habitam infufum, qi
concurrit etiam ad aliquam conclufionem p-
&icam modo explicato ,an mancat in peccatase
firul cum fide ,} dicendum eft ficut de prudents
infufa , & penderex vnitate, \-clmnlt;l:li:ir::;
illius habitus, de quo ftatim dicemus. Nuncie-
lum dicimus , fi habirnsille manet in péceitore,
non tamen poflc operari dzﬁucnnhl?lpccicbfs,
quas fidenuo acquirit peccaror ftudio Thcuzﬂ-
giz , operari potctit cum habitn pmmfz:l_nt:,
abfque co quod infundatur 2 Deo de noueSive-
ro habitus ille non manetin peccatore cumfidty
non infundicur etiam 2 Deo, licer pCEEﬁm.’ﬁ‘.\n
dear Theologie,fed ficut propofitoobietio,0ts
fuppler auxilio actuali defectum habitus adactis
aliarum vircutum, (i non manent eatam habites
ita fupplebic auxilio actuali defe@tum il:tn_u:S
Theologici , quando requircretds _ar! a[.T:nlljS
conclufionis practice,que debear elle yndegus
que fupernataralis modo explicato.

Quartd obiicitur , quia rale auxi i
neceflariugn vila fracione ad faluem , & gaté
non dacut nifi in ordine ad noftram falutem, &

em allenfium Theos
R |

: -.u.c[m.‘.n 315 inceg.
: Q’K_ petconie ens etz
afe , efle minyg pruden.

12 nimiryy

. Hifit

lium non ¢l

go non datur auxiliumad ta
Yogicum, Iraarguit idem Colnmch. # o |
{pondetnr , iam nos oftendille, quomndo e |
quos affenfus Theologiges, qmbus ow‘.m,h:\,’:
vltimd obiedum volusisaris onefle; & r"‘t}fi.
quiracur habitur infufus, vel 5‘}\1]1““}*}1]; J[:TL.J_ I
tu fupplens , quiahoc necellarium e£3C° o0 |
fem , ve actas lhpcrnuflliﬂlcs Wlunm‘ls\c -:‘-[ig-
rurali modo exerceantur ii‘l‘i—‘w‘_""“,:s mgz\wai
nem ciufdem ordinis refpecta el e

honefti o inf
. BT oL K i
Quintd obiici potelt, quinhic BTG
fuss diltinctusa fide etif vistas Bhcclogld s |

3]



H

ne

e
g
I

18

ok 03

fei

1U1

e

it i1
i tada,
it

>

6,

5

-

t

i

o]

H

5

5

)

5

5

i17

Difput.L

cliciat affenfus conclufionis Thcc?ogicﬂ:.qni t"l -
timo refoluuncur in veracitatem increatam Dei
wunquam in obiedtum formale {aleem partiale;
ynde vlera tres vircures Theologicas ent ctiam
hizc quarsa’s que & Theologis non agnofcitur,
Refponderur idem argnmentum fieri polle con-
tea habicum prudentizinful®,cuius adtus partia-
Jiter refolunntur frequenterin doctrinam fidei,
quamad cafus parriculares applic_ar; & ramen
pradentia infofa non numerarar inter vircures
Theologicas sled eft vnaex quatuor moralibus.
Negandum ergo eft, hunc alium habitum, vt
condiftin¢tum a fide effe viccntem Theologicam:
illi enim foli habitus funcvircuces Theologice,

uz per fe ordinantur ad Deum tanquam D‘Ld
ebiectuim formale : quamuis autem cenclufio
Theologica r:i‘picm: etiarp veracitatem diuinam
tanguam obicctum formale vitimum partiale, &
ex ca parte fic aftus vircutis Theologica: id ra-
men competit ¢i actul , prove procedic etiamab
hiabira fidei, & prove efk eriam actus fidei , ve di-
ximus quarenus atcingit eriam obiedtum renela~
m, & illud credic propter auctoritatem dini-
nam, Quatenus verd procedit ab illo alie habira
diftinéto i fide , non habet attingere veracitatem
Dei; fed obieGum alterius premillz naturalis,
vel illacionem conclufionis ex pr:l::mims,qua:
quidem non funt formalicer loquendo obicéta
virtatis Theologicz. Fatemur ergo Theologiam
complete fumptamincludere vircutem Theolo-
gicam quatenus includic etiam fidem' juxta {u~
pradicta : non tamen addic aliam vircutem Theo-
logicam fupra fidem : quia habitus ille infufus,
quem addit,non ordinatur,nec exigitar,veadtus
attingac veracitatem De1, fed vt accingac aliaob-
iecta diuerfa,qua non fpe@ant ad fidem.

Sextd obiici poffer, quia fi habitus ille infu-
fosporeft eliceze affenfum Theologicz coclufio-
nis propter premiflas , qui attingat cud pramil-
f‘:'.s obicctiuas, ergo poterit feorfim clicere allen-
fus circafingulas premiffas, qui etiam firafea-
fns fupernaturalis. Confequens aurem ex feappa-
recablurdum ; quia alioquin poffemus circa fin-
gulas propofiriones Gltem pertinentesad praxim
clicere allenfus fupernarurales, v.g. ad indicandd
Petrum effe pauperem, cflc peccatorem, &c.quia
exillis propofitionibus adiunéta alia premifla
de fide,polfumus inferre , honeftum effe illi fub-
quil‘cnilum corrigere, &¢. Sequelaautem pro-
bati poreft exemplo habitus fidei , qui quoniam
potelt credere obiedtum reaclacum proprer vera-
citatem, & reuclationem Dei , poteft ¢tiam fcor-
fim elicere affenfum circa veracitatem, vel circa
itu_ci;rinncm Dei.

Refponderi tamen poreft negando fequelam,
&fnﬂlgnando differentiam huius habitus infa(i
30 hattu fidei , ve ab vnoad alterum argui non
pollic; &jin primis quoad premiffam reuelatam
non E!‘: difficulras : quia hichabitus non fupplec
dc{}'ﬁmm fidei , quoad affenfum illius premi(lz;
'm9in ipfa eriam conclufione aflenfus Provt ver-
Laturcirca przmitlam revelatam,proucnit forma-
i]trl‘lab habitu fidei, 8 non ab 1llo alic habiry,
Difficultas cora efle poflet de afsé(u aleerins pre-
miflz natralis,& hanc etiam dicimus non pofle
_ﬁm ab illo habita extra iplam conclulionem, &
in hgcdil’ﬁ:rre ab habitu hdei. Ratto ancem dj}ﬁ:_
enuz: poreft ex didis efl- duplex. Prima quod
U‘i“‘ non eft habicas aleer fubordinatus , fed

Petatiuus per ¢ fine vllo alio; quare {imyl po-
Card, de Lugo de Firrure Fidei Dinina,

Se@t XIL§.VII. 87

telt cum obielto materiali, vel etiam feorfimab
illo tendere in fuum obietum formale , ficug
charitas potelt amare creaturas. proprer Deum,
& amare etiam Deum folum fine creaturis. At
verd hic aleer habitus eft (ubordinatus, & fubal-
ternatus fidei, & datar folim ad fupplendumid,
quod-deeft habitui fidei in ordine ad affenfum
conclufionis Theologica;quare nec poteft aflen-
tiri vlli conclufioni nifi quando infertur ex pra-
miffade fide, nec poteft allentiri vili principio
naturali, nifi quatenus ex illo infertur conclufio
Theolc\glcn ; quia ex,nacara {ua eft habjrus fo-
lim fubalternatus & completivus fidei ad con-
clufiones Theologicas.Seciida etiam ex hoc ipfo
ratio differentiz cile poteft,quia fupernaturalitas
huius habitos ei competit ratione fidei , vepoflic
fides practict defervire ad adtus meritories per
actus intellectus fupernatorales, qulvcri‘cmur
circacocluliones practicas dedudtas cx fide.Vnde
diximus,duas coditiones requiri ad ﬂll;cl‘naruta-
licacem ol actui; alteram quod verfentur circa
doctrinam fidei faltem parialiter; alteram quod
propenant practicé voluneari obieftum ad adtil
pium, & merirorium, Veraque autem hac con-
ditio deefler in illo affen{n pgemiffe naturalis
feotfimelicito:namin primisaflenfus ille fecun-
dim fe nullo modo tenderet in dodbrinam fidei,
fed in propofitionem prophanam alinnde habi-
tam, vnde iam darentur adtus f'upernaturalcs,
quorum obieétum nullo modoconcerneret fide.
Deinde neque ille aflenfus proponeret obietum
honeftum pradtice amabile i voluntate : guia
licerexilla premifla, adiunda alia de fide poflet
infewri honeftas alicuius ebied ; in quod poffec
ferri voluntas honefta: illa tamen przmiffa fe~
condum fe non concluderet honeftaté , vel certé
proximé nen concluderet motivum amabile pec
actum mericorium fupernaturalem,quia fuppono
omnes actus voldtasis meritotios debere exlege
Dei procedere & fide., Fruftra ergo dagetur habitus
infalus ad eliciendum feotfim aflenfum fuperna-
turalem circaillam pr;emiﬂam »qui aflenfus inu-
tilis efet ad meritum. Sufficit ergo » quod poflic
elicere affenfum fupecnaturalem circa conclufio-
nem , & ibi etiam circa praemiﬂhm naturalem,
circa quod etiam vecfatur aflenfus conclufionis,
vt diximus:nam ille affenius vltimuseft,qui pra-
€tice proponic honeftatem obietiin particulari,
vt poflit voluncas illud pie , & meritori¢ am-
pledti. ¥

Peres,an habitusille infufus concurrat etiam,
quido infereur conclufio ex vna premifla de fide
& altera naturali probabili. De hoc dicemus in-
fra agentes,an fidei habitas poffic per accidens
cocurrere ad affenfum fallum,vbi videbimus etid
an poflit concurrere ad affenfom probabilem, Si
enim fides non concurrit adillam conclufionem,
neque etiam ille alcer habitus infufus concur-
ret, qui vediximus,non operatur , nifi concut-
rente etiam fde.

Nunc iam reftat fecundum dubium propofi-
tum in ticulo huius § devnitate fcilicer , vel
mulriplicitace huius habitus infufi;an voicus ex-
tendaturad omnes alfenfus conclufionis Theo-
gicx, an verd fint plures habitus pro varicrate
materiarym ; Clim aurem dixerimus,non concur-
tere;nifi ad conclufiones Theologicas, que ver~
fanrur circa obie@um honefte & merirorie ama-
bile,vel adibile,folum poreft efle difficuleas an ad
obicéta emnium vircntum infufarum moralium

5 fufficias

»

Habitns infie.

Jus an con-
CUYFAE etiam

guando infer~

tur conclufio
£ URA pre~

miffa de fide,
€ aiterang-

turali probas
bili.

358




2o okt 5 e T e ——

88

fufficiat ynus habirus infufus intellectoalis, qui
cum fide proponat carum obicctum, 2n verd po-
nendi fint mulei,

Ec quidem ex hactenns dictis videtur confe-
quenter dicendum, hunc habitum non cfle vni-
‘ gatum. ex 15:8C
squia ctim actus hi practici verfentur
ca honeftares omnpium vircutom moralinm,veta-
es honeftates (unt, & de thlis pract dicent,
1s ‘eft,vodifferant effentialicer iuxra di-
n honeftatis, quamver{antur.Quod

ft primo exemplo prudentia ac
prereandem rationem; & qui
avaria, & divnerfa obrecta, in

1 ‘,]‘!\L'-L‘ m, {ed ¢

Ll\:LL’

tc

q“ﬁx‘ i"L'CJ
altus verfantur
veriori fententia po
dentiz;non vaus [i!‘.‘.}'-u};.\'t docent Scotas i 3.
diff.36.4 e fF 3 Q_L wmlergo 5 Gabriel

Fani .Ochamus iz 3. 4.12.
& dlibarqon, mainus 3-moral. cap.s
& fequitar Lel b, c.2.
dub.x . i, & dub.aiergoidem oum propor-
rione dicendum eftde prudenciainfufa, Secundd
koc ipfam probari potelty; quiavirttes morales
infuf®,'que percinent "d voluntatem , non {unt
nus habitas fimplex , fed plutes, quia verfantur
as honeftates: ergo ficur habirus in-
fiiz infufe , v. g. diftingoitur ab habitu rempe-
rantie in fufe proprerdiverfam honeftatem obie-
Jhmm,qunm refpicir,idem dicendum eft de pru-
dentia,qua verfatur circa honeftatem fufticig,dis
ftingui & prudentia s que verfatur circa honefta-
tem temperantia propret diverfitatem honeftas
tis, circa quam verfantur, Proprer qua fortalle
prudengiam infufam compledi plures habitns,fa-
terur Granado i 1. 2 .contromerf. gutratb,y . difp. 11,
aum, 21,

Ego de prudeptia acquifita facile concedo
complecti plures jhabitus fuxta mulciplicitatem
virtutum , quas dirigic: de prudentia tamen in-
fufaaliter dicendum puto : Fateor quidem, habi-
tum prudentiz infulz ; A quo oritur iudicinm
euidenscredibilitatis dickans honeftatem,& obli-
gatiopem credendi obiecta fidei propofita pro-
peer divinam anctoritater dil"%mg 1ab habicu
pradentiz infufz dictante honeftarem aliarum
virtatum: quia ille prior habitus haber obie«
Gum formale emnino diverfum , cdim non fun-
detutin fide; nequein eins obieto formali, fed
adtusille PL’L‘CL‘LTQE omnem alfenfum fidei , cuius
obic@i honeftas cognolciturin {e iplaindepen-
dentet i reftimonio Deéi , cui pet illum aétum
nullo modo credimus, fed iudicatur de honeftace
credendt ; & :‘.CL‘(‘]lmndl dininum teftimonium:
at verd prudentia infufa dirigcns alias virtures,
{uppomt fidem; & non elicitvllom adtum, qui
non innitatur parcialiter & principalicerin tefti-
monio, & acitare dinina ;& iudicac de hone-
ftace obicéti practice ampleétendi proptet auéto-
fitzrem ' Ded celtificants , ve faretur com aliis
Leflias dette liboxcap.1. dub.o. s . & 16,6

) 7.2, quare omnes eius actus ha-
bene idem obiedtum formale, principale {altem
patriale, nempe divipam veracitatem, & reuela-
tionem, omnes enim cins actus diGant, hoc ob-
Teftun hic, 8 nunc effcamplectendum;, vel fu-
giendum; quia honeftum, vel twipe eft, quz ho-
neftas, vc} tutpitiido conftar partim ex reftimo-
:w: diuino, partim ‘ex circumftanciis prefenti-
bus,”

&

W

Al

, devivtutib. mora

Quie fappofito’, probatur conclufio noftra,

De virtute Fidei diuvinz,

wabicum infofum vnicum, & fianplice
m cliciat ackus circa honeflares J IT\

: » praer honeftatem ipfus fige d;

qua diximus: quia nimirum habitus infyG ’

o g i+ tion

funtmultiplicandi ; ficuc hm-]msacq-_l:_ﬁ[j of
o Liily e e %

enim ge anturab actibus, fed daneyy ad tmo.

dum potentiz > & habent 1_'ph:cmm muled mg
rem, quam h acquiliti, Quap fphaan,
{miquclt ritudinem, _{\i]mm_ﬂcnun 1on pof,
fumus alivnde cognoftere; nifi ex comparations
ad castres virentes Theelogicas, fidem, fpem, &
charitatem,quas iuum:s:_l]c dlﬂm&as,& alinnd
fcimus ex comibuni confenlu T]‘.colngu:m\_ A6
dem efle vnicum habitam , & quo omnes fide
actus elicinntur. Ex quo exemplo habivos figej
arguere poliumus ad vnitatem huiuvs altering b
bitus intuli; de quo nunc loqu‘muc. Nam aétys
fidei comparati ad inuicem dLﬂ&;unrcsiamipcci;
inter {e ratione obiedti formalis faltem partidlis;
quamnis enim veraciras Dei, quaab cmaibyg f-
deiadibus circamyfteria credita. formalier g
tingicur, fir eadem, & ex hac parte emnes illi
aflenfus conueniantin eodem obiecto formai:
reuclatio tamen Dei, qua formaliter etiamattine
giturab omnibus iis allenfibus ranquam obiea
¢tum etiam formale partiale ; nonelyna, ko-
dem,nec numiero, nec {pecie. Differt cnim fpe-
cie reuelatio Dei circa Trinitatem , & renclnio
circa incarnationem ratione obiedt reucl,
quod licer refpedtu fidei fit obiectum materidg
refpectu tamen iplins renelarionis non videws
obietom materiale , fed formale , cum revelatio
ipfh non tendat in illud pmptcm]iud s fed Gltae
inillo, Reuclatio eriam feripra differcd reuck-
tione vocali effentialiter in {ua entitate Fhylic,
vt conftat : & fides rendir ad fingulas reuclatio-
nes provt tales funt , & non tendit in reuclade-
nem talem propter aliud , nec proprer veracitis
tem Dei, neque enim credit Deum reuclare;quis
verax cft , vt fupra vidimus, fed credit reuclio-
nem propteripfam,& fiftivin illa. Et tamennen
obftante hac dinerfitare renelationuin, ynicust-
dei habitus extenditur ad omnes ilias,qﬂi“‘Eﬂ'
nes affenfus myfterij reuelati conueniuntinaio
obiecto formali magis principali, nempeinte
racicate Dei, Imo licet affenfus circa reuclase:
nem feorfim, & affenfus circa veracitatem D
feorfim non conueniantin vllo obiecto fomill-
li etiam par(iali , cum obic€tum ynius (it fela
veraciras Dei , & obie¢tum aleerius ﬁ!_[f’l“‘”"
Jatio Dei , adhuc veerque affenfus elict PU“R“.b
codem habita fidei , ve fupra disimus, 40
vterque ficin ordine ad eundem finem crr:d:'lid‘
Deo myfterium; renelatum pL’upI:tEr‘\'echmf-t
& reuclationem Dei , quod fufficit 5 5_‘ "“r
que affenfus in codem habiru infufo peflireat
iungi, /
Ex hoc ergo exemplo habitus fidei d:fu;l_%;;f
argumentum ad dicendum, huncetiam 1 lﬁ-;:
infufumad conclufiones practicas de h?’j: u&:
obiedH ex dodtrina fidei dcdqé}ascflfe vmcjfﬂsm
fimplicem:quia licer mnduimncSluz e o
thi ex premilla naturali diuerfa cifca e
ex. pramil alitercrte
ftantias parriculares, proptet quas pactiaity o
ditur honeftas abieéti huiusin Par:_ncularf’ i
nes tamen conuenjunt in eodem Ob"t}o ﬁ;m,'u.
principali partialt vltimo , HF‘}‘PC iﬁnd i“:w(t:ﬂl'f"
Ctoritate ; ergo (icuridem habitus cl';é:r:UC'
tur ad affen{us ompium myflerioru®; &

3 ds cOn~
- g : : J n omnes ¢
lationes fint dinerfz, quia nimird! i

8.




b

Difpuc.L.

geniuntin alio obiedto principali patialis n
o¢ in veracicace Lei ; {ic etiam hic aliter habitus
infufus poterit extendi ad omnes eiulinodi con-
cufiones practicas deductas ex fide, que licee
differancin alio obiecto fermali, partiak nacura«
li ; conueninnt tamen omnes in divina auctori-
rate 5 queeelt eriam obieftum form:li__c partiale
vlumum, & magis principale. Item ficut habi-
tus fidei elicit ackus circa veracitatem feorlim , &
tjonem [eorlim , quia vpiuncurillaobicéta
1a diverlz in ordinead eundem finem cre-
dendi, myfterium teuelarum proprer vreumgue:
irad foreioti poterit hicalius habitus infufus eli=
cere actus diuerlos circa honeftates diverfas pro=
uenientes ¢x ciccumitantiis dinerlis, gua tanmen
oumpes pdtri:thlcr Cugnﬂl‘c.mtul‘ propecr
Dei auctoritatem : omnes enim illi allen{us-ordi-
nantor ad cundem Anem credendis & proponen~
di honcftarem ex doctrina fidei. Nec obltat,qued
hic habitusinfufus non detor 5 vt diximus , ve
concurtatad eas conclufiones formalicer, quate-
nus actingunt divinam auctoritatem, fub qua ra-
tione procedunt formalicer ab habitu fidel , vo-
je non videtur hic habitus ordipari ad eascon-
clafiones quatenus conueniuptin: codem obie-
&o tormali, fed potius quatenus dif erune ¢x
partealterins obiedti formalisnaruralis dinerfi.
Refpondetur enim,licér in ratione cffectus,veita
dicam; non intendat hic habitus conuenientiam
illam in eodem obieto formali, nec ordinerur
adillam formaliter producendam : intendere ta-
méillam in ratione finis:datur enim hic habitus
infufus, vc diximus,ad {fupplendum defed fi-
deiin ordinead ¢asconcluliones practicas dedu-
cendas; & ve poffine ille omnes ex dodtrina fidei
adinoétis aliis principiis elici cum propotione
adadtus voluncaris lhpcm;\tur_, s:80meLitorios)
quroriantur cx idel dodkrina:quate cum hic ha-
bitus ex natura fua fubordincrur fidei, & cam
adinuet ad fuam doétrinam ylerius protrahenda
pet vatias conclufioncs pratticas,confequens eft,
ve ordinerug ad eam finem,vt fiant conclufiones
vatzex doctrina fidei fundareinecadem anéto-
nareDei. Cim crgo omnesille honeftares di-
nerf» attinganturin ordinead hunc cundem fi-
nem promouendi viterius fidei doétrinam ; hze
vnitas finis fufficiee » ye illz variz conclufiones
pelfent procedese ab eodem habiru infufo , ficu
#bcodem habirn fidei funtaffen{us circa veraci-
tarem, & cirea renclationem Dei [Eorilm,quin or-
dinanturad eumdem fine m credendi Deo,
Vndci‘am ad fundamentacontrariz [ententie
E“:‘t F:ipﬁr?dcr‘i pnrcf’f.‘ Ad primum negamus
quentiama prudenaacqulﬁra ad intofam,
Proptetmaiorem {pharam habituum infuforum
Juam ﬂcqﬂi[_ilomm. Ad fecundum ab exemplo
.t-muugm infuforum vigcurum voluntatis, neg:
e e
viitites infufz volumat‘is fingul e
Beftacem folam ; biecti fo e
niuntin eo, ‘-m 5‘;1‘; '\‘wal : 0?'}“3115. oki Mot e
cérm:cl]r:ﬁtu: m; "Or:‘lst l':mm‘ﬂ1 Ph‘“mh.h‘?m o
gnitam ex dmun}m rtﬂl T ‘01"’-&3“ - "llllth_Fu-
divinum ccE’tinmnium1 lfjtn:l)ﬂ,-éf ﬂtflf{!gﬂt iy
tiale ¢ volupras :umc’u ro:n{r]mu‘mma-lcpdr-
actum ditinum tahmom;m; ‘IFlclnbi}t “PCL iaia
g 1 s led folam hope-
“‘-‘:‘f:;: \:]:IEI\:I:: ptin‘j.};oz‘\rm_h,n_on enim quaric mo-
i s, e bon_mms. AQus a0t vip-
on htbonus 3 divino telflimonio; fed 3
Cird.de Lugo devirture Fidei dinine,

idem

1€

Sect XIII§.VIII. 89

propriahoneflace , que incelleCtui conflac ex
reftimonio Dei. Voluntas verd folum attingit in=
einfece boniratem , qua ad ipfam (pectar, non
probanienem illus , de quaipfanon curar , fed
intelleétus. Clim ergo virtutes voluntaws fint as
daquate diverlz penes fuum obieétum formale,
non mituin , quod exigantur habitus, dinerfi ins
fuli pro fingulis, qui tamen non exiguntur in
intelledtu ;10 quo actus maiorem habent vanitas
tem & conuenientiam in obicéto formali, faltein
partiali, divinz nufi.u;i ratis. Quod omnes fateri
debent,ciim eadem fides in intelle o fufliciar ad
proponendum obiectum fpei, & chariratis , qua
taméin voluntare cxigunt hal 1})5, quia
habent obicdta diveria > provearinguniut a vo-

1tuscinet

l\.m(:ircJ qu& . tamen idem habitues fider in inccl=
teétu attingic fub codem morivo fonmali divina
anctoritaris,

Hing ebiter inferre poflumus id ; quod fupra
petebacar : an hic habitus infufus ad Conclufio-
wes Theolagicas practicas maneae in harerico, #
velin peceatore. Dicimus enim in primis non
manere in heretico; quia cum hic habitus fub-
ordinerur fidei,ne pofic c snifi conclirren-
te fide cum illo,ve {epe diximus;ablacafide,inuei-
lis elfer, & oriofus, quare avfercur, ficuc & de ha-
bicn etiam pix affectionis; & de habitu infufo ad
indicid credibiliratis dicemus inferius {uc loco.
In peccatore autem catholico manct habitns piz
affeionis , & habitus prudentia infufz ad io-
dicium enidens credibilitatis,ficut manet habirus 2
fidei, ad cuinsactusilli etiam habires neceflari 3165
funt. De illo aatemalio habitn infufo, qui pro-
poniteum fide honeftatem particalarem’aliacum
vircatum moralinm , dubitari pareft , quia vide-
tur ex vna parre debere mantre in peccarore Cas
tholico, ¥ quo mancr fides; cui hic habicus fuba
ordinatur,& fubaleernarur deducens céclufiones
ex fide 8¢ line quo fides {ola non poreft deduces
re fuas ¢6.lufiones per allenfus yndequaque fu-
pernaturales,ve diximus.Ex alioantém capite vi=
detur non debere manere ; quia iuxta commu-
nem {enrentiam nen manent virtutes morales
infufa , qua pertinent ad voluntarem , quarum
obiedta deberent proponi per hunc habitum: né
eft ergo , cur maneat habirus illein inrelleétu fi=
ne habitibos fibi correfpprdentibus in volunta«
te, Nec obftar;quod maneat [idds;cui hic habitus
fubordinatur: quia il eriam aliz virtures mo-
sales infule voluntads fuberdinantut fuo modo
fidei s quz non felum chanrau , (ed illis criam
vitcuribus {ua obieéta proponit; & tamen ma-
nente fide ob peculiarem rationem ( de quainfid
agendo de fide informi) non manent charicas,
neque etiam aliz vircutes morales juxta commu-=
nem [entenriam, quiain illis non procedic ratio,
qua facic, quod. perfeverecfides.Egoiraque cre-
do,hoc totum pendere ex illa alia quaftione, an
habitus infuli yvireueumn moralivm maneantin
peccarore , an vero deftroantur omnes fimul com
charitate. §ienimille ali@ virtutes manent,idé
dicendum erie de habita hoe infufo, qui imul
cum fide proponit eis honeftacem fuorum obic-
étotum,  Siverd il aliz virtuces infule in vos
lunrate nen maneant, veriusvidetur , quod nee
hic habitusmaneacinintelleétu propter rationes
fecundeloco adducdtas, qua maiciem vim habe-
re videntur, An verd ille alie virtutes mora-
les manent, pertinet ad 1. 2. iw tratl. de virtue
tib, Nunc folumaduerio , in haretico,licét den

b= uK

thelico pecear
tore ¥




90

tur conclufiones aliquz fimiles Theologicis né
efle proprie ‘Theologcas , nec pracedere ab hoe
habira iofufo , fed ab acquifito, qa non pro-
cedunt ex pramiffis reuclacis per veram fidem
infufam credius,fed creditis per fidem naruralem
nnpcti':.CtL‘m 20 ac ‘lueﬁrum. In peccarore autem
Catholico,fi quas haberconclufiones (upernacu-
rales ex vera fide deductas, & deferni€res ad aétus
fupernarurales aliarum virsatumiilla procedunt
ex auxilioad
infufi. $i epim virtures Jnotales in fufzinille
non manent 5 & tamen datucauxilinm ackaale
fupplens carum defedtom ad einlmodi adtus fu-
pernacurales mifericordia, temperanties; & alios
fic etiam dabicur auxilium in incellectn 1-UPPIC1]$
vicem habitus prudentiz infufe,; cim cadem fic
ratio quodad hoc {upplendi defeétum habicos
infufli intelleGtualis & defedtum habicanm infu-

1 l‘uplﬂcmc vicem huius habitus

Adussren- forumvolonraris.Aduerto tamen,nos in his,qua

drapp,

366
Pruditia in-
frefn diffin-
guitur & fide
ganguam in-
eludens ab
inclnfo,

Prudentia

Fufa ur di-

#1
ftinguarur &
Thuologia,

36

diximus, & dicturi {umus §.fequenti,agere foldm
de prudentiainfufa in ordine ad iudicium pra-
ritn.'nm,qtmd h;’(:)tl’pcr modum conclufionis. An
verd habeataliqnando slindindicium immedia-
tum, & an ficab gpdem habitn, dicemus nfra
n'rfp.x ety

§. VIIL

Infertar ex dictis diffinctio prudentie
S a fides vbi etiam quomodo diffin-
Zuatur prophetia 4 fide.

Xﬁﬁ)mdt&m facilé iam explicabimr diftin-
Eého prudentiz infulz 4 Theolagia, &2 fide.
Na i fide diftingunirur tanqua includésab inclu-
{o;cii adtus prudenuz infule procedar ex reucla~
tis,quibus in ipfomer affenfu prudentia infufz
allentituc fides , & 1ded principium adequatum
illius affenfus conflarex habiru fidei , & alio ha-
bituinfufo dato ad {fupplendum defedtum fidei
in ordine ad obiectum adzquaram illius actus,ve
fupra explicarum eft,

St vero prudencia dinfofa comparerur cum
Theologia , habent {e canquam excedens, & ex-
cetfum. Multos enim actus habet Theologia,
qu nen pertinentad prudentiam infufam:mul-
tos etiam haber prudentiainfula, qui non perti-
nent ad Theologlam propri¢ dictam : denique
aliqui funt attus , qui pertinent ad vtramque;
& quoad illos non diftinguitur prudentiainfufa
2 Tiltol.ug!:?, Prima pars probatur ¢x dichis : quia
veritates (peculariue deducta ex fide, qu& non
fl:cfi;m: ad piam, & retam operatiopem, non
petinentad prudentiam: ivfufam , que folum
operatur, quando alfenfu fupernaturalideducto
ex fide propenitur volunrati practice ebiectum
honefte .mlplcucndlml, vel FLJgiCndum,&. famen
illi afenlus pestinent ad Theologiam,ctio dedu-
cantur ex principisreuelatis: ergo plures actus
pertinent ad Theologiam, qui non pertinent ad
prudenniam infufam.

Secunda ctiam pars , quod plun:s atus peri-
peancad pradendam infulam,qui non pertinent
ad Theologiam propiie diftam , probari potcft:
quia nomine Theologiz incelligimus difcipli-
va illam, & faientiam,quz tradin, & probatcon-
cluhoncs ex obiedis reuclaris, qua Ec(‘:t non fic
laicntiain omni rigore , eo quod non habeat
suidentiam de fuls obiectis , cum probec illa ¢x

De virtute Fidei diuinz,

vna faltem premifla reveldia , & obfum. imi
watur tamen alias {cientias , quoad medyy 1{],.
bandi conclufiones , & quoad careras condtl:;o.
nes: quare beut aliz ientie nop lll'l:df,:r.ﬁg.
uiduis,led de rationibus voluerfalibus, nam | [1;‘
lofophia non rradtac , an Pecrus fitnlibilis, fog
an homo firrifibilis: fic Theologia non defiy.
dicad cafus particulares in individuo g;;c;m‘:,
terias morales, fed cradit regulas vniverfales des
duckas ex principiis fidei. Prudentiz very e
nus elt confliderare 1n individao,an hic& nune
in his circcamitantiis obieétum fic hontfun; !
ta regulas yniserfales deduétasex dodhvina i
& hi funt, ve plurimum aftus prodentiz ir-fulm’
quitamen pon pertinent ad Theologi N propre
ditam}, vtindicat un Lellius dieto lip, 5. g
pridenisa cap. 1. dubiz num, 16, dixi ad Thes

gia

2 'pro‘g’n:t; diltam , nempe prove hoc namen
applicarum eft cuidam peculiari dil"mpi:c.r, quz
in {cholis 3 Theologis {cholatticisvel morlilys
tradi foler.  Siverd Theologia nomen inlutio
hignificatione viurperur; porelt comprehendere
quafliber concluliones, que ex duplic,vel sl
prewmiffa reaclara inferri pollonr, & aliquando
nomenilludiad Thuu’.{:gis vﬁlrpztur s&ines
bgniticatione omnesillz conclufiones pradiice
etiam circa cafus indiniduales pettinebunt of
Theologiam,

Denique tereia pars allertionis noltiz, nempe
quod aliqui fincalfenfus pertinentes ad Theo-
logiam , & ad prudentiam infufam , & quonl
illes non diftinguatur prodencia infufa a Theo-
logia .prci‘a[i po(el't 5 quia licée communiter
actus volunratis honefti , & mericorij ver{entur
circa opera fingularia , & in indiuiduo : nonti-
men repugnat aliquos eiu{modiactus meriorios
fieri circa rariones voiuverfales, & earum honefls-
tem , qualisd Theologia ex principiis reuclas
proponitur, Quandaenim Theologia proponit
honeftatem, arque exccllentiam upcmmm]l:ri-
cordiz erga waimos ex fidei doctrina prob-
tam;hic afien{us ad Theologiam proprie {peéit
cum ex principiis reuelatis probari poffic, &ve-
luntas exillo affenfis vnivecfali mouer poteh,
ve afficiatur erga mifericordiam, vel eleemolj:
nam & Theologe, vel concionatore aded cet-
mendatam,& ex doftrina fidei probatam,8con-
cipiat defiderium applicandi fe ferio ad t‘}ﬂflﬂm
epera , quando occurrat occafio; qui actuspits
elt, & meritorius , & fic dealis Itr{uhbui ;f“
tamen elicietur ab. illo habitu infufo , guide
tur ad concurrendum cum fidein ordine 8d (o
cluliones Theologicas , quz proponunt proi-
mé obiedtum honeftum fufficienterad excitar
dum affeétum pium & meritotium. %ﬂdﬁ s
nolit, eum actum effe dicendum prudenti; 448
non verfatur circa circumftanias PEFUCUIQK?’
eric queltio de nomine: in re amen P“’Ce.dl'i‘f;
illo habitn infufo, cuinsmunus \-mucrfa.“h:
concurrere cum fide, & adinuare ihamin Grfilﬂ;
ad conclufiones pracicas deferuientes P[‘U:'{];‘
ad aétus voluncatis meritorios, arque ﬁ“ﬂﬂ:;_
tusille,quoad cosactus né dlﬂ‘“g‘fﬂud “;“
logia, quatenus ad Theologiam etiam ‘Pffnnrn
illa conclulio : nam Theologia, v dlx‘“-‘;s’hms
eft implex habirus , {ed compledtitur & x; 7
acquilitos, qui foli cum fide concprrunt P

| :q - . |um infi-
res conclufiones , & habitum eriam 13}-‘[_”5 i
fum , qui cum cadem fde concusricad alias.

aftini
: iionem Angufiin
feusra prudentia iwxsa definivion¢ g’lm.x.




lib.x. delib. arb. cap.13. Ef veram appetendg+
v, G fuginedarum [cientia, 8 hib. 83, queftio-
nums quatt. 3o. dixit, effe rerum bonarum & ma-
larume 5 (5 wewtr 2 [crentiam, Vbi non limira-
wur prudentia ad fola obiedta individualia, &
ingularia, {ed extenditnr ad omnem cogmnitio-
wem rectam operationem ; & com-
muniter dicitur pradenter fecille, qui decreme
ad eleemolynas, vel mifericordie opera fe appli-
care,ctiamanteguam occalio occurreret ﬁl:(}:lid
in Fn:‘:jcula:i operandi. Pertinec ergo Gusille
&ad prodentiam infu(am, atquectiamad Theoo
logiam,
ieltac dicere de diftinétione Prophetiz & fide:
quo, & deiis, quead prophetiam peéitinents
are Suarez i prefenti disp. % fect.3 & qitensih

leit. 3. num. 1o, dicit, obictum formaz
le prophetie effe anctoritatem Dei aliquid Pro=
etz renclantis, & fét, 4. nmm. 1. actus pro=
heti elle cognitionem fupernaturalem funda-
tam in divina renelatione, 4 qua procedit predi-
&io » qua propheta manifeftar aliis rem (ibi &
tam & fedf. §. #um, 3. dicit, hanc
nem, gquam Propherz habent de rebus
¢ [eniper enidentens , fed ﬂ:’qucnrrrnh-
feuramy arque adeo non diftingui eflentialicer;
fed lolum accidenralicer i cognitione fidet, qua-
waus fabcer peculiani modo fit reqelatio ];t(p
phete ad abiorum veilicacem :

feqes

AIES

aliquando tamen
ceedibileefle, qued cognitio euidens Prophetis
commupicetur, quod prabat num, 5.6 6. & de-
nique feff, 6, num. 4. concludic » principium
fupernaturale requificum in l‘rc:lwhrta ad elicien-
dum foom aékum »'€X parce non d:f‘tmguul\ i
bitu fidei , qui ficutad alios aflen fus ol iectorum
propeee Der renelationem , fic etiam coneurrere
porelt ad alfenfum | quo Proplera credit rem
illam propter revelationemincuidentem (Ui fas
dam : licer quoad alios adtys s quas Propheta
habet pecubiares audiendi Deum requirirar
alnd principium dincelum, quod non permanes
i Prophera habitualicer, fed dacur accurrente
occafione,

P Hureado de prophetiaagic difpi 28, Ec§.s.
{upponit , Propheram { loquendo de prophe-
Y3 propria & perfedta) cognofcere cuidenter
bena ,qu_d\ns Deos ei loqultm s & iigni!i:amm
Hlorum hgnns'nm » quod etiam Il]lemt§, IX

B vero habicus fidei fufficiat ex patte princi-
Pijad actus Prophete , faris obfcure loquitur:
nam §. olauo, dicir , cognitionem  Prophe-
nean folum differre 3 noftro allenti fidei :qm-
tenus nos habemus pro obietto formali non (o=
ihn figna , quibus Deus loquuras fuic cum
Propticta, fed eriam ipfum ailenfum Prophe-
I, per quem dicit compleri reaclationem for-
ll‘-'"_n Dei: av verd affentus Propheta non ha-
hee fi iplum pro obic&to formali 5> fed fula -
893, quibus Deus ej loquitur, que figna gi-
Stnon efle cenclationem formalem ., fed fo-

Qued difcrimen  dicic,

M inftramencalen,
ufficere §\d dilhngucndum ackum i’rophcmi
noftro affen(y, {pecie quali Phyfica, nan tamen
morali, Mqueideo non {pe@are ad dinerfos ha
L"“Samﬁ,cxmudn tendendi claré &voblcare,
A tamen (eition, rertin, §.18, loquitur de
E:;“ili:ﬁ:c 1.1‘la ’[ qua clﬂici.er_ucr producitur cogni-
o u;nir‘cu:; arionis divinae :_xtﬂ'eml‘s 3 8¢ ex
. reu:La:' 1ina .chrchendlmr veriras eiuf-

lonis, §. 24, concludit , eos actus

XIIL & VIIL

prophete fieri de faéo pet atixiliuim eitrinfe=
cum Deiy & pon per habitum : quare !inppo-
nit habitom fidei non fufficere ex parte prin-
eipijad cinflivedi atus, qui tainen connararali=
terexigertent aliquem habicum tnfufum, 4 que
P:'occdcreut,vrw[—c faretur § 23, (Lutl:'t‘ magis
credosiplum non purare , quod hi aétus poflint
procedere ab habicu fides; quia quamuis ex parte
obieéti formalis non efler repugnantia;repugnat
tamen ¢x parre charicatis, quam haber hic agus;
& quam non haber aftus fidei, & ideo forrafle
§. 8. addidit verba illa, nifi ex moda tendendi cla-
re¢d a!’:ﬁ'mi’.

Ex dictis ramen clariraris gratia, d:liingntn—
dum exiftimode Prophetia,qua porelt latiis ac-
CiPl pro pr:rdithunc futurorun , prove fundara
in teuelatione Dei lace {umpra; vel poreft accipi
ftricte pro predictione fundara in seuclatione
ftridé fumpea. Diximus enim fupra, aliquando
reuclationem {umi lacé , prove comprehendie
etiam fcientiam alicui  Deoinfufam ; aliquando
vero fumi ftricke , provt conuertitur cum loguu-
tione Dei'manifeltantis , & teftificantis aliquid;
Nam Deus infundendo fcientimnralicui, non los
quitur proprié , nec teftacuc illa obiecea - fuffice-
ret autem {cientiailla, ve qui cam accipit, poflee
exviillius pradicere Furura, vel occulra , atque
adeo inaliquo fenfu vocareenr Propheta, Com-
municer ramen hoc nomen 4 Theologis applica
turiis, qui ex renclatione fibj peculisricer facta
Dei reftificantis, & reuclantis aliquid, illud prz-
d:cinita enim loguitur S. Thomuinfra guaft.1 5 1.
art.6 dum air, Prophetia eff quedam COgRLIo -
tellectini: Prophera smpreffa ex renelarione digina
per modion crinfidam doftring, Vbi nomine dos
it imitar loquurio y & reftificatio
Dei s nemoenim doscr, nil voce, vel ﬂ.‘xipm, aut
aliter loquens.  Vode pradittionem Propheta
certam efle ;' quia fandatar in auétoritate Dei
tradunt communiter Thcoiogj, ve prabat Sua=
1ew loco fupra citaro feft, 5 num. 1 0.8 colligitur ex
feriprura paffim dicente, Deum logui per Pro-
phetas,8¢ in Prophetis, quiided frequetier pree-
mitcebant verba ills, Hec dicir Dominus | Perbum
Dominisguod falum eft adme s faltum eff verbum
Domsni 3 & fimlia.

Quo fuppofico ; fi fermo cﬂ_\b:de propheria
lace fumpra fundatain (cientia infufa ablque re-
flificarione Dei, conftat claré, illam diftinguia
fide, qua fundarur inauétoritate Dei renclantis;
& teftificantis : illa autem pon fundarecur in
teltificacione Dei , fed in {cientia infufa de rali
obiecto :imo licée habens illam feientiam refl exa
illam cognofcens,ex illa, &ex eius {upernaturas
litace,r& infallibilitace inferret perdifiurfum ve-
ritacem rei manifeflace per ealem {Eientiam 3 hic
aflentos non effer adtus fidei | quia non haberee
pro obiecto formali teftimonium Dei, {ed infal-
I b litarem Gientiz infolz,8& eins{upernaturalia
tatem, v bene notauit Huatado diéta difp. 28,
§ 1.

Loquendo. ¥erd de propheria firicke {umpra,
quz fupponit reuclationem Dei loquentis Vro-
phete; & reflificantis tale obieGtum, videndum,
eft, qui attusin Prophera repetiantur, Nam in
primus haber adtum , quo vider, ac cognofcit fi-
gna , quibus ei L‘eu;. loquit_n‘; deinde alkum,
qoo iudicat illam clle loquutioneni Dei:deni=
que atom , quo proprer diminam auctoritatem
credit obiectum , quod Deus illi dicic : nam de

4 adtiong

¢ {aris exp

01

371
Prappetia ld=
1&g firidlly
REEIPetnry

)

37%
Sententia
Auitotisi

373




92
atione externa, qua pl‘:cdm;t rem il_b.m aliis non
eft magna difficuleas,cim illa in {uaenritare lic
naturalis, & p(.ﬂ}: imperati i volontate bona,
vel etiam mala 5 ficuc confecratio Buch iftiz,
vel aliz aGionescriam faciz, de primo ergo actu,
quo percipit (igna quibus Deus ci logt‘.im" sidi=
ftinguendum videtur: i enim per illom
non folum percipic 1ign;\,lld euidenteriudicac
illafignae Deo, vidennr elle fupernaturalis;
nam ficut aCtus obfcuras, quo de facto judica-
mus, Deum seuelare myftgria fidei, eft {uper-
naturalis, & procedica fide, fic de illo iudicio,di-
cendum videtur s cim in co ctiam fundeturaf-
fenfus rei reuclarz. Quare ad illam actum requi-
ricur prinupmmliwpzms.mm'sc ex patic poteui®,
quod quidé diftingui videtur ab habitu fidei,qui,
vE Poﬁca videbimus,eftobfcuras fale refpedta rei
reuclate, propter inenidentiareuclationis Prophe-
ta aurem habens enidentiam de loquutone Dei,
haberct ctiam-euidentiam rei reuelate faleemin
acceftante,que non poteft elle ab habitn fidci,quia
eft vera enidentia,ve videbimus difp[equems.

Si yerd Propheta percipiat quidem fignailla,
quibus Deus loquétat, non eamen cognolcat cui-
denter, elle loquutionem Dei ; logquendo de ille
primo aku, quo percipit figna, & nonde {ecun-
do aétu; quo pefteaindicar, & ¢ redit; Deum lo-
qui perillaigna, non video fu fHiciés fandamen-
tum, aut necelfitatem , ve ille actus fic fuperna-
turalisin fubftancia, & quod non fufficiac, {i fic
fupernaturalis faltem quoad modum. Quia in
poimis de factoin nobis ; licee aflenfus, quo cre-
dimus,eum renelace myfteriafidei, Gt fuperna-
ruralis;cognitio tamen Pm‘md:ns , qua percipi-
mus reuelationem, Dei mediatam , qua fic nobis
pet Ecclefiam , vel Seripruram, vel exiam per
Propheram pradicantem & proponentem , non
viderur {upernaruralis quoad fubftantiam : imod
inreuclatione eaiam@mmediata , cognitio , qua
per vifum Rex Balcaflar percipicbarreuclationem
Dei fcriptam in  paricte ; 8 cognitio ctiam, quz
in eius intelleGu fiebar de rali {criptura, non yi-
derur,quod faerit lhpcr:m[umhs quo ad fubltan-
tiam, fed naturalis ex 1i\r:cicbu:. talis obieéti fen=
fibilis, Item cognitio, qua Moyfesvifu percipie-
bat rubi ardorem fine combuftione , & incelle-
&ioilli corrclpondens; non videtur fupernara-
ralis quo ad fubffantiam.Quod idemef}, quando
Deus per Angt‘los l_oquitur‘&’ reuelat alicui;nam
auditio, qua B.Virgo; vel Zachatias percipicbant
voces formacas ab Angelo Gabriele,& intellettio
i}i fenfationi concfpmlduns » Romapparet , cur
debucric elfe fupernaturalis quoad fubftantiam,
Vadelicét , Deus immediate loqueretur fine (i-
gno fenfibili externo per reprefentationem ima-
ginum , ant vocumin phantafia,idem dicendum
viderur; ciim Angelus etiam poflic, & Damon
formare in phantaliatales imagines perapplica-
tionem {_pecmmm , & illa obiedta fenfibilia fint,
& perceptibilia & fenfu interno, Denique licee
Deus loqueretur immediaté in intelledtu abigque
interuentu Phdnt:l{i.t, non apparet,car eiafmo-
di loguutio petac fupernaturalicatem quoad fub-
ftantiam,clim Deus ctiam,ve Auctor natuiz pof-
fetlogu Angelis,8canimabus {eparais ; eifgue
aliquid precipére ; que loquurio in eo ftaru pu-
e nature nen eller, fwpernacaralis :ergo licee
Deus anima, coniuncte corpori eodem modo
loquarue , poteric ea loquurio effe folim (uper+

naturalis , quoad madum, quatenysin o fratu

un

De virtute Fidei diuinz,

non debetur anim:L‘_ vnite, corpori, quaread eap
loquurionem precisé percipiendam,non Gpp‘v‘-‘-
neceflitas principij {upernaruralis, fed COECUII.EJ‘,;
Dei cum potentia naturali d percipiendam e
]()(suunont‘m > qui fortal concuriusin s g
cunmftantiis non deberetur,

Doétores ergo lupponentes altum Propher
cfle fupernaruralem quo ad [uh!tnnm:n,r&
gi principium fupernatarale , videntu potifli
mum loqui de attu ; quo Prophera nop 1;,[.;,,,
percipit voces, Leu figna,-quibus Deus logyitg

i

fed percipic , & cognofgcir, Deum pet illa | a

)

loqui , qui elt pouflimus Prophetz aftys:
enim {upponunt cognitionem ljl‘gi)hcuc
bere elle certam de Deo renclante, vt probar Sy
vz [t 4. num.4. quia alioquin non pollet pros
phetacerts credere, vel pradicere obiechum e
lacrum, nifi cered crederet, Deumefe revelantem:
loquuntur ergo de actn judlﬂ} » QU0 ex euidenti
credibilitate fignorum fibi 2 Deo propofirorum
iudicat certd 5 & infallibiliter Deum b}
ex quo aflenfu poftea eredit ceitd rem senclatam,
Verumque tamen abli]uc evidentia: foar& B,
Virgo ex loquutione Ansch » CHLIS VOCES peicie
piebat, habuie euidentem crcdibﬂl:anm,quuj.
illa effet reuelatio Dei @ non tamen habuic e
dentiam de hoc: alioquin non 1ta mernilltie
commendata fuiller eius fides ab Elifabethagis
cente, beara que credidifti. pam euidentia ¢
ret ad credendam revelatienem,8 rem renelatam,

& beari func illi , quinon yiderunt, & cede
derunt.

Haoc ergo fuppofico confequens videtungqud
indicium illud l".uphcw,quu iudicat, Deun e
biloqui, & quo proprer luc}uuuoncmpcicr
dit rem reuclatam , effe fupernaturalein {ubftana
tia, ficut in nobis etiam eft , quando credims
proprer renclationem mediaté ad nos perductin;
arque adeo exigere pringipium aliquod fuf;::n;-
turale ex parte potentiz,kHoc autem prinCipiis;
quandoiudicia illud néecht euidens, non videtit
diftin&um ab habitu fidei,quem habemustcon:
cellit bene Suarez [ett. 6. num, 4, quiacimbabis
tus fidei extendatur ad credendam omaem el
lationem obfcuram arque etiam ad privatem;
mulcd magis extendetur ad eam crtd_zndém, quz
fir ipfi Prophete , qua magis participas de s
latione non piiuum , cum fiatin yrilitaemelioe
fum.

Solim poffce efle difficoleas, quia Gnonpos 41
nitur in Propheraalind principium iupem_ntm:;—
le ad fuos actus preser habitum ﬁdc_fjnon yidetar
verum quod indicat S, Thom, gue/is 17"‘”(';
& [equantur alij plurt‘s,quodPruphmz‘duna&
non datur commupiter per modnim hnbmzs{, :
permanentes,fed {olum tranfennrer: quaeip

afupplen-

ponerevidetur,efle qualitarem aliquan 0P 7
tem loco habitus infafi , qu derr nccurrlmd-u
oceafione , & poltea anferatur :qum}[fu:;? ;
dita difp. 28. 524 digits P"“Fhﬂ“m ];‘ﬂim |
auxilinm excrinfecam Dei fupplentem dt;it e
habirus. Refpondeo tamen.s prophti® ?;:lcﬁ—

non elle permanens;, quia vlea l\."l)ltlﬂfl‘lm‘< i

gnitionem prophericam requisantur Plcn 1;;:[”’

non femper dancat , fed qUﬂﬂdu Peus gqilrll‘ (7
& ideo non cft in poreftate l't'ﬂphtfziipg ;“,;,,5.
re.quories voluerit, vE dixic Suarez ek "on]Ja -
ficut nos,licet habeamus habicum ii‘{_f”‘? a3

{amus credere, nifi vela Deo immu%]?;ﬁ:: e~ |
aliis proponantut obictta credenda: ‘

.
bens




i

%

Waggid

|
|
|
|

S T s e

.
¥
Difput. I'L
bens aures expeditas non poteft audire , nifialij
uantur.

lo%’na’c obiter infertur, licétin Prophetaineni-
denter cognofeente Deum fibi logui , preecedat
judicium cuidens credibilitatis & pia affeftio vo-
Juntatis ad credendum Deum loqui,& verum ef-
fe, qnod lnqu_in‘]r , ad hos ctiam actus {fuff

mdentiaminfuiam , quzin nobis clicit :
cium credibilicatis & habirmm eriam p
nis communein ; quia nos eriam habemusind
znon

1=

ciom illud euidens, quare ratione cu iden

requiritut in Proj aliushabirus ad indicium
illud ; & hab nofter ple affeétionis volu
wenrelicic imperantem allenfem obfcurum
dininam revelationem , prove imperat criam fib
Prophera in pradicto calu,

e e %, afr e 2l aly alr alr s | ol
dhdhderadidhadatrdasihdntsdh

DISPYVTATIO IL

De obfcuricate fidei , & de cius
compoflibilitate cum
cuidentia.

Secrio L Prrum rewelatio clara paﬂ?f
effe obicitums formale fidei.

L Perim fides poffit ¢ffe de obielto aliun-
declare cognito.

1L dn idem affenfus fidei poffir ten-
dere circa obiectum yenelatum per
alind medipm [cientificum vel pro-
babile.

O c etiam pertinet ad obiedtum formale

idei explicandum, non quidem quoad en~
titatem obiedi ipfins , fed quoad conditionem
requilitam, ve poffic intelleGtum moucre ad af-
fenfom fidei, Oportebit aurem prids videre de
obfcaritace requifita ex parte reuclationis: po-
fleade obfcuritare requilitainipfo objedto ma-
terialijan fcilicer debear vndequaque effe ob-
fearam , icaye aliunde eriam debeat non eflt cui-
denter norum,

SECTIOE
Virian reuelatio clara poffit effe obie ctum
Jformale fidei.
R Ell‘ﬁi;:tignem claram appcllo eam , quam
\ euidenter cognofcimus efle revelationem
Deil: fuppono autem fieri polle quod ftiam eui-
denter aliquam effz reuelationem Dei ablque co
quod videam Deum clart in fe ipfo, ve dixi fup,
fcf: 7- quod aduersiis Bafies i prefenti art.g. cir-
¢a finem ¢ infra queft.s.art. 1. poft. vltimam con-
litfioner , quiid negauit , docet communis fen-
tentia, Caiec, inprafenti art. 4. & infraduefl, 171,
“rtic. 5. Dur, in 3, diffinét. 13, gquaft. 9. Carchiuf]
&Baffolis guef?. 1. prologi, Atagon infra quaft. s
4t 1. Alphonfus Mendoza in quodlih. gusft 0t
Al . GHaf. 3,
febolat yideatat Suatez, tom, 1. in 1. par. difp.
2. § fod occyrrir S inprafenti chf,'i?m.; :(
fFere plutes alios, Valg.2.toman primam par.

Vbi af

Seétio L

P13y .. 6.6 7. Valentiain prafenti difp, 1.
puntto 1. Sal: i 1. di=
. Er probatur facilé, quia poreft An-
ofcereloperparturalicer ennitaicm,
actus fidei,crgo poteft cogn
re cuidentes 1‘[L:‘-njl:1 1

1.tom, 31, 2.

& quiddirat

alitarem a

lfﬂtrﬁ Lnl_{noiluc ¢ Jm.;.’;:cr,qucu'n ha
ic&o veram renclationem Dei, & per CU:)fﬂlu[‘n!
evidenter fcic exiftentiam r stionis ; nam fi-
cut viribus natura i:o:.;uc:fcu: Angelus ent
]apidis,.v,g. ordinem, quem la'l.v berad Deumyg
itaex eleuatione porest intuerl entitatem actas
fupernararalis, & habitudinem intrin{ecar
ille adtus habet ad Deam vere renelantem. Lem
pmuﬁ Deus P.:nd-.xc:‘[-c :\lwquam qualitatem , vel
aGtionem,fue vitalem,liue ;
te Ange qua per fuam encitatem fic vox , & lo~
quutio Dei, {ve diximus in fuperioribus; ) quare
qui cognofcercr quiddieatiug illam qualivacen,
vel actionem,cogaolceret clare illam effe loquu-
tionem, & reuclarionem Dei,ab{ijue eo qued vi-
derer ipfum Detm.

Dices : vous / lus non poreft Cogucﬁ:cr‘c
clarg laquurianem alrerius, quineoiplovidear
volantatem Angeli jvolentis mandfeftare funm
conceprum, ergo nec porelt cognofcere claré o~
quurionem Dei , quin videar voluntatem , qua
Deus vule manifeltare funm concepram , & 11::'
con(‘cqﬁcns :]nin videar fubftantiam Dei, quz
diftinguicur ab eius volunrate,

Refpondeo, negando confequentiam, [Ratio
difcriminis eft, quod loquutio, & vox Angeli eft
formaliter a¢tus veolunratis ordinantis obie@&nm
adaliom Angclum, veexplicui in tralt. dg Ange-
lis nec porelt formaread exrra aliquam’ vocem,
Juatur cum aliis Angelis , quare cum vox
{cbear pereipiab audi€re,deber
tvero Deus pocelt formare
¢ exreafe,qua loquatur,& qua exprimar cius
menté, quare porefl laquurio \ldL'J.i,qun videa-
tur volitio Dei, Licetex vifione laqunriunis co~
g:‘.oi‘; rur abltraCtive ealis volunras increataDiei.

Dices primd , ipfcnﬂus fider eft cognitio ob-
fcura revelationis Deiy ergo licee euidenter; &
intuitiné cognofcamr fPfL aétus bBdei, non !mrtﬂ
manifeftare euidenter reuelationem Dei, cuius
ipfe cft eflentialicer cognirig, & manifeftatio ob-
fcura, Refpondeo ,actum fidei efle obfcurnmin
genere caunfz formalis , elfe vero clatumin ratio=
ne medi) cogniti : hoceft, iplum aftum fidei per
fuam naturam effe ralem , ve fubicéo, feu intel-
lectui, cui inhzrer non tibuar alium effeétum
formalem, nifi obfcure intelligentis : cum hoc
tamen ftar.quod per {uam entitatem fin petnatu-
ralem exigat eflentdialiter non preduci,nifi quan=
de pracedit vera reuelario Dei: quare, qui intue-
tur cius entiracem, vider hunc ordinem eflentia-
lem ; & ideo tanquam in medio cogniro poteﬂ;
cuidencer cogn afcere, dari renelationem Ded . Si-
cut etiam noftra cognitio naturalis de Deo per
media probabilia obicuré nobis manikefacin ge-
nere caulx formalis "exiftentiam Dei. Angelus
tamen perfedté comprehendens illum med aéG,
& ordinem quem habet ad Deum, ve ad fuam ef~
fentiam naturalem , eutdencer Er@m;icit in co
actn , tangquam in medio cognito Deum exiftere,
qui eft canfai -

Dices fecundo,fi reuelatio Dei vt talis cogno-
feeretnrevidenter, & quidditatiue , fequererne,
quod cognofceresus quiddiraciug,eriam Deus fe~

welans

o)

1, qua

1 vitalem, 10 men=

15 actus.

93

gH

fit.

Ang

witio @&
hio g

L.

© qle




	Seite 63
	§. I. De conclusione deducta ex vna de fide, & altera euidenti naturali.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	§. II. De conclusione deducta ex duabus reuelatis, an sit de fide.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73

	§. III. Vtrùm reuelatio vniuersalis sufficiat ad assensum fidei circa obiectum singulare.
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76

	§. IV. Vtrùm reuelatio vniuersalis sufficiat ad credenda singularia nota certitudine morali, vel notitia probabili.
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79

	§. V. Infertur ex dictis, quomodo sit de fide, hunc esse verum, & legitimum Papam.
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81

	§. VI. An habitus fidei, vel solus, vel cum aliis, concurrat immediatè ad assensum conclusionis Theologicæ.
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84

	§. VII. Qualis sit hic habitus Theologiæ, an naturalis, vel supernaturalis; an vnus, vel multiplex.
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90

	§. VIII. Infertur ex dictis distinctio prudentiæ infusæ à fide; vbi etiam quomodo distinguatur prophetia à fide.
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93


