UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

loannis De Lvgo Hispalensis, Societatis lesv, S. R. E. Tit.
S. Balbinae Presbyteri Cardinalis, Dispvtationes
Scholasticae, Et Morales De Virtvte Fidei Divinae

Lugo, Juan de

Lugduni, 1656

§. Il. De conclusione deducta ex duabus reuelatis, an sit de fide.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81031

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81031

1 fuam capacita-
fcepennt, QI ando vero
1 vniuerfale ¢
aliguid propc
L{um dogia propone-~

dem Ponel
offic
micrendum tamen eft
1 5. Primo,ned
sque enimi daca et
beranageria, {
,vel eam concernunt, vel

inCne ad morcschreiftianos,

amen 5 & 1nqul-

1iniis, qua p
Oportete

tinens ad {enfum: Scrig

dam; v > qu
ciam Ecclefiz non {pectar. Secundo p
i Ponrifex fummus, veld
lio -tentarer definite aliquod dog
I de m Deci, i ali-
ter non I ditur eias conatus; tollere
vita, ad vicandam Eccle deceptionem
70,8 prudenter pramittitur examen, ne teme-
nitione , Deus m
.TL'L‘U:‘], d(‘l]iqn:
s & diligentia adhib
{tulic @ Pont

examen, qu
cum C
falfum, p

eretad

geantenta de
bus eam imped
ter deber exam
Dei affiftentia promiffa non

gationem ,-quam de iure nacure  habe
examinandi prodenter, qua proponic Eccle
SicatDens confirmans ahquem in grata , non
aufert ab ¢o obligationem feruandi precepra, &
diligentiam adhibendi ad cognitioncm oblig
tionum, & ad viranda pericy
cér confirmario in. gratia affcrat prouidentiam,
& afli#entiam Dei, veille non peceer mottali-
ter, & (vt aliqui volunt ) ne moraliter pe
peccarc ; ad eandem prouidentiam Dei {pectac,
quod homo ille fatisfaciac tori {uz ebligationi,
quam feclufa rali confirmacione, haberct, nec
confirmatio tollic obligationem , quz alids effer,
Ira Perrus & cius {uccellores conficmari {unt in
fide falcem docendas & rradenda; ve colligitur ¢
verbis Chrifti Luc.22. Stman ego rofa g
vt non deficiar. fides tna, Hec autem conficmartio
non tollit cbhigatienem examinandi, qua pro-
n ficur eft L)L‘l‘.& tio natutalis
imus, an fint fufficienter

iis acerhiori-

ponenda funt; ¢
examinandi , qua cre
propolfita, & ideo confirmatie alicuius in fide
interna s non tollit hanc obligationem examinis
precedentis ; fic eft obligatio naturali examinan-
di, quae aliiscredenda proponimus , & 1deo con-
firmatio in fide. externa proponenda non aufert
pra edentis examinis obligationem , {ed folum
afferc p‘.rn-.i:?iz\tmm Dei, vt non proponatur 2
Pontifice, nili przcedente debito examine, vel
faltem nifi precédente ex parte iphigs obiecti fuf-
ficienti fundamento,quia vel in renelatione pre-
tetita continebatut , vel ex illa faleemoadiun&a
premifla alia vera deducebarurEx hae {ufficiant
quoad primum punétum de conclufione dedu-
&a ex yna reuelata 5 & altera enidenti naturali,

§t Lk

De copclufione deduiiaex dnabus rene-
Latis; an fit de fide.

Ecunda quaftio eratde conclufione , gn:
w3 quitut ex duabus pramiflis de fide, an fit de
fide; vél foluom Th.cologim. Exc:‘nlrhm’; efle po-

* teft in hac conclufione: Omues Apaftoli accepe-

= 72 SN T .

aar conclulionem eff
lufionem Thealc

pruray quiacx ea:cuidenter ¢
puncto diftinguenda
. &

velt quarere
lufionis fir de fide, & po
| udvero yan all

1

> vel vir

fns fidei g
umconclufionis ;an ft
15, Qui duo fenfnsyedi
: diue min genere loquendo,r
pugnat, quod obieftum 1:11':.111(‘.‘[ "’l”“d

inte el reuclatum, & potelt termin
fidei , & eft de fide , poffic tamen , prove ful
alicni aleeri medio ; ant motivo,; non ter

{ um fidei 5 fed alium inferiorem, vo <o
12 immortalitate que et it de fi
amen fubeflt medio fcient I
tmm»E‘lnlr.)iu]-hic.r , pOn termin
dei, fed alium inferiotem

non negant, obiectum illu
fenfum fidei in vllo cafi
lo, prove terminat a nlum gentum per di
{um ex duplici premilla de hde, & Suarck &
+ diftinxicillos duesie

3. fect 12

tuny per difc
fisceuelatis efle de fide.

Hoc etgo fuppefito ; dico
illius conclufionis ded
reuelata, fo ¢loqu
polle crediaflenfu fidei: in o comlc:\‘.
ibus {ecundz fententiz, quomms
mienta nihil alind probantidque nan 0E5
dimus. Probari anrem porelt s qH
tum illud obie@um eft de fide , guod 0%
reaclatum i Deo; fed obicdtum conclal
aris oft ¢0

1clatnm ; erge. corum v
de fide. Maior 5 & confequentia fm_l:
ur: quia omnis conclufio in

nor pro
bene infercur ex (s Fl’.l'miﬂﬁx 1n:q

ficatur cum

(el}} 4
m rota vis [}-H?SMEJ

tom : fundacur eni
duobus principiis, dici de.ompis 5 45
fuppanoex chwm,'&:idcc[nr‘t it
{fum premiffarum, co-_‘;uuruilun
quia gius cbic@um elt idgm cumed,




i
il

Difput. L.

o admiffum in prazmiflis ; & ideo negarinon

oteft nifi negata voa ex p:;m}lﬂ’ils :neque E:mn
! nerut obieéinm cuncluil_om_s in ublc&u_m
- omi(arm, (angquam in Lﬂlllﬂ?lﬂd tanquam in
GU!‘P'U »Cum quo hCL!:?L't realem 1‘d‘cn|:|tatc1‘n: Va8
wemplo puhm,};ar:bmum aLLFplfTC (P:i\[‘ul‘l)l
- ndtum, 1dem realiter cft, {altem inadzquate, &
yE pas, €um hoc 5 quod cflt omnes ﬁpu_{’cglus,
quorum Vous erat Macthaus , accepilfe Spititum
fan@um : ¢Fgo qlli‘reud:‘.t Apoftolos omnes ac-
cepifle Spiticum iﬂa1Q1m_\ , & Marthzum f}nhc
Apoftolum., reuclar, ipfum accepifle Spiricum
{in&tum : non ‘pmuﬂ; enim ;\hqm;l aﬁ-ngmaw to-
[am qﬂin afhimet [mrrus s €X qumus intrin (L‘L_'
confbarillud totum proprer identitatem realem

m cum oo -
Hoc codem argumento VLieur Suarez drila
By et 1 2.1.6. & confirmatillud bene , quia

zn}-Uco reuclante non eft cognitio confulz , fed
diftinftazergo quando reuelac :l].lquam pro}mh-
tionem vniuerfalem manifeftac iudicinm , quo
cognofcit omnia particularia diftinéte qua func

o ] Ao e At
fiub illa yniverfali : loguebatur ergo immediaté

de Marthzo; & aliis A poftolis,quos diftinéte co-
gnoi?manlla cognitione,8 1udicie, quod ‘laoluic
minifeftare per reuelationem : ergo reuclatio im-
mediaté cadic foper omnes illos in-particulari,
& per con E';olur.-ns.}\h:tlmum accepille S}!]Elfllni
fanctum,eft aliquid immediare rmcla:umﬂa_Dco,
Jicer reuclatione, quae refpedtu noftri confufa cft,
&indiger explicatiope, veappareat quod lireius
obieftum immediatim,

Objicitur primd, quiz confufio , qua {e tence
ex piree )pﬁus renclationis vuiperi‘\hs , lufficic,
yeobiectum conclufionis non (it proprié renela-
wm; quia licer ficd pazte tel jdem realiver cum
obieéto prai m reuclaro , non tamen co-
gnofcicar exvi precise renclationis explicitd., ve
uleeltin particulari, fed ad cius cogmitonemn
explicitam neceflarius eft difcurfus,quod {ufficie
vtin ratione obiet formaliter non fit idem cum
ohiefto renelato, arque ideo non Po{ﬁi de illo
explicité cffe allenfus fidei, nunguam enim py atr_[‘:
¢i obieto praftari allenfus nifi prauvio difcuriu,
quoappareatcontineri in obiccto rcu_clam-,qmn_
doautem affenfus be proprer difcurfom , ES:_E',-I
tienem ex obicétis renclatis , non alfentimur
propric de fide illi obiecto,vr dicemus conclafio-
nefequenzi, Hoc effe poreft pracipuum funda-
menzum {ententiz contrariz , pro cuius folutio-
ne sduertendum eft, dupliciter pofle nos affenti-
riilli propofitioni Deus renelanit » Mattheym
accepiffe Spiritum [anttunt. Prima inferendo il-
b ex duabus propofitionibus per hunc difcar-
fum, Deus renclanit , omnes Apoftolos accepille
Spiritum fan@um, 8 Matcheus erat vnus ex il-
lis, quia Deus id tenelauit , ergo Deus reuelanic
Matthenm ’|<,C£?\ﬂ‘g Spiritum fanGtum: & tanc
propofitio illa vt deductaex illis premiflis , fa-
temu, giiod non defernit ad allenfum fides, quo
tredamus , Macthzum accepiffe Spititum f{an-
@um , quianon infercur hic vltimus affenfus ex
teuelatione ralis obiecti fiftendo in ipfa s {ed ex
feuclatione talis obiecti, vt deduéa exalia pro-
Pofitione reuclata: quod non fufficic ad gene-
Bndum proprium affenfum de fide vt dicemus
conclufione {equenti.

: Secundd tamen polfumus dicere Deum reue-
f“‘g" » Marthzum accepifle Spiritum fancum , &
hocablgue difcuc(u, fed per propofitionem im-

Sectio XIULSIL 69

mediatam non illatam , ex alio obiecto renelato,

118 multis ex-
, quiaalioguin nulla propofitio potler ef-
3 m?ﬁ de fide dl;mi:.\cl a.‘EtJ.us\,' :
mana. Quando enim Petrus tibi afhrmat, fe ven-
turum Romam, & tu credis , quia ipfe dicit, po-
teft idem argumentum fieri de allenfu, quo cre

dis,;1d Petrum dicere ; qui fan¢ viderur haberi
etiam perdifcucfum: ideo enim credis , Petrom
id dicere, quis vocesille, ego veniam Romam,im-
pofitz funt ab hominibus ad id fignificandum;
vnde infers , Petrum higvocibus veentem loqui
de tali obic&o, ergoille affenfus fundaturin no=
ritia de iignii‘!c:\tiorlc vOCUm, quam ex prac
Grammanicz didicifti. Irem quando Pecrus pre=
fente Paulo, & Antonio , dicicribi, hi duo fue-
runt mecum heri in prandio , & rtu credis Pau-
lum pranfum efie cum Petro, quia Pecrus id di-
cir, fieri pouﬂ idem argumentum , nam Petrum
loqui de Paulo, videns credere per difcurfum ex
€0, quod Perrus defigpauic illos duos prefen-
tes , & Paulus efler vous ex ills : quate in neu-
tro cafu credis prﬁcu& fide humana, Panlum
pranfum efle apud Petrum , fed refoluis affen-
{um in alia etiam principia, nesxpe quia yoces
illzimpofite funtadid ignificandum, vel quia
Paulus erac prafens, quando Petrus 10quurus
fuit. Vnde idem argumentum fieri eriam po':r_'f‘:
in aliis abieclis , qua Deus in particulan reue-
lauic , v.g. quando credis Chrift refurceéionem,
quia Deus eam reuelanit, viderur difcurfus in-
rercedere ad credendum, Deam id reuclafle, quia
nimirum aliunde {cis, has voces , Chriffusre-
_,’Ex;re'xir,il\slv.-litas elt ab hominibus ad lg,;.qucn—
dum de rali obiefto, quod quidem non fcis ex
fide divina, {ed ex vio hominum , & pracepuis

Grammatice; ergo in haonc ctiam noudam re-
foluis parnialiter affenfum tuum de reuclatione
i Deo tacta, lrem non porerimus immediaté cre-
dere reuclationem Deide pracepro Chrifti fa-
@o Perro non manifeftandi eius transfignratio-
nem ante refurrectionem, quia Euangelinm non
dicit Chriftumn dixiffe Petro, fed dixifle przfen-
tibus difcipulis; aliunde autem conftac ex verbis
einfdem Euangelij vnum cx prafentibus fuifl-
fe Perrum : ergo ex viraque renclatione per
feurfum inferimus Chriftum pracepifle Perro, &
ficin aliis paflim, qua tamen omnes fatemur ef-
{e ceuclationem immediatam, & mmediaté credi.
Etquidem negari non deber, quod ego poffim
credere ide humana Pecrom yenturum in hane
vrbemablque alio difcurfu (lictc hic poflit eriam
interuenire , i velim ) quo refoluam meam cre-
dulitatem tanquam in prarllwilﬁ!i‘l, & principium
formale in ﬁgnlﬂcntionem vocuin 5 vel prcepta
grammari::a:, & idem eft de hde divina, qua cre-
doobieta a Deo reuclara per voces latinas. Ra-
tioaurem vtrobique eft, quia non eft neceffarins
difcorfus , nec illatio vnius ex alio ad affenfum
circaea, quz immediar¢ v{u , & experientia pet-
cipimus provt reuera percipimus ﬁgnii_icarioncm
vocum communium: quare ablque difcurfu pof.
{um credere , quod Petrus v.g. loguitnr mihi
pervoces fignificantes,{eu ignificare folicas apud
homines 5 elus aduentum in hanc vibem : nam
totii hoc cognofco immediate, nempe Petram vei
illis vocibos & vocesillas apud hemines vﬁlrp:\[i
ad fignificandum rale obictum. Quod idem cft
deaflenfu , quo credo ex parce Dei praponi in
{criprara facea tale, vel tale obieétum, ciim icgam
verba

283




28§

®biedio 2,

@hiedio 1

70

verba illa, que immediatt fcio apud homines
viurpari ad loqucndum de rali obicf“tu: Idem
ctiameft; quando credo Paulum pranfum efle
apud Petrum , quia Petrus id dixit, quando
1lo p'(:rl‘cmc dixit mihi, bic mecum pran-
J ff. Nam licee Poﬂit tinc etam interuenire
difcurfus ad credendum, Petrum de Paulo loqui:
poflum tamen fine alio difcucfu id credere: quia
ficut immediace cognofco, Petrum vrivoce viue-
Pi\-’l\ﬂ_l“rﬂ ad loquendum de prandio , ita imme-
diatecognolco, 1pfum vti voce viuspari fulifa ad
loquendum de Paulo: fam vox illa,bic, prefente
Paulo,idem eft,ac vox Panlus, 8 in eadem figni-
ficatione vﬂli’pﬂm{ ab hominibus: ciim ergo im-
mediacé percipiam , Pecrum vti veceilla, bic pre-
{ente Paulo; percipio ctiam inimediace ipfum vei
voce viurpaii folita in his circumftantiis ad lo-
quendum de Paulo, quare abﬁluc alio difcurfu
poflum refolucre affenfum circa prandinin Pauli
inverbailla talibus circumftantiis prolata, quz
€go percipio,

Hinc ergoin cafu noftro de fide dinina dici
potelt , non debere interuenire difcurfum ad cre-

endum Chriftum refurrexiffe qui fundetur tan-
quam in princfpio in fignificatione vocum : quia
immediace cognofco has vaces contineri in feri-
prura ; & quidem voces viurpari foliras ad lo-
quendum de refurre@ione , quod totum abfque
difcurfu cognofo, & pet confequens abfque dif-
curfucognofco proponi mihi in feripruca voces
quibus fignificari folet refurre@io.Similiter rene-
lationem de Spiritu {an&to 3 Matthzo accepto
immediate cognofcit abfque difcurfu, quiimme-
diate gognofcit, Denm reuclace Spiritum fanétum
ab omnibus Apoftelis fufceprum , & Matchzum
foiffe voum ex illis. Nam qui codem tempore
dicerer totum hoc complexum , nempe omnes
Apoftoliacceperunt Spricum fan&um, & Mar-
thzus foitvnus ex Apoftolis, diceret zquinalen-
ter, Macchzum  accepiffe Spiritum  {an&um:
ergo idem ericlicer in diuerfis cemperibus id di-
car: nam pollum ego fimul cencipere viramgue
reuclationem, licte dinerfis remporibus fadtz
fint. Conftar verd apud homines idem efle dicere,
Mattheus accepit Spivitum [anttum , ac dicere,
oS A’]mﬁa!’i s guorum vins erat Matthaus sllnm
aceepernnt 5 Cum crgo inueniatur Deum veram-
que immediate reuclafle;inuenicur etiam reuelz -
e immediaté, Elucd Matchzus acceperic Spiri-
tum fanétum : quareallenfus , quo credo Deum
hoc reuelalle, non deber neceflario inferri per
difcorfum ex illis duabus renelationibus feorfim
factis , fed poflumzque immediaté huic reucla-
tioni allentiri , cum ea etiam in vtroqueillo loco
fimul fumpto immediate contincarur.

Vndeiam faciliis {oluuncur alia argumenta,
quz fieri folent contra hanc conclufionem. Se-
cundd ergo ohiici folet, quia illa conclufie eft
Tl!tologlca, ctim inferatur ex reuclatis , ergo non
eft aflenfus fidei, quia fides, & Theologia diftin-
gunntur. Refponderur facile, illam conclufio-
nem v dedudtam ex rcutlans_cﬂé Theologicam,
& vt fic non credi ex fide, ve dicemus conclufio-
ne fcqucnri:idcm tamen obieétum materiale po -
fe credi perfidem , non vt dedudtum ex pramil-
fisreuclasis, fed ve immediate etiam reuclacu,
vt fupra cxplicuimus,

Tertio Obiicitur ; quiain naruralibus habitus
principioram,& habicus fcientificus diftinguun-
turergo non eftidem habitus ad credenda reue-
laca; & ad conclufionem, que ex reuclatis in-

De virtute Fidei divinz,

e AR v

fertur.| Refpondetur, quidquid fic de ange
ti, t‘::ll‘lft.‘atrcunffqucn:, > quando conclufig gy .
uelatis creditur propter reuelataye propter ;J' i
cipia, Secusverderit, quando idem obi
creditur eriam ve principium imme ¢ ey
tuma Deo :ad hoc enim debet excendi |
fidei dmin:\; > QUi ex omnium {entenris cxtend
tur ad omnia immediacé reuelata d Deo,
Quartd Obiicitur, guia Chriftum effe Tilibi.
lem eft conclufio Theologica, nec creding
mediaté per fidem, quia deducitur ex humapig.
te reuelata, quamuis. rifibile pro radice fit
realiter cum humanitate : ergo identitas gl
conclufionis cum obieco pramiffacam nop .
cit , quod idem obicétum poflic per fidum gy
Hoc argumentum faceflic MagRum neoory
Patri Hurtado 4ifta difp. 10, R D,_‘,(,.‘
Sed nobis nulla inferrar difficuleas, qm‘F
ante diximus , conclufionemillam, QU non po.
teft per fidem credi , non effe de rifibilitae 1
coli; fed de formali; qua fupponitor effe
diftinéta ab hun
gumenta, qua videri poffhnr apud Hurado dic
éba difp.1o. & ex didkis facilé folui poflune
His fuppofisis,(ic iam fecunda conclufio; qui-
do conclufio illaca ex duabus reuclatis Ci:\“.:n:r.'w;; e
folum prepeerillas, non credirur de fide, fed o lneifisier
lam eft conclufio Theologica,Hzc eft usta fo-
{um prin:z {ententiz fupLa relatz , eam tamen
profeflo impugnat Hurtado laco citara, & milo- g
Rmes etiam ,quibus probari folet ab eis autor in
biis, quas omitto, «quia feré omnes funt
efhicaces. Ratio, que me mouet, hacelt, quiaey
que per fidem credimus , Deo credimus ; &ideo
credimus fupr:r omnia, quia divinz auctoriu
{upremus culus intellettualis deberur, vt doe
mus infra agentes de fidei cerritudine : eajautm
qua credimus , quia fequunrur ex reuelats, s
credimus foli Deo , monemur enim non fohin
3 dinina autoritate renclante pramiffas, fedetit
dconnexione obieti pramiffarum cum obiede
conclufionis , quam connexionem non ognd-
{cimus neccredimus quia Deus cam revelzeris,
fed lumine intelleétuali ex cerminis nobisappi-
fet, arque ideo ad credendum obiedtum ‘con(l.b
fionis partim mouemu i teftimonio divin,p-
tim3 connexione vnius chiect cum alio;oen
crgo poﬂhm us credere per fidem obietum con-
clufionis ; cum illud non credemus foli Deo, g
diuinum teltimoniom folum nos moueat sl
1ud credendum , fedille affenfus ﬁﬂi“m“.[“m'
dinis , & minus perfectus, com debeamusilen
modum fuperiorem allentiendi referuare adon
nia obie@a, quz Deo credimus. Sy
Contra hanc rationem non proceduntag >
menta , que communiter fieri folent2b o o
bus fecunde fententiz, folim enim Erqbenbf;_
icétum illud poffecredi per fidem, ‘i“’“,mmf“',,_
té renelacum eft A D:’o,quad nos caclofione F"
ma conceffimus, Alia ramen argumenta ;onE::
fpecialiter Huctadowhi fipra fett.. m“md Fe: |
conclufionem, & rationem , qu& pru:tFt ‘;Em
uere,& ex quorum folutione melis h:illﬁ .rﬂrr
nis \':sintuihg:m:'. Primd ergos§. #O J:q“ g
bus arguic : qmia habicus infufus exteneltt % |
omnc obieftum marcriale, quod Cog'w{imﬁ‘g; g
pendenter a firo obicto formali \irmn;:nduai
in habitibus voluntaus; nam charieas € 2
ad oninia obiedta materialia ;'54;"&“‘0[3\?;[ -
tem mediaté amantuc proprer Deum

i OXIng
seer Deum amas proximum ; & idea prot”
P proce

ceden




Difput. I

procutarbonum , & ad hoc eligis media ; omnia
hec, & media ctiam remora cligis per actum
ritatis , quia omnia illa amas vltunp proptet
n, qui et vitimum obiedtum fo male il-
norts , quodidem ccnringlt n
Jits vircutibus : ergo fimilicer
nes omnes etiam medidcE, qua crrd\mtul‘r pro-
teitimonium divinum , percinent ad ha_i:n'u:
m obiedta premiflarum , licte fint ()l;:c£§1|!11
imale proximum illins aflenfus:non funt ta-
vrigore obiedtum formale , fed mateniale;
2 (iftac intellectus vliimo in illis ; fed illa
ropretalivd 5 ficur, qui ex charirate l)‘u
imum , & ideo dat ei pe ad {ab-
meius indigentiam , licer wid |

mifericor=
conclulio-

Lum nor

iul
re pro

ud tamen non eftin rigore obicctum

proxin
J 1

¢, quia non hflie vltimo voluntasin o,
ledillud amat proprer Denm s & ideo omnia illa
funt obiettum mareriale charitatis ; ergo codem
t ad omnia obieéta ma-

modo fides extends
lia eviam remora , que mediate , vel imme-
proprer idem fidel motiuum creduntur , &
intur.
Refpo decar, habiti cxtendi ad omnia obie@a
uz atringuncur fub eodem omnino
utem, (i motiuf varictur , prafer-
refundar dinerfum modum
[‘ ienderdi, prove contingit in cafunoltro,in quo
bus monetur ad allentiendum con¢lufio-
m ex teftimonio Dei, {ed eriam ex
obieéti conclufionis cum obicétis
ad quam connexionem creder
ouet tefltimonium Dei: & ¢x hoc
F.U‘.\;‘\lil. quod inrelleétus non credat obieGtum
conclufionis eo modo , & firmirate, gua credic
18§ ﬁdm,u_ms credie foli Deo; fed mouerur etiam
itonnexionevnius obiecti cum aliis, quam con-
ntxionem non credic Deo: quare non eft mirum,
qued alfenfisille prove rerminatur ‘ad obieCtum
wiclofionis non fic fidei, cum degencret nota-
bilier ab affenf fidei , quo ciedimus foli Deo,
quz dicit, & ideo fuper omnia, Exemplom an-
tem charitaris, & almrom vircutum velunraris
: : quia omnes 11l 3&us volin
verfancar cire bied rialifer
2, non habent vllum aliud moriuim , in
i partialiter (ftant, nifi folum Deum:
T amentur media ‘remota proprer veili-
titem, feu propeet conneéxionum quam habent
cim fin 4imet tamen VT:th,C\‘ €ONnNexio non
* propeer fe, nec fiftiturinilla, fed pro-
: bonitarem Dei:quare in iis omnibus atibus
nilla et varjeras ex parce motini formalis.Ac ve-
Winactibusintellectus non ita fe habet: ni con-
clt oncs mediare dedudtae ex prioribus conclu-
fionibus non retinent idem omnino obieftum
omnino invariacum, fed addicor fem-
obiedi conclufionis cum obieétis
ius connexionis veritas non cre-
: irem preani(larum , nam licec
2 elfent falfz, con fequentiaeffer bona, &
vera,ftd cognofciturin fe, &inilla
aque partialiter mouetur in-
: dum obiecto conclufionis,
I('G“”" hanc folutionem, & differenriam,
nolim ad hec pm“‘.o(imm explicni , aliqua

{(:

1

2 4

non eft

1ce

Premiff;

oy, “PPOMItHureado , ex quo-ebiici potelt fecundd,

U3 conney; Gt e L :
q w.r{imf 110 obiecti conclufionis cum obiefto
T 1 3 . »

Pemiflicem  non diftinguitur tealiter X con-

Sectio. X111 §.I1.

71

nexione extremorum carh medio § connexioans
tem extremerum cuin tmedio CDgnOle\r peE
}‘lll'lllili‘lx rulclar:‘.s:c:'gr) continencia etiam oh-
et conclulionis cognolcitur per cafdem pie-
miflas,acqueideo non cft neceflaria alia cognitio
illationis , fen continentiz obicii conclufionis
in obictto pramiflarum , que moueat ad affen-
tiendum conclafioni, & per cunisqués morinum
tor iflacum erit motivem formale ad-

le pra
&quatum ad allenfum conclufionis.

~ Hoc argumentum {upponic quaftionem il-
lam, an vltea aflenfur® pramiffacam  requira-
turcognitio 1llationisad affenfum conelufionis,
de quadixiin Logica; & infenids aliqua artinge-
mus teft enim cll':':n:[l.'o Lugl;;\, in qua dixi cum
communi [ententia , requiri einlmodi cognitio~
nem , veconftar experientia: mula enim allen-
tinntor ;'l'xlmﬂ] » & negant conlequentiamy;
quam deberent omnino concedere , quianon at
tendunt ad bonitatem illacionis fen ad continen=
tiam obiedti conclufionisin abiecto premitlarum
concello. Necrefert, quod etie@tum conclufios
nisnon diftinguatui adzquate ab obiefto vrriuf=
que pi‘:t:ml”EL‘ fimul lumpra , {ed faltem pauialp
rer cum ille realiter identificetir. Hoc enim
probaree ctiam; illam non effe veram conclufio-
nem, quia conclubo femper ereditur propees
aliud vt conftat ex definicione fyllogifmi : non
autem in:cl_ligirur proper aliud rtealiter fed pro-
pier alind [ecundum modum concipiendi. Nam
idem obiectum cognitum ®r cognirionem con=
fufam non mouer, & cognitum pofted explicice,
mouct: ficetiam in affenfu fecundz operationis
per compofitionem deber obiici explicite Mentie
inter extrema, qua licér non diftinguarur
realierabiy is excremis , non allentiremur , nifi
explicite obiiceretur; ve dixi difp.1.de peenit,
feit.a. Ratio aurem cft, quia licut non purrf{'
wioueread amandum boniras, de qua non pollu-
mus reddere rationem, ita necad aflentiendum
veritas de qua non poﬂlw.nns reddere rasionem:
cognitio autem confufa non fuflicic, ve poflimus
reddere rationem de bonirate § aut veritate con=
fuse cognita,ergo neceffariaeft cognitio explicita
continenti® vnias veritatis in alia, vyt propter
veritatem prinmam concellam: affentiamur fecun-
da Hoc autem cft; qued explicatur per parti-
culaw ergo jpoficam in conclulione; nempe con-
nexio vnius veritatis obie@tive cum alia, & non
{ola’conpexio formalisipfius aflenfus conclufio~
nis cum affentu formali pramifarum , vt fuppon
nit Hurtado §. 30. neque enim tequiritur cogni-
tio reflexa de premiffis formalibus, autde con-
clufione formali , fed de connexioneintetobieéta
conclufionis & premiffarum, quz noneft cogni-
tio reflexa, fed directa. Sicur nequein iudicio
per compofitionem requiritus cognitio reflexa
apprehenfioni extremorum, fed direfta de iden-
utate inter 1pfa extrema obie@iua,

Sed contra obiicitur tertid , ex eodem Ané&o-
re.§.3 1.quia hine (equirur neque efle actum fidei
ipﬂ]m alfenfum circa obieétum r::u_;hrumJ V. g
citca Incarnationem : quia hic allenfus etiam
eft proprer veracitatem ; & reuclationem Dei,
Tanquam propeer motiunm ;& premiflas forma-
les , vel virtuales, quare fequiritur etiam cogni-
rio bonitatis illationis , qua bonitas, fen con=
pexio veritatis Incarnationis cum veracitate &
reuelatione Dei moucer parnalicer ad affenfum In~
carnationis ; & per condequens non credimus
Incatrra

P
o

292
Q bieitia 38




=08

Evinexioneg
obiecti
lati cum re-
sielatione,

rese-

Incarnationem proprer folam auctoritatem Dei,
quefola eft moriuum formale fidei, {ed eriam
tionem obiectinam feu continentiam

proprerilla
vnius obiecti in alio , qua continentia non cre-
dicur proprer auctoritacé Dei , fed conftat ex ter-
minis, atque ideo motiuum illius aflenfus, non

erit folum mortinam formale fidei.

Ad hoc tamen facile ;:Jll‘.ili‘.(ltl\l'.' nrg}nndn {e-
quclmu :incarnatio enim creditur proprer folum
motivum formale fidei , qued quidem in rigore
quucndu s non complectitur fo
& rteftimonia Dei fecunéim fe, &
fed vr conrinentem connexioncmn Cum vericate
obiei reuelari ; ficur motinum formale in af-
fenfu cuiufliber conclufionis non eft {olaveritas
premillarum, fed illa, ve connexa cum veritare
conclufionis, Quare, quai.do dicimus,{olim au-
&oritatem Dei efle mortivum formale fidei, illa
pnrtimh exclulina falim,non excludit cancomi-
rantia effentialia , fine quibus explicité cognitis
non potelt mouere auctoriras Dei, {ed excludic
omnia alia peregrina, qu# non requituntur, vt
auctoritas Dei moueat; & includic connexiongm
wvnius obiecti cumalio 5 que licee vealiter non di-
ftinguatur realffer adequate ab obieélis pramif-
farum deber tamen explicité cognola, vt obie-
Gum premiflacum mouere poffic ad affenfum
conclufionis. Nec obftar, quod hzc connexio
non cogno(tnm: expliciteé , aut credarur prog
auctoritatem Dei : adhuc enim verom eft , foli
Deo non credere Incarnation
exclufivam fali,non excludimus id quod requiri-
turex parce obiecti cllentialiter , ve Deo creda-
mus, (el explicamus , non interucnire quidquam
aliud ex parte motini,nifi id folum,quod requiri-
tuc ellentialiter,ve alicui foli credamus,in quo ta-
men includitur connexio audoritatis divinz
cum verirate obie@i reuclatis , cuius connexionis
cognitio explicita inuoluitur effentialiter , quan-
do dicimus Incarnationem credi {oli Deo, fen
proprer folam Dei auctoritatem , quia illud pro-
prer, ignificat connexionem , qua mouet , alio-
quin non crederetur vuum propeer aliud. Quam-
uis autem connexio illa auétoritatis divinz cum
veritate reuelara non credarur Deo,prout explici-
té cognita,credimus tamen illam,eriam {uper om=
nia,quia hoc neceflarium ¢ft ad credendum fuper
omnia id , quod Deus dicit ; neque enim poflu-
mus magis credere obiectum reuclatum , gquam
eius connexionem cum revelatione , in quacon-
nexione partialiter fundacur ille affenfus. Quare
ficut credimus criam {uper omnia, Denm efle
fammé veracem,quamuis-hoc non credamus Deo
in primoillo alfenfus,qui eft principium fidei,fed
aflentiamur ex terminis;led tamen abfque formi-
dine , {uper omnia, quiaid neceeflarium cft ad
credendum Deo fuper omnia id, quod reuclar;ita
propeer camdem rationem debemus credere fie-
miffimé¢ connexionem andtoriratis Dei cum ob-
1ecko reacelato,quia id necellacium omninoclt ad
credendum firmifflime Deo id, qued reuelat.

Hoc autem fuo modolocum etiam haber in
veluntate,com differentia tamen {upra explicara:
nam [i res arcente confidercrur, quando cligitur
medicina propeer fanitatem , folam, non eft fola
bonitas fanitatis , que mouct , fed ctiam viilitas
medicinz ad fanitatem ; nifi ¢nim medicina vei-
lis efict, non mouerer bonitas fanitaris ad cam
cligendam ; diaitur tamen cligi propter {olam fa-
nitatem,quia e ipfo, quod dicimus eligi propter

1 VEracit

in abftracto,

cL

m , nam per illam

De virtute Fidei diuins
b

fanitatem,, figni
litarem medicir
haber cum{anic
quiaveilicas ipf
nitate , qua volo

aus fimul eligi oy
imul eligj Proprer g,
S8 }1LLIE‘EC\'CU[N]L.‘TH)

;diierenta ra

redicing , &

voiuntase non |

in cuius fol

! tare,leu vailg
grat vilo ‘::mdu motiturm formgle yle
at in cafu noftro connexio obicél ;ul:d-uv
cun obiedto premiflz reaclare 3 €X quaimll
itamouer intclledtum, ve ipfa nen ¢rg itug
prer auttoritacem Dei, fed propeer [ pliam, Jreg
connexio auctoritats diug te ilm‘j.‘
ica mouet ad alfenfum rei senelue .
ipfa connexio m::\_\;‘."cd_xm‘. Leo nec 1-1upu,, :
uelationem Dei reftificancis illam connexionen
fed g {2 apparer, -
Differenua ergo inter conclufionen
ex reuelatis , & myltenum reuclarum
veritate , 8¢ teftimonio Dei, cur heg
ad allenfom fidei, & non illa, licee virob;
moueatur intelledtus ¢ i
quos bonitas llationis u,yﬂuljmu_

& CUIm YL

&

n e

cirare , & reftimonio Dea pertinet intrinfect
; &
eflent L ad motiuum torn

fidei, quzcly

credatur Deo, & proprer eins audtoritaten, d
liter moucri ab illatione my ftenj, ox

ricate Dei. At yero boniras illationis obisd

ullonis ex myfteriis reuelans nen peting
ece, & eflentialicer ad motiuum fi
fidei, fed eft motivum pereguinum fidei, & ¢
totum motiuum proprium fidei, nec ordina
ad credendum pracise Deo, fedad credesdie
qua inferuntur ex creditis Deoj quare aloen
£X parre motiuo proprio fidei s non et cut files
debeat extendi ad allenfum obiech conclufionis,
ficutad affenfum rerom fidei, Anvero, & g
modo concuriat par(i‘-ullrt[ ad aflenfum illis
coclufionis, quatenus ibi etiam continerirfi
fus premiflarum reuclatarum , dicemus pol
nunc enim {olim dicemus, per illum afk

non credi obieétum conclulionis tanquamobie: |

€ta ;‘:lm,quy de fide creduntur.

Aduerte tamen nos (@pe dixifle, connexio-
nem illam , feu continentiam obiect concly
nis in obie&is pramiflarum , vel bonitatemi
tionis elle partialiter motingm formale il
allfenfus : quod quidem ditum eftin lati
gnificatione monut formalis , ve compe
omnia, que ex partc obieti yrcumquemel
ad alfenfum, Scio caim, (tridké loguendobonit:
tem illationis non folere n]‘pt“au morigimioc
male , {ed quafi applicationem morivi !
condiftinétum 3 motivo, quod folim degu
efle obiectum pramiffarum. Sicue etiam 1n CIe
pofito phyfico fola materia, & forme é1Lin w
pattes , ¥nio vero , licer prs'[inc_a: ]nh’iinfﬂxl.|.t
ellentialiter ad cumpnﬂmm 3 illudlquﬂ integith
non foler appellati pars , fed vinculum pae
fic bonitas illationis, fen connexio ynius ok
cum aliis, non foler appellan monuum for ;
{cd connexio , & colligatiomotiul formabiscl
obictto marcriali. Hac camen eft ‘l””‘ﬁm J
cibus : nam in reiplanon minus intrn ‘:’ .
effentialiter intra voio, quam lk?rtcs ad %L;Ft-
fitionem compoliti , nec MIDYS intinfect, K-
fentialicer intraillano, feuconnesio vrall”iﬁ;-l
ie&i cum alio ad integrandum moHuLL L

i Yl
ini: biedt i {12 gterum bour ¥
ipfa obieéta przmiffarum. Ca =

ent

i}




{14

298

=
i

Difputl.

non folet appellad componens vt gmod, fed vi
quo, quia eftid, quo partes componunt; ica i.l‘;i‘—
tio,leu connexio porelt dici mouere nonwr quod,
fed vr quo 5 quia clt id,quo premiffz obicttiuz
applicanzur , & vniantur, vt meneant ad affen-
{um conclufionis, {ufhicit tamen eius variario cf-
fentialis ad variandum, & alcerandum {pecicmo=
tiuum , prefertim quando refundit diverfiracem
notabilem in modum affentiendi,ve contingitin
cafu noftro,

Vldmo loco affert Hurrado §.43.
gorij Nazianzenide quibus fupri diximus , quz
quidem , fi -.ziiqm-i probant, folim prot
ftram primam conclufionem , quod { ds
quod lequicur ex exprefsé veuelatis, poflic fide
¢redi; non tamen probantcredi de fide per illum
eundem allenfum , quo creditur tale ob
quatenus pracisé per difeursd deducitur ¢ pre-
miffisceuclanis: & hec de hoe puncto fufhiciant.

Nt no=

ectum,

Pinm . rewclatio wniuerfalis fufficiat ad

affenfum fidei civca obieitum
Sfinzulare.

emplumeeffe poreftde fide eft,omnes parau-

s Lalos ripe buptizatos elfe in graria & faluari,

- lidecedant, quaricur, an qui fcit {e hunc parau-

Wi £ pra- » w x H
o lom ried baprizaflz, poflic de fide credere eius

. fndtificationem. Trem de fide eft,peccato mor-

ko fude tali amieei gratiam , quericar, an qui fcit, fe aéta

elle in a

ta peccati morralis, poffic de fde
cedere , fecarere gratia habiruali f i
Ratio dabitandi eft s> quia hac
deducivar ex vna premifla renelar I
lapropofitione voiuerfali, & ex alte partictilari
non teuclara, nempe ex confeientia proprij pec-
cai u&unlw:q\mrc tuxea dottrinam tradiram §.1.
videror dicendum, quod conclufio non fic de -
de, Vﬁcutii\i dixinug ob eandem rarionem non
pertinete ad fidem rifibilitacem Chrifh , & alias
fimiles conc]pﬁancs,ﬁ‘d elle folim Theologicas,
Q}gat:\pro fentenria negante illum effe a@um
ﬁdu:l:?crri polluncilli omnes, quos affert Sua-
fez {'fJJ-?‘i.j.f 1. 7. 3. negantes efle aflfen fum
fidei, qui deducitur ex vno principio reuelato, 8
sltero enidente,

Communis tamen fententia concedit » obie~
‘il‘tum lud pacticulare contentum in voinerfa-
lireaelaty pertinere ad ﬁdcm,qusm tenent Cano,
;‘::;;l:‘le; Elﬁ?n:ia‘, ZE aliy, quos affert & lﬁiquimr

o Cornma, o gL & alij, quosaddir, & fe-
qWtar Huteado laré eam fenrentiam probans
i?;l‘h' ff;l £ quia,r qui nfﬁrrpar propofitio-

yniuerfalem , affirmac omnia fingularia ibi
Cﬁn{cntn; crgo Deus revelans omines homines
aptizatos fine gbice accipere gratiam, reuelauic
Uam ibi hunc infanrem baptizarum accipere
SRHILE per confequens id pertinebit ad fidem
‘];::-’;:nl} extendiror ad omaia, quz dDeo rene-
= d“ﬁlgfxli‘ll{cf:l ﬂtpﬁ difta,§.precedensi dii_'tingnm-

o pam fi loquamur de aen{y illo,

::;?“ucifdpﬂ_a ex prmmiﬂ% revelata vniverfali, &
) alrc:;inhgnd.c nota,dlccn‘dum elillum non
CDnciuﬁon'm F.EI,EW‘W terminatur ad obietum
Cﬁnucnitnlii’ ed [91}1111 T_h:o]qglcum s in quo

Cord.g Ll: Su;ncz,_.'ub: ﬁ!ﬁ?‘ﬂ_ﬂ}lvbe“r’o 5. 67 6,

. g0 de Virtuie Fidei Dining,

cante,
n conclufio

Sect X141

73

& hoc probant 4 fottiot! arglimenta addllﬁuin
ﬁmi]:ﬁ:pn& § precedenti, Si enimeallenfus con-
clufiomsillace ex duabus precin iffis de fide non
eft affenfus fidei, quiz haberaliud obieftum for=
male partialiter dinerfum nempe boniracem illa<
tionis, 3 fortiori idem dicendum eric de atfen{u
conclulionis illaa ex vna folim pramifia de fi-
de, & altera cuidenti narurali 5 quo calu vanarug
motiuum formale , non foliin ex parte bonitaris
illationis, fed exiam ex parte vnius preemifle,que
non eft de fide , & in qua etiam vhimd (ifticin-
tellectus, ®

Loquendo ramen de obieétoillius conclufio-
nis particularis , dicendumi videtur cum fecunda
fententia, poffe adtum fidei terminari adillud non
per difcurfum ex vniuverfali reuelaca, fed imme=
diate propter dininurm reftimoninm tanquam ad
aliquad immediate , & formaliter reuelatum %
Dee, Probari folet, quia quando aliquid revela-
turd Deo, reaclacur eius eifentia ph},ﬂcu, &me-
taphylica, licér non ita diftin&e ; quia cifentia
non d]ﬂll:;’l'ﬂ,}m:‘ are rens vnde Deus rene-=
lans Chriftum eflt hominem,renelat o iplo ha<
bere corpus,& animawm, nam renelans definirum,
renelar definitionem,& € contrarctim non difkin-
guantur: ergo, qui reuclar vainerfalem, reaelae
bt omniafingularia,qua func quafi partes com=
ponentes illam collectionem vniverfalem : crgo
Dens reuelans omnes infantes baprizarosiuftifi<
cari, renelaribi, hune, & illum, & illum infan-
rem baptizarum iuftificari, pam colle@io om=
nium baptizandorum reuelata componitur in-
trinfece ex hoc.8& illo,& aliis baprizandis. Con=
firmatur ab aliis , quia Sacerdos fciens (@debira
intentione baprizaffe hunc infanrem aquanatu-
rali ex mari tunc haef n poteft fine harefi
neem inltificarum Fuille : nam
hoc negando conrradicit Deo renelati omnes
infantes rice baprizatos ioftificari. Sunt enim
propofici contrariz , Omnes infantes rité bi-
ptizati antuy y & hic infans rité baptiza-
tus won eff uflifs atus, 1lla quippe eft propafitio
contraiia ex qua fequitar contradiétoria, vr di=
citur in Summulis: ex illa autem fecunda pro-
pofitione fequirar , ergo aliguis infans rité ba-
peikatus non suftificainr , que eft contradictoria
prima.

Hoc tamen argumentum cum {na confirma-
tione videtur porids retorqueri pofle: quiain
primis negans hunc puerum effé ioftificarum,
non viderur eflé hzrericus : nam hereticus ille
folus eft.qui negar id,quod tora Ecelefia Catho-
lica credit: non credit autem , vt docer Ecclefia,
hunc infantem efle iuftificarem ; nifi ad fum-
mum fub conditione, fi valide baprizatus eft:
quod enim baptizatas fir,vel quod aquailla foe-
rit naturalis ; vel quod minifter habueric inten-
tionem nen credit, auc docer Ecclefia, ergo
non difcederer A fenfu, & fide Ecclefiz , quiil-
lam propoficiencim negarce abfoluce, negando
{cilicet febaptizafle talem infanterm , ant debi-
tam intentionem habuifle, aur adhibuiife aquam
patutalem. Vndevidetur, quod nec ipfemer fic
infidelis negando illam propofitionem i poteft
enim adhuc concedere rotum , quod fides docet,
nempe infantes rie¢ baptizacos iultificari, fed
tamen ex falfa apprchenfione contendere, baprif=
mum itum non fuifle validum, quiz aqua, v, g.
non erat naturalis , fed quod Damon fuppofue-
sit occulee aquam arcificialem loco nacuralis,

G quod

neg

re , hunc infa

e

301




	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73

