UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens ad viginti sex Quaestiones priores, centum & septem
Disputationes in Capita diuisas

Vazquez, Gabriel

Antverpize, 1621

Verior sententia, eundem habitum Theologiae non solum eminenter, sed
formaliter esse practicum, & speculatiuum. c. 3.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

34 QOV-AST I

fpeciebus non autem plures circa fingulas con=
clufiones, fic oftendo. Quia fieffent pﬁlte:s ,Vna
fine alia effe poflet:nam €a,quz realiter diftin-
guuntur,{eparariinuicem queunt,fivt res i re di-
ftinguancur : fed habitus circa pofteriorem con-
clufionemnon potelt efle fine habitucirca prio-
rem , ficat neque demonflratio pofterioris fine
2. PLiorisa{mmnw[h‘.uiunc:ﬁguum ergd eft, non ef-
fe plares habitus, & qualitates,fed eandem diver-
fomedo. Dico autem dinerfo modo , quia (icut
c_ad. m qialitas reperitur minus inten(a,& interi-
fior, & earatione latitudinem habere dicitur : fic
am eadem qualitas circa primarh, & fecundam
conclufionem latitudinem haber, quam dicimus
14¢ eft ha- i\x,im\lmcm¢;\'(tn$30nis:qu o eademratione
betus con-  crediderim | ulionum, & principio-
o run,ex ntur,non effedaos ha-
bitus , fed eunc magis extenfum, quia ynus a-
lium (apponic effentialiter, ita vt pofterior circa
conclufiones; nonpoflicefle fine priori, quieft
i ia. Idcirco Arift. ric.caps3. dixit
elle fcientiam , & intelleGum fimul
1onorabiliffima fune. Appellat au-
am,quatenus eft conclufionum:intel-
us eft principiorumineadem
ritur efle eundem habitam eirca
i rcaconclufiones, fed magis exten-
{nm : fiquidem fapientiam ibi connumerat, ran-
quam vnum habicum.

Deinde , vt diximusin vltima noratione , citca
eandem conclulionem porteft efle notitia praéti-
ca, & [peculatiua: ergo & habitus codem modo
practicus , & fpecnldtinus efle poreflt. Quate li-
cetobie¢tum Theologiz eller (ola operatio,ficut
eft obictum philofophiz moralis; nihilominus
heologia imul effec practica, & [peculating;
ficureft philofophia moralis,& logica, quia ytro-
qucmodg poflct res confiderare.

bitum concl

@ princi=
Ploruni,

Ariffot, ci

qua

facultare. 1
principia,

)

Carvr IL

Hybitum Theologie effepraiticain , & [pectiis-
timium, eminenter docuir
Caietan.,

vnum habitum & fimplicem qua-
]‘[S»“’.'"‘ :id quod de quacunque etiaf11 fcientiaaf-
firmant, & eflz i'Imu!pmd:fcam,&(}zcctxl:krillaFu:
quia partim circa up:mti‘ansm vcr!larr.u‘, partim
clicarcs; \—111[1' non Cﬂ:!}”]t Il]b Uj)Crﬂilf)nen:: cuaius
fententiee videtur elle.Caictans « Carerumy vt
explicerdifficultatem propofitam, videlicer quo-
modoeidem habituiconueniar practicum,& fpc-
culativum , quandam phiioibphnnvdi rationem
nagis{ubtilem, quam veram excogirauit: quam
recentiores in hac parte mirum in 1.wnodum lau-
danr ; &camplectuntar - Inqltirergo incommen-
tario huins are.§. Ingorpore, Theol_ngmm nec e(fc
pur@ pradticam,necpure Lg_fcul'q_uuam, fedaltiori
quadam ratione qnpd alij eminenter vocant,
veehmque in fe conrinere. - :
Hml;s'.‘citxpliczmd:rz gratia n‘otat,pr_a&m!m,
& ﬁwcuﬁu iunmmnonelle per 1cldx{f:r€‘hms cﬂ‘:‘n-
tiales, primo diuidemesicmguax‘n ymucrfe-, (l_ui\:,,
neave vilinum & auditinum dinidunt proxime
{enfum generatim : (ed quemadmodum fenfus

primum diniditur in commginem & particula-
'S

o
pradica, &
fpechlazizia

& ~

AR Tie

rem,deinde particularisinvifum, & auditum - ira
fcientia invaiverfum eflenciali dinif rimm
diftribuitur in {cientiam finitam,& infiniram
eft finiti, & infiniti obiedi: praterea finira fc
tia in {peculativam & practicam . Qu 5
cum , ‘& fpeculativum referantur ad (cien
vniuet(in, von funcdifferentiz ellent
fimul {untin eadem,c
lis eft Theologia; relatz verd ad fc
tam, funt effentiales d ¢
tia finita,hoceft finiti obie@i,ve
nonreperitur. Sicutordoadvifib
& adalia fenfibiliain parcicul
rentiz (enfus in yniverfum-; quiain aliquo
videlicet in communi interiori, vre :
¢tus inuenitur; atin fenfibus parcieularibus func
differentiz effentiales , & fimul in'vno non in-
ueniantur.

Ratio verd, ob.quam fcientia infiniti obic&i
EHE-pmcﬂpmt‘ric.\,&l};ccuia:iua aeft: quiaqua
difperfa funt ininferioribus, w\um:rmﬁlj\frim
ribus * quare practicum, & [peculatinam, qui
non poflant eidem habitui circa idem obiedtum
finitum imul conuenite, repetiuncur in habir
Theologiz , quicirca obiedtum finitum verfatur;
res enim infinita tantz excellentiz eft , ve poffic
elle obieGtum fpeculatichis, & regulapraxis , Ex
hac do&rina nonnulli recentiores colligunt,
Theologiam non efle formaliter pra&icam, nec
{peculativam;, fimendo practicum, & [peculati-
uum, vt func differentiz {cientie finitz : in qua
fententia putant effe Caietanum , imo & S.Tho-
mam, eo quod aifurunt,TheoIoginm,ﬁ cum alijs
fcientjs inferioribus conferatur, ira fe habere,
quemadmodum {e habet fenfuis interior ad exte-
riores : atqui (inquinnt Thomiftz) nulla diffe-
rentia exterioris fenfus conucnit formaliterfen-
fuiinteriori : ergo nec practicum , nec fpecnlai-
num, qua {unt per fedifferentia (cientiz finitz,
conuenire poflunt formaliter Theologiz,quz et
fuperior,& communis {cientia. Sed rurfus,nefcio
quaratione, ijdem Thomifte concednnt proba-
bile efle in eo fenluiam di¢to Theologiam effe
{peculariug formaliter accipiendo fpeenlatiuum,
vt cft differentia £

quiain ynafciens
que ratio fimul

(1, D0Mn 1

il

que re

iotis {cientiz : non tamen
efle formaliter practicam ; accipiendo pradticum
eodem mofio cum eadem prorfus videatur ratio
veriufque fi eedem modo accipiatut.

Care-llL

Verior fententia , Eundem habitum Theologie non
Jolum eminenter , fed formalitereffe pra-
éligum , & [becadatinnm.

Go vero exiftimo , Theologiam noftram;
_noneminenter ; fed formaliter efle pradti-
cam, ficut aliz fcientiz obiedi finiti , practice
funt = vt auteth oftendamus , quo modo practi-
cum ; & {pecolativum formaliter eidem feientie

2 : 44
connenire poﬁivn > notandum eft primpm , ali-

quem habitum fubire rationem practici, vel fpe-
culatiui; ex o fofum, quod eft principium , vel
{peculationis, vel pra@tica notitiz, ifiterdum au=
tem vnam tantum rationem conuenire habitui,
aliquando viramque fimul : veluti ratio [pecula«

“tiul conuenic Metaphyficz, ratio practici pru-
gentiz ; yrraque vero philofophiz morali , &
noftrz

®

Theolcginm
emsn r

off¢ praciia
cam & [e-
culatingm,

Caietan,
8. Thems

5o

vaiticam
O [pecslas
iuum de=
nominatio=
BES COMMIte=
es (ks




Iﬂmﬂrm,

& ﬂm‘h- P

OV EST I

noftrz Theologix. Neg; obftac differécia alioqui
O 2 7 i i

[pecifica, & eflentialis ;que minus dinerfis habi-~

tibus conueniat tatio practici,& ratio [peculatiui;
jabere potelt rarionem communis

veraque enim | ;
1 alis, & pl‘(rlndcha—

denominationis,& non eflenc ’

bitibus omnino diuerfis conuvenire, =
Deinde notandam eft, ex ratione practici, &

foeculatini, etiamfi fit communis quedam, &

: ! ] Sk
aomierd® oo ocidentaria denominatio , colligi aliquan=

colligitur

differentin

offratialis,
6.

7

dodifferentiam effentialem lmbituum,‘v‘idclicet,
quoties habitusaliquis eft omnino pr:xt%leEs, vel
omninofpeculariuus._Tunc m.nnobxcnyma@—
zquatum horam habituum Fﬂ res omnino (ﬂl-
getfi; ex diverfitate vero obicétiadzquari diffe-
rentia effencialis habituum optime ix.\‘c.rmr: li-
eerenim diuerfi habitus , & potentiz ciféa can-
dem rem verfari poffint, nangnam ramen ada-
quatéillam refpiciunt: veluri fl‘rliu§ communis,
& vilus cirea colorem operantur, fed non adz-
quate., Iraque in habitibus , quiant fant tanum
pradiCi, vt p(u&entia sautrantum ﬁwculmml ' \ft
Meraphylica, licet ratio practici, &.ﬁre‘m‘lmux [‘11:
optimum indicium differentiz effentialis ; quia
wnc vnaquxque earam ad}l:qllélfe CO“‘\]C”?C y ?X
quo [equitur obiedta adzquara diqerh t”c.; in
Theologiatamen , &in alijs [cientijs »qua fmml
fanc practicz, & (prculativ, ratio prackici , aue
fpeculatiu ignum ¢(l non poreft fufficiens di-
ftin&tionis fecundum fpeciem: quiacum eidem
habitui fecundum rem fimul conueniant , non
polfunt el caufa diuerfi obietiadequari {ecun-
dam fpecicm s fic ergo non repugnat practicum,
& [peculatinum in eodem habiru, &in cadem fa-
cultate fimul reperiri. Tunc auten: non folum
non funt differentiz e:ntiales habitus, auc fa-
cultatis,verumeriam exillis talis differestia colli-
ginon potelt. Quod fi practicum, & fpeculatic
wum in intelle¢tu differentiam eflentialem cons=
ftituerent,eodem modo opinativum, & demons
fratiuum in eodemintelledtu; & in vifu refpe-
Gusadalbum,& refpe&us ad nigrum, & infenfu
commani refpectus ad colorem, & fonum , di-
ftinGionem (ecundum fpeciem inferrenc: quod
eftabfurdum.

Hac ratione §. Thomas infra qu.7g.artic.1t.
docer, practico , & {peculativonon goﬂ'c diftin~
gui facultatem intellectus fecundum fpeciem;
quiaviraque ratio accidentarie refpicit obie¢tum
adzquatum intelleGtus, Obiecto enim vninerfim
accepro, acctdicefle praxim, velrem fpccularioni
folum fubieam , ficut animali accidit efle homi-
nem,autequum. Exfolo enim refpectu ad varia
obieGa,nifli funtad:chmta,cclligi non poteft dif-
feretia habitus, aut facultatis (ecundum [peciem:
adzquataautem effe non poflunt, quz eidem fa-
culraci, vel habitui ecandum rem conueniunt,
Suppofitavero diftinétione reali facultatum, vel
habitaum, varia obie@a funt caufa dinerfiratis fe-
Cllr_ldum_ {peciem in habitibus, vel faculratibus:
quiavaria o_bie&a funcadequara : veluti color, &
fonuls > qui non porerant diftinguere fecundum
fpeciem facultatem fenfins communis , quia ea-
dem facul_ras{ecundum rem vttumque comple-
€kebaur, in vilu, & auditn fant caufa diftinctio.

nis feciidum fpeciem: quia fuppofira diftin&ione

;22:; potentiarum, habent rationem adzquati ob-
ek,

Contrahanc do&rinam folum viderur efle A» nem, tum propeex dignitatem materiz.
f

~a
~

A RCTAA-C 35

rift.quizs.de Anima tex.g3.3ta feribic;Conflat eriam,

€05 opotrtere,qui parses anima dinidunt, fi wrodo potentias

ipfas dinidant , atque [eparent , complures ipfas cffe conce-

dere, nutriends principism, [entiends, intelligends, delibe-

randi, & appetendi . Vbidiftinguit potentiam intel-

ligendi, quam fpeculativam dicimus, a potentia
deliberandi, quam pra&icam vocamus, Relpon-
deo primum , manifefturh effe has faculrates in-
telligendi, & deliberandi non diftingui realiter,

nec vllo modo ex naturarei ; eddem enim visani-
me [peculatur,® deliberat. Quo foppofite.neq;
per ration€ noftram diftingui pollune fecundum
fpeciem,, ve colligitur exratione S. 1 home lupe-
rins allatat in quorecte idem S. Thomas docuits
alioqui & facultas opinandi i & demonftrandidi-
ftinguideberent quod nulius concédic. Deinde
dico, Ariftocelem ibicum diftinguit potentias,
non tam [pecificam earum diftinctionem atren-
diffe, quam varietatem upe;migrmm, ex quib.ra—
tione quadam communi nominare voluit diver-
fas partes animz, {eu potentias. Eodem modo ex=
plicarideber.lib.mag. Moral. 35. cum de partibus
animz loquens, praéticam , & {pecnlativam enu-
merat, & 6.Ethic.cap.1. vbiait, practicum, & fpe-
culatinum genere differre.

Ariflor.
Ob:eéldo ¢z
riffot.

Exponstur
Arifh.

8.

S.Thoma

Articvivs V.

Verum facra doctrinafit dignior alifs
[eientis.

A 5

D quintum fie proceditut. Vide- -
32.9.66.4.

tur quod facra doétrina non fic :
dignior alijs{cientijs. Certitudo ECY. Prole,
enim perrinet ad dignitatem {cicntiz. 11
Sed aliz {cientiz, de quarum principijs E:.j';”ﬁ‘;‘
dubitari non poteft,videnturefle certio- s
tes facra do&trina,cuius principia {eilicet
articuli fidei , dubirationem recipiunt:
aliz igitur {cientiz videntur ifta dignio-
res. _
3. Praterea, Inferioris fcientiz cft 2
fuperiori accipere , ficut Muficus ab #A-
rithmetico : fed fucra do&rina accipit éiit bet
aliquid 2 Philofophicis difciplinis: dicit ;ﬁ:;”m‘s:;
enim Hieronymusin Epiftola ad Magpd sz, decii-
oratorem vrbis Rome,quod dodtores an- mando sdfi-

tiqui in cantum Philofophorum dodri- 77 -
2 : S =S x . babetur to<
nis ; atque fencentijs fitos refarferunt li- moq.

bréd,venefciasquid inillis prius admirari
debeas; etuditionem feculi, an feientiam
feriprurarum. Ergo facra do&rinacftin=
ferioralijs feientijs.

Sed contra eft, quod aliz {cienitiz di-
cuntur ancille huios : Prouerbiorum g,
Mificancillas fuas vocaig ad areem.

Refpondeon dicendum ;* quod Sim Areitprac
ifta fcientia quancum ad aliquid fit fpe- "4
culatina, & quantum ad aliquid fit pra~
&ica,; omnes alias tranfcendit, rath {pe-

~fulativas, quam praéticas. Speculatina=
rum ehim {cientiatum vna altera dis
gnior dicitur , tum proprer certitudi-

am

Ee

~
-




Alia que
adalisoré
oraindtur,

Lib.xv. de
partibus a-
B, €ap,9.
to7i0 4.

e

36 OV B 5l

Et quantum ad verumque hzc fcientia
alias fpeculatiuas f{cientias excedi. Se-
qmdum certicudinem quidem: quia aliz
fcientiz certitudinem habent ex macurali
lumine rationis humanze , qua potedt er-
rare : hacautem certicudinem habet ex
El.nnmz-.'!;;ummlbicmix > qua decipi non
poteft : fecundum digniratem vero ma-
iz, quia ifta {ciencia ctt}mncjpuliccr
x fua altitudine rationem cr:
{cendune. Aliz vero {cientiz confiderant
ca tantum,que rationifubduncur.Praéti-
caruin vero {cientiarum illa dignior eft,
{ vl em finem non ordinactur,
i$ militari: nam bonum exerci-
tus ad bonum ciuitatis ordinatur . Finis
hui ¢, inquanti eft pra-
crna ad quamf{icue
m finem ordinantur omnes alij
ntiarum practicarum.Vnde ma-
un eft fecundum omnem modum
ionio fle alijs.

e

> >mefie:

Ad primaom ergo dicendum, quod ni-
hil prohiberid , quod eft certius fecun-
dumnaturam, effe quoad nosminus cer-
tim propter debilitatem incelleGus no-
: habet ad manifeftiflimanacu-
ulusno&tuz ad lumen folis: {i-
cutdicitur in 2.Metaphyfi Vnde dubica-
tio,qua acciditin aliquibus circa articu-
los fidei, non et proprerincettitudinem
rei , fed propeer debilitarem intelleGus
humani: & tamen minimum ,quod po-
teft haperi de cognitione rerum alciffi-
marum , defiderabilius eft quam certift
{ima cognitio, qua habetur de minimis
rebus, vedicitur invndecimo de Anima-
libus.

Ad fecundum dicendum , quod hze
{cfentia accipere potedt aliquid 4 philo-
fophicis difciplinis,non quod ex neceffi-
tate cis indigeat, {ed ad maiorem mani-
fedtationem corum, qua in lm_c {cientia.
traduncur .’'Non enim accipit{ua princi-
pia abaliis fcientijs,fed immediate a Deo
per retelationem. Ecideonon accipitab
alijsfcientijstanquamafuperioti busfffed
ytitar cistanquaminferioribus, & ancil-
lis : ficut archite&onica viuntur {ubmi-
niftrantibus , ve cinilis milicari . Ec hoc
jpliunqundiic \'Ei[L]r‘C_lS,IIDn eft, propter
defe@um, vel infufficientiam eius , {ed
prgpter defectwm intellectus pﬂ&l‘i s qui
ex his, clea'l)crtuthI}';llcm rationem e
qua procedunt nlz;tfcwmlia:)cognofcpn-
i, facdins manuduciturinea ; quzfunt
fupraTationem, qua in hac feientia tra-

1
b
{

Sicut

I
auntur. .
Explicatiodoctring articuli.
Conclufio articuli eft. Theologia noffra, & qua-
renss jpe
o
L -

Pectilating & quatenss pRictica, ceteris alys feien- #1ifi tantum rerum creatarum; cum {cientia enim
atist X - i

AREREC N
tismobilior ¢ff. Ex hac conclufione per
quid velic S. Thomas i
quit: Vace manifeflum eff

ue patet)
vltimis verbis cum - 8Thom,
iy

€ alys. aicic

eant , [cilicet Theologiam, d

enim , Secandum amnein modiim , non
euidentiz, &aliar i

{ed quia antece
quatenus {pect
omnem modum. R
[1[11{1!\'!(0{]!1‘3 [\\Od() f\‘f‘-‘.:uLl
Primum quidem, quod
¢ici;oprime id probat 8.7
tanus in 1‘.8 ill[lfl]!l)
randum non eft.Quod
lationis fpectar, duss
quibugprobar, Theol

ftar

2

m {pecn-
*s 5. Thom.

5 nujs pre-
naeft , fumpta ex
i iim fcientiaz
radterde
iutnofira
1¢ Deum

Q

€1, que lumine natyr
funt; Theologia vers e
principijs deducuntar: nam, qua natural
nomx‘um;anqum funda 1

ratione

Dubitatio civca primam rationem arsiculi.

PRior ratio, quaid ipfum probat S. Thomas,

difficulrate non caret: quia videlic
gia noftra certior fitalijs omnibus [cientijs. Eft
aurem difficultas , verum loquatur de Theologia
fecundum (e, an prout in viatoribus .. Eorum ra-
men; quz dicenda {lint, graria, przmitrenda eft
diuifio quedam certitudinis,, quam fufius expli-
cabimus 2.2.q.4.arr.8. Tribusigicurmodiscapi 18]
potett certitudo. Prito, proaflenfh determina-
to vnits partis fine dubiratione, {ecundo,pro veg
ritate cognitionis , qua fumitur ex contienientia
intelle€tus cumre , tertio proacdtu reflexo, quo Caiet.-
quis iudicat nullo modo fe falli in eo, quod cogi-.Senteniis
tat, His fuppofitis, Gaict. in hocartic.interpre- Caietarke
tatuc S. Thomam , de Theologia fecundum fe,
fon proutin nobis: fic enim cenfer, non effe ca-
teris cerriorem. Colligitverd ex folutione primi,
vbidocerB. Thom.id,quod cerrius eft fecundum
fizam naturam, pofle eflenobis minus certum ; i-
deogscircaarticulos fidei, qui fecundum fe natu-
ra certiffimifunt, contingere aliquandoin homi-
nibus dubitationem,velformidinem.

Mihi ramen perdifficilis videtur mens S.Tho-
mz hoc modointelleéta; nec fatis perlpectiha- Certum ntf
beo, viram loquatur folum de obiedo iplo, hoc d‘;“:”/:;
eft,de [-el)_us » que in The'mlogxq !md‘ap[ur san t: (';g;—k
verd de ipfa feientia. Et quidem fi de obiecto lo- A
queéretur, dicere non debuit efle certius fecun-
dum{e. Veenim probabiturinfia difp.68.cap.s.
& 2. 2. qu.4-artic.8. tes non dicuntur certiores,
aut minus certz, fed magis,aut minus neceffariz;
certiusverd , velminus certum, ficue fallibile, &
infaflibile ad cognitionem refertur. Si autem
S.Thom. loquatur de [cientia, & cognitione fe-
cundum fe,in aliquo ramen inteljettu, nempe
att diaino,aucvidentinm Deam,veita Theologia

® abftradta fitab imperfeétione, non videturreéte

comparari Theologia , que eft de pradicatisfu-

s . o a e (8
pernaturalibus, cum ceteris omnibus (cientjs; r

o

L




S

Secundn
Jemsentia
Themidts,

{“ug mads
zoncbufio
[equatur
debuliorem

partem,

Tertia ) O
s fon-
1 feniia.

Ve ST, L

deiploDeo Fecupdum pradicata pammlitef d_c
iplapota conferri nondebet: quiain Deo’ , & vi-
dentibus iplum cademeft, & eodem modo certa
Theologi de Deo fcct.mdu.m verague E:tjxcllca(ﬂ,
quocungue modo certirndinem accipias : com-
Em.mwrdy :umlair}sl fcientijs fine dubio certior
eft, lampta ccrntudlne.f“ecu.ndv.) modo: €0 quod
maior eft veritas cognitionis , quam Deus de {e
habet, quam cognirioni_s de‘ahj: rebus . Hoc ta-
wen modo accepta certitudine pro veritate 2 ita
certaclt Theologia'de Deo innobis, atg; inipfo
Deo: fruttea crgo diftinguirur Theo?ogin fecun-
dum fe, & proutin fobis.Si verd cernt.udo fuma-
wr1.& 3. modo fruftra etiam dlthngmnn' Theo-
logia fecundum fe, & in ngbis :pam [c_cun_dum‘fc
non eft certior alijs feientijs , acceptis etiam fe-
candum fe: inintelle@u enim diuino,ita eft certa
quzcunque alia (cientia , n[quc‘Trhto!')gm de fe-
ipﬁwrroqneif]n modo Ct:r[1mdlms.Fuﬂi'a"ﬂnttm
couferreraliquis Theologiam fecundum (&, hoe
eltininzelleétudinino, cum alijs {cientijs in Ho-
bis: reftarigitur,vt Theologia,pronteft in ngbis,
comparata cum alijs fcientijs rerum crearatum,
imo ipfias Deinaturaliter noti,dicatar certior, &
nobilior. = ]

Secunda (ententia eft alioritm Thomiftarum,
quidocé-m, Thcofogiam in nobis eadem ratione
cestiorem eflealijs fcientijs, qua fides infufa cer-
tior eft, ex parte [cilicet obiecti formalis, ctii in-
niritar. Sicutenim fides infula , que eriam habe-
tur de rebus creatis o certior eft, quod teftimo-
nio primz vetitatis innititur, ve explicabirura. 2.
quait4.art.8. ficeriam Theologianoftra certior
erit , qoia faltem remoté innititur teftimonio
prima veritatis proximé vero articalis fidei cre-
s ex teflimonio prima: veritatjs ., Hocaurem
modo accipitnr cectirudo ab his Doctoribus,pro
veritate , & conformationé intelle@us adtem.
Neque obftac quod difcurfus Theologicus ali-
quando procedic ek alteratantiim pramifla de fi-
de, & aleerd nataraliter nota,quo minus concli-
fio ficcertior; quam fiex vtraque premifla natu-
taliter nora foluin deduteterur : quathuis enim
conclufio fequatye debiliorem pattem , etiam in
certicidine t nihilominus conclulio, qué termi-
nis \‘rriu:'qne premifle cpnﬂ;lmr, adgqius}aﬂcn-
fum {suat premilade fide, non poteft non ha-
bere maiorem certitadinem »quam fi ex viraque
natutaliter no-adeducercrar. 1lla aurem propo-
fitid ; Conelufio fequitur delilioyem partersin hoe tan-
tumvera eft, quod conclulibilla, prout colligitur
per fyllogifmum non Eredivur fide infufa, ficar
altera premiflirum. Czrerum, ve hee opinio fit
ver, necelleeft aflerere, conclufionem Theolo-
gkcan‘\ c_ofhgx ex articulis diuina fide creditis, &
ponfolmn acquifita,quod tamen certum non eft,
Siautem dicamus procedere exarticalis creditis
fileacqnifita. alerere non poffumus ex parte ob-
ek flor:_n s, hoceft > principiji certibrem eile
Lwtetis Ici:mijs,

Supetelergo, vedicarmus Theologiam {fno-
bisell: catriorem cc;ccrislliem:’ks,cerritudineac_
CC}!EO.tu[rl;)),}l«;L‘O,(‘ll!ﬂlll diximus effeinactu re-
flexoineellectus, quoquis indicat, cognitionem,
quam habe: dealiqua rel, nonpolle ¢z falfam,
nec rem llam aliter (e habere, quam cornofci-
WL autem fine dubip magis cerraeft Theolo-
glanofltea, quam quzlibet alia (tientia, o et

Vafguez i 1 part Toil, ;.

~a
~

3~

ARTICIVE 3

magis certi fumus, cognitionemillam, quam ha-
hemus per Theologiam , falli non pofle, quam
{cientiamaliar quamecunque . Credimus enim,
ortum habuiffe ex Dei teffimonio, cui magis re-
pugnat falfitas,quam cuius fcientiz creatze,

A Rirho v L sV

Verum hec doctrina fit fapientia.

D fextum fic proceditur. Vide- &

trquod hec do@rinanon fic -

pienria.Nullaénim do&rina,que Prol-arr.
fupponit lua principia a[iundc,di:gn.wﬁ ‘N;‘m”;'
nomine fapiehriz,quiafapientis eft ordi- g | onsen
nare , & non otdinati LI\fIctnphyiiQ {ed ger z.4.fim.

hecdodtr 13 {upponitprincipiafuaaliun- At
dervrex dictispatet.) Ergohizc dodrina 4, , pe
noneftfapientia. s gt

2. Prerered s ad ﬁapit‘;niam pertinet
probare principia aliatum {cientiarum:
vnde & caputdicitur[cientiard, vt fexto
Echicot. patet: fed hze do&rinanon Pro- 6.Ethic.c:
bat principia aliarum {cientiarum, Ergo
not eft Tapicntia.

3. Piiererea, lixe do@rina per fudium
acquirirtur ) fapientia autem per infufio-
nem laberar : vade incer feptem dona
Spinct’ls {fai&i tonumeratur, vepatetlfa. ~
1. F.w.jgo hic doftrina non eft {apientia.

Sed contra eft, quod dicitur Deut. 4, =
it prife.le.Hacelt noftra fapientia, & in-
telletus coram populis. ’

Refpondeo dicendum , quod hxcdo-
&rina maxime ﬁlpicutia eft inter omnes
fapientias humanas, rion quidcm in ali-
quo genete tantumifed implicicer. Cum
¢nim fapientis fiv ordinare,, & indicare,
iudicium atitem per altiorem catifam de
ihferioribus habearur:Iile fapiensdicitur
Invnoquogs genere, qui confiderat cau-
fam altifiimam illias generis;ve in genere
#dificij artifex, qui difponit formam de-
nius; dicicur fapiens , & archite&or re-
fpe&u inferiorom attificum, qui dolant
ligna; velparanc lapides. Vnde dicitur
1.@orinth:. Vi fapicnsarchite&or fun-
dathentam pofui. Etrurfusin genereto-
tius humanz-vitz prudens fapiens dici-
tur, itf quancum ordirrat humanos-actus
ad debitum finem. Vnde dicitur Proti 10.
Sapientia eft viro prudétia Ille igitur,qui
confiderat fimpliciter alsiffimam caufam
totius vniuerﬁg‘q‘ux Deuseff, maximefd -
piens dicitur. Vnde& fapientia dicitur , ™
ciledininori éognitio {Vtpatet ser Aug. Libscag
n.dcTriﬁir.) Sacraaurem do&riﬂaprm parnm &

~prijflime dcc_chn‘itiat de Des fecundum pIiac oy
quodeft alciflima caufa : duia non foluin
quaci adillud quod et percreaturas o~
gnoibibilc(quod;ahilofbphicogﬁbucrﬁt,
~ D vt

7. panle 2
princip,
tom.§.




18 QYIESTE L

vedicitur Rom. 1. Quod notum eft Dei,
manifeltum eft illis )fed etiam quantum
adid,quodnotumeftfibifolide (e ipfo, 8
alijs per reuclationem communicatum.
Vade facra do&rina maxime dicicur {a-

A_:i Primumerge dicendum, quod fa-
cra ‘\‘io&txz}a non f{upponit {ua principia
abaliqua {cientia humana ,{ed a{cientia
diuina , aquaficut 4 {umma fapientia o-
mnis noftra cognitio ordinatur.

Ad fecundum dicendum , quod alia-
rum {cientiarum principia vel func perfe
nota, & probari nea poffunt: vel per ali-
quam rationem naturalem probanturin
aliquafcientia. Propria auté huius fcien-

iz cognitio eft , qua clt per reuclatio-
nem, non autem quE elt per naturalem
rationem. Erideo non pertinet ad eam
probare principia aliarum fcientiarum,
{ed folumiudicare de eis.Q uicquid enim
in alijs {cientijs in uenitur veritati huius
{cientiz repugnans,totum condemnatur
vt Fallum. Vnde dicitur 2.Cor. 10. Con-
{iliadeltruentes , & omnem alticudinem
extollentem fe aduerfus {cientiam Dei.
Lo Adrtertium dicendum , quod cum iu-
. dicinmad fapientem pertineat {ecundi
duplicem modum iudicand: , dupliciter
Eépicntm accipitur. Conringit enim ali-
quemiudicare voo modo per modumin-
clinationis, ficut qui haber habirum vir-
tutis,rece indicar de his qua funt fecun-
dum vireurem agenda inquantum adilla
Zi 10 E"" inclinator. Vnde, &inio. Ethicor. di-
i:;f,f:" citar, quod virtuofus eft menfura , & re-
nem, & lik, gula aéruum humanorum.Alio modo per
36440.5- modum cognitionis, ficuraliquisinftru-

&us in [cientia morali poffet iudicarede

2&ibus virtutis,etiamfi virtiutem non ha-

beret. Primusigitur modus indicandi de

rebus diuinis pertinet adihl_)icmiam, que

po?;itur donum Spiricus fan&ti , fecun-

dum illud 1.Corinth.2. Spiritualishomo

iudicatomnia, &c. EcDion.dicic2.cap.

‘f;f‘;rf‘m" dediu.no. Hicrotheus do&}ls_ eft nongfo-

s Jum dif'ccns,ﬁ:d&pancnsdxuma.Sccun-

dus autem modus iudicandipertinet ad

hanc dodrinam fecundum quod per ftu-

- dium habetur:licet eius principia exre-
uclatione habeantur.

L]
Confirmatie, doctring ativals.

Conclafio eft , Theslngia noftra eff maxime J&
picntia imer omnes fapientias. Toca difligulras huius
articuli eodem modo, arque fare omnium pre-

cedentium,in verbis poriusguam inre po!ua el-®

{e videtur: an videlicer, Theologia de qua hate-
pus mulea dicta func, fapientia nunctipati pofﬁr.
Nallus ausem eft, qui negeriiqua vero ratione id

-

” -~

ARTIG VL eVIL

T

excu. In cuius expl

1nus, qua,

probet S. Thomas , parer
cationem aliquanot
facilia funt,libente pt
poteft ex dotrina A
1.magn.Moral. cap.
fapientia, & doce
pientemappellari, g
adiflimuseft, & qui um {cit ea, qua
principijs deduci poffunt;fed etiam pri
ne callet, ﬁmulquc habet {Hientiam, & i
Gum; fapientam verd efle exa&illinam
tiam vel artem , qua verunque illud comprehen-
dit: proprijfime tamen fapicntid appellar, fcien-
m exactiffimam earam rerum,que fummo ho-
noredigna funt, qlmmip[‘e dicitelle metaphyfi
cam: porioriigiturratione noftram Theologiam 14
{apientiam debemus appellace, qua deipfo Deo Theologia
precipue traltat: nec folum ea cot vire fapte
ratio naturalis inueftigare poteft, npluca "
aliaphilofophis, & f2 ha

quadam rac
arte, aut tcien

ientibus huigs muadi pe-
nitusignora, que fola reucladiotie diuina rradita
funt,

ArTicvivs VIL
Vs um Deus fir fshicCtuim huins [Cientie.

D feprimum ficproceditur. Vi- 5

detur quod Deus non f{ic fubic- I-Probart.

&um huius fcientiz. Inqualibéc i,[; i
enim {cientiaoporter{upponere defubie-
&o quideft, fecidum Philofphumin pri-
mo Pofteriorum:fed haclcientiand fup- o procal-
ponitde Deo quid eft:dicic enim Damaf- dﬂf:f 2
cenus;in Deo quideft,dicere impoflibile Liv.s.dsore
eft: ergo Deus nen eft {ubicGum huius o4 fils
{cientiz. 024

2. Praterea, omnia qux determinan-
tur in aliqua f{cientia ; comprehendun-
tur fub fubieGoillius{cientiz-fed in facra
Scriptura determinatur de mulris alijs
quam de Deo, puta de creaturis, & de
moribushomini : ergo Deus non eft fub-
ieftum hwiusf{cientiz.

Sed contra, illud eftfubieGum fcien-
tiz,de quo cft {ermoin {cicntia, fedinhac
{cientia fit {fermo de Deo (dicitur enim
Theologia , quali fermo de Deo ) ergo
Deuseft {ubie&um huius {cientiz.

Refpondeo dicendum, quod Deuscft
fubie@um huius fcientiz : ficenim fe ha-
bet fubieftum ad fcientiam , ficut obie-
&Gumad porcnrmm,vcl habitum:proprie
autem illud affignacur obie&um alicuius
potentix, vel habitus, {fub cuius ratione
omniareferunturad potcncium,vcl habi-
tum ; ficut homo , & lapis referuntur ad
viﬁun,inqunn,;um{hm COlLIl‘.lEn;VndCF.O-
loratum eft p'roprium obic@:um vi{us :
omnia autem pcrtra&anmrin facra do~—
&rinafub ratione Dei, vel quia func ipfe
Deus, velquia habét ordinem ad.Dcum,

evtad principium,& finem:vade fequitur
6 quod

-
N\




A%

-

e

Prior noggm
tig,

DISPV T X
(uochnsvcrciitfuhiln,“"uzmlu_:ius feien-
tiz. ngd cFinm 1_1\41‘.1fcﬂ-a.1m fit ex pr‘urp
cipijs huius fcienti®, L:i'AIJJlllﬂ[:l].‘[IClLll.l T'
dei,qu eftde Deo. Iq?m autem cft 1:1.0:
jefum princiyionn’n, & totius [cientia,
cum tota (cientiavirtute contineatur i
principi;s. (@‘id‘:nu‘vcro ;ttcndcn‘tfsad
ea quxil 1fta (_cxcuu’n tractantur, L\,_non
2d rationem , fecundau quam «]:L?nhdc-
rantur , aflignaucrunt :‘Jz_rcr {ubiectum
huius {cientiz, velres,& hgl.).x,\rcIQPHm
1'c}wa1mtionis,\fcl totum Cljflihull_, xdg&,
capurde membra: de ommbus enim ‘111'15
reattatur in ifta {cientia , {fed {fecundum
ordinemad Deum. _

Ad primum ctgo _diccng{um - (]u‘o‘d li-
cetde Deo non pollimus fcite, quid cft,
yrimut tamen €ius effectu in hac (f;;)t’cm
navel naturz, vel gratiz, loco dcflmiticz—
nis adea ,que deDeoinhac do&pna co-
fiderantuar : ficur 8¢ in aliguibus {cientijs
hilolophicis demonftratur ;lliCLt‘iid de
caufaper cf’r‘cc}um,ngcip]cndo affcGtum
loco definitionis cauf.

Adfecundum dicendum, quod omnia
alia qux determinantur in facra doctri-
na,comprchcnduntur fub Deo : nonvt
partes ,velfpecies, vel acgidcntm, {fed vt
ordinata aliqualiter ad ipfum.

Conclufio elt , Dens ¢ft fubiectum huius fiientiz.
Ratio verd,quaeam probar S. Thomas,qua diffi-
cilisvide{ur)di(p.ll-q.cun‘l dotrina totius articuli
examinabitur.

DispvTATIO X
Defubiecto Theologic.
Status gtaftionis.cap-1.
Opinio Durandi.c.2.
Refutatur fententia Darandi.c.3.
D alicopiniones.cap.4.
Desit fib ratione abfoluta Dei effe fubiectums Theologic,
veriot fententiaest.cap.s. o
Non folum Deus eff fubiectum Theologie refpect vorita-
s necefaxidrum s fed exiam contingentiniin.c.3,
Argumenta gua poffunt oppont.cap.7.

Carvri L

Status quaftionis.
TAmetﬁ przfens controuerfia magni mo-
menti non {it, quia tamen non omnino de
nomine,ficuc multa ex pracedentibus , fed de re
efle videtur,non eft filentio pratermittenda. Eius
autem gratia duo fupponenda funt. Vnum eft,
cam locam habere, & in fententia eotum, qui pu-
tant, Theologiameffe vnam fimplicem qualita-
tem;8zin opinionealiorum,qui docent,efle plu-
fes , vnamqugmaque circa fuam conclufionem, ex
quibus ordine, quodam vna tientia conftituitur.
Cum enim querimus de fubiecto Theologigsnon
de fubie@o cuiufcunque conclufionis izlqui:i-
{mlisfed de fubiecto rotius (cientiz ; quanuis, vt

infra patebit, quambibet eriam conclufionem adw
Vafquez.in 1part. Thm.1.
~

s

C A p. I.\ 29

commune {ubieétum totius reducer
Alterum eft, quod oprime not
Prolog.n.6.nempe hocinterefle inter obiedtum, 7,
& fubieGum alicuius habitus, quod obieétum, i
pr npnt loquamur, cftid, quod primo, & ptinci-
paliter {citur: talis eft cota conclufio
a cugwuiclmr.

enim o~

Probart vero Duran. quoniamidem eft cogno- Durand.
{ci, & obijci cognitioni:cum er q
quEcog ofcitur,ac proinde qu
tit obiectum habitus,tam {cient n opinio-
nis. Subieétum veroalicuius habitus,non caiin-
heret,hoc enim.fine controuerfiaeftintelledtus,
fed circaquod wt, de quo eft prelens con-
trouetfia, tres debet habere conditiones . Primo 4
debet effe quid incomplexum , ac proinde non Subi ]
elt conclufio, (td fubiedtum conclufionis,id enim Jeenrie ejr
elt fubie¢tum, dequoin {c ) aliquid demon- q
ftratar, {en probatur : iguidem feientia habitus *
elt, qui verlatur circa conclufionetn demonftran-
dam, fen probaniem :de eodem igitur fubiecto
{cientia dicitut efle, de quo eft ipfa conclufio :at-
qui fubiectd conclufionis eft quid incomplexum:
ergo & fubiedtum ipfiys fcientie . Dodtrina hac.
eft etiam Caprrol, in qu.4. Prol,arr.. conclufiz2. Capréol.
quam collig S.Thdmain Prol.fentent.act.g.

Secundo ita primariein fcientia de ipfo {ubie- Omn
&to tt.ldum‘-,vtc.\’x‘:raommaipfumrc!pi(iunt,& i eientia
ei quodammodo artribuantur . Probat Duran. iy';‘“:m’"
qaia de diverfis rebus ynafcientia eflz nequir,nifi J»;;"m;w@‘
guarenus cgrera omniainvno vaiuntur,tanguam
inre,que pracipucinea confideratur, =

Tertio deniguie oportet; vtaliqua defubietto Aliquz de
iplo pradicentnr denominatiue : omnis enim [ubiecto
{cientia oftendit , & demonftrat de fubieto paf- [e#e«
{iones, &alia, qua ciad modum p:a[ﬁunu.n con- ’”’:/f'” :
ueniunt, fed pfiﬁo, velid quod i ftar p;xiﬁonis el il e
conuenic fubieéto , de ipfo dcs.mmm.:iic ptad
catut: etgo necelle ek, de fubiedo aliqua deno-
minatiue praedicari.Hec fupponit Duras coloco.
Cuteri vero Scholaftici, qui hanctractant que-
ftionem , tametfi exprefle nondiftinguant inter
{ubieétum; & obizttum ; plures tamen corum de
{ubiecto no de obieéto loquuntur : maxime Vc;u‘:
Gab, & alij Nominales, quos infra memorabi-
mus,& &gidius in2,p,Prol.q.1. Excipio Scotum,
qui quaft. inferius citanda indifcriminatim idem
appellat fubiectum, & obietum.

clufio fir,
ur, illae- I7esf
iz

0 Co

nl)‘.]

2, (jua

qu&

)
de=

e

Non
Gabr.
Zgid.

Scotss.

Capreolus verd idem putat effe obieétum £or.
male, quod princip.ﬂ%tcrcunﬁdcmmrin {tientia,
& fubiectum illius:non tamen obiedtum abfo-
lureporius {cientiz . Henricus tandem aliud ap-
p:lf:u: {abiectam, alind vero materiam : id#mau-
tem videtur vocare mareriam quod obiectum.
Quem modumloquendi fequuntur aliqui Scho-
laftici,quos infrareferemus.ln hacigituccontro-
ucrfiafemper fobiectam viurpabimus in ea figni-
ficatione, quam dixit Duran, fic enim Scholaftici
quampluresaccipiunt, & de go hoc modo maior
eft difficultas . Ex dicis autem conftat,quatoné
non effe folum verboram,fed etiam rerum : cum
enim Dodtores conueniant in appellatione [ub-
iecti, & conditionibusillius ,diﬂid:m‘tq‘nen de
rc , cui tale$ proprietares in Theologia conue-

=niant,

Capreol.

Heanric.

-

™~
el D] CAP
-
-~
-
~
-
=

-

e
-




	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39

