UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

loannis De Lvgo Hispalensis, Societatis lesv, S. R. E. Tit.
S. Balbinae Presbyteri Cardinalis, Dispvtationes
Scholasticae, Et Morales De Virtvte Fidei Divinae

Lugo, Juan de

Lugduni, 1656

Dispvtatio VII. De discursu, an, & qualis reperiatur in actu fidei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81031

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81031

200

Diuobues mo~
iz intelligi
poreft quod
Fides difcur-

YAl

apparct ramen repiignantia hyfic:

eadem motiua huic homini proponant
modae, licttnen fint 3 parre rei. Non en
fict, quod omnes vel plures cona
pwﬂdumhunc hominem, & dicerent
ula s jmartyria , & alia ot 2 illi

W codem

1 Lepu-
(o

gnat ph
fentad c
illi mira
nunc proponuntute, & oftende v
{os,quibus narrarentur , & venditarer
ras tanquam-diainas , & Concilia ranquam
nonica, ficat nunc proponuntur ¢i hae o
vera, Tunc autem allenfus effer zque prudens,
ac nunc, & tamen efler falfus, Qua quidem licér
moraliter non poflint cofftingere ; non apparet
famen repugnantia ph}‘ﬁca 3 & pet conftuqucz:s
non repugnat phylice, quod hicatus fidei na-
turalis , quem nunc habet , potucrit idem _LH.;
falfus , (i hac omniaci falsd propofita fuillent,
Ex quibus concluditur ; aéum illum pararalem
non effe magis certume, quam actus cuidentes
naturales.Efler quidem magis firmus propter ma-
iorem adhzfienem ad obiedtum , quam ad obie-
&afcita: qua firmitas adhafionis effer eadem,ac
inaéta fidel infufz: non tamen efler #que cer-
tus, quiajnon haberec zqualem repugnantiam
intrinfecam cum, falfitate,, quam repugnantiam
habent adtus fider infulz, atque etiam allenfus
naturales cuidentes.

St

PDESEVT A TIO - "V-LE

$ Al
5 es"f‘?r‘?ﬁ"g‘s“

De difcurfu,an & qualis reperiatur
in atu fidei.

Secrro L Affenfumfide: gencraripoffe
PC’F difc!s?_‘fﬂmfﬂrmﬂﬁc’m.

L. drgumenin contraria propomuntur, &
diffolunntur.
YIL  Anpoffir interucaire cognitic bonita-

zis_illationis in difcurfu fidei , ¢
gualisfis illa cognitio.

Yplicirc[ intelligi poteft , quod fides di-
g0V [currar, Primo, ex principiis non reuclatis,
Primo modo difsurreret, {i haberet hos tres attus
realicer diftinCtos : Dews ¢ff [umma veritas 5 [eu
quidguid reuelar , eft werym : Dens venelat incar-
nationem: ergo vera eftincarnatio : tanc enim non
ex reuclaris prove reuelatis ; fed ex veracicate, &
reuelarione Dei inferret pet veram , & formalem
argumentationem veritatem incarnationis. Se-
cundo modo difcurreret , fi ex duabus reuelatis
infercet aliam, v, g, Omnis facerdosvite ordinatus
habet poreflatem confecrandi » Apoftoli fucrunt rite
ordimati s ergo babicrunt poreftatem confecrandi.
Dehoc fecundo modo non occurrie hoc loce di-
cere,ciim de illo dixerimuslace disp.1feét.x 3.6.2.
wbi Uﬁ:ndil‘nus,quandu conclufioilla pertinerer,

vel non pertinerer ad fidem. Tora ergo diffi-
cultas pra:fcns eft primomeodo , an afle
{us obieéti reuclai, qui fic propric

aflenfus ﬁdui,gcnumri Poﬂit pex

yerum difcurfum ex veraci-
tate , & reuelatio-
ne Dei,

£

e vircute Fidei divine,

—

SEC*TTIowg

;ji??‘:{ﬁfiy;_,f?cfﬂigcnn‘gr;’ Fﬁfﬁ?” ﬂr!ﬁﬂrﬂgr-
formalem. it

Q}‘\-'Nmnmulxlm_ eft, duplicem el diftudfi
w4 {cilicet vittualem, & formalem, Formz]'ll;-)
citar ; quandoex preemiffis realive; diﬁlﬂfhl:k‘- B
fercur qoz\cl_uﬁu per realem illag ‘
difcurfu diximus jam fupra difp,
uenire duas pramiflas faltem 1n
\-n‘!co ‘.mrtucdsntj non poteft fier illayg o
dc(,FE enim pa‘mc‘udcrgcoqncxm medij cam fipe
gul:s extremi tatibus feorfim, Ve fuquutur{c-nr.g.
xio extremitaram inter fe, Diicurﬁlsvlrtuslés:ﬁ,
qu:;\:lu \'L!l.CEJ‘ adtu ui{;ntior obieto canclufig. -
coiflarum, vl propeer alindine fyicy

: s : Philofophus eft rafibnles, quia eft b,
& quia mrsf.’,'a"l'faﬁmd eft :u‘cﬁf);ffi!. Non enim RP"“l
gnar intelleCtum in plura obiedta fubordinggy
tendere per vnum indiuifibilem attom; vt [ope
pono ex Philofophia, Quo fuppofito, nondufi.
to , quin fides poffic difcurrere faltem diftarfy
virtnali ; immofane deber; cim enim alleafis
ad m)’ﬁ;uia reuclata , non fint amtnihszdpmu
principia immediaca,fed potins fint affenfis me-
diari & propreralind ; nccelle eft , quando fiks
creditincarnationem , v. g. habere ad minusdi-
feurfum virtualem & dicere : incarmaiofafied)
quia Dens ﬁ!?:nﬂt" veraxid re:erf:ﬁrr.@ia it
quatenus terminaturad veracicatem Dei, &
reuclationem eft cerens , & immediacus; qutse
nus verd cetminatur ad incarnationem;él obfi-
IUs , certus , 8 mediatus, prove latt cxp&i::l-
tum eft fupra c'.'{:j'.-:r. Is ('Q:lar[tio ergo eltan pole
fitfides per actus etiam diftinétos premflin
& conclufionis exercere hunc difendfim o
malem,

Prima fententia negat 3 ita Capreolis it
(-‘:jf.;_«r.cg,:.;z?‘r.;.mé‘.; coura fecundam
wem,Canus ir.1 2.delogis cap.3 . Baficsi
g.1.are.x.civea fisem. Valenva difpgaf
tez in prafenti difp.6.[eét.4, Coninch. dp
2. Grana dg’[.’.‘l . 7.8:8ali
quotum fundamenta poftca yidebimus,
uemus,

Secunda {ententia pmbabil{u:_uﬁ;msr,a&um
fidei poflc per formalem difcnrfum genern
reuclatione 8 veracitate Dei modoexplicatol
Okamguodlibet.3.q.7.€ in 3. [entemsant f !
art.3 .Gabr.in 3.d.23.4.2. Ahminﬂst]-i-}‘w”
ctiam iz 3.q.1 4.0r4,1, P.Valquez 1p4.1:0 i
nsm. 5, P.Becanusin !,JMJ.@,,““,P:‘@@;,U.[.-Iﬂ.lﬂf?
35 P R pida o, e e
5 5.3 1.8 alij recentiores : & v:d_cmr d»\ iy
S.Thomas# pmj&mi 4.1, 4711, YOLCOmPS

onem; inguy
L. debere yurgg,
’Phﬂtc,qmm

3 1 cometm®
cum Geomerria in hoc, quod ficue Gﬂiﬂ-d\ c-
obieGtum formale eft medium que Wt?r;qu'-
monftrationem ,ira fides habetaudton e

= stto-
proobicéto formali, ergo fentic S D.C&m‘:.mlitz&
ritatem diginam cffe medium, qUOFHIEEY -
concludendum,ficut Gwmemﬂm:h‘c“ﬂ;\un |
dio ad conclulionem formalem inferendames |
fuis principiis.
Rarioncpre
aliqu:: obieéta ita fe
aliud , 8¢ habear gntisarem

ia quani‘ﬂ
0 non fit ?'.__

barur hec fententis,qi
habent , vevou .
D o
{ufficientems vepell
cognold

e
e




}i fi

Dl

4
Coafrmatiir

.

sl

Difput. VIL

cognolci fine alio, non eft cur nofter intch\f‘mls
non poflit feorfim in illud rendere : [6d auctori-
tas divina haber entitatem , & veritatem fuffi-
cientem,vt pollit feorfim cognofci, quin cogno-
featar incarnatio, ergo licee nofter intellectus
non px_-i'ﬁ: credere in 1L‘r_‘.at.iun ) quin fironl
cognolcat auttoritatem 1.)(:11 i porerit tamen co-
egnofcere anétoricazem Dei, quin credat fimul
incarnationem s ergo potetit dari hzc propolitio
feorfim in incelleCtu: Dews eft prima veritas:
quod idem argumentum fieri poret de alcera
catur : Dess renelauit trcar-

Fmpolkiune, qua /
wation¢ns s CUE €NiM NON POTUSIUNE etiam cogno-
{ci feotfim, ctim non pcndcan[ A veritate incar-
natfonis ; tanquam 2 ratione formali , vel moti-
uo, proprer quod iple credantur, fed poritise-
contra ; iple fint ratio l‘ormalis ad crcdcnd_;lm
Incarnationem @ Quod i ille veritates poffunt
{eorlim cngnuﬁi »+ non appatet , cor ex illarum
notitia non poflic per bonam illationem inferri
yeritas incarnationis, autcur illa caguitfo incat-
nationis dedudta ex illis pramifiis, non fic actus
fidei, ¢l {ir affenfus incarnationis innitens im-
mediate in auctoritate dinina , - tanquam in ra-
tione proxima credendi Incarnationem:
Confirmari poteft exemplo voluntatis, in qua
fiio eriam modo reperitur vierque difcarfus, vir-
tualis feilicet , & formalis : nam ficur inrellectus
affentitur vni propeer alind , & } veritare vnins
obiecti monetur ad ampledtendam veritatem al-
terius 5 ita volunras amat ynum proptet aliud,
& i bonitare vnius obiedi, nempe finis , moue-
mead amandam bonitatem veilemalterins, nem-
pe medij : & ficut obiectum pramiflarum eft ob-
jetum formale ; & obieGum conclufionis efk
obiedtum materiale ; ita finis et obieGum for-
male voluntatis,& media funt obiecti materiale;
& ficue diximus , intelleGtum pofle vnico actu
aflentiri premiflis obiectiui,s & conclufioni ;&
potelt eciam pluribus adibus id facere ; ira vo-
luntas poteft vnico actu vellefinem , & mwedia
propter finem , & potelt eriam pluribus adibus
id facere, amando prius finem, & poftea alioadtu
amando medium proptet finem ; quem pollumus
appellare: quafi difcurfum formalem voluntaris,
quz ex amore vnius obiecti difcurric & progre-
ditur ad alivm akum,& amorem alrerius obiedi.
Quzcum jta fint, & tanta fimilitudo repetiatut
inter has duas potentias, ccnfcqums eft s vt ea-
dem proportio debeat feruari quoad modum ae-
tingendi obiectum formale, & materiale; quoties
fine inconuenienti fieri potelt. Vnde in ordine
etiam attuum {upernaguralium eadem proportio
ponenda eft inter veramque potentiam , atque
ideo, ficurvoluntas , etiam per habitus & actus
fupernaturales, aliquando vaicoactu profequitur
finern, & media, obieftum formale, & materiale;
aliquando plurib. adtibus diftinétis ; fic etiam
concedendum eft, intellectum etiam per habitus,
& adtus Mpernaturales poffe aliquando vnico
altu amplecti principia,& conclufiones, aliquan-
f!o etiam plaribus. Supernaturalitas enim non
Impedit, quod charitas, licet aliquando vnico
athu poffic diligere Deam propter {& , & proxi-
am proprer Deum ; poflicetiamaliquando vao
athn feoriim diligsrc Deum , & poftea exhoc
adu moueri ad aliom actum > quodiligat proxi-
mum propter Deum; quorum actaum 'Prim' mo-
ueat ad pofteriorem, & fit caufa illivs. Similiter
erg0 fupernaturalitas non impediet, quod fides,

Sect. L 201

licér poflit vnico actu credere incarnationem
V. g. ptopter veracitatem , & reuclationem Dei;
polﬁr etiam pluribm actibus id Fgccrc : cteden=
do prits [eorfim veracitatem , & feorfim reuela-
tiopem Dei ; & poftea alio actu eredendo incar-
nationem proprer veracitatem , & reuelationemn
Dei, quorum aétuum primi duo moueantad ter-
tinm & fint caufe illius : nulla enim viderur
efle maior repugnantia in difcurfn intellectuali,
quam in difcurfu voluntaris , nec vlla apparet
Fatio; cut propertio in aliis reperta inter veran-
que potentiam etiam in gfdine adtunm fupcma-
turaliom in hoc vno debear deficere.

Dicunt, in actibus fidei infule non’ poffe fer-
uati hanc proportienem : quiain fide non pofler
refolui difcurfus in aliqua principia per {e im-
mediate cedita:omnes enim e finguliactus fdei
debent inniti anctoritati divinz 5 alioquin non
erunt actus fidei;ille ergo pramille vel inniteren-
tur auégritati divine vel non. 5i né innireréur,
non effent actus fidei : i verd inniterentur , ergo
etiam fierent per alium difcurfuin formalem , de
cuius premiffis redit cadem difficuluas : femper
ergo dencniendum eft ad primom affen{um, quo
credatur veracitas Dei, quia Deus Cim reuelauie,
Sicut ergo ille primus affenfus eredic yeracita-
tem Dei , & fimul revelationem veracitatis fine
difeurfu , idem dicendum erit de allenfu incarna-
tionis , 8¢ fatendure , hanc efle naturam fidei in-
fule , vefinedifcurln credat fimul rem renela-
tam, & auckoritatem Dei 5 proptet quam crg-
ditar.

Hec tamen relponfio , qua eft prazcipuum ar-
gumentum contrariz fententiz , nititar falfo

oftendimus ; non polle intellectum noftrum al-

{entiri alicui obiecto , nifi eius veriras appareat

intuiting,aut euidenter;vel certé obfcuré, imme-
diaté tamen, vel proprer aliud , quod vltimd ap-
pareat immediatc enidenter , vel obleure , & in
quo vltimo fiftar, immd nec poffe intelleGtum
cleuari ad aliter affentiendum : ficut nec volun-
tas poteft vllo modo amare , nifi quod propo-
nitur bonum in fe, vel faltem viile ad aliud,
quiod fir honum in fe,8 in quo vltimd (iftaraffe-
¢tus. Vnde impoflibile eft credere veracitatem
Deifolum proptet eius reuelationem, ciim non
arguatur bene aliquem efle veracem gx co, quod
iplemet ideftificerur de (e, nifi aliunde alique
modo habeamus; illam in hoc ipfo non mentiri;
& mulcd minus credi poteft, Deum muel:u‘u,quia
eft verax com poffit effe fummé verax, & nihil
reuclate. Wnde intulimus , illa duo principia fi-
dei, nempe vetacitatem, & reuelationem Dei de-
bere credi immediate , & non propter aliud , ve
inipfis fandari poffic affenfus fidei circa myfte-
riareuelata. Falso igizur ﬁlp;}ouimraﬂénﬂlm fi-
dei circa veracitatein , & reuelationem Dei effe
etiam propter auckaritarem Dei, ficut affenfus
incatnationis eft proprer eandem Dei auctorira-
tem: hocenim eft imPuﬂ]bilc fine pmccfﬁl inin-
finicumnecettario ad refolutionem fidei, v ibi la-
tius oftenfum eft.

Hiud f:tiamdifpiicct valde in fententia contra~
tia, quod aliqui eius ankores, vt effugiane for-
talfe argumenta fententiz nofitx 5 & longidsi
difburf in fide abfint, videntur difcorfum etiam
virgualem in ea negare.lva Coninch. ditto dub. 7.
#ume. 102, vhiin fola fide humana concedic di-
fousfim aliquem {altem virtualem ; non verd in

fide.

Reticitur
fundamento , vt lacé probavimus 4ifp. 1. vbi ;
ArQUmE LG

fente

6

arig

MEige

wf




8
Hongftidem
fognofei vait
ex zlio, ¢
cogrofci Upii
in alie,

202

fide divina Hocautem nefcio , quotnodo intelli-

i pou"ir, fiintelligatar,, quid Ligmﬁcc:m per di-
fearfum vircualem , & imul concedatur id,quod
nc;ari non potcﬂ,ncc ab vllo negatur, fidem non
credere incarnationem , v.g. fiftendoin ipfa , NEC
ng[cripﬁ‘nm,l’e.ﬁ proprer diuinam ané&oritatem.
Quid enim eft difcurfus virwalis circa incarna-
tionem , nifi moueti ab auctorirate dinina ad il-
lam credendam 2 aut quomodo p()tclk diuina au-
Goricas mouere ad credendam incarnationem,
niti quatenus apparer talis connexio intervnam
& aliam , vrnon paffitelfe Deas fumme verax
reuelans incarnationem,gquin incarnatio vera fir,
nec poffit altera negari ab alteram cdcedentethoc
autem eft vircoaliter difcurrere; feilicet , moueri
ex vno veto concello per cundem’ afbum ad al-
fentiendum alteri proprer connexionem , gue
inter verumque apparet. Sicut velle ynum pro-
prer aliud, elt moueri 4 bonitate vnius obieéti
volira pereandem , vel per alium adum ad vo-
lendum alind connexum cum ille , fen proprer
vtilitatemn ad illud.

Vbi obiter aduerte , nonefle idem cognolci
voum ex abio quo cafu interuenire diximus di-
(earfum (2lfEm vircoalem 5 & cognofci voum iz
alio , quo cafunullus difcurfus etiam virtualis
intercedir. Sic enim beatus cognolcens in omni-
potentia Dei creaturas poffibiles , vel Angelus
cognofcens effectus in caufya fe comprehena,
cognol‘cum quidem ynuwn in alio; & in eo fen-
fu dicuntur creaturz , vel effetus coguiti efle
obiectum materiale , obieftum verd formale effe
omnipotentigm Dei vilam , vel effenciam caufz
cpmp'.'chcnl_am. Tuncrtamen non habetar vllus
difeurfis » quia difcurrere eft procedere vel for-
maliter; vel (altem virtualiter ex vna cognitio-
ne, vel ex vno alfenfu ad alium. Quare debenr
interuenite duo aflenfus vel realiter, vel virtua-
liter diuerfi: finguli aurem affenfus, debent ten-
dere direte ad aliquam veritatem , quam affir-
ment. Quod fit , quando L‘ognofuimus vaum ex
alio , quia affirmamus principia, & ex veritate
principiorum mouemur ad affirmandam etiam
directe obieGtum conclulionis , cuivs veritasin
fe non apparet, & ideo deber affirmari proprer
aliam veritatem, que in fe apparer; Quando ve-
10 vium non cognoﬁ:itur ex alio;led in alionon
eft duples, affenfus ctiam vircualiter diftinctus,
nec duplex affirmatio , fed vnica fimpliciflima
wvnius veritatis, qua Beatus,v.g.non dicit , crea-
tura fnt poffibiles,quia Dews habet porentiam ad
illas producendas : hic enim effecdifcarfus vir-
tualis,(ed dicit (olitm, Deus poreft producere crea-
tnrar non afirmando dire€té creaturas,fed folinm
potentiam Dei ad illas producendas,& ideo crea-
turz non funt obieGum diteGum , [ed (olim
indire@um , & obliquum , (eu terminus poten-
tiz divinz; qua fola affismarur. Quamuis au-
tem in vtroque calu cognitio fit pet medium;
in primo tamen cafu et medium,ex qus,in fecun-
do autem cafu efl folum medium , iz qua, Me-
divm verd ,exquo , iimportat magnam imperfc-
&ionem in cagnoltente, quia veitur argumentis,
& alia veritate ad adharendum , & affentien-
dum alteri : quam imperfectionem non affert
medium,iz guo, fed perfectionem magnam,nem-
peita pcrfcﬂ:& penetrare veritatem cui affenti-
tur cagnoltens, vt penetret perfecte, & diftinéte
ordines ad obliqua , qui penettari non poflunt
@on coguitis indite@? , & in oblique terminis.

De virtute Fidei divine,

Arque ideo fuprd difp. 2. fedl. 2. dixiny
{tare cum cognitione intuiriua perfn&i? 0
beata cognitionem abftractinan & i r;'m%&
ciufdem obiei cogniti in alio , ¢ -
AR 22 Lanquaminy
d‘m > #2 05 non tamen polle flare coppis o
&1 ech r (v M
ciuldem obiedti per difcurfum fmmgg[ oo
virtualem per mediom , ex ﬁ'wsquazn s TF‘
impetfectionem ; & indigentiamin g ol o
In ca(u‘i:aquc noftre quaftionis incn&m'mt
cognofcitur inalio , fed exalio, & Im:pﬂn
ex guo ¢ nam intelledtus per fidem [,Effg,,df?:
lum Deum veracem renelare incamau‘onem"-
vt incarnatio folum cognofcatur, & mdam:l:i.
direéte ; & in obliquo, tanguam zc:minu”..“n.
lattonis Dei veracis , fed credicar in reftg 1::
recke veritas incarnationis, que cim nor:: :
reat in {e , non portelt ingelledys ei Verigai of.
fentiri dire@e , nifi innitator alee vnir;ﬁ
quam direcke etiam credac , atque ideg ﬂfaﬂc,
cft , quod interueniat dilaurfls aliquis i
virm_nh's » qui habet eafdem omning difficolz.
tes, i qua funr,quas Auctores contrariz fuge.
tiz inuenire conanturin difeutfy formal, &
quarum folutione melins noftra fenreie -

babilitas apparebit.

S EET LOLE
Argumenta contravia proposmmts

& diffelyuntur,

Biiciunt primd.Tlle alfenfus effec Thls-
gicus : in hoc enim differt fides 2 Thelo- i
gi:t 5 guud Theologia habeatur per difeorfan,
fides fine difcurfu Relpondeo, fidem, & Thele-
giam non differre in hoc , [&d in co quodbls
innitacur renelationi , non mediard fed i
diate:Theologia verd innitatue criam teatlato
ni, fed mediaté, nam immediaté fandatusinmy:
fterio reuelato,ve diximus difp.1. "
Obiiciunt fecunds , quia lfdcs , quam hibue-
runt Angeli in via , & fides noftra (uat ciuon
rationis 3 & tamen in Angelis non potuicelé
cum difcurfin , quippe quinon poffunt é}'[mr-
rere, ergo necin nobis potEI'l gcnmri per difest-
fam. Refpondeo in primis, licet fides noﬂ{awﬂ-
ueniat cum Angelica in obiectis croditis » b
{curitate, in ratione formali, in certitding, &
fupernacuralitates non tamea necefle @1
nire in modo rendendiipotuitenim ﬁifrg*iﬁ}"f'
portionari ad eorum naiuam modurn opeid)
& per hoc differre & noftra fide , quodinfls
efler cum {olo difcurfi vieruali 5 i J}Ub’s ’“?“E
poffet effe criam cum difeurfu form;fh:{lddw'n
Angelus circa obieéta nataralizer feiblia _2ch=
intuetur , non difcnrrat, poffe tamen mlc}lﬂ{l
circa ea, que [upernaturaliter s & Db_f“m“;;
noftitinxta fententiam valdé prﬂb&b‘[m?ml
defendunt plures ,quos ['equitur]’.Smtf; Jm
de Angeliscap.33.6 alij pi'-ln's ,&doﬂl 2
tiores. -
Obiiciunt tertiod. Aflenfus geni L
bus premiffis effer necelarius, pofitaeni® I‘
: ; i infertur conclti®
queilla premiffa, cuidenterin i
& intelletus detesminatut ad alfenlien m’:m-‘m
fionis - ergonon eftaffen(us fidei ;ﬂ}‘;ﬁan’clﬂ
femper prazrequitit piam yoluneatisd e
libere inllperan:is'aﬂ%nfuln, Refpondeoipi d i
: : ratn defiderasi &€
luntatis affetionem now e

13-

an 10}
meexillisder




-
'
ettt

Difput. VIL

1, quém ad credendum;

dendam incatpan den
Peum it'\!'.l' 1carnationcim 2 q-m-,c {1 1amex
feftione creditur luper omniaveracitasDet,
is, & bonitasillationis;non
alia pia

i incatnatis
enicns, quod nen requiratur

bonl,q

eftince
aficttio ad allentiendum cond!

ter infertur exillis principus Mcumn} ergo,
& libertas fidei non verfamnr circa conclulionem
Pr:fcis; , fed circa omnem al urfum liue forma-
jem, finevirtualem ; proye cr_unplc_hmr affenius

& cul-

Prm;ip;o;‘\l.m,& conclafionis. :

Obiiciunt aligui contra hanc folutionem,
ergo poterit eniam dici, quod conclt fic cxap-
frone [erminoerum 5 \'1'_i'Li‘ ‘t bl £ d L]!U.—
tex apprehenfione terminorum;
i srnationis procedercd
przmiliarum er
ninm e

ficue dicitur a
yoluntate , co quodall
(-.n"api.i affe&ione. Relpondeo,argume

omnces; l“tilil omnes dicont mortem le-
vulnere effe v iam, & procede-
uis folum procedar mediance
v proceflio mediata,, ve dica-
tur impliciter voluntaria, & libera, Quando ve-
¢b dicererur, conclulionem cognofel
riene Cerminoruin, juxta communem i
goificarerur quod conclufio oriatur ex penctra-
tone terminorum eiufdem conclulionis, non ex
penetrarionc terminorum premillz ;& idco pro-
prec dinerfum fenlum illorum verborum,veimur
illo modo lequendi abfque explicatione. Videa-
wr Hureado vhi fispra§.26. &' 5 4. qui farecural-
fenfum conclufionisin fide non eflein (& forma-
litez liberum, fed denominatiue a libercate allen-
fus circa principia.

Obiiciunt quared, quia in omni difcucfu for-
mali , quoaffentimur conclufioni propter pra
as , necefle eft affenciri certius prami
pim conclufioni juxta doctrit
garem , quia proprer z‘?yo/xf vrHmgnedy
Ind magis. Ergo fi affenfusincarnationis eft
propter premiflas , magis & cerrius alfencimur
pramiffis. Confequens al alfum, quia fi-
des xque certo credit quacumgue credit. Ergo.
Refpondco, concedendo primam confequériam,
fi fermo fic de certitndine proprermaioremad-
hefionem intellectus ad obieCtum : pam regu-
lam illam Ariftotelis exiftimo omnino veram,
comparande quamlibet conclufionem cum prin-
cap‘.js illis, proprer qua precise aflentimur con-
clufioni, Quandocumque enim alicui affenrior
cise propeer aliquas duas pra miflas, necelle
cft magis fitmiter adharere principiis ; quim
conclufioni, ficur necelle eft magis amari per
\Uj\unt.‘l[zm finem quim medium , quando pgze-
diseamat medium proptec finem, Dixi s quando
fiurs_u’ dﬂr:n.'uur 5 w! amat, Q\ia fi CU[]EL’.I“D
llafimul habeacur ex aliis principiis , vel etiam
CL Qpplch(nﬁunc ternfinorum ; non repugnac
tunc magis affenciri conclufioni , quim alieui
Principio; ficut quando medium amacur proprer
duos fines , poterit magis amari , quém ﬂ:irlujs
hinis cotum feorfim. Concedo ergo, intellectum
magisalentiri principiis fidei , quim myfterio
reuelato : qui exceflus non confiftic in o, quod
mylterio affenciatur cum aliqua incerticudine,
aut formidine ,fed in co quod taliter affenticor
myferio propeer principia ;v fi alicuiex illis
negandus eflecaflenfus, potius negarecar myfte-
_flo‘, quim principiis : hee enim conditionalis
Imbibitureflentialiter inaflenfu;vel amore ynius

{econ

an Ariftocelis

e tale,

2 H

Seét. 11

obieéti propreralind,ve dixiin fuperioril

203

.Ne-
quein hocelt :whn]md ablurdi, quando enim di-
C omnes ;-ml:‘:l'itlum's %].iul_;lly a:glué CEITass
fi fermo fit de cecntudine adhzlonis s deber in=
¢ ratione inter my fferiarenel
ter fey fides enim né magisadh®rervni 1
valeeri, {ecus verd i comparatio fiac
inter myfleria & rationem formalem creden
Loquendo autem decertituding, provel _m'ﬁc:l
repugnantiam com falfitate , equalis elthacre-
pugnantia in aflenfu conclufionis;& principio-
rum fidei ; cim omnes fint aque thC'Illfwlurﬂlﬂs,
Sed contraobiicies eyiinto, Ergo adtus hdel
poteftefle mints cercus certitudine adhzfionis
quam premilia natutalis: probar
illa propoficio : Dens eft.
cognofci per adtum nuﬂu_u‘.‘.;.r. enidentem, & ex
illa, 8 altera, qua cognolcatur 5 Deam reuclafle
incarnationem,infertur veritasincarnationis pet
difcurfum formalem, qui fidel non repugnar, et-
go illa pramilfa naruralis exic certior, quam con-
clafio fidei , quiaomnis pramifla eft

ﬁu{] O, Qi

s Pl reft

teerror fua
conclufione. Aduerte,haxc dup argumentacodem
modo procedere contra difcurlum vittndlem;
nam licét eodem actu affentiamur mylteno pro-
prer reuelationem ; magis tamenebewmus adhe-
rare reuelationi; ficuc lictt codemacin voluuras
velic mcdium,‘&ﬁn_:nu, magis amat finem ; vn
aflenfus etiam ille provt terminatur ad myfte-
rium minus adharerecmyflenio quam intellectus
adhzrear veracitati Dei per adtuin nacuralem , a
hic effer fuper omnia. Ad argumenta ergo re=
{pondeo, negando fequelam @ nam licer prima
veritas Dei poffic cuidenter cognofci peradtom
natnralens; tlla tamen cognitio nunquam pocelk
remilfa refpecta conclufionis qua cheiatur

Ratio aurem cft 5 qus gi fu-
i 15 fidei non

ter

ficgcm’{ ccumque in foum obiedkum; fed quidem
{uper omnia, vt dixi dif] , qui mo-
il fuper ommia,non folum deber te-
[ myfterij revelati , fedetiamin

eofu principiorum propter que credicur my-
terium :alioquin neque ipfum myftenumpoflce =
credi {uper otmniayquia non pollimus magisad-
hatere obiedto conclufionis quam principiis; (i-
cutnec P(:ﬁ[unﬂs amare magis medivm,quam fi-
nem j ergo ficut ex amore naturali Dei, quinon
fic fuper omnia, non potelt prgcedere ¢l
u:cdil ad glori:mt Dei, que feraturin illod me-
dium fuper omnpias fic neque exalfenfu princi-
pij non li-pu; omnia s p;;nﬁ proced enfis
conclufionis fuper omnig: illaaucem pramitla de
facto ﬁmpcr eft iupcrnzlmmhi ; quories atlen-
fus conclufioniseft fupernaturalis,

Dices ; hicurfides poteft cllccrm_ﬁl:nrnm fus
per omnia circa veracitatem Dei , fic ¢tram vir-
tus naturalis intclleétus : Corenih non poterit?
Ergo ex tali alfenfu naturali poterie bene inferre
fides fuam conclufionem: Antecedens probatus
etiamin haretico, qui fue crrori; guem exiltimac
effe de fide, alfentitur eriam {uper omniay & in
rultico ex errore ¢redente, Patrem incarnatom
cile; qui huic etiam obicéto aflentitur fuper om-
nia vireute nacurali. Refpondeo; quidg (
poffibili, de faéto ramen nundquam fi
Prximﬂ‘.‘.m naturalem lhptr omnia, quoties pro=
ponizur obieftum proportionatum , quiaDeus
concurtit per concarfum folum fupernaturalem,
vtadus flant proportionasl ad noftram falutem,

¥E

-ecedents

0

e

13

Obiectio 54

-




#.

Iy
Qhiellio 6.

Obisiie 7.

16
Qbieltio 3.

204

vt late dixiin tralt. de gratis, vbi rationem red-
didimus. Siaurem prove -.11iqui volunr, darencur
fimul alij aéus fidei naturales ex eodem imperio
volunraris , tunc quoad adhafionem tam firmus
efler affenfus naturalis cir¢a conclufionem ; &
circa principia quim aflenfus {upernarurales.Sed
de falto non dantur tales actus narurales conco-
mirantes,nec {i darentur,eflent xzque centi quoad
repugnantiam cum falfitate, ve vidimus difpus.
pracedenti,

Sextd obiicinnt,quia idem habitus non tendit
ad conclufionem, & ad principia; ergo fi affen-
fus fidei haberur per difgarlum funna]mn,pt-ncn‘
di funt duo habitus,alter ad conclufionem, & al-
ter ad principia.Huic obiectioni refpondetur fa-
cile ex dictis|difp. 1. nam efto habitus acquifitus
non pofler idem extendi ad conclufionem , &
principia : habitus tamen infufus, quidatur ad
modum potentiz, latiorem habet f})h;l:[;;ﬂ}, viibs
dictum eft,

Seprimo obiiciunt, quia omnes debemus ad-
mittere aliqguemallenfum fidei , qui fic proprer
renelationemy& non fit cum difcur{u; ergoidem
poteft dici de omnibus. Antecedens probatur,
quiaipfa principia fidei!, nempe veracitas , & re-
uclavio Dei, cf®duntur per fidem ad credendam
incarnationem ; & non creduntur cum difcurfu
antecedenti, ergo, Ita argnic Suarez vbi fup, #.4.
Refpondetur facile , illis principiis affentiri per
fidem fine difeutfu formali vebvirtuali, quiailla
cognofcuntur ex terminis faltem obfcure vt vi-
dimus difp. 1. Incarnatio autem nullo modo ap-
paret ex cerminis j debet ergo cognolci perali-
quod medium , & per confequens cum aliquo
diﬁ:u;lh, qui ficut uliqu:mdo cft virtualis; ita po-
terit eciam aliquando efle formalis.

Odtaud obiicinnrauétoritatem multerum Pa-
trum, qui dicunt , fidem non effe inquificivam,
non inniti probationibus, nonefle argumento-~
rum concertationibus ftabilitam, &c. ita Bafil.de
fidei confeffione & inpfal.x 1 5. Damaft.lib.4.e.12.
Auvgultinus 18. de Ciuitat.c.42. 8 alijRefponde-
tur , pradictos Parres afide excludere racionem,
& difcurfum, prove ratio opponitur contra au-
¢oritatem : czterum feo ipfo quod fupponant
myfteria credi propter Dei reuelationem , inuol-
uitur ibi difcur{us ex auctorirare Dei reuelantis
ad myftcria reuclara. Er quidem hoc etiam argu-
mentum , ﬁmy: 8 alia militant contra difcurium
vireualem : nam Patres , quando 2 fide excludunt
rationes , probatienes, argumenta & fimilia,non
corant de difcor{u formali, vel virtualistam enim
efler contra fidei naturam ; quod cius sffendus
provefidei eft, nicererur rationibus, & probatio-
nibus , quz non cflent & mera auctorirace: Dei,
per difcurfum folum vistualem, quam fiid fierec
per difcurfum formalem ; ficurnon minus repu-
gnat fidei humanz , provt fides humana eft, duci
abaliis rationibus, vel ab cxperientia propriaad
credendum, & non ab auctoritate , & teftimonio
dicentis , fiid far per vnicumaétum, & difcur-
fum virtualem, quam: fi fierer per plures actus, &
pec difcurlum formalem, Sic etiam quando ad
contritionem perfeGtam exigunt Patres,& Theo-
logi.quod homo doleat de peccate, non proprer
aliamoriua , fed ex motive dileétionis Dei, non
excludunt folim pluralicatem a@tuum , itavenon
procedat dolor ille ex aétu diftinéto,qui fic amor
aleerius finis creari , fed multd magis excludunts
quod codem acty amerur ille alius finis creatus

De virtute Fideidiuing,

cuius boniras , & non benitas jnfpi
ueat ad dolendum de peccatis "D,
Nono o‘nilcumr,qnia i ﬁdt:suli
credere myfterium reuelarym fin
m:'..li, €rgo nunquam poge
quia opcp&ri cum difcurfy, & fine dify
.d:["!‘EICﬂrl.! magna, qua arpuerer dilm'ﬁL
ipfo habiru, Refpondeo, hoe 2

q:aFdo 0
¢ difcurfyfy, 1}
ft credere cun i,

rfu g 1

fatein gy

) X [gume
adhuc de habitaacquifir p[obugq“m[:;um e
biras fidei humane {ufficie .

: > 2 vt aliqu
plares atus,& per difcarfum Fﬁrm:llj::'?f}o\ iy
il IF N

do per diimxlun_]j virtwalem , & vpico aly
_d.aln?us_:m‘.uu nobis ul]q\lid mmﬁm‘“naﬂ.ﬁ'
initio indigeamus difcutfu F=,=rmah,poiical‘a k:t
exercirio, & confuerudine faciljores fi Rt
abfquedilcurfuformali , & folym e i‘ir.-v\|r
credamus.Similitervoluntas indigerinitg ;“[E
difcurfu , vr ex amore pracedent; fini [o;il,‘;-!
ad cllcé‘tmncm me‘dij occurtentis puﬂcgvczb i
habitu acquifivofine tor altibus fhagim vmcuig:
vule media occurrentia proprerillom fineny;
ad hoc deferuit habirus,s¢ faciljzas acqnix‘[a, i{;.
tio autem eft, quia licet illi aftys ires ﬁlr.-m
feorfim differant phyfice ab adibgs citct m-;::
propeer finem § fed tamen ratiope eiufdem I;m.
tini 2quinslentillis, quod fufficic, yiabeogey
habitu poffint procedere, Sicut amor , & odigy
differunt eriam maxime fpecie phyfics & ey
idem habirus quo amamus bopum amighcopd.
cit ad odium circa malum einfdem amigi, B
tus cnimille , ve fuppono, funt fpecics bere e
dinatz reprefentantes morinum, quzzaqueds
feruire poffunt ad omnes aétus cicea illud na
vum,fiue finc plures, fiue pauciores, Quodmy-
0 magis procedit in habitibus infufis, quimn
generantui ab actibus ; & conftae maniflis
habitu chariratis, quo pofflumus amareDein&
proximum proprer Deum per actus diftinds
quorum vnus procedac ab alio , vel etiam i
actu indiuifibili , quo diligimus proximum i
pterDeum dileétum fuper omnia, Iden ergops-
terit habirus infufus fidei,cdm nolla firnose
ioris limitationis in co ponenda,

Decimo ebiiciune 5 cluiaﬁlid:s \‘lcr:h!:ﬂl- i
feurfu formali , ille generarec habitom perke o
quificum ad calem difcurfum ; quod ramtn.‘f?
omnino falfum. Hoe etiam argumentum &g
procedit de difcurfu victuali: non minus &2
generari poffer habirus acquifieus exillosd o
les difcurfus vircuales,quam ex difcudo formal
Imo etiamfi neges difcurfum eriam virtoalein
fide cadem cft difficuleas, curilleaffenfosnifk:
1ij propter anétoritatem Dei, ql'ic?“‘_luemf?“’
nen pofir generare habicum ad fimils i
Ideh ctiam procedit in actibus fupernimiie
voluntatis: fine cnim;cha(i:nsdl!ig?‘FmW.m
propter Deum vnico actu,fiue plucibus, le“‘f!
aétus non generabunt habitum ad alios il
actus : omnes ergorefpondere dchlﬂ“'{_& q“f'l
cunque rarionem atculeris , cut if aliss ““l;;_
actus ﬁlpematuraics non gencret |‘=ﬂb"f“‘7‘;ﬁ_
firos,applicare porerisad difcurfum fomle

i is , ideanon
dei; qui cum fir etiam {upcrnaruralxs,ld;e
[ mea autem ienfEr=

1x i fib, de iy
ne ordind- r
s fopesnt

poterit habicum generare. |
tianulla eft difficuleas:dixi enin
ciim habitus acquifiti fins {pecics be
tz has non minus relingui ex 5&113_1; P |
turalibus , quam ex nauralibus , &! f"“! it

que nos codem modo ab iplo .'::t:l'.ﬂil'l}“2 i'in:i ‘
facilitatem pofteaad operandsm & g mjmfs'




10

TT

s

Difput. V

caln pcccnro::,?n]{} inco C:'L.T,
rdic habirum infulum fi-
chariras, vel fi-
ucibus'in=

manent ct

q||l 1‘('1. mn
¢irnon ramen dicuntur mane

elitatem pe

(1

des : quia hzc nomina compernne vir
fufis, de quo fuoloco d'.m:ndu_m eft. i

Vadecimo obiicinnr, quia i actus fidel
mine elfer com difcurf formali, & in Ang

neillo, E'L‘L]A\l".i'n(ii‘. pe
qui exceflus maiais pe . :
trin h.‘xincum|nil_1|uu} » quem lupponmms
in viroque axqualem , fed in folam maiorem per-
feflionem nacutalem Angeli, ex qua proucnirer,
pecfectiores fidei allenfus habere , quod videtur
gumento nimium prex fe .
i §.32. € 33, cam ramen idem
nentum ab omnibus foluendum fie. Nam
licer fides non difcurrat , negari non poteft, ali-
quas imperfedtiones reperin inactibus fidei no-
ftris,qua nen reperiunturin atibus fidei in An=
gelis. Atus enim noftri proprer imperfeionem
noftri intellectus fiunt cum convertione ad Pi\h-
tafmata , & per{pecies rerum macerialivm ; vode
prouénit, quod ct fiori , & rudiorimodo expri-
mant obieéta, min flﬁluu diftinéte, qus\m actus
Angelici, in quibus ciufmodi impetfedtiones né
funt. Quare idem argumentum fici pollerde
celluillo pepfedtionis, quem habent, an prouc-
niar a maiofti perfetione naturae : & confequens
teridem queri polfet deaGibus | libus
voluntatis, qui etiam polita perfect
tionc obiedti, fectius etiam illud atein
hoc eft, cum maiori inctione 5 & (ubrli
prove, fubrilids , & np{:ﬁ[um clt.
Omifla ergo rLl'pun{mnc Hurradi,que obl
riorforralle elt, relpondeo facile iis, quad
1.1 ¢ de wifione Des 5 in primis nihil ‘elle
perfectionis inadtu Angeli, quod fir 2 {ola po-
tentia naturali , & nonab habitn infafo : com
n. tows ackus fitadequaté fupernataralis , nulla
cltformalitas in ipfo a fola potentia nacurali,
Deinde mon clt maior firmitas adhafionis ,auc
maior intenfio , vel certitudoin vno adtu , cin:im
::l‘: :‘-l'-u » Deque criam maius meritnm cateris P:\-
ribus. Quod autem actus Angeli habearaliquam
maiorem perfectionem phyficam ex co , quod fic
attus Angelicus,nulls, eft abfurdum : quia i
commodar nature , & elewat illam uxea
{uudum operandi cuflibet principij. Qued ctiam
inter homines i pfos contingi yomo Theo-
1?5”5,&;1%;6;113, qui mehores 5 & magis di-
functas (pecies habet P de obicétis fidei , cum

abfurdum. Hecs

fl cogni=
nes

#quali habitu infufo fidei , elicit actus meliopés
quoid modum actingend,& exprimendi obicéta

magis diftinéte, 8¢ explicite , quam rufticus , qui
elicic a@lusi crafliores , & magis confufos,non
famen magis meritorios , auc magis firmos. Cur
aurem ':‘-"_"t'.Cl“h » & homa eum aquali lumine
& EIL.:'I(E[ viliones llcaané pe ectas ; ra-
tonem difcriminis ibi ;migm\u.. Gratiaenim, &
habicus infufi aliquando elenant fubicétum fola
Bl 15 illlitl'n:!mrlﬁts eliciendos fit
noillis, quos nacuraliter elicere po
Omnia preterquam quoad folam fupernary
tatem ; qui ideo 4 Sy Thoma .‘ll-.q_uundo dicuntue
l_ll?pt:.l'n:u_m'r.lus l'ul[u_‘n quoad modum; non q
tbltantia criam ipfa ralium adtuum non fie {u-
}:'.[Ll:‘&hh'.'ll'\s 5 {ed quia modus tendendi ad obie-
ta fic omnino {imilis a&ibus, nacturalibus : 8
.{T;]C s D fubiectum pet vires |;amralcs poterat
elicere altus magis claros , elicier cum habicu
Card.de Lugo de vireure Fidei dinine,

S=00 11 -
DG 1 4. 208%
aftus fupernaturales magis claros.  Aliquando
vero gratia, & habitus infufus clevar fub
1 a¢tum , cui fimilem in modo tenden
iettum non poffic naruralibus viribus
qualis eft vifio clara Del, cnius'tende
1mitaci non I orelt narura |"!i¥

1

ciim nechomo, nee 3\113:1\15 ira:’.m[ n
viribus habere :u;;ml:“:m\m quiddicativam &
immediatam obiect fumme 11117}!].“‘.5 5 qn‘.hs {t
Deus fed {olum per alienas fpecies , ‘& ad fimli-
tudinem aliarum rerum minds fmpliciom pof-
funt concipere Deum. Quare non clenarur in-
telletus Angelicus, vt 4 icus, nec humanus
vt humanus ad illamvibonem , {ed veerque fub
one communiintelledtus quatenus clt capax
1:\l:il'.ggmh_ Vnde parum rebert ellerncellectum
Angelicum , .t vilio Dei 1 laza , vel
diftinéta:

Quam differentiam elevationis folec ego ex=
plicare hoc exemplo vulgari. Siv.g. Deus eleuer
duos calames , alterum bene , altecum malé ap=
FALUM , VITUMqUE tamen clevet, vt former cha-
cs Llﬂl'i.‘('rﬁ,\'l}‘.ﬁi\;'lf "l'!UC tl)lll}ﬂllL’-l'i.l:\"!Q‘lquc
quideny formabic charatteres @qué aurcos s alter
tamen formabic cos perfectos# pulchros ;alrer
imperfeétos; rudes, 8 impolites ; quia nimirom
veerque eleuaras fuivad formandos characteres
aurcos fimiles quoad reliqua iis characteribus
quos feclufa clgu:lrmn:: formare pofier. Hoc mo-
do clenantur intelleétus Angelicus ; & humanus
per habitum fidei,ad formados actus fidei aurcos
hoc ¢ft, {upernacurales, & ordinis diuini, fed (i~
miles quoad reliquaiisaé&ibus quos finguli pof-
fenc ine eleuatione formare, Quare veriulque
adtus funt2qué aurei, & fupernarrales T fed ca=
men diflimiles quoad reliqua, quia habirus {e
accom fubietto, & (ol idit {uperna-
curalit fhbus, qui quoad reliqua fine
Angelici, vel bur rerd Dens elever oleum
& aquamad prod ratiam :L:C‘l\h‘.h eleua-
tiane ; olet fectius fic, quim
ﬂLlLlﬂ, non 1":'()[1‘.1\:\'[ l".‘L‘liOI.'L'\T] gfﬂ[]ﬂﬂ] :qul:i non
elenantor ad producendum cusi proportione ad
effeCtus, quosoleum, &aqua vraqua pmducurc
peflunt, fed adalinmeomnino diflimilem. Hoc
aurem feré modo clevanturintelle@us Angclicus
& humanus ad vilionem Dei;nempe ad cffetum
fimilem foliim in gencrica ratione intelleCtionis
intuitineilhs adhibus quos veemjue intclleétus
taraliter produc Pui_!'cr; nonvero fimilem
actibus ilkis, ques fecundum fuas differérias An-
gelus, vel homo naruraliter habere pollercirca
Deum, & ideo lumen non {e accommodat ﬁngu-
lorum naturz fecundum id , qued proprium efk
iinguim‘um > quia id totum impertinens -¢ft ad
talem modum tendendi in obiectum dininum,

Uuodecimd obiiciunt 4 (]ni.‘l eodem adtu pe=
tentia viline videntor ux & color : ergo codem
eriam adtu cognofcitar reuelatio ; & i‘n}{hrmm
renelatum < ira arguic |’.Arﬁ\_bal 1., difp.g 7.2y,
Sedconfequentia negatur facile ab Hurtado d.
3. §.21. quiacolor non porelt emir-
tere {peciem fui fe folo fine luce;idco non poreft
videri quande non videtar lax : reuclario au-
tem .8 my fterium Puﬂ‘unc" lmg\{].:l dare !pcn:m
{ui fe folis.Addere pollumus recor quendo exem-
plum ipfum, quia licet color nen poffic yideri
fineluce 5 lux tamen poteltvideri, & videtur ali=
quando & longg line vllo colore; fimiliter c1gos
Licer mylkerium non pollic credi pe fidem, quin
S codem

At

n o In

oy I rgte

2%

Cbiectio 145




23
Elbkediio 13-

24

Obiettio T 4a

T8 fo= =5 v g
] en- de difcucfum formalem ; hon ramen imﬁunr THE=
tumprizi.  garc, necde fadto negant difcurfum virenalem:

206 De virtute Fidei divinz,

eodem aftu credarur reuclatio,provt in mea {ef1-
tentia debet atningi & credi per affenfum iplum,
quo creditur mylterium, quia eft lox guedamiil-
ans myfterium latens, vt credi poffic i ipfa

] > qua elt lux, poteric credi feor-
étucredatur myflerium , quis
-t alio lumine, ve credacur 21lle
rem allenfus reuclationis fimul cum alio allen-
veracitaris divinz, que et eciam lumen par-

1

1credi; enit principiumad
inferendum ternum. allentum circa mylterium,
LeingAt cElam yers

1tacem, &¢ reaelationem,

Decimortc .t_wE: u".-!u'.mn:!,'qm:\ quando affen-
omur concluboeai Ptld‘.linllum) motiuum ob-
ieCtivum adallentiendum non eft folum obie-
<tum premille; fedipla etiam pramilla formalis
itaut allentiamurconclufioni non folum proprer
obiedtum pramiflz, {ed etiam quia alfenfum de-
dimusilli in premifis &iple allenfus pramifa
fic motinum ex parte obicéti : hoe autem inue-
niri non potelt in affenfu fidei : :Ll'mqmn non
eller Theologicus,cum haberer pre obiecto for-
mali motivo Ylum allenfum formalem 11\.9:11:11'1_',
qui elt aliquid creatam.  lea arguunc Coninch.
dicl.dub.7. numagl . & Granado ditt. tratt.g.dif-
pue.1 mumero 8. Hoc tamen argumentum {uppo-
nit prificipium falfum , quod fcilicer pramiiiz
formales , feu adtos ipfi debe

ielle obiedtum
ad aflenfum conclufionis s q_uu[ nullum vrigue
fundamentum haber , nec necelle ¢ft ad inferen-
dam conclufionem ex prami e adtom
reflexum fupra ipfos aller arum , nec
€Z0 COor i ndam conclufionem,
nifl & veritate obicétita principiorum , ficutne-
que ad fhgtndum medicinam habeo pio motino
X parte obieéti amorem fanitatis, {ed bonitatem
fanitaris, & volicatem medicinz ad f{anitatem;
fic fides ad aflentendam mylterio reuclaro, eeia-
fiid fiac per difcurfum formalem 5 non habet pro

ts J

motino ex parte obiecti affenfus circa veracicas
jonem diuinam , fed i'L»l'.lm veraci-
tatem,& reuclationem.

Decimoquarrd obiiciunt aliqui recentiores de
nouo huic fententiz mmnl.:qmm mj;nam {icut
cuiiiginmsh_,\l‘m; fidet polledinidere illa obiecta
&ctendere feorfin per actus diverfes ad veraci-
tatem; & reuelanionem Dei, eo Ui\‘:Ud l:-ui'ﬁ'. en-
dere fimul ad illa; fic deberemus confequenter
concedere;quodpoffer habirns fidei clic
{um circa exiftétiam folam Dei , quo dicar, Deus
exiffit - nam eadem fides habet pro ebiecto &
fentiam Dei, qm;ndu dicit, Desns eft verax 5 vel
CErLe, ‘]unndo dicit, Dens renelat = per yerumg
enim aétum afirmator exiftentia Dei veracis, vel
reuclantis: poterit ergo fides feorfim eriam ten-
dere ad exiftentiam Dei per affenfum immedia-
tum.Confequens autem clt falfum; nam exiften-
tin Dei non cognofcitur a nobis in hacvira nifi
vel per difcurfum ex creaturis, vel ex reuclatione
cinfdem Dei: ergo debemus negate , quod fides
poflic feor(im tendere ad obiedta fuaram pramif-
larum , licér pnj'ﬁtcu.iim altu allencii illis, &
el renclare,

Hoc atgumentum recorqueri poteft in primis
contra eins anckores : nam 1 ph,licer negeatin fi-

rein, & reuel

fed ponunt actum fidei , qui fimul teeminatur ad
vem reuelacam , 8 ad veraciattem, ac reuclatio-
nem Dei, quodicitar : Dess eff homoa , guia Deiws

e

rax s @ ipfe hoe veneliniy « iy quoag
cualicer cres allenfus , vous cirey w‘;1 i e
Dei , aleer cirea fréuclationem, alig c;r“c”mn
rionem reue laram, Peto ergoabiis ﬁtflil:c ;
s tenditin veracitatem, |& in 'ILUC[h!:uT:\t::

Qo ¢ Ut

Jei per duos alfenfus virraaliter diftin

I
¥
¥
i

non 1)0{{‘;‘1( li]ll-'ﬂﬂ Jimdcrc
circa exiftentiam Dei, g

irenalicgr
) Tenfu cirey

tem , vel reuelationem, ica e PEL vnumaf
terming

{in gy

£ ad exiftenriam Dei, & pet a
ad reuclationem , quiira diftinguangys
terinter fe ficur aflenfus rn‘:w\::iouu

veracitatis; avque ideo fides dicar, Doy
& quia Deus eff verax, &' D
reuelans 2 Si enim porelt it I
cos aflenfus 5 pecetur fam abillis , an
{us, Dens exiffic ; prove viceualicer diflinys
ab aliis , it mediarus, vel immediatus , & [g.:;,
contraillos totum argumentum, §i Ve negent
polle ita dinidi;debent re_-ddclc1:ri(:ncm,mrb:'.m-
gis poflic fides diuidere virtnaliter alfenfumye
racitatis ab allenfu incarnacionis , quamal
fum exiftentiz Dei ab affenfys veracic
uclationis, & quzcumq ue ratio redda
carl poteflt ad dinifionemeriam reale

pofhit realiter dinidi aflenfus renclationish,

-

TCUE

1]
aflenfu incarnationis, quam :L:EL-lzh'.sr:ci[hE:Lz
Dei ab alfenfu reuclationis,

Secundo rerorqueri porett arghmentumen-
traiplosin fide humanpa, quam quidem nonae

gant effe formalicer difcurfiuam, arqueido
bent in ea interuenice hi tres altus: Loy d
hoc 5 ergo boc eft vernm.] Pero ergo , i
des humana elicicillum affenfum ,
boe ,in quo involuitur inxtaiplos, &2/
exiftentia Petri,cur non imﬂifcadcn

dere, & {eorfim affirmare , Pervns ¢

porelt, peram deillo aflenfi
mmmediatus? E quidem immediatus elenor
reft, quia exiftentiam Pecri non cognoftims
mediacé, fed ex operatione. Siv
ergo non ¢ft principium, {ed conclufio,
fem argumentum procedic coden modo, ¢ i
dicant,habitum principigrum dlﬂrugninb i

tn conclufionis , atque adeo pramiffis fided -

ne non elici ab habiri fidel humanz. Hoe

¢nim ad prop m parum rcfrr::r"tua_:-."q.w ¢
[o tum pertineatille flﬁuduﬁp F
I< »ydeillo petam ; an Foﬂ:ru‘imc &
cete {eorlim, Pesrus exiftit?Si l'(ri’(‘j‘t,t‘[gﬂz[l.:l
fus cric vel immed & hocdon porcle
(}t'..dc.\';'l‘t'\-nnn Petri deber .’.ugnuici pet ‘
vel eric mediarus; & fam L'l'i[l".ol’u‘,‘r.\l]ll:ll!'l.m'
uum-, acque adeo fides humananon

ma

£

motiuo adaquato veragitatem, :S_cr;ﬂm‘.
Perri.tDeniques finon pOt{‘l‘ndHlldEfF’lh
fenfum, reddenda eft ratio re -gn&nuf:gdcdz
dem reddi poreftin noftro cafu : omee LJ[LTT i
benr ad argumentom }'rupofll“m Wflj;’i’b:r‘i “C‘ o
Et quidem ex iplomet argllll?““‘l-‘ 1'1“} !
tuiilec etus folurio : argnupcenim -'L"_"'l‘ ".":U["
fides poreft dividere illa uluu:‘t_a,&;zﬂcnrfl e
eric fubdivideres®
affirmacurli-

fina reuelariont, ergo por
fantiri fcorfim cxiftentiz Dety qUEH urd
mul cum renelatione : hac “urt,mdﬂt fli indl-
Hinc ergo conflare polict ""i““,u’q,lF appatt
fenfuad folam exiftentiam Dm{.::'mlg?':cimf‘
ablurdum, quod non apparet i ‘\,"cr_l‘,'u yo
lationem , & ideo ex illo ‘”‘%“ma ':m s
lune, hoe ctism efle impoflibile ; 1 e




ol

Difput. VIl

s (o abfurdo pote {t reddi ratio,cur .:LL:&
lation , & non exalte
uIU

hocip

fic Al]q\tji.hu im renelar

Dei ; quia {cilicerin hoe {ecun
dum , \E‘w.mow apparccin oy
ro iNCon luHILnLn.l mm...,\...l._

crablur=
o ; nonelt

& neoare

erg :
hoe , qu ‘lnmul)m‘n‘; [ urdum,quod
10 hoc appater, Q\l.nc aulem ,{-.u‘L..m,

T qm:l!l

1 /1 1'!

telt 5 hres 2 tente
hec enim yvedixi, |

;nen tamen

Ratio ell ¢l
{juider

atlenfus non pe
ideo enim fides non po=
nationi ahfque reucla-
wionis aflen{us dependerare-

eft morinum. allentiendi: 1deo

pelatione ; qua
aririfeoifim ¢ contra renelationi 2

o non depender

(l',lC incarnationc qula fcuciati
tiendi.: ideo

notiue afle

abincat

tace ; 8¢ ¢ contia , gt
pantur, nec voius afle .fns JL]J'TIJ lco
1go non pote ftalencin {eorlim exifte Dei,
Hrmatio exiftentiz Dei L‘LP(“\L.E amning
exiftenna in fe
[Deus loquatu,

jone reuclationis: q
gnofcimus,fed cxco le:
u"nu(qm 15 illa exifbere: lvlhllﬂ;.l'\l\l dicis Pe~
i iu';r:ff r boc: 8 im np licite al fhix mas, crracxifte=
gille «uJ tendic ad loquurio-
{cilicer ad illa
ogquutioné,

enfus divcrio

\'ndu‘n potel tter
et lw nm,qm 1 oI

licee H]ll"lll'
\1113\1<J.

cite affismet exiftentiam Dei 5 alio tame
ql‘ah 1uqnmlmnm 3 hanc fcilicer 1mmedic
illam mediate ; & cognitam perip fam loquutio-
nem ; quE non fo.nm eft morinum ad allentien-
dum obieto reuclaco , fed ctiam ad affirt n.‘..d’\m
¢ ntiam Dei loquentis beut loquatio Perii,
& manifeltac u‘;«i:,ctum,t\. manifeltat caufans, (Ci-
licet Petrum , qui ‘icclui:n & lic
tas 3 il“f‘.‘ L\IIT"[L Yno ‘\\-tl‘. PLJ\ mum I)lf!l ICCL
Deum potel t iLmhm alio adu amare Deum fo-
lum,licet non pulh: ¢ contia diligere proximum
TLILJUL Deo.

Dices, in illaalia 'na.uulm L’r-urﬁ VeraR,nOn
l)u propterve acitatem, led
rmatir viraque, ergo potent

t eriam chari-

"Iﬁ{ll[h,llll L‘(lﬂ‘.nl A
&que immediate
dinidi affirmatio ex
citatis.Refpondetut, pet 1
mariexiftentiam , nec veraciarem ?‘“10U[. 5 hu
{ub conditione : feilicer "1' Dess eft
IS €6go poterit dinidi .\!Ecmus s viexiftentia ].)‘).
feor hm atfirmerur abfolure.

Obiiciunt decimoquintd jidem , quia {i fid
poreft clicere difcurfum formalem ; omnesilli
tesadtus erunc mpr.m..tu!.\l(:b hoczurem eft ab
flhdum a-quia non debenr m 1}1111.,111 altus fu
penarn cimergo poflic
vaicus attus amplecti omniailla obiecta

5 EfF ver

bique necellirace

{que
difcur{u formali , non debent concedi illi exes
QL.LLIL lnlnl natucales, J\Llyudcmr,lr; naturalibus
¢tiam non debere muldiplicari entia ablque ne-
ceflicace ; deberet €rgo d ¢, quod fides humana
non puﬂ'u habere miLm fom formalemsnec {eor-

fim alenciri veracitari Petri, aut eiusee ftimonio,
ne multiplicentur adtus.Negamus itague,mulci-
Plicari aétus abique neceflitate : necefle enim eft,

Card. de Luoo de Firtute Fidei Dinina.

m natouram ,
trefolulin
crvis {yllo

humanus habear hunc modum

VI 'O

s appat
ol

h:‘;{!\ E]C(_Ullll[‘wl]d-ll’i 1
I oflic perdilcutiam vir
malem , qm:d Lcl»' nece
rudlofibus, tendere in lua o
lL'LHL:‘-L“A ‘_ilﬂl{.'c\tlullcb, {_1“:[5 q
ke lu'-[c_ih

Vitimé opponunt Suarez , & ali
fentenuz, qued in difcurfu formali praceer vira-
que E‘.:'clmll s deber™ciam intercedere cognirio
bonitacis illatic cui innititar etjam aflenfus

elt in rardior
=&a 5 Omicco alias

u1s ;.\L!L dilToly

¢1rinniti non
et minus i
ius

mus,& certus,gquam allenlusa
boniras lumine n
obiectio cxamina
[eit [equenti.

i cognofcitur, | ANEn

da, & diluenda eric leorlim

. e it & ———— T —————

S B CHOT o
An ]ﬂcfv interucnire cognitjo bonitatisilla-
tionis in difenfs & qualis fis

Ila cognitio,

'i' A clt, vo vidimus, voa cx portiffimis ra-
IUU) 1ib nsﬂluh us P. Svarez; P. Coninch, &
:li"‘_ I\“}\\l“n“ﬂf' ]1Ul £am i snLentam u H.lk."likl
formali poflibiliin fid i
I dulwom» inniti non i i().l wétoritate Dely
fed ctiam in bonieace 1llationis, qu.uli'mpﬂ in
quoliberdifcur{u mouere debet ad aflegfum co-
clufionis ; qua motio
quod in qualibet conclufione apponitus
quam_particulam nificamus vim_illatio
ynius ex alio s guam 1llationem per aliguem ¢
affenfum approl qua bonitas sllationis
non creditur propter autoricatem Deisfed lomi-
ne nature, & perregulas Logicas, quare aflen-
fus myfteriyreducererur I.mdr.m in yeritaten rc-
g'ﬂ.uum Logicarum , & in lumen natura,

Dehae C(‘ﬂnltluuc bonitatis illavionis; & de
cius ﬂCC(ltl[.{t(‘t\.t]\'lOl'l"lL)Jr! interueniat in fide,

ficatur }.‘“ illud ; ergo,

& moueatad allenfom mylterijrenelaci, dizimus
mulea difp. 1. feff 13, que non oporter PUNC Te~
petere. is autem, qua ibi digime '.111

in
habes

facile poilumus nunc ad hanc obieftionem, &
primis refpondeo , hoc argumentum e
re locum, licer fides folum h ilcart
tualem, & non formalem : namindifcurfu etiam
vitcaali inuenitur {uo modo illatio vnivs ex alio,
& cognitio connexionis, quam habet obiedtum
conclulionis cum principiis obiectinis 3 nam li-
cerilla obic@ta non cognoicantur per actus di-
uerfos , cognolcuntur tamen vnico actu omnia,
qua cog noL\.L entur {yllogifmum formalems
quate in omni fententia farendum eft,ad creden-
dam incarnationem requiri cognitionem conne-
xionis,quam incarnatio habet cum prima yerita-
tes& renclatione Del.
Refpondebic 2 ].)qun aftum
fiidari in bonitare illatonis, {¢
titate divipa; nam licer in {u narurali re=
quiraur »iquod fundetur in bonicate illationis,
in hoc tamen confiftic ll]}\. naturalitas fidei , v
polftquam cognofcitu ationis , poffic
voluntas i em folum
= in

m vic=

ci nullo modo

a
tolumin audlo-
{

perale allenium lopi




208

in auttoritate
tur indicare Sna

illatione. Itavide-
« & alibi,
a vide-
em incellectus enid
alentiatur

€1, 3 non in

rez difp.G.

o, g

T, QU

]
famcn non atten~
0 : quid enim

it nec ncedet ipfe Su f
t concedt illnd primum, magis
© incarnationi

€rgo mints
enim repug
DEOPLEL TCul
onnexionem

3 Confirmatus

ts quod alfenti
tionem , & tamen non attendacad
arnationis cum reuelatione,
iiaeis illationis
vt fatentur ad-
juam mouen=
tumad affenfum incar-
intelleGtum affenciri, &
illationis cognita. Tertid,
n ruftici, allentinnrur myfteriis
iponium Dei, ficuraflfentiuntur
pter teftimonium hominum 3 licee
adhazlione prove decer auctoritatem
l’_l)uii]'.‘ﬂ‘, S{ auncem (_iE‘. mwnt :\Ii;‘.ntl!{i d‘“.:l[() no-
do , & non attendendo ad connexionem reuela-
tionis cum re credira , deberent fehoc admone-
ti 4 Prelacis , & Parochis ;ipfienim nec feiune,
nec {cire poflunt ralem obligacionem; & alinnde
ipfe ez favetug,nun quamvintelledtum crede-
re hoc modo alia obiefta , qua credie per vices
naturz ;. quia hic modus allennendi non cft
natuzalicer poflitalis ; deterent ergo Praedicato-
res monere plebem 5 ve crederer non vicamque
propeer anétoritatem Dei , fed non attendendo
oncm auctoritats el cum myfterio
¢ omnia quis non videar effe contra
ommun fidelium mentem, & experienniam: Ad
obi bemus refpondere; affenfom
fider quidem partaliter in bonirateilla-
tionis formalis , vel virtualis, Nequeex hoe fie,
aflenfum incarnacionis fundari in aliquo natura=
liter cognito ; nam licerilla boniras illationis
pofler cognofci naturaliter; ficut veracicas Dei;
czterim hicutipfe habicus fidei concurrit ad co-
gnoicendam veracitatem Dei i quarenus necel-
{avia cft c1us cognitioad credenda myfteria rene-
laea , fic eriam i fortion concusritad cognolcen-
dam bonitatem illius illationis aétu fupernatu-
rali, quatenus illa etiam cognito requiraturad
credenda incarnationem, v.g. propter Dei rcue-
lationem , vt bene aduertit Becanus in prefenti,
cap.8. quaft. 3.m 1., Anverofides magis alfen-
tiatur bonitati illationis , quam my(terio reucla-
to ? Exiftimo idem dicendum efle; quod fupra de
aflenfu principiornm dictum eft;nam quoad hoc
codem modo {e habet bonitas illationis, cum in
€2 criam partialiter fundetur affenfus myferij.
Q dovero inferrur , quod aflenfus myfterij
non inniteretor foli auctoricati Dei, negandactt
Sequela; nam perillud, f6/i, non excludirurid,
quodellentialicer inuoluiturin aflenfu fundato
in auckoritate Detieo enim ipfo, quod innititur
audtoritan Deldeber mouen 3 connexione, quz
|ppacecinrer auctoritatem Dei , & veritatem ob-
iedti reuelati 5 cim nopn poffic alicer anctoritas
Peimoucic ad allenfum myfterij , nifl ve con-

quiritul
allt 3

aliisrebus
cum maic

ad cenne

Eionen

dis 5 el wir-
zaalis 5 non
fandatur in
aliguo naru-

e virtute Fidei divinz,

nexa cul
cum tato rigore,nos aliguid credidiffe fol p
8¢ propter cius folum teftimaoniug & A
temi;d¢ camen Auckores contrarip
cedunt, 1n hde

S R A
nylterij veritan

Sic etiam gi

gt
P,
- < duttor,
lcl]tCﬂ(lKC(m.
; AN3 interuenize djf
r(:Lulz:Ilcu:,b; cognitionem bonigg :
que bonitasillacionis non Ibl::uwtlhrm &
uun v guod, fed vt guo | quia eft i
7%0. q > QN 2pplicer
& conlungit morivum, vt poffic (ofhciente .
uere , ficut etiam vnio forme lilbﬂnt.ttal\;cl?‘
mareria non 1olcmwcﬂau Principium 0{3.—[.:’
7 el
cfl, nilive guo, quia eit coniundio fornz. \‘fpoii‘

. ¥ o 4 2
fiz operari: quamuis hoc tofum Pertinere poffic
ad modam loquendi, t

Adid verd, quod dicunt, refungi fam alfeq,
; ; by
fum fiderin lumen natuce (altem ex patedifhn,

) . e el
guendumelt. Si enim fenfus fic, refands pagip «
m:xl]qur.d, quodnon fir reuelacym | UtIEJ,rt ;
o ta ;
<redarur pmiitct cius ;m&uutntcm, cuncedmm
nam 1pla etiam veracitasDei , Pl'U\'Emwﬂ;d.l"-wh
Sl ke ; [t
credendum myfterium, non crcduufpmpmgﬂ i
renelacionem; vevidimus a’:]p. I.qumﬂ‘.loqmn

: ot
tis il

!cqucrcru‘h vel circulus vitofus, vl procefus in
infinitum, fed aliunde deber cognofc, Qued
ide ;d:mmu_s de reuelatione , qua quiden pon
credivar, quiaiplareuclara fic & Deo, fed oliunds
exterminis ipls apparee faltem obfenrt, Bodem
ergo modo du:imu.s3 bonitatem illationis, feu
connexionem neceflariam ineer eeflimoniomDy
veracls , & veritacem m_\‘[{mj reuclati non
eredi , quia ipfa etiam reuelara fic A Deo, fedip-
{fam ex fe immediate conftare. Si verd fenfusly
quod refunderecur affenfus my {terij in lumea
nature, hocelt, in aliquid C()gﬁltunlpﬂi alum
naturalem, negandum eft : nam hz;jpih bonius
illarionis cognofcicur per adtum fupernatordlen
elicitum ab codem habita infufo,Sicurenimye
sacitas Dei , licer cognolci poffic per lumen nie
tura , & per afum naturalem, quoties amea
fundac, vel fundare poreft difcurfum fidei coze
nolcitur per actum (ilpu‘mmrnkrn clicirumab
habiru fidei ; fic etiam dicendum eft de bonice
illationis, Er ficut ad affenfum circa verscinmm
Dei precedir piaaffeetio voluntatisve aliéalln-
fusille fic Armiflimuas, & 11|peaot11nza,€}'2§tﬂi
ad fundandam fidem myfterij renclac firumife
mamiita precedic piaaffedtio voluntatis imge:
rans aflenfum firmiffimum, & fuper cmniJEM
bonitatem illationissve Puﬂ": deternire ad allens
furn firmifimum circa myferium, Nam volunss
imperans alfenfom firmilfimom circa myfterum,
imperat ctiam ompia ncctir?-i'if_l 3d_ talem "iim'
fum, & per confequens etiam Ahf_!mfﬁ“‘“.““”“
principia, & circa bonitatem illationis , lmeque
non effet aflenfus firmiffimus circa myfaiin
reuelatum, S f

Caucnda ergo eft vel explicanda diligente ™ JJ
pofitio illa vniuerfalis, quam -”-dl‘Fr“f[’J':cq:‘L:_
ter allamunt,quod omnes actus ﬁd“ deben

. 2 m dininant

bere pro metiuo formali [El“-lmo"':. i
Si enim fermq fic de iis adtibus, qui P;FDP[ if
Rri&é dicuntur fides , ver eft prope ":fd;u]; b
quippe foli funt aiTenfuscircamﬁ'ﬂ?“?‘; o
ille enim affenfus nppcllatul'_ﬂﬂacffs’um
aliquid aleeri credimus s quareille nﬂcﬂ: edis
etic fei &k fides dinina ,_quo Deo alige adimus
mus ; quod folum competit :uthi, q‘:m c;n o
myftecinm reunclacum PL'UP“'"d'mer dego-
ratem; & ab hoc a@u totus habirus fiez

"
= 2 Sar o gmmniois
minationem fidess i ¥ero fermo fivde A




. r 8 1 T
Difput. VI

icinntur ab habitu fidei; noneclt

alkibus ; qui
conceden

jila non

opolitio vniue

10 reuelationem dinina,
5yded C.lmlliiiml[ prin-
y codem

ita Lo

o morl

Sicur etiam 2
alei actuas, quinonfunt paenite

eliciunturt
: delfiderinm non peccandi , gaudium ¢

ato vitato, & alij fiiiles, licée ab

Pamtentia.
Denique quando
affenins hdei refunde

oppohunt,quod

in veritatem tegala
as fyllogitti-

e actu fup:mnu
£ omnia; quia cognitio de benirare il
ndaeft lequela.

tionis pertinet ad logicam: negs

§ vniucr-
1lis , &

Aliud enimeftapphicare regulas logica
fales ad hanc illationem 5 & ex illis reg
prceptis probare hanc ¢fle bonam illationem:
hoc pertinecad luglcum, non ad fhidem: ne-
queid neceflarium eft ad credendum myfkerinm
reuelatam propter divinam auctoritateny ¢
per difcurfum formalem. Alind vero eft cognof-
i, hanc c¢fle bonam illationem
rularam, & pracepro-
acic fides, fiue difcurrac for-
t, fruefolum victaalicer, Nam tulticus, qui
"ﬁ\;;lf- P CPUS \'l'lClLl.Hn 'A'-:h'lll[,(,‘ij,
rime tamen difcurrit in plunw-u; materiis, & cre-
dirfide humana eviam per difcurfum forn
fuis amicis : & fcit enidenter,bene inferr, (i e
rem quatuor aureis ad lucrandum , non po

13

gere in }J-HEKM-
.‘lblLl'\“w'li”'

rum logica: ; & hoc

ypl

tlonc e

ninil de

eam yendere teibos, qtia
1aétura 5 nequead hoc credendum opus eft
conlulac regulas Logicorum, vel eo
applicer; Luia benitas huaius ill:
culari ex fe ipfa elare patet, licer neici:
teddere, & in-li.c:ls'c >cur fic bona: quas rationes
Eogicus juxta {ua precepta reddic ; lic etiam qui
Architectas non eft; nec vilas regulas illios areis
didicit, vifa camen fabrica pulchra & proportio-
nata, approbar illam, & farerur efle bonam, licer
non poflit iuxea pracepea artisid probare, Qui
coquus eriam non. ¢fty nec culing artem notu,
pprobat cibum bene conditum 5 licér rationem
nxtra |c_t_‘_;l|1f\s reddere nequeat, Sic etiam Qmnes,
licee logici non fint , approbant illationem bo-
nam in mulris mareriis, nihil pm:‘fus dicentes de
regulis Logicornm.Fidesitaque nihil dicit de re~
galis voiuerfalibus Logicoram fed udicat bene
inferr vericatem mylterjex €0, guod Dens fum-
me verax illud reueler: quam benitatem parti-
calatem huius illationis manifefté cognofcimus
in fe ip el ex 'spﬁs terminis § & allentimur fir-
miffime, & ﬁspct omnia, quod (it conexio veraci-
tacis,& reuclationis Deica veritate my!‘h-u", quia
ttancceffe elt firmiffime hoic conexioni aisérir,
vtfequatur aflenfus Grmiffimus rei reuelarz, nul-
lo medo probantes hanc bonitatemillationis, (s
hanc connexionen inter illa obiedta ex illa ve-
fitate praceprorum, qua Logica
resfideles ignorant , & qui ca fciun
#dea arrenduncin hoc indicio,
Vinde nec fundatura fidelibas hic alfenfus in
t Principio illo communi ,gue fins ecademuni re;
tia, [

d non eiler lucrn

L1i!,n1‘ =

O moao

nt eadewm inter (¢ 3 necin principiisillis ar-

vde omm , & dict de ny o;ad

non attendune ;- ideo non fequitur , quod
1] 1

logitica

vui fides in fao difcurfu debear credere fuper ompia

Card, de Lugode Virtnte Fidei Dmine,

¢ connex

Sicut, licetPeus ¢

ex quibus pol
nIs:31C ergo & no

ft di

n

Iy

n. Quando antem req
4 1
non loguimaur
enfus inferrur ex aliis ; haec
1

exa fuperiplos actusin-
PEOER

agone

banitatis illatienis
formali,
enim cllet cognitiakt
rc“u‘tns,q s non efMnecellaria ad difcarfum; fed
ll:ll‘]lwl.kl[iLl"Ul):,"w ,‘i\
deconnexione nic
obi
conclulionis, feu inte
veracis, & veritatem obiccti reunela
nexio dicitur bonitas illationis ol
fola cognofci deberin difcurfu form:

Obiicir ]!‘.mml). Coninch. dift La!!_f;[].g.(-’.‘r:").*.
#Hm,7 -quia cx ententia fequeretur; mul-
tos rudes no polle cérrum fider alenfum elicere;
quiaiph nonvident bonitatem,auc certitudinem
confequent poflur iedo feire, qui
1:Llngl{im finc boni, quinon; fere circa oni=-
nem u)nllqncnt::nn dubitant,an bona fir, Rel~
pondenur, {iita rades fint, v¢ hanc illationem,
lcu connexionem non agnolcant, nequeetiam
fine difcurfu formali credere poterunt ;ad om-
nem enim fidem , necefle et , quod credant rem
reuclatam , quia Deus eft verax , & hanc rem re-
uelat, Non polluntautem moueri ad credendam
carnationem ex rali motivo, fi non mt:ilwgﬂnt
connexionem habere cum incAnacione
i 1 fomnumin Turce
termi-

quavnus 2

ione obiedtiva’y hoc eft,

1 quacftinter veritatem

echinam pt

cétiva ; qua

voltra

reuelationem Déive

Nemo it

121t , elt ac

nexionem inter pring

nos 1ntel

nem. on lolum credere, led neccom-

Aliogt
meréiunr cum hominibus liaberé, aue (ibimetin
rebus fuis confulereporeric, Ad hac enim om-
nianecelle clt difcurreresnec homines quidquam
agere poflunt , nifi difzarranc ctiam ad minimas
operationes,nec difcurrére pofsic per re,nifi co-
gnita bonitace illationis. Quare nee poterit tri=
ricum feminare, aut metere ad fibi, ﬁ!“.‘qn: fami-
liz prouidendum : quia {emper dubieabi
ne inferatur neceflicas feminardi & merendi ex
necefliare triticiad comedendum panem ; & fic
in rebus aliis humanis,

Obiicit fecundd idem Auctor num. 98, in fine

an-be

quiille, quilin di¢to (yllogifino crederer certd opieis 2

viramque premiflam, arque etiam cmnﬂqucns,
{ea myfterium reuelatum 4 negaret tam

ien confe-
: non effet hereticus ; ergo
non pertinet ad bdem 1udicium de bonitace 11-
linsconfeque wcionis. R elpondeo fup-
poni fallum , i co caliz contendas, quod homo
dar myfterinm atum fide cercaznon
porelt enim credifide certa, nill credarur certd
proprer auctoritacem Deiy nec porelt credi certd
proprer auctoritatem’ Dei 5 nifi ¢redatue ger
connexio anétoritatis dinina cam verica

fetij: nam ficur non poreflt fide cerra ¢

Evelil

o

umreuclatum , pifi ciedatur cerrd ve
uelatio Det que moneat ad credendum
11\}"[\,"1.“17 3 1fa non potelt exian myfterinnycre=
dicerto, & hirmiflime propter widoritatem Dei,
fi non creditur cerrd irmifimé connexio an=

to,&h
S ¥ ctorita

1 my=
J
ACIEAS,




210

Coriratis dinin cum veritate myfterij revcla
q i vidimus ,non p-')Hlm'.m firmius afle
COr AM Aotuo: cum C'l';() conn
cam i]'l}"l:(:'l:i(_} monuc
um myiterio,repugnacy
e aliqu a veritatem illins connexic
idhuc Aemicer rerinere veritatem myfterij pro-
1‘;'3; connexionct cum .\'\Idi,i!f.in: dl"l'h a. A
VEIO 1L 1 et con-
{eguentiam illam,vel diceret illationem non effe
m l'Cli?dllL{L‘(l > pet {e 1oqucl\clu nifi igno-
exculet ile hereticum : quia dicereil-
an®, effe dicere fquod
um ex illis principiis, fcilicerex
ate infinita ; & reuclatione aGuali:
qu ‘\'11(.1.6: diceret, non efle um , quod
licét Deus fit fumme verax & aliquid reveler,
adhuc res reuclara debeat cfle wera , {ed forralle
pollee(le falfam. Hac autem afferrio explicita ;
:ft, quod ves a Deo fumme veraci re-
nelata fit f certe de hoc dubitars poteft s per
fe loque ericaelt,vtconftatex difp.4.feft.
2. vbividimus , de :mpmcnriu Dei ad mentien-
dum, vel teftificandum aliguid falfum,

Ir afe ate afe A s )
PER S ET RS E RN AT P

PISPV T ATIO =V LLI;

tulioni , q
audkc

paceialit
i
1

conlingere P
wringere p

De vnitate fidei , vbfde eius
1Ll

definitione.
Sect. I o Aligne differentizinter it
n fidei enumerantur.

11. Quomods differant Credere Deo,
Credere Deum , & Credere in
Deum, whi etiam de fide miracu-
Lorum.

Proponuntur ¢ examinantuy defini-
iones fidei.

I1L
%‘:ﬁ (.’_)F.‘.E‘v’l;‘ﬂ‘lcm.:n hic _1“0,31".\ t ‘
ftiones de actn fidei -, quas tamen , quia
communes feré funtad eiushabitum , non opor-
tebit poftea reperere, quando de habitu agen-
dumerit. Dicemus in primis de vnitare, quam fi-
dei actus habentsi de dinesfitate , qua inter ip=
{os inueniri poreft,

iliores quae-

SEC T IO b

Aligus differentis inter aitus fidei
CRIMET ARLHY.

1 fermo ficde fide in tata fua lacicudiae, fub

ea comprehenduntur fides fupernaturalis, &
naturalis, hoc eft, infula , & acquilita, quz duz
fpecie, & genere differunt, ve conflar. Deinde
loquendo d¢ fide folum infufz , 8 fupernacurali
in {ua criam latitudine , comprehendit actus in=
eclle@uales,quibus aflentimur,& aftus eriam vo-
luntacis, féu piz affectionis, 2 quibus complecur
fides inratione virtncis honeflte , & meritorie:
comprehenditetiam habicum intelledtualem ; &
habitum voluncatis, qui yrerque habitus,& Ve
gueactus conflantynam virturem integram hidet

De virtute Fidei diuinz,

St

conftantem ex confttucihis patti
diueehs.

- _S\Ilil‘ullq etiamin lillt‘llc&u prater habigy
infufum dari etiam, & requiri {pecies inzulleﬂu:n 1
les ad L‘I.V:CL'CJ.'IL!\U‘\ adtus fidei: d'cqulbnq I.}“-‘Licl:
elt qﬂ:['ii‘\cr,:m de L.‘Ll':uu elle etism ‘-U'Puﬂmtu[".]‘:i
an ver (‘)ri‘u[lfui.'mt fl)ccics naturaless de qo J\(c:
mus u.t: i, qn.md_o agemus de fupcmaru;a]m,c
Fid?l , vbi etiam ‘\:1dm1_mu_s de “E’P"“ht'ﬂﬁnnm;
!ima P;-:cu.dunrwus allen{um »an ling natuale
vel lupcrrmm}'slcs. Suppono denique, Pfﬂtr";
habitam , & fpecies non requiri alian Ual\:;.
rem {npernaturalem , quam aliqui appellase .
men , & dicunt cilu aliquid ‘-L‘Pl'l'-lddlmi1:,quﬁ;
tacito nomine refert Coninch, du‘ﬂb.xﬁ.dni.J_ﬂ-_
10.& impugpat ?1.l+_q1_|m;lic{:r Dﬂ!sdic.‘sm[m,
dentibus infundere lumen 2.ad Cor, 4, Doy g
dizr de senebris lumen [plendefcere , illugiiy g
dibus noftvis ad illwminationem [cientia, & v, Dery,

2. Dt wos vocanir de tenebris in admirabile luney
funm : idtamen non intelligitur de lumingegs
dcmie}: » quoresiple credenda clagd cognofzan-
tur, fed de claritate circa credibilitatem myfle
viorum , & de apprehenfionibus Pfﬂ?fidintibus
allfenfum fidei, & apté proponentibus obied,
lcee non enidenter , & «.luniquc de habita fid,
& alits anxiliis p:;‘cudcntihm.qux omiiaapp:
lantur lumen quatenus faciunt,yreognoftmus
que antea larebant.

His fuppolitis , dubicari poteft in primisde |
actibus fidei intellectualibus, an omnes fingeiuk
dem fpecieiinfimze, Affirmantaliqui,quosfequ-
tur Suarez difp.6. feck. 3. nume, 17, yhi concludin
omnes fidei allenfus elle eiuldem fpecieinfurd Sl i,
quia omninm ratie formalis obiectiva eyl g o ¢
cadem,quod ctiam docet Coninch. difp.t6nit g
Conrrarium tamen {upponit,ve certum Hurtado
difp.s 6.[eéL. 1. §.4.dicens, vixabyllo nege, Nos
etiam fupradifp.1. feél.11. dlxi}!ll!itpﬂﬂidi’ﬁ‘:ﬁ
{pecie phyfica pro varierate [pecifica reuelarios
num, quas credimus ; in puttlculnn ergo vld_cn-
dum eft . ex quibus capicibus differre polfss
fpecie. g

Et primo quari poteft, anactus ﬁcfsfpttuﬁ' |
tiui differant {pecie ab actibus prallicis. Soppe pial
no enim, fidem verofque actus clicere: nam ik i
fenfus circa Trinitatem eft omnind lpctulsr}ﬂl_li H
cum nihil dicter de faciendo fuo oLic_Eto;E{fCP-
tra actus, quo credimus aftum peniténa Ic(%:ia-
ciendumad obtinendam veniam Ecccm con
mifli, eft praticus ; vt pio‘l‘-ﬂ[vcﬂf‘-l-n_lih e
#. 17. qui addit vtrumqnuvm:c:’mlldgm s
proprer vairatem motiul fos 1!5:7‘ g
cgo facile concedam , ex €0 prEcise captee:
variari {peciem illorum adtuum:
vix continget,quod ij aftus non dif i
propter variationem fpecificam moru!
patcialis,ve ftatim dicam.

Secundd ergo canfiderasi p
cifica in actibus fidei ex partcmoHit =
licet veracitas Dei fic femper ““‘{.‘Lm. :L:mcl‘ﬂ'*
tamen Dei non videtut i.:mpu}"-'llL ‘j;} g
in fpecie , ve probaui lais L9000
fentenciam 4 meolim traditam attl__Pl‘_:w‘“Mi
Hurcadus vbi fupra [eth. 3.5.20:% f-“‘.uxi'-mi

bi lace probac rutcl:i[ior-.::s;pi.u [A.l.:‘l e
YAk I it ok il g
ctiam motiuum }aﬁm:ﬂr{ fidel Ealt-ldnuﬂlk'""s’
fpecie, qui bené geiam lmptfgﬂ‘d;q:v pim

) : T o sadam,
quaaffersi polfent. Vnum ege .
licse ﬁngamus 3 Deum vpicd reu

alibug 1']-.“[‘_

otelt ducrﬁus_fyc: :
i forgalisid I

i

Jations




	Seite 200
	Sectio I. Assensum fidei generari posse per discursum formalem.
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202

	II. Argumenta contratia proponuntur, & dissoluuntur.
	Seite 202
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207

	III. An possit interuenire cognitio bonitatis illationis in discursu fidei, & qualis sit illa cognitio.
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209
	Seite 210


