BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens ad viginti sex Quaestiones priores, centum & septem
Disputationes in Capita diuisas

Vazquez, Gabriel

Antverpize, 1621

Non solum Deus est subiectum Theologiee respectu veritatum
necessarium, sed etiam contingentium. c. 6.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

rie; perac idens , {icuc

aury
: parricipat: “fic etiam omnia, que
t habitus, habent aliquem ordinem, vel
modo ad {ubi ectuwm illius , non
1biecti, vt eis per pra-

1 quod aliqguomodo ea
i obliquo d
1 illam ordinem ihbcmt[.

cmreuocart imr

cantur,

tat

10 Scc
‘; m folar

2raly \\ff)o. ’4’:71"-."", 1‘1

cipium
Quare
r.ratior iem, quam
un com-
bieGtum?
ceaniun,

Urmiun‘;]?k rum, veind

contraaddu

5 =
tur, vel cognolcitur,

etati, aut

concluft ynhque
at vero fubiectum’c
n,circ

romomniar
L om. .niump—
, illud efle
ratione catrera
riam , hoceft ta
b ea confide-

din complexum
C ztmy,b.dmpl
immod icentur: huiuf-
ub rationeabfolura Dei
fundamento conue-
TCheologia ‘tractantus svel
DET MO hw\ pnvp:l ;
eo fadta
eip u,',;\’u rm‘.dxm..tux Meriro igitur
Deo, vt de {ubietama-
ftrans qua ilieff n-
ter u‘llllii_“'ﬂ“i,\\ qe uz fola {uavoluntate ll\l!

uiugl-

) PL
I

Qo1 ‘! ferantur, vek quia

v.:,mA m 'P o}

(3}

11 '[rO e "“T\.n S T‘hoi'ﬁl’
: i"\(ﬂl eft' fubic
pn“ nam tota
tia p.um w""m[m in Pi ]uplls ed Deus eft
fubiectum ”L.n.m‘om.n f i»l‘qm funt Theologiz
l‘i“ x.lﬂlT LL !].\ ()LIA“U DLULLB 1mus gimnmia, (IUIE
in articulis enuntiantur: -mo Deus eft fubiedtam
Thcolomx.f\‘ rertit tamen Caie mnusl'lhmg.rt
ionem , non fatis conuenire S.Tho-

Dr/ tmen

Thser S, Th, §.Ad brz'w obi
& Stotwm  mam,& Scoum inmodo c:'.m;\hymn[mbuc}u m
ex Caaeta- girrute cummﬂ:’couclutmnct que demonftran-
ik turin [cientia.Scotus enim putat i in fubieo,vtin
caufal uﬂlclenn , &adz 2qUara, licetnon proxima
dicit n'on Pm\]m um , quia fecunda

v

continer
P\m\) nen tO“l'H 'HT‘&,IM“ meata 1‘[ H.; (UL;( au-
tem (ufh ienten, & 1atarh qnaccwﬂ,r non
pollz efle fubie@um alicuius [cientiz peculiaris
aliqui %con}‘m.r ne {ecundum genus, fed [ecundum
fpeciem fpecialifli limam, quam vocat fufficientem,
In [ubleito & uv"::'11 atamcaufam omniam concluflonum,

corentiam hanc paucis ingdic T videtar Sco-
laterali§ Contraiftud nguirm,iufuhit.

qdumod} e
conclufiones vcin illa q.2-

cantinenns "y J&rinam ve1o S. Thome ipfe Caletanus
rq!t»(:’(”‘ ailh.l. c)sphx.at- Cenfet ent mmcccﬂ“num efle in
Gatet. 4
A ~
p=
~

patcicip

ficient

]:ul‘dﬂ:

vna {ecundum
in Ari
nuamec
fequuntar lingula ve

r1; & adinncea

r. Hanc doétrinam nont

ot in articulo > (\i'\LLLL‘: ram

1ccu

p

Laic

ndurr

@anusex o « ‘A,h)‘

é LL)[ s lay V‘\H,\,\{ ominunem omniuir
poteft elle vna fcientia fecandum {p
fubiectuma

Veruim quoc

em controucrfiam,cum fubied
[cilicet Deus, fityoum ecun

mrh

ecundum numertim, cof
huius fcientiz a ‘Llli.kl)l ad
caufa illarum.

APV T
No#i folum Desseft ful tefts

&
veritatum seceffaviarum, fed ecram
contingentinm,
Vpereltvero difhica ;;rl;ml. {Toli, an eadem

arionc

VUL ecad. ¢. comme 1:01&!1‘\:&";‘ "i:".\.rur -
iectum l‘\.l‘-u‘ru VELItatum couringe

dum ration: m ion Jum: 5,8 _!1‘ il

tamcft, 1c\hnqm!~_.t.{ !
81.c. 1. Mihianteim placee
Il“.

Scotiin eaz.q.laterali, bidocer,in
deitaris eflz fubi-cum refpedta veraruing
tatum: cffe aurem non polle f b ratione voleutis,

1to 1nitio polito, &in

facile probatur ox fandame

4.c.repetita. Quoniam fubieGtum ita deber eflé
pponatut

qu ncouplexum , vt nulla de :p’i\ Ili
h fctentia factaennnei
4. Deam b ratione Gloiificator
‘.L primuh ‘obieGtumT heologi

jatio:

q1a rationc

€l
ﬁ]z)7(‘[1['L'l'f\!""LlL‘nU‘:\,I;;!iU »
Jui cadem ral tionel

glorificatoreni s a
tunha 10bis« w.ur'tm fubr Ut)l"l“v'
eft quid in complexum, fed de iplo
facka enunciatio , qua dicitur velle aliquid fa
ergofubhacratione not pote teffe primum [u
iectum Theologiz.

(&odvcm afferebat Baflolis pro i:
nullius ponderis eft. Quamuis enim D
chufa rernm,& veritatuin contingentinm
tum eft, fed inquantim valr, tamen primum fub-
ie¢tum, de quo omnia predicantur, eft iple
Deus % inquantum eft. Pradicata aurem Thavin
vetitatum includunt aétum volur ratione
cuius de xpf-o Deo®nurciantur:tatio
mnspmms fe haber ex parte predit

~fubie€t : ficur de ratione Glorificat
Baflolis iup ra docuerat.

Aduettit tamen Scotus quilla 2.1z

s e sftionens &.iwucun Deum, fub ratione

Cl‘ﬂ?
)

ilu.n)-

m

ti 5 qua

s idem

15y, 44

Scott

i




5

4 o
PSPV E X
Jdem modo efle primii fubiectum
s necellarias,& contin-
m dicitur elle fubieétum
1atura rei, & necella-

Deitaris, non
ThcologlL_nq:‘.‘:\n{ v
oentes. Nam necel
gui\ma yirtute continet ex
o (t 1 1 73 S
riosquatum adhuc non eft codem modo fubiecti
j03qL h : : ki
in Theologia fecundum fe {umpta, & in ea,vt eft
inviatoribn
ue cnident

Theologianamque fecundum fe,
1 haber harumveritatum, Deus ita
¢ltprimum { sieGum,ve cuidentia lix? f.):ciat cui-
dentiam omniumillarum veritatum m_fhculo-
giaautem viatorumea ratione folum, quia omues
ﬂlﬁsi:ifc continet, & aprumeeft eaidentiaful, fi
eahaberetun,illarum euidentia generare. AL vero
Deus celarusad veritates céxii?gcnres.lcﬂ (inquit)
fimom {ubieétum,non quod virtate omnes illas
contineat, fed quia eft primum cui infﬂ‘:. debet
25 primum pradicatum prima veritatis contingen-
tis, quod eft clle primum fubie@tam omnis pra-

dicationis. :
Qumods  Ego verd non negarem , ira efle fubi¢Gam
Dass it 46 Thzolopiz relacum ad viralque veritates, vt eas in
irdi O s ctli non eodem modo continere dic:\:u_l:.
AMIELE o ntingentes enim libere continet, vt caufa effi-
A ciens illarum: necellarias autem necedlario ex na-
turarel’, quod Scotus virrualicer Tli!p{‘“.’il?if 10
qudimiiuvmnrt \-idcx_mlnnclulx eoipfo,quod

illi ex natura rei conneniunt.

Exiftinio etiam contra Scotum,Deum non efle
fubieGum veritatum neceflariara, in Theologia
fecandum [e, hec enim aut eft Theologia Dei,
aut videncium iplum,ficuri eft, veraque autem eft
fimplicillimanotitiaipfius;& omninm veritatum
neceflariarum,qua, noftromodo intelligendi , €1
in predicatione tribuunturin implici autem no-
titianon et fubiectum,& pradicatum, folum igi-
wrinnobis viatoribus quicompofitione zrernas
veritates de Deo enuntiamus,Deus haber rationé
fubiecti, de quo noftra Theologia aliquid enun-
tiate, & tractare djcirur,at relpectu veritarum con-
tingentium,Deas cerce [ubiedtnm eft Theologia
fecandum {¢;nam Beati non vnico fimplici intuicn
vidér eflentiam Dei, & creaturassvtinfra d.go.c.7
oftendemus. Ideirco de Deo compolitione enun-
tiare poffunt,& diuiftone pegare ea,que (intexcra

26, dplum . )_Xlia tamen tatio eft 'Tll:()lr}gi.v » quam
Deusdefe habe, ipfe enim ynico incaitu fe , &
cereraomnia cognofeit, quare cognitionis illius
non pollumus {ubiectum, & pradicatum reipfa
allignate , quanuis noftro modo intelligendi
vitamgque in Deodiltingnamus,

LTS
Argumenta qus poffunt opponi.

Carvr

Primi ar- Qutrahanc poftremam fententiam funtargu-
’ﬂlm?[lk}}l. menta, ex (lulbl.ls Hliquﬂ terriam ()leon\.‘l\l
probare videntur, Primum eft. Nulla {tientia pro-
bat de (}lo fubicctoan fit, 8 quid fir, fed hzc duo
fupponit,vedicitar 1. Poft.c.1. fed Theologianon
P folum probat, quid it Deus, fed etiam;an{icergo

Deus non eft {ubietum ipfius. Refpondgo in
Theo]\?gia €X propriis eius principiis , qna‘z {ola
reucl_auonc notafunt,hzc duonon probari ratio-
ne al'qna_, feitafupponi Deum ¢fle, & primum
€05 omnium rerum principum, & caulam effe,

CAPr SV EL

peflimos homines non defint,quiaut neg
C_ﬂ.cL)eum,am,quod peius clt,ncg \,x}x;um eife:
fuperius enim dixi Theologum plurimum iunari
l)(:lm philofophia.Sed quanuis fides doceat Deum
efle, & effe vnum ; haec tamen duo non numera
turinter acticulos fidei apud omunes , fed inter
necellario requifitaad articulos , ve docet S. Tho. 5. Thim,
2.2, q.1. art.s. ad 3. Supponitur antem quid fic
Deuseo genere conceptus, quem pro hoc ftara
viatores habere pollunc per (pecicsaliararerum, 4.,
addendo, & detrahendo , vt notanit Lgidius q. &g .
illaz.ad 5:& Henric.in Sum.a[tlc_imro ad 5.de quo

genere cognitionis dicemus difp.22.c.4.

Secundoar guit Grcgmius in coa.2.in confirm, Secundusn
2.conclufionis : SiDeus fubratione Deiefler fub- argumearit
iedum Theologie , poflet etiam comprehendia ©res
Theologia : ad habitum enim alicuius fubiecti
fpcc‘mt confiderare, quzcunque illi conueniunt,
& conugnire poflunt, quodidem eftatqueiplom
comprehendére: fed Dens comprehendinon po- Selutia.
tefta Theologia:ergo neque fubicctum illius efle.
Refpondeo, non opus ellz, habitum quemliber
fcientizaded efle perfeGum, ve comprehendac
{ubiectum,velobiectum faum,& iraiplum pene-
tret,ve cognoftat omnia, qu ei couenire pollunt:

& quanuis aliquis habitus effe poflit in crearura,

qu1 [ubiedtum ; vel obie@um creatnm compre-
hendat, nullus tamen effe poteltita perf'cc‘ms 5 ¥k

circa Deum hoc modo opemripufﬁr,cti;iﬁ ipﬁ T
clare intucarur fatis ergo eft, vt fic habirus {cientiz

de aliquo fubiecto, multa de ipfo cognofcere; &

de [nis principiis deducere. -~

Aliud abfurdum alij conantur inferre, vt refert
Qrfgorins,ﬁ vltima opinievera it iquianimirum
fequeretur,cllealiquam Thealogiam, quzinfini-
tas veritates de Deo cognofcat; eo quod deiplo
fub ratione abfolura infinica enuntiari poflunc,

Quod tamen abfurdum; non fequi:ur,j.i\jicamns, i ;E_‘ :
Deum effe fubiedtum Theologiz, fed peculiari 4z,
illaratione.Sed hoe etiam frivolum eft:Deinamg; ;/5,“,4 fut.
P:rfe&iones s & pradicara, qui if fi conuenire
dicyntur,ron funt numero infinita actu: aat enim
fermoeft de perfeGionibus lecundife, & reipfa:
& hocmedo non funt plyres, nedum infin &t
enimin Deo impliciflima eflentia,ablque vllaalia
d\.ftinc"tiancclunm perfbnnmm,inﬁuif:\fcmnium
effe, non tamen numero, & multitudine . Sivero
loquamurde perfetionibus Dei ab aliquo insgl-
le€tu cognitis, adhue non funtinfinite , primum
quidem inintelleétu dinino,8 Beatorum:hicnim
non diftinguunt in Deoateribura, & perfectiones
intefe, &ab ellentia, vt dil}).u;.mp.z‘ dicemus.
Deinde neque in intelledun viarord infinjtz funt:
nullus enim hadenus infinitas de Deo concepit,
autinuenit perfectiones Denique quamuis rerum
creatarum pe:&&ioncs » quz ad Deum relatze
quodammodo deipfo,ficut effeGtus de caulﬁ,poﬂ
{unt praedicari, fint diftinétz, &infinite, fipofli-
biles etiam camprehendas :Spus tamen non eft
dari creatam alig@am fcientiam , qua omnes co-
gnofcat: {ed fatis eft, fi aliquas precipuas confide- )
ret. Gregorius autem non cenfet abfagdum, effe
{eientiam aliguam creatam,qua cegnolm Deum
fimul, & infinitas crearuras, vt inferius oftende-

Ge ? ; s 3
Dm0t efle Teinum, & voum., 8reliqua principia, “mus difput. so. c. 7% Nihil ergo hocargumente

T,’M‘Jn.[,m quz dicunturarticyli ﬁ(lei.Thteogusautem ali-
fng.,: unde ranquam philofophus, rationibus apofte-

. Liot e i
1 probat efle Deum, &c!ﬂ'e vaum, quod intef™

o
~

ipfe Gregorius probat.

Tertio arguic Agidius, fi Deus fub ratione Leian

k ‘ ? > z umentuy;
abfoluta Dei , nondub allquayamcu!an_, eflec ‘fzgg,-di,,J_
~ - fubieétum

A
=
~
~

LOBEs 171




	Seite 44
	Seite 45

