UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1958

Uber Jakob Burckhardt

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

UBER JAKOB BURCKHARDT

Mit dem groflartigen Aufschwung der deutschen Geschichtswissenschaft in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts ist aufs engste der Name des Schweizer Kunst- und Kulturhistorikers Jakob
Burckhardt verbunden.

Burckhardt, am 25. Mai 1818 in Basel geboren, wandte sich nach anféinglichem theologischem
Studium (1837—1839) in seiner Geburtsstadt unter De Wette und Hagenbach bald der Geschichte
und der deutschen Literatur unter Wadkernagel und Vischer zu. Im Bann der nach den Freiheits-
kriegen aufgeblithten deutschen Romantik ging er dann zu weiterem Studium dieser Disziplinen
1839—1841 nach Berlin und Bonn, wo Leopold von Ranke, Franz Kugler und Gottfried Kinkel
besonderen Einflufl auf thn ausiibten. Nach Abschluf} seiner Studien in die Schweiz zuriickgekehrt,
habilitierte er sich 1844 in Basel.

Zwei Reisen nach Italien und die auf ihnen gewonnenen Eindriice bewirkten seine Abkehr von
der romantischen zur klassischen Kunst und Geschichte. 1855 wurde er, nachdem er eine Reihe
wertvoller Arbeiten auf dem Gebiete der Kultur- und Kunstgeschichte ver6ffentlicht hatte, als Pro-
fessor an das Eidgenossische Polytechnikum in Ziirich berufen, an dem auch Gottfried Semper (seit
1853) sowie spiter (seit 1866) Kinkel, den Karl Schurz nach dem Scheitern des badischen Auf-
standes aus der Festung Spandau befreit hatte, und der Schwabe Johannes Scherr (seit 1860)
lehrten. Zirich war damals der Sammelpunkt deutscher Revolutionire: vor anderen seien noch
genannt Richard Wagner und Georg Herwegh.

Von Burckhardts Veroffentlichungen bis zum Antritt seiner Lehrtitigkeit in Zirich seien die
folgenden bedeutenderen hier genannt: Die Kunstwerke der belgischen Stidte (Diisseldorf 1842),
Jakob von Hochstaden (Bonn 1843), Erzbischof Andreas von Krain und die letzte Konzilver-
sammlung zu Basel, 1482—1484 (Basel 1853), Die Zeit Constantins des Groflen (Leipzig 1853),
worin er den geistigen Untergang der antiken Welt aus dem unaufhaltbaren inneren Zerfall des
Heidentums herleitet. Schliefllich wurde sein Cicerone, eine Anleitung zum Genufl der Kunst-
werke Tlaliens, der 1855 als Ergebnis seiner Italienreisen erschien, ein willkommener Fithrer zum
Verstindnis und praktischen Genuf} der Meisterwerke der italienischen bildenden Kiinste des
Trecento bis Cinquecento.

1858 erhielt Burckhardt einen Ruf als Professor an die Universitit zu Basel und gleichzeitig als
Lehrer an das Baseler Pidagogium und hat beide Titigkeiten bis zum Jahre 1893 ausgeiibt.

1860 erschien sein Hauptwerk, die rasch berithmt gewordene Kultur der Renaissance®. Sie zeigt
in einem farbigen und figurenreichen Totalgemilde die Entstehung des modernen Staates und
das Werden der Personlichkeit des Uomo singulare. Sieben Jahre spiter folgte — im Rahmen einer
neuen Auflage von Franz Kuglers Handbuds der Kunstgeschichte — die erginzende Geschichte
der Renaissance in Ttalien (Stuttgart 1867), kam aber iiber die Baukunst nicht hinaus, da Burck-
hardt sie nicht vollendete.

Von da ab schwieg der Schriftsteller Burckhardt und beschrinkte sich auf seine einflufireichen
akademischen Vorlesungen. Nach seinem Tode (1897) wurde der ungeheuere Reichtum dieses
tiefanregenden Kulturhistorikers offenbar. Die Hauptwerke seines Nachlasses sind die hier mit
gewissen Kiirzungen vorliegende epochale Griechische Kulturgeschichte (in 4 Binden herausgegeben
von Jakob Oeri, Stuttgart 1898—1902 im Verlag von W. Spemann) und die Weltgeschichtlichen
Betrachtungen (herausgegeben von Jakob Oeri, ebenda 1905).

*Im Safari-Verlag nach der 2. Aufl. von 1869 (der Aufl, letzter Hand Burckhardts) in unverkiirzter Form herausgegeben.

344




Nachwort

Es ist bekannt, wie Burdchardt grundlegend auf die Arbeiten seines Baseler Kollegen, des jungen
Professors Friedrich Nietzsche, gewirkt hat. Seine Darstellung der Renaissance wiederum blieb
nicht ohne EinfluR auf seinen groflen Schweizer Landsmann Conrad Ferdinand Meyer und
dessen lyrische und epische Schopfungen aus der Zeit der Hochrenaissance.

Was nun seine hier vorliegende Griechische Kulturgeschichte inshesondere anbetrifft, so hat
Burckhardt das unvergingliche Verdienst, an die Stelle einer neuhumanistischen Verklarung der
griechischen Geschichte eine durchweg absolut reale Darstellung der vielfach wiisten und verwor-
renen Entwicklung des antiken Hellas gesetzt zu haben. Ohne den ewigen Werten des hel-
lenischen Kunstschaffens und philosophischen Denkens etwas von ihrem Glanze zu nehmen,
zeigte er doch riickhaltlos die Schwidhe der agonalen Zerspaltung der Poleis, vor allem die
traurige Form der athenischen Demokratie.

Folgende Thesen aus seiner Einleitung in seine Vorlesungen iiber Griechische Kulturgeschichte,
die zum ersten Male in Basel im Sommersemester 1872 gelesen und von da an bis 1880 jeden
sweiten Sommer vierstiindig wiederholt wurden, mogen Burckhardts Auffassung weiter erliutern:

Unsere Aufgabe ist, die Geschichte der griechischen Denkweisen und Anschauungen zu
geben und nach Erkenntnis der lebendigen Krifte, der aufbauenden und zerstorenden,
zu streben, welche im griechischen Leben titig waren. Nicht erzihlend, wohl aber geschicht-
lich, und zwar in erster Linie, insofern ihre Geschichte einen Teil der Universalgeschichte aus-
macht, haben wir die Griechen in ihren wesentlichen Eigentiimlichkeiten zu betrachten, in
denen, worin sie anders sind als der alte Orient und als die seitherigen Nationen, und doch
den groflen Ubergang nach beiden Seiten bilden. Hierauf, auf die Geschichte des griechi-
schen Geistes, mufl das ganze Studium sich einrichten.

Das Interesse an der Geschichte ist in hohem Grade abhangig geworden von den allgemei-
nen Schwingungen des abendlindischen Geistes, von der allgemeinen Richtung unserer
Bildung; die alten Einteilungen und Methoden geniigen weder in Biichern noch auf dem
Katheder.

Ein Vorteil der kulturhistorischen Betrachtung itberhaupt ist nun vor allem die Gewif}-
heit der wichtigeren kulturhistorischen Tatsachen gegeniiber den historischen im gewohnlichen
Sinne, den Ereignissen, welche der Gegenstand der Erzéhlung sind. Die Kulturgeschichte
hat primum gradum certitudinis, denn sie lebt widhtigerenteils von dem, was Quellen und
Denkmaler unabsichtlich und uneigenntitzig, ja unfreiwillig, unbewuf}t und andererseits so-
gar durch Erdichtungen verkiinden, ganz abgesehen von demijenigen Sachlichen, welches
sie absichtlich melden, verfechten und verherrlichen mogen, womit sie wiederum kultur-
geschichtlich lehrreich sind.

Sie geht auf das Innere der vergangenen Menschheit und verkiindet, wie diese war,
wollte, dachte, schaute und vermochte:

Hab iy des Menschen Kern erst untersucht,
So weifl ich auch sein Wollen und sein Handeln.

Unser Streben geht nun dahin, die Teilnahme fiir das alte Griechentum, soweit unsere
schwache Wirksamkeit reicht, am Leben zu erhalten. Es handelt sich um keine Verklarung,
und die enthusiastische Schonfarberei gedenken wir nirgends zu schonen. Aber die grofle
weltgeschichtliche Stellung des griechischen Geistes zwischen Orient und Okzident mufd
Kklargemacht werden. Was sie taten und litten, das taten und litten sie frei und anders
als alle fritheren Volker. Sie erscheinen original und spontan und bewuflt da, wo bei allen

345




Nachwort

andern ein mehr oder weniger dumpfes Miissen herrscht. Darum erscheinen sie mit ihrem
Schaffen und Kénnen wesentlich als das geniale Volk auf Erden, mit allen Fehlern und
Leiden eines solchen.

In allem Geistigen haben sie Grenzen erreicht, hinter welchen die Menschheit, wenigstens
in der Anerkennung und Aneignung, nicht mehr zuriidkbleiben darf, auch wo sie die Griechen
im Kénnen nicht mehr erreicht.

Daran liegt es, dafl iberhaupt dies Volk aller Nachwelt sein Studium aufzuerlegen vermocht
hat. Wer sich dem entziehen will, bleibt einfach zuriick.

Betrachten wir nun Burckhardts Verhiltnis zum Griechentum und seine Auffassung noch im
Hinblick auf die Gegenwart:

Er, der mit Sorge auf die geistig verflachenden Tendenzen des 19. Jahrhunderts blickte, fliichtete
sich in die schone Welt des Griechentums, die seine seelische Heimat wurde, und madhte sich die
hellenische heroisch-tragische Weltanschauung zu cigen. Seine Worte vor den immer mehr er-
bleichenden Fresken von Leonardos Abendmah! passen auch auf das tragische Geschick der
Griechen: Das Schinste auf Erden muf) untergeben in der Kunst und in der Menschenwelt, das
Herrlichste verschlingt der Tod am liebsten. Er war aber im Gegensatz zu den deutschen Klassi.
zisten (Windkelmann, Lessing, VofS, Goethe, Schiller und Wilhelm von Humboldt) nicht blind
fiir die Schwichen des Griechentums, sondern hielt auch mit seinem Widerspruch nicht zuriidk,
wenn er es fiir notig erachtete, und betonte den Fortschritt, den das Christentum der helle-
nischen Welt gebracht hat.

Warum blickte Burdkhardt trotzdem mit Bewunderung auf den griechischen Charakter? —
Dieser entwidkelte sich nach einem héberen Menschentypus bin, der imstande war, den hoben
Anforderungen einer aristokratischen Lebensfiibrung (Homer, Heraklit, Peisistratiden) zu gentigen.
Der aristokratische Grieche strebte nach der Kalokagathie bei seinen agonischen Wettkampfen
(Olympia usw.), schuf dann — auf Plato stark einwirkend — das volkstiimliche Ideal der
Sopbrosyne und behauptete sich in der ewigen Spannung des unermiidlichen Kampfes um den
tragischen amor fati:

Hoch diber den Hauptern der Menschen thront das Verhingnis,
Die rastlos reifende Ernte der eigenen Saaten.

Hierzu dienten ihm die agonalen Werte, und diese hebt Burckhardt immer wieder als ent.
scheidend hervor: Agon ist fiir den Griechen der Kampf ohne utilitaristischen Nebenzwedk: die
Leibesertiichtigung im Sinne des mens sana in corpore sano wirkt unmittelbar auf Rasse, Volks-
gemeinschaft, Kultur und Bildung: die vom Leibe her ausgetibte Erziehung schafft Diesseits-
freudigkeit und Kulturharmonie und will eine gewisse Vollendung im Diesseits erreichen.

So wird der Blick des Geschichtschreibers auf die Ganzbeit einer geschichtlichen Zeit gerichtet,
und er entgeht der Gefahr einer unfruchtbaren ideologischen Spekulation. In Burdkhardts kultur-
geschichtlicher Darstellung werden daher Politik und Kultur vom einheitlichen Gesichtspunkt
aus erfaflt. Wir Deutsche der Gegenwart, die wir immer wieder die innere Verwandtschaft
mit dem Hellenentum spiiren, miissen in seiner Griechischen Kulturgeschichte ein gerade fiir
uns bedeutsames Werk erblidken.




-.--r:mwuckrom.._._,i;."mu,;}nf,fw.r,,vm"r.wmﬁ ! _.({q&-ﬁ,ﬂ i S ARyl fayia

GVTEPNH B
> iy oo laip ourop sk e\ L eapuasis s,
L pouGoop wu;c—/(}mw%\a.uwwﬁa}appajwémﬁqanpojo- sk
rpo mréu{ml- crl-.m lerp oc‘mﬂ“ﬂﬁ“}m#amﬁ'u-éoa' “poi horarro -/gm'} s
*—%ora'fﬂ?ioqjﬁvmﬂfﬂ'ﬂg#}hﬁ ~x6~ 716N oo~ o1 b5 Bay | Tashod
o r)»u.umf_m-o‘ 6—m,u mm?r!%i“i,bw Lty &-d.w-l-l:'a‘ltﬂ“ }:co pcu:r‘uﬁ'r; by
a0 . oéo‘}\éoa’;%ouc"ww;-pcof! ovo-bppracbyouzé’ bold6-ai
WP&PI%WWW%W”%‘W@\M”T&PLFO@
[N g o by aoblen st G186 aunrmormpiy b K-
rm;l'qfopc-c@émpuaaﬂﬁﬁm,é?é—m Op:'&mu—ro.f.-o--:rrpm’mm-
ﬂq&pﬁéwwmpap-épm TOoY &W&W rlnoeuasi
">\C:{uug—[4 —Bﬁ;\buﬁ‘cfé‘ﬁy o1l & q,é"vo'r g'.r‘n;a @ TD!. CUTTDTOUTOY
po;dzfudéppu/wwpovddpouo-ry&péﬁwémmép 'Tcaﬂe%t;étm-’*
~Gourove Aapphal nook- maﬁu{c&&épwmmﬂ-éupégﬁwaaw

wﬁpopduﬂ%pwm&wuapéu,n&fm?Wo:mmémaay—ﬁpéw;
*‘én-fq{yxpa}rmmsob% ww%ff?fﬁo;lévw&mp-ﬂpoémpﬁp
Cfﬂﬂwﬁmﬁ%&mdwrp—;ﬁww@@tﬁﬁmﬁwaw)ﬁo@;u
ey VWsw%@vﬂwomM@ﬁoum&PM‘ﬁpiw
cophpibpar’ @Wfﬁ*ﬁhﬁhaﬁéﬂowﬁw‘&cﬁ&mm
/gvf«baéphpénqﬁifcr;&m?ygrﬂr?\h@wwfbmm
regpasdy amphosdb o Tourass Garoi 646/ 6p §EANGo Fapw
Hh‘ﬁqorﬂé?cmn alovowu ﬁf’m%m,uwwgm
ooy cicirpecoy lep v npueiToo N T!yaéwplﬂﬂﬁﬁ'f\ofdméﬁw-
remépeoy/s {6y o ém@&’éﬁwo'HGTWPﬁﬁ'mi”}\
’rtfuTm;}.;.’&y;ﬂpk&mpﬁapo;wy’ﬁm'ﬂﬁpwhmﬁoﬁﬁj
e @ apudpoTbpompoanl @Ry T, ubteoobhoopéoy
= @PWO@ITDM MMWC&W@DZMWT
i o w701 pulaser oo o Nadus otp o1 oy T lecu bl b o pbp ool
rwv#ﬂ/-'&@ 7o 70 drDo d'mmw'o-h#a;/ao‘ﬂi&kﬁnﬁ%:&/
W%\fw (Léz\éu'cuymc‘céé Ay ruwblegiron efcou
—aotb-luau auroo- orfﬂ,&xfﬁﬂfrﬂkﬂm t‘fﬁvpﬁaycfn or :r!ycé‘afn&pm'my

¢ 2 S i - -
bR ”w”f’%wﬂxvuﬁgmmuﬁm,f}my W‘ﬂwm“lq{-&?wﬁy%fu ﬁ-—d&-

Handsdhrift aus dem Geschichtswerk von Herodot, dem ,Vater der
Geschichte", um 484—425 v. Chr., aus der Laurenzianischen Bibliothek.

347

N




	Seite 344
	Seite 345
	Seite 346
	Seite 347

