UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1958

lll. Objektive Betrachtung der Staatsformen

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

pflege. Der wahre Fluch jedoch war seine Verbitterung und sein Verlangen nach Heimkehr —
wdfodocl — mit allen Mitteln. Nicht umsonst hiefd es: Flichtlinge und Gottlose (puyddec %al
doeBek). Man will die Heimat nicht nur wiedergewinnen, sondern man weif} in der Regel, dafl
dies nur mit der duflersten Gewalt moglich sein wird, nur indem die jetzt dort Herrschenden
unschadlich gemacht werden. Es sind Griechen, die sich gegen Griechen behaupten wollen, und
damit ist genug gesagt. Alexanders Kolonien in Asien mégen dann einen groflen Teil dieser Herum-
irrenden an sich gezogen haben. Es war wohl besser so, als wenn diese Ungliicklichen ihre Heimat
wieder betraten. Die unselige dimonische Macht zuriickgekehrter Fliichtlinge hatte sich z. B. vor
kurzem in Theben geoffenbart, bei der Nachricht von Kénig Philipps Tode. Die Fliichtlinge waren
nachts angelangt und hatten die vor 43 Jahren geschehene Befreiung der Kadmeia von der sparta-
nischen Besatzung parodiert, indem sie die mazedonischen Kommandanten dieser Burg titeten;
nun konnten sie in der Volksversammlung alles mit sich reiffen durch den Ruf Freibeit — alte
und schéne Worte, wie Arrian sagt —; mit dem leichtsinnigsten Trotz wurde dann Alexanders
Gnadenanerbieten abgewiesen und sogleich auf seine Leute geschossen; da unter den Flitchtlingen
solche waren, die von ihm keine Schonung zu erwarten hatten, trieben sie das Volk zum Kampfe.
Schon beim Sturm brauchte er dann die Thebaner blof der Wut ihrer platiischen, phokischen und
anderen Nachbarn zu iiberlassen, und ebenso die Stadt, als es an deren Zerstérung ging. Der
mazedonische Konig hatte kaum notig, sich selbst mit der Zerstérung zu beladen, er liefl Griechen
gegen Griechen machen.

Il. OBJEKTIVE BETRACHTUNG DER STAATSFORMEN

Bei den Hellenen ist schon die einmalige Entstehung der Polis ohne Beratung nicht denkbar,
und sofort entsteht die Agora und entwickelt thre unvermeidlichen Konsequenzen: Besprechung
iiber das Ganze des Staates und iiber alle einzelnen Fragen des tiglichen politischen Lebens. Die
frithesten Dichter, Hesiod in seinen Mahnungen, Tyrtios in seinen Aufrufen, streifen durch den
Ton der Parinese noch hier und da an die Propheten; bei Solon spricht schon die freie Betrachtung.
Nachdem dann Zunge und Sinn vollstindig geldst waren, haben nicht nur die Dichter die Polis
auf alle Weise apostrophiert, verherrlicht und verspottet, sondern die Staatsménner redeten in
weitem und lichtvollem Zusammenhang iiber die Lage des Augenblicks, und die Geschichtsschreiber
durchdrangen sich véllig mit politischen Anschauungen; die Philosophen aber génnten dem Staat
nicht blof} ihre Betrachtungen, sondern erhoben ihn auch zum Objekt dichtender Spekulation,
wihrend sie sich der konkreten Polis bereits zu entziehen pflegten. Und nicht nur der hellenische
Staat wurde betrachtet, von den Griechen allein rithrte auch fast alles das her, was bis zu den
Entdedcungen unseres Jahrhunderts @iber die Staatseinrichtungen der tibrigen alten Volker, von
Agypten bis zu Persien und Karthago, gewufit wurde, und noch der spate Polyb hat das
Biindigste gesagt, was tiber den romischen Staat der Bliitezeit jemals im Zusammenhang gesagt
worden ist. Die Griechen allein schauen und vergleichen alles.

Vielleicht aus demselben Jahre, in welchem Aristophanes seine Wolken auffithrte, stammt das
fritheste vorhandene politische Memoire der Welt, die dem Xenophon falschlich beigelegte Schrift
Tiber den Staat der Athener. Ein attischer Oligarch — Kritias oder wer sonst — hat sich die
notige eiskalte Objektivitit auferlegt, um im einzelnen darzutun, dafl die Demokratie, bése wie
sie sei, in ihrem Interesse durchaus zweckmiflig handle, so wie sie handle. In der Zeichnung
politischer Situationen, in der Begriindung von Vorschligen erreichen zugleich die Reden und die
Debatten bei Thukydides eine vollendete, sichere Meisterschaft, mogen sie nun eher ihm oder

79

Die
Verwendung in
Alexanders
Kolonien

Diskussion
tiber die Ent-
stehung der
Tolis

Vom Staate
der Athener

Utopien der
Philosophen




Die Xyropddie

Plato und seine
sizilischen
Reisen

Seine
«Politeia®

Staat und Nation

dem sprechend Eingefithrten angehéren; und noch in den Hellenika des Xenophon findet sich
jener unvergleichliche Redekampf auf Leben und Tod zwischen Kritias und Theramenes. Bald
beginnen dann die erhaltenen attischen Staats- und Gerichtsreden.

Xenophon in seiner Kyropidie schildert einen in sokratischer Ethik gebildeten Musterkonig
und gibt damit zugleich eine indirekte Kritik der griechischen Demokratie in ihrer Zerriittung;
fir Griechenland aber war, wenn nicht sein Ideal, doch der beste erreichbare Zustand schon
konkret vorhanden in dem von ihm bewunderten Sparta. — Plato, ebenfalls vom wirklichen
attischen Staatswesen frithe abgestoflen und demselben in der Folge vollig entfremdet, hat zunzichst
doch lange Zeit sich von dem Drange nach politischer Wirkung nicht frei machen kénnen; er
war der Meinung, dafl nur aus der wahren Philosophie das Rechte im Staat und Privatleben zu
erkennen sei, und dafl daher die Menschengeschlechter nicht aus dem Jammer herauskimen, bis
das Geschlecht der wahren und richtigen Philosophen zu den bestimmenden Amtern gelangte,
oder aber die in den Poleis Michtigen zu wahren Philosophen wiirden. Daf dies letztere von den
damaligen athenischen Machthabern nicht zu hoffen sei, lag auf der Hand, aber bei einem
michtigen Einzelnen, einem Herrscher, schien dem Plato, wiire ein Versuch zu wagen. Und so
finden wir den Mann, der sein Athen mufite auf sich beruhen lassen, dreimal als Ratgeber bei
den Tyrannen von Sizilien, um jedesmal nur mit Mithe und Lebensgefahr wieder loszukommen.
Aber Plato hat ja sogar die Verwirklichung seiner eigenen Utopien fiir méglich gehalten! Aufler
der idealisierenden Schilderung eines wesentlich dgyptisch eingerichteten Ur-Athens, 9000 Jahre
vor dem jetzigen, wie sie im Timdos und im Kritias vorkommt, hat er in zwei umfangreichen
Werken das Bild eines unbedingten und dasjenige eines gemifigten Staates, wie er sein sollte,
entworfen.

Das erste Buch, die Politeia, hat zunéchst neben seiner Formvollendung einen unverginglichen
historischen Wert durch die reichen Aufschliisse iiber den damaligen Zustand des wirklichen
Griechenlands. Sodann lernt man hier, wie nirgends anderswo, die griechische Polis in ihren
verborgensten Wiinschen und wurspriinglichen Intentionen kennen und wird inne, welche Kon-
sequenzen eigentlich hitten gezogen werden miissen. Die véllige Abdikation des Individuums und
sein absoluter Heimfall ans Allgemeine sind hier ausgedriickt durch Abwesenheit des Privatbesitzes
und Weiber- und Kindergemeinschaft bei den zwei oberen Stinden, nimlich den Regierenden
und den Wachtern oder Helfern; diese leben und speisen auch gemeinsam, und die Kinder, die
ihre Eltern nicht kennen, werden von Geburt an &ffentlich erzogen. Hier zeigt es sich am deut-
lichsten, welche Verhirtung das Polis-Ideal auch tiber einen auserwihlten Geist bringen konnte.
Der ganze erwerbende Staat aber — Landbauern wie Gewerbetreibende —, also die Masse, sind
vom aktiven Staatsleben ausgeschlossen und zu vélligem Dienen angehalten. Nur hatte gerade
die Masse im damaligen Griechenland das Heft in den Hinden, und es gehdrte ein hoher Grad
von Hoffnungsseligkeit dazu, um zu glauben, sie wiirde dasselbe wieder loslassen. Die Giiter-
gemeinschaft sodann ist zunichst ein Bestandteil fast jeder Utopie, und kurz vor Plato wird sie
gepredigt von der Praxagora in den Ekklesiazusen, sie jedoch in die Wirklichkeit einzufithren,
ware aus zwei besonderen Griinden unméglich gewesen: der Privatbesitz und Privatgenufl war
namlich ein Hauptstreben fast aller damaligen Griechen und hatte sich auch tief eingefressen in
dasselbe Sparta, das der platonischen Politeia sonst soviel niher steht und soviel mehr Farben
leiht als alle tibrigen Staaten; ferner hatte man gelernt, durch periodische Beraubung der Besitzenden
den Vermogensungleichheiten einigermaflen zu begegnen. Weiterhin machen die in ein Lager
gewiesenen Wdchter mit ihrer als selbstverstindlich angenommenen Pflichttreue eine gar zu
unmogliche Figur neben den gewaltigen Soldnerrotten, welche damals die Poleis ausbeuteten. Das

80




Objektive Betrachtung der Staatsformen

Ganze der Politeia endlich mit threr Absperrung nach Kasten, ihrem vorgeschriebenen Tun, ihrer
Abwehr gegen jede Neuerung kontrastiert auf das stirkste mit dem reich und schrankenlos ent-
widkelten Individualismus des damaligen Griechen. Das Allerfraglichste ist jedoch die Leitung des
Ganzen. Laut Plato sollte durch frithe Auswahl und sorgfiltige Erziehung ein oberster Stand der
Regierenden (&pyovieq) gebildet werden, welche man schon Mithe hat sich eintrichtig vorzustellen,
weil es doch Griechen sind, es sollten aber zugleich Philosophen sein, und hier kann dem Leser
der Ernst ausgehen.

In seinen spitesten Jahren entwarf dann Plato das Bild einer bedingten Utopie in seinem Buch
pon den Gesetzen, welches wenigstens schon bei Aristoteles als sein Werk anerkannt wird und
den Hauptbestandteilen nach von keinem anderen sein kann. Das gemifligte Ideal, welches hier
in der Hoffnung auf leichtere Verwirklichung entwickelt wird, ist im Grunde ebenso unmoglich
wie jenes erste, weil es ebenso gegen das Wesen des Griechen und des Menschen geht. Diesmal
wird auf Gemeinschaft der Weiber und der Habe verzichtet; es handelt sich um eine Adkerstadt
von 5400 stets vollzahlig zu haltenden Landlosen, mdglichst abseits vom Meere (nach welchem
doch das ganze Griechentum lechzte). In den einzelnen Einrichtungen, welche hier bis ins genaueste
hinein geschildert werden, verrit sich auch diesmal wieder die Polis mit jhrem Wunsch, das
ganze duflere und innere Leben des Menschen sich absolut dienstbar zu machen; nicht nur vom
Meere, welches so viele bunte und bése Sitten mit sich bringe, soll derselbe abgesperrt werden,
sondern namentlich von der eigenen Phantasie, so daf} die ganze Einwohnerschaft ihr Leben lang
ein und dasselbe singen und sagen miiBte; auch die Dichtung (welche sonst so vorherrschend das
griechische Volk erzog) sollte hier in der Politeia in sehr bestimmte Grenzen gebannt und die Kunst
und die Religion hieratisch stillgelegt werden. Die Lenkung dieses Staates fallt aber bedeutsamer-
weise hier nicht mehr einer Auswahl von Herrscher-Philosophen, sondern einem einzigen Gesetz-
geber zu, einem permanenten Allerweltsaufpasser, Belohner, Tadler, Moralisten, Kontrolleur aller
Habe, Ausgaben und Geschifte der einzelnen, welcher natiirlich ein Beamtenheer fiir seine
Obliegenheiten nicht entbehren kann. Den Schluf3stein des Ganzen bildet ein aufgezwungener
Optimismus: in der berechtigten Ahnung, daf} sich Unzufriedenheit regen mochte, wird das Reisen
nach Kriften verboten und denjenigen, welche auswirts gewesen sind, befohlen, daheim aus-
zusagen, es sei drauflen alles weniger gut.

Es bedarf kaum mehr der Kritik des Aristoteles @iber beide Biicher, um die Unmdglichkeit dieser
Phantasiebilder, ihren Widerspruch gegen die Anlage des konkreten Griechen einzusehen. Es lag
in Plato ein Zug der Gewalttitigkeit, der sich auch einzelnen Schiilern mitteilte; wo solche auf
einen Staat Finflufl gewannen, fand man, sie seien tyrannisch und denunziatorisch. Die Haupt-
beschwerde aber, welche die Nachwelt gegen seine beiden Biicher erheben kann, bezieht sich auf
sein Programm der Stillstellung der griechischen Kultur, allerdings stand die unbedingte Entwick-
lung derselben in Verbindung mit dem Niedergang der Polis, allein an jener Entwicklung ist allen
seitherigen Zeiten unendlich viel gelegen gewesen, und die Weltgeschichte hatte mit derselben
noch sehr grofle Dinge vor. Und noch eins laf}t sich gegen Plato sagen: er hat in keiner von seinen
beiden Utopien auch nur im geringsten die Zukunft erraten oder gar hervorgerufen; was aus ihm
spricht, st die alte, urspriingliche Absicht der Polis, und was er vorschligt, soweit es irgendeine
Wirklichkeit betrifft, sind nur Formen des Vergangenen, bei welchen es seine Griinde hatte, daf}
es ein Vergangenes war.

Platos Zeitgenossen und spitere Philosophen entwarfen nach seinem Vorgang noch eine Anzahl
von Utopien, und schon Aristoteles zéhlte einige derselben auf; weiter folgen die der Stoiker
Zeno und Chrysipp, aber schon war es inzwischen Mode geworden, einzelnen Gestalten des

6 Burckhardt, Griechische Kultur 81

Sein Werk:
~Von den
Gesetzen”

Platos Still-
stellung der
Kultur und
seine Abnungs-
losigkeit fir
das Bevor-
stebende

Andere
Utopien




Aristoteles

Die Zyniker
und Epikureer

Riickblick und
Ausblick anf
die Geschichte
der Polis

Staat und Nation

Mythus Erzdhlungen aus irgendeinem Nirgendheim in den Mund zu legen, wie Theopomp dem
Seilenos in dessen Gesprich mit Midas, und ganz besonders nahmen dichterische Reiseberichte
tiberhand, welche irgendeine wunderbare Ferne mit fliichtiger Bentitzung politischer und sozialer
Wiinschbarkeiten ausmalten. Die Schrift des Hekatios von Abdera (aus der Zeit Alexanders d. Gr.)
tiber die Hyperboreer kinnte noch ein durchgefithrtes Ideal gewesen sein: was Euhemeros von
seiner gliidklichen Insel Panchaia meldet, geht schon nicht weit iiber ein pomphaftes Schlaraffenland
hinaus, und die Insel weit drauflen im Meere vor Athiopien, welche Jambulos besucht haben will,
ist auch nicht viel interessanter, wenngleich hier etwas grofiere Anspriiche auf politische Gedanken
gemacht werden.

Wenn Plato mit der Erwartung, seine Utopien verwirklicht zu sehen, sollte allein gestanden
haben, so wird doch bei allen Utopisten ein gewisses Verlangen vorauszusetzen sein, auf ihre
Zeitgenossen praktisch einzuwirken, ihnen eine bestimmte politisch-soziale Richtung mitzuteilen.
In einsamer Hohe steht thnen allen gegeniiber Aristoteles. Er wufite zunichst mehr vom wirklichen
Staat als alle {ibrigen, und sein grofles, nur noch in armen Bruchstiicken vorhandenes Buch von
den Politien enthielt eine Rechenschaft iiber 158 (n. A. sogar 250) verschiedene Verfassungen.
Erhalten aber ist seine Politik oder Lehre vom Staat, deren Wert nicht nur in den allgemeinen
Definitionen oder in den herrschenden griechischen Ansichten von dessen Natur und Zwedk
oder in der Fiille von Mitteilungen tiber wirklich Vorhandenes, sondern in der Erkenntnis
liegt, dafl tberhaupt mehrere Grundformen berechtigt seien, Typen bildeten, deren Ausartung
er dann in Parallele danebenstellt. Die Folge ist gewesen, dafl die Welt das Politische bis
heute zum Teil mit den Augen des Aristoteles sieht und in seinen Ausdriicken davon spricht,
wobei man immerhin voraussetzen mag, dafl seine Schule und andere spitere Philosophen,
deren so zahlreiche Schriften vom Staate nur aus den Titeln bekannt sind, zur Verbreitung
seiner und ahnlicher Anschauungen noch vieles werden beigetragen haben.

Die Zyniker aber, schon seit Antisthenes, hatten sich durch das Privilegium der Armut
auflerhalb der Polis gestellt und setzten ihr nun mit kriftigem Hohne zu; sie sind iiberall daheim
und tiberall fremd, eine lebendige Kritik des despotischen und gesunkenen Freistaates, wie im
mittelalterlichen Orient die Sophi die des gesunkenen Sultanates. Endlich kam Epikur und
erloste die Denkenden wenigstens im Gedanken, indem er die Polis auf das verniinftige Maf3
eines gegenseitigen Vertrages um der Sicherheit willen herabsetzte; hier ist der Mensch nicht
mehr um des Gesetzes willen, sondern das Gesetz um des Menschen willen vorhanden. Freilich
keine Einsicht der einzelnen konnte hindern, dafl der Prozef der Zersetzung in den wirklichen
Griechenstaaten seinen Gang weiterging, mit lauter angeblicher Freiheit und lauter Verfolgungen
und inneren Krisen.

Es sind alte Weltgesetze, dafl die Krifte nur im Gegensatz, nur im Ringen gegeneinander
sich vollstindig entwickeln und bewufit werden und dafl eine stark entwickelte politische Kraft
die grofle Grundbedingung ist fiir alles duflere und geistige Gedeihen, die unentbehrliche Stiitze
der nur an ihr emporwachsenden Kultur. In letzterer Beziehung haben die griechischen Poleis
lange Zeit hindurch Grofles geleistet. Sodann ist vielleicht das duflere Schicksal der Menschheit
im ganzen einmal von den Griechen in ihrer Glanzzeit bestimmt worden, als sie der persischen
Weltmacht das Vordringen nach Westen wehrten; die Eroberung Persiens aber vollbrachten
dann nicht mehr die Poleis, sondern Alexander, wihrend sie gegen ihn verschworen waren.
Es bliebe nun tbrig, ihr sonstiges Gliick und Ungliick, soweit sie es sich selber bereiteten, zu
beurteilen, und hier diirfen wir wohl sagen, dafi die Polis, soweit sie sich nach innen und
nach auflen entwidkelte, ihre Menschen mit der Zeit tiberwiegend unglitcklich gemacht haben

82




Objektive Betrachtung der Staatsformen

muB. Sie bildete das Individuum nicht nur zur Personlichkeit aus, sondern trieb es auf das heftigste
vorwirts und verlangte doch véllige Entsagung; endlich spricht dann statt der Polis die jedes-
malige Masse, und nicht mehr im Sinne eines hoheren Allgemeinen, sondern je nach ihrer
Gier; diese letztere aber hat die Eigenschaft, dafl sie nie zu stillen sei. Man kann daher auf
die Anschauung kommen, daff in der ganzen Weltgeschichte kaum eine andere Potenz ihr
Leben und Streben so furchtbar teuer bezahlt haben machte als die griechische Polis. Und auch
die Nachwelt hat bei diesem Hergang gewifs unendlich viel eingebiiflt, so reiche Blitten auch der
griechische Geist, zumal in der bildenden Kunst, noch spiter getrieben hat. Wir wirden laut
klagen, wenn wir uns die Summe dessen vorstellen kinnten, was verlorengegangen sein muf}
durch die Ausrottung originaler Menschen, durch die Verschiichterung anderer und ihr Ver-
stummen im Privatleben, durch Verschwinden der Rassenfamilien und der edleren Geselligkeit
und durch das einseitige Vorherrschen und den Miflbrauch der offentlichen Rede.

IV. DIE EINHEIT DER GRIECHISCHEN NATION
1, Der gegenseitige Kampf und die Krifte der nationalen Einigung

Daf die Griechen eine so machtige einheitliche Kultur haben entwickeln konnen, ist besonders
deshalb ein starker Beweis ihrer urspriinglichen nationalen Einheit, weil sie politisch stets eine
Vielheit gewesen und es spiter solange als moglich geblieben sind. Die Griechen bieten das
besondere Schauspiel einer alten und dauernden Feindschaft zwischen vielen kleinen Einzelteilen
ein und detselben Nation, so dafd dieser Anblick, im ganzen genommen, schon gewissermaflen
wieder einheitlich wirkt und fiir das Auge eine Gruppe bildet.

Die Amazone Hippolyte im Kampf mit Theseus (Vasengemiilde)

In der heroischen Zeit ist der Held ein Eroberer von Kénigsburgen, wo er den Herrscher
totet und die Todhter freit oder als Sklavin mitnimmt; im wirklichen fritheren Altertum aber ist
der Grieche iberhaupt, wenn man ihn machen laf}t, ein Pirat, und in mehreren Gestalten trifft
beides zusammen. Auch der Hader unter den Nichsten wird frither symbolisch ausgedriickt:

6% 33

Die politische
Vielheit und
die Feindschaft
der Stamme als
Charakteristi-
kum der
Griechen
gegeniiber den
Asiaten




	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83

