BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens Quaestiones a XXVII. vsque ad LXIV. & a Quaestione CVI.
vsque ad CXIV.

Vazquez, Gabriel

Antverpice, 1620

Corollarie preecedentis doctrinae. c. 7.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81000

i,

antut
elh

At
e
idens
iper-
alitet
e

lones
onit il
Jull
A tt
fetio
Amen
quat
diftne
ueli
ligad
{066
nesik
liatty
jodfe
F“E‘.'
}[{'gﬂ'
aliguo
{edie]
gt
Ft’ﬁoli
emty
fonon
hica!
reals ™
]ﬂﬁ\ifﬂ
prede
adeer
s
jonen
jctéd
oibis
me-
ey
il
pe
o
cmff‘
listes
et
ngw
oot

i

i i
ot
8

hi ey
iy,
e
19 L
by
i,
i,

i,

ouk
res i

§itie
(e
et
it

th

BISPY-T: CXvl.

eftynonaliaratione, nifi qui ita ad perfetionem
J)"’l penincr, ells feecundi, fienr effe { pientem:
iééni:)imspu{fbnalum, ingmbus atrendirur fee-
cit trinicatem perfeCtionum,

cunditas non f.
quactiam fir,veper
fide
telhgatur pecfonis I.l d que co ‘-:‘m ratur in Deo,
vt fabfittenzi in perfopis;non Juulr,g
quam prfonz,

Carve VIIL

Corcllaria pracedentis dodtring.

tio, & nu:;:n.!s,(]u.ucwl—

cutia | um e, prein-

atuf ¢x parre eli

AU ‘t;:ins_-

adodtrina colligitur primo,non ef:
Eﬁv srfona aliqna perfiétionem iy
lem,uce priori,nec pol ctioti ll)l)t}o, que non fic
inalia, qufa licét 1vnaperfona fic relatio qua-
dam,qu non ¢ alia; illa ramen non elt perfe-
ﬂ:mfﬂlis,ncrpmm: nec polteriori modo, lé(?
folum eft perfectio fecandn urmm‘n!poﬁ'cr_fom
illo modo, guia noftro me f"»lgngcillg@nLié,Ilcx?t
inelligicor diftingia 2t 1a, Ifa eriam conci-
pituranquim perte t probarum eft.
tiori illo mado
»quid pertinensad

I
nynap

Dla PJ’J mn

ilhmincegritacem,noftro modo intel :di-
co noftro modo intellipendi fitipfa-
met elsentia ertinens ad llins in-

*

1m.
nnon efle

tegritatem abea didting

Sequirtar fecundd , vham perion
perfectiorem, nec digniorem alia, eriam fations
pesfonalicaris, non dico majorer in fenfu Gr-
corum patram,hoc eft,; riorem; fed dico dignio-
ren,{eu perfedtiorems: o ft enim perfectain
zqualitas dignitatis, quia, vevoaellir dignior re-
ipliquam alia,deberet habere in | aliquam per-
fedtionem realem mniorem,quam alia 5 at hoe
non coming-r,vzpmimrum eft;ergovnanon eft
perfe&:m,quam alia,quiatamenin yoa cﬂ:aliqua
perfeétio rationis, qua non eftinalia, hincran-
wmfit, ye i nohis concipiatur, vt ¢ Jnior, quam
tlia, fed non 4 (T; ramus, vpam eff: fectiorem,
quam alia; quia id, quod conuenit ei folam per
apprehenfionem inrejle tus, non deber
fimplicicer ey At

Tﬂ'tn‘;leqi ttur, quid dicendum firde vnirate,
& veritate quzettam funt pallioncs encis: anin
Deo fint dicendz resvnitates , & tresveritaces,
ﬁcutdicunrum’c s relationes. Nam de bonir
Qi ponitat paflio entis, idem dic
deperfectione vt fupe

Icard, in
littres y

€as

illa

are,
endi eft, quod
i capite probauinius,
Primum d.zq.urt.l.q. 3-2d primum, pu-
CIitates,aut rres vpitares |
dendas; Ego tamen exiftimg Jial
&_rt'&i‘jmelhgntur,
PREtatem fern; on
Vhitates, fcue djcir

0 efle conce-
it fcandalom,
quod dicitur, fecundg pro-
is dici pofle efle in Deo tres
! ure (Tcauumcrusfem.vrrhs,cau-
Camenloquendg effe admoner Bernard.lib.s,
dﬁtonﬁ&cmdunc,amemedin;‘n.vbjﬁcair. Catin
it 1 perfons qHss nitsitey g HeGEL ¥ nam veré tres funz,

LEMTat timen? pasm vere Vet fumt Quibu(dam
Veto Interpofiis
MErar perfongs

hti,

> quibus doce
s qua t
s lubdir. Dicanmps ;
0 Vit atis i

00 fintvna natusg, & ef-
Taque tres, fed non ad praadi-
iy :m e ;Mm Jfed 7ot ad mn]ufmrur{n Tri-
\1\l,in(icc;¢rjsnlcl,‘“' Nemenf, cus Bernard, inter-
e 'l[‘ns,n"!:t'mpr:uemi;mlls,ﬁrdl-
751##1[41:&;4; 4 folum Dy Patrem, ¢ Filitm, cp Spi-

hadérnum effe , e, aliguas omminores, Jfiste

tnondebere pn- ~

CAP VL
relatianes fiue proprictate ;
icantdr, vel alia hiinfmods adeffe Dea y quie fiut ab srer-
Nay & non fint Dews , vy non refugic Co
cederetres res, cres {i
dummododicamus 3
ellentia , & iplo I
citatodixit Berpar
o

81

itates, vel ymitites

ius, non efle

§S:qua nonlintipfemer D

Deus, 8

minDeum elieponendum pro
quentiinexplicationeilligs,

vetirate autem dif
1 veritasir
in Deoseftenim areriburum eflent
pien ia t‘!'f\’;’:u:xs,(jursp
cuilibecconnenit
cari mulriplicaris rebus, P
cntitas, h

D
qued:

meft, i

hzcvna tantum

dicendc

ret, & hane

‘rinam veritatem,qua n‘j;'i“
quam extrinleca denominatio per refpedtnm ad
i;.rrv;“rékumpor.’-m;m vere de illajuc
Pl"il[,/‘/?’ D . 4. J!UU‘[‘JJUHS;(}
poteftvere iudicare in Deo
o

wia ergo inrellc Gis
eife tres ¢a
esyaliam patérnitatem, ali
prm:c-ﬂia-nmn,f:l![]ncru;‘il
tincribusrelationibus vGLitates.

creur ex dickis,quid de infinie
hxcennmnoneft p
ftar, fed viderar e

am f]lmm-m’m, a-
revdiftindas,ided

liam

tres

atedi= Ty peas
O EOUS,VECON- r10ies not

(3¢ propria Dei, Dico €rgo, treg [t tresim
. 1 ~ 0 1 = sl %
“15!‘”‘::’”[ n b‘.‘ﬂIlUn&”f chiaas, [IUO”;' L)”’
infinitas Dea minltis mo s chuenire

: poteft. Pri- -

mainhnii

Singenere entis eft,
pritmatcributum effentiz ab - ijs dittinGum, de
qu:!dsxiumslkns!upetﬁluu«i pusas.cap.s.& haec
vnafolum eft in tribus petlonis ; idem eft enim
infinitum hoc modo >quod non habens caufam
fecundum u-([é,pl ’ tinfinitz hog
modo, fed ratione efientiz, 3 qua ex natgra fua
pon diftinguitur ,nam hoc hah
confideratur formalicer ex
ex pacte efleptiz: imd, v
C.o.& ncetiam 3, Proprivmtc‘s,&nﬁr:‘ihura neg
confiderantar, v ﬁmm,urc,vtirwﬁmt"lxocmodo,
quatenus ab cflenda & nobijs dlﬁ'ir!guunmr, fed
[I.lnmdwcur:turinﬁzimmtfum'eﬂ':nrix,cnm qua
funtiden: formaliter vero in feipfis necve finiea,
necvtinfinita confiderantur,oh idramen non af-
iélimv,xs)ip!:lclfc finita,vtibidem notauimus, =

Secundum genus infinitatis eft, non ingenere 21
entis,fed in Preprio& peculiari gencee, vt {apien- Nec in yro2
tia dicitur infinita , quia verfatur cicca infi rriogopere

obie&um, mif‘cricm‘u’iaﬁmﬂfrcr,quia verfari f
teft circa infinigg potentia eodem modo de quo 4
generei:aﬁnimbs,qu:mu.frisarmbmrs couenic,
dirimus da‘f}l]r,:o;.calu.& lizcnon conuenit re.

lationibus formaliter; quia hon r:'drmus,quam

infinitatem habeir ex parte termini, ad quem r
feruntur, nifiinfinitarem entis , de qua primum
diximus: hec autem conuenitrelationibus ab ef.
fentia, cum qua funt idens, non aliund®nec ex (&
iphs formaliter noftro modo concipiendi, quare
nec hoclecundo modo erune tres infiniraces,

Tertia infinitas Dej eft iy nmenficaris perordi- ger

nem ad locum, & hzccong E
bus, quia replent omnem |

ratione efsentie , cuius

immen(icas, & ided funt, &'imclligunmr vh
>quiafuntidem quod elsétia, ideire
ter% modo funt dicende tres infi;
dicerentur tres immenfiates,

po

rlonz autem |

ere caufam ,non
patte proprietatis, fod
r(i.‘;rb:ums(Ei.’pur.r.9.

-

oty

=

enitreipfa refationi. taresimmé.
ocum, fed eis cguenic fratis.
Proprium attributum et
ique
onechoe
vitares,alioqui
quodeftedrrafym.

bolum




82 QVfEST. XXVIIL
bolum Athanafij,cum ait. Nontres immenfi, fed
vyrus immenfas ; quauis enim adieGiue dici pol-
fint tres H‘ﬂl\]dhﬁ,\'[({ﬂ;&)L‘;E.l)’).C 8. oftendemus,
fubftantiné tamen dici neqaeat quo fenfiloqui-
tar Achanafins, & quia {ubftantiuum numeratur
{ecundum pumeram formarum, vt ibidem dice-
mus,noneruntdicende tres immeunfirates.
Quarra infinitas eft eternitatis,feu duratiopis,
_dequa differendum eft difput.r26.cap.2.&3.
Quintainfinitas eftincomprehentibilitatis,8
heceria vna folum in Deoeft : dicitur enim Deus
incomprehenfibilis cogiraru noftro,velquianon
pr_\,tcﬂ' viderificuti eft,propria virruteintelleGus,
vel quia cum videtur clare ficati eft , adhuc non
comprehenditut, vt difput.s3. cap-4 explicaui-
mus,& viroque modo non eftalia incomprth'u-
fibilicas relacionis, quam eflentiz, quiavna fine
aliavideri nequit, & cum videtur, tanquam quid
indinifam, & fmplex apparer.Voa igitur cit ratio
inuifibilitatis & incomprehenfib is.non plis
res. Ex quibus conftar, nullo g¢
queDeo conuenit, pofle dici, Toin Deotresin-
finitates: an verotres exiftentiz, & tres zrernita-
tes, faltem relativa dici poffine, infra difpur.1 36.
c.2 & 3 videbimus, Pollc autem eas appellaritres
res,diximus in hac d]l‘pt‘.t.cnpA;. 8 eodem pafm
exiftimant nonnulli, poffe appellari tia entia, {i
cefTit feandalum, fepuata nibilominus vocis pro=
tyes rale. PIIECACE. Id autem intelligunt non folumadic&i-
S iones dici OEavEEHAM concedit S.Thomasin primum dift,
pofsunt tria 25.qualtartic.q. fed etiam fubftantiug, (quodip-
entia, & [ negat)quia multiplicato inferiori muldiplica-
s res; € ppgtiam fuperils, vt fapra monftratum eft, AL
fam (ub N B s |
Jinuginis fignat tamen diicrimen S, Thom. inter’hzc du_o
: nominatranfcendentia, Ens, & res,quod,res, figni-
ficatipkin quidditatem, & formam fine relpectu
ad eﬂl;,& ided cum fintin Deotrestelationes,ve-
lati cres forma, funt etiaim tres £es; arens, fignifi-
cat quidditatem fub ¢lfe; & quiain Deo eft tan-
tum voum cxiftentiz, ided ynum tantum ensin
Deodiciturefle, non ria. Alijveronon impro-
banda ratione cenfent, ens, &res, denotate for-
mam eodem modo , €o quod yerumaue eodem
modo tranfcendens fir, viram autem dici po[ﬁnt
triaindiuidua, an non, dicemus infra queft.29.
artic.T.
= Vltimo colligitur,non omnem realiratem,aut
Nowe¥m4- enriratem Parris communicari Filio,nec omnem
nicari filio 3 A e Yo et
AP realitarem Patris , & Filij commupicari Spiritut
1vis veali- 1anto; pam perfonales proprietates funt vere
1Jem. realitates, & entitates , & non mmunicantar.
Masihate Quareillud March.1r. Qnissia mibi tradits fint d Pa-
loana7.  gromes. Erloan.iz. Omniamestus [unt. &tz mea,
& fimilia intelligenda funt de effendialibus, non
Coneilinm de perl"onalibus. Nam in Concilio Florent. fels.
Florent.  yle.in licerisvoionis dicitar: Omnid gue Patris [t
ipfe Pater vnigenito Filio [ito dedit gignendo, prater effe
Patrers. EEDamallib. defide,cap.o. Quo fit, vt othi-
nia queParer habet, Filij ffut, bos vho excepto, giod inge-
nitus noneff , que quiden Vox. nee nature difirimen, nec
dignitatem,atque authorriatein, (ed exciffentia modum th=
dicar , efleautem patreun, feu paterniras ipfa, aut
riodus ille exiftendi eft entitas aliqua; dicimus
enim efe tres realitaces in Deo,ant tres entitates,
quz functres celationes, & tres modi exiftendi;
srgo aliqua entiras ynius perfonx non commu-
nicatur al{cri.Sici}ueintclligcndi('unrHylnrms;.

zate 1 COMI-
prehenfih

*{.

Damafe.

Hylarius,
Eyrilluts

~

de Trinitace, Cyrillus lib.r.in Toan.cap.4.Lidorus -

ARTIC. 11k

lib.de fummo bono cap.15. curn affera
quz {nnt
159.cap.3. &
huins qua
tari folet«

is v:l}c Falyjs fed dehoe iler'ﬁﬁmv
1zc (}1ﬂiciant c.rcadoc’&rinnm?' :
:8. Nam qnod hic cumCm‘e:.d)f.r: ,

ione realis rarie::lscrmi,i
& abfoluto cui proxin
pertinet; nec quidquomadipeli
{terium Trinitatis conducie , il
:é:s(_)mrr 4 qumiclbl.lmque fundie
menum non poteft efe fing rclnliune,uonpuﬁ*
recke probari diftin@ionem ex naura rei q!m.-
ties autem fsyar;\ri poreft, optime prcbali’dﬂhn-
&ionem huintinodi, qua licet non ficrelire;d
tamen modia re, cuius eft modus; nany; veres
I chllxlzqa,qllm ita mutno pofﬁuuiipmri,vr
vum finealio, & contraexiftere poflic. Nihio-
mins de hac re aliquantalum trattabitriofis
dHPth-I 73.Cap. 3.

fuo fundamento,
ad metaphyll
gendun my
fufhiciat obi

Lk
i
s

e
Joimas

11,

ArTtieyviys 1L

Virum relationes, qia fintinDeo, realiirib
inssisem difmguantur,

D tertium fic proceditur, Vider, @

quod relationes , qua fantin Deo, 48
realiter ab inuicem noa diﬁinguaniu:.}:
Quacumque enim voi,&cidem funzesp
dem , fibi innicem funt cadem. Sedom-
nis relatio in Deo exiftens eft idem f&-
cundumrem cumdiuina cffentia. Erp
relationes fecundum rem ab inuicen
non diftinguuncur.

2. Przeerea. Sicurpatcrnims,&ﬁlia-
tio fecundum nominis rationcm difit
guuntur ab eflentia diuina, ita, & bon-
tas, & potentia. Sed proptet hufufmodi
rationis diftin&ionem nonefbaliquart
lis diftinéio bonitatis , & potcnna:diui' !
nx. Ergo ncqucpa:cmimns,&ﬁliatis» ﬁ (
nis. f

3. Praerered. In divinis non oft difin- | 1
Qi realis, nifi fecundumoriginem, i ¢
ynarelatio non videturoririexalis B ;,"
relationes non diﬁiuguumurrcalilerl . ‘;
inuicem. S .db ?:

Sed contra eft,quod dicit Bocr.illl!fb_']\‘ g
de Trinitat: quod {ubftantia in dUSE

PR gt = LRl

continet vnitaten , relatio muluplict § e
Trinitatem:ficrgo rclnrioncsnoﬂdiﬁ”_" fit
quncur ab inuicem realitet; noneriid 4
diuinis Trinitas realis ; fed rationls ik {:g
tum, quodeft Sabelliani errotis: -
Refpondeo dicendam, 442 CC T
quod aliquid alicui actribl}ltuf:"f"“‘? inf
quod att ribuancur ci omnia,qu¥ fat Ing

¢ : = : fbu
rarione illud. chutcmcum‘]”?wﬁm
tur homo , oporeet, quodartr! Ua.lalf”'
eflerafionale, De rationcauteme

of

- : : et
nis eft refpectus ynius adlalrcrufﬁmic o
dum qucmn]iquid altcrioppod! i i
e o rein Deorealie R
ting. Cum igitur i
tio (vt didtum cft) opottet: quo :ﬁ
a

; v
ficibioppofitio . Relariud ﬂuﬁfm G%sza




DISPVT. CXXIL

Dt g

tam, que eft effentia, in qua el fumma
vnitas, & fimplicitas, fed fecundum rem
relatiuam. :

sy Adprimumergo dicendum , quod fe-
G bl 2o 2Tk : o
ﬁrlui',ﬂj. cundum Philofophumin 3. Phyfic. argu-
ws  mentumillud cenet , quod quacumque
vai, & eidem funt eadem , fibj inujcem
funteadem , in his, qua funtidemre, &
ratione , ficut tunica , & indumentum:
non aticem in his quz differunc ratione.

i i

bt Vodeibidem dicit, quod

<

licér aétione fic

iz, idem motui, fimilicer , & paflio, non £2-
#:  menfequitar, quod a;ho > & paffio fine
idem: quia ina&ione importarur re pe-
éus, ve dquo eft morusin mobih’\: in paf-
; fionevero, vt quictt abalio, Etfimilicer
: licée paternitas fic idem fecundum rem
cum effentia dinina , & fimiliter filiatio,
e § tamen hxeduoin firis proprijsrationibus
Deoy important oppofitos refpe@us. Vade diz
Dty ftinguunturab inuicem.
il Adfecundum dicendum,quod poten-
i“"}' tia, & bonitas non Importanc in {iis ra-
mfe tionibus aliquam oppofitionem. Vnde
Lo noneft imilis ratio.
et Adtertium dicendum, quod quamuis
: relationes, propri¢ loquendo non orian -
: ﬁl}“’ s, velprocedanc ab inuj cem,tamen ac-
i'“’“j cipiuntur per oppofitum fecundum pro-
f}"“g ceflionem alicuius ab alio,
mo
a1t Explicatio, & confirmatio doctring are.
Bdifl:‘ i COucluﬁo articuli eft. In Deo e realss diffinitio,
Jiatio- i, 1o fecundum rem abfolutam , que limplicifsima eff,
L Flfeundirelationem, B¢ autem de fides, in ¢, firmi-
Jiftin- thdelumma Trinitace, & fde Catholicanam dj-
kel T, Hat (ancta Triniga fecttndutm communem effén-

i indliusdiva, Secundunm proprietates Petfonales diferera,
rulﬂ dutem in onmimn ‘\.n[t’“[iJ proprictates
0. Pefonales relationes, Ep in Concilic Toletano

g

ter o

:

ol Winconfeffione fidei dicitur, Hec erga S Trinitas,
1§ kb' o Pevns etigm verus eff Deus , nec recedyy numero , neg
juini it nywery » U velatione ening perfonarum ninerys
‘Plicﬂi it in dininitatis ver fubllantia, qud eny neratsin
{iftin- Jtion cﬂmprrbmdimr,erga boc folonswmernm infinnant,
efitid od adingigen, funt, & in hog BUIERD Carent; quod in fe
sl int, h‘it’c\)ﬂoe!hA libro de Trinicate circa finem,
I"Wntfd(air) contines Vnitatems, fed relusiy wntltipli-
5 :Lﬁl]mm]tem, Hinc etiam com muneillud axio-
‘Ol—[ﬂ, mf’adifro Qgﬂruﬂl d3ﬂ|1]1ptlll]1 €x Afliﬁ,‘l[no > ‘V[
i s vP”“f47-mP'4 rcfc.r:m us: ortum 1?;1brmr,
e U8 O ot g, Mo obutidt telationss gp-
ot pofca,
e B, Sedobferugn dyy eft cum Caierano in hoe ar.
fati Bots l“‘_“k’- S Thomz indefinira quafijfe,, vitam re.
e [ ltrwnesrm Deo tealicer diftinguantur, &in fine
b B & P““dlﬂ‘_& tealiter diftingui; hoe eft, aliquas il-
;rch» e;‘;:;ial‘zf di.ﬁiggui: Nam fpiratio a@ina 3 pa-
it 2 S.T,hom hﬂl{l?ne non dlﬂl.llgl'!ltlllr realiter,
o tedeny iumr;}; oluminfinuay;y diftin&ionem
15 1ones oppofitas, omnes aurem

infuiratione includicdiftinGionem. V-

deoportet, quod in Deo fic realis diftin-

¢io, non quidem fecundum rem abfp]y_
2

CAPVT L
non opponuntur iuuicqm.
Catertum,ve probet fuam concluf
mitin ratiove hane propofitionem : Quoties ali-
quid astribustny alicui, artribunssur aarinid, g funt de
ratione illins. Obijcit aurem Caietan. in huncmo.
dum. Deoatribuirar {apientia, de cuins ratio
elt effe formam accidentariam, & ramen
agribuicur fub hac ratione;;
uis Deoateribuarur relatio;non eft necefly ve trj
buarurid, quod eft de ratione illiys s hempe op-
politio relariga, Refponder de ratione 3
non effe, quod fic forma accidentaria, ficy
ratione relationis oppolitio. Que folui
intelligarur optima eft ; namf conlidercrur 3
12 ndum totam fuam communitatem &
fan, vt con ple&itar creatum, & increp
tum, de rationeillins non eft, ¢ {I& formam qua-
re, fiDeo attribuitye, nn':qum‘tm, buendam
efl: fubea r.niux:e,:lu.v ¢lt forma aceid watia,fed
altiori racione. At derarione rel 5 5 'quan-
rumuis % :15¢ confide dpofitiorels-
tiua,hoc clhip#am ne tconfequitur
oppofitio: fier atio, necefla-
rioctinmo.;‘-poﬁuo relatina deber conge Tes
Objjcic dinde: Vij albedini conneni; relatio 2
fimiliudini aliam , & tamen ipﬁimra!‘cnou ebictio,
conuenit eppofitio relativa, fod vni conu
fpectualeerius extra (bspiam s €rgo fatis e ff,
camus Deo conaenire oppolitionem relati
fedrefpedtu alcerins extra ipfum;
né Caietanus, omhni relationi, q
nem inalioextremo), femper conuenire oppofi-
tionem relatigam tefpe@ualteris ; Deo autem,
quiaconuenitrelatio inter feipfum, quiainter (e
aliam petfonam producit, conuenic oppofitio te.
ltivainera feipfam, & ided relationes aliqua ipfi
intrinfece ingicem Opponuntur , & diftin uine
¢ circa textum artien ;. -

ionem, affi-

ne
Deonon
ergo fimilirey quam-

34

de

;H‘IL
tetur, eft o
cellario fempe
g0 Deo tribuiryr re)

Secunda
Caiztan.

tres

fi di-

uam;
Refpondecbe. vers einfis
uz habectario. folitis,

tur realicer. Erha

Dispvrazio CaT
Quomodo myfterium Trinie®
uerferur il princi!r'-m,qme
Vi lﬂtiuﬁwt ¢

isnonad- =

#nteadem

adem iutey fe

Brincipium hoc non off comtra myfeerinim Trinsitatis, yayis
defendunr Scholaflici,cap, .

Vera uxpoﬁ(zu Predicte propafitionss nop oppenitur myffe.
710 Titnitatis, cap 2.

prm;_n !/'jil¢gg/irrz;‘n s vtd Logicis fignatur , nan imipys
n duitnis,quam in bt/fndm;;lfg/mimm effescap.3.

*"‘C APvr I
Principiam hoc non effe contr, mySFerium
varie defendunr Scholast.
Vim fidei noftre myfteria it fine
Ccum naturalis intells
a1 naturali non aduerfenpyr ;
Scholaftici pmmpmm illgd con
toitum , Que fiunt cadens yuj tertio,
smyfterio Trinitatis no.
deamus,tres ¢ffe

non diftinguiab
mus difput.zo.

Trinitatis

fuper caps
gentiz, vi tamen ratio-

I
In g0 cop.
fatengir omues uenisne
hmune , & (acig oes
Juzt eatlerns inter f7,
Aopponi. Cumtamen vi.
perfonas sealicer diﬁiuc‘ms,quas
ellentia ex nacura req s probaui-
atqueaded in hoc myflerio Trix
nitatis relationes, & perfonz fint idem cumefo
fentia, qua amen nonfiint idem interfe, varijs
modis Scholafbici conduuroftendere, rationdna-

turali, & vere Philofophiz Principijs myferium
hocnonaduerfari,
Ec
-
al




	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83

