UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1958

I. Die Urzeit

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Einleitendes
zur Poesie

Reichtum des
Verschiedenen
innerbalb des
Feststehenden

Das Phantasti-
sche in den
Banden des

Stils

Parallele mit
der Architektur

Poetische
Anlage der
Indogermanen
und Griechen

POESIEUND MUSIK

IL DIE URZEIT

Fir die Erfillung unserer Aufgabe, die darin besteht, die Poesie als nationale Madcht und Kraft,
als Zeichen eines hohen Volksgeistes zu erkennen, sind wir insofern giinstig gestellt, als wir aus
dem Altertume selbst nicht nur grofile Meisterwerke, sondern auch umstindliche Besprechungen
und Analysen sowohl dieser als des Untergegangenen besitzen und so imstande sind, ein Urteil
tiber die proportionale Bedeutung des Verschiedenen zu gewinnen.

Aber auch die Kunst kann uns die Poesie erkliren helfen. Streng genommen sollte dies zwar
nicht der Fall sein. Sie ist ja zeitlich das Spitere gewesen und eher unter der Einwirkung der
Poesie entstanden, insofern diese, wie wir oben geschen, die Gestaltenwelt schon vollig ausgebildet
hatte, ehe die lebendige Kunst begann. Allein nicht nur haben dann beide fortwihrend dasselbe
sachliche Thema, sondern die eine hilft an der anderen dasjenige erldutern, was Stil ist, und wir
brauchen uns, was diesen betrifft, nur an das zu erinnern, was wir von der Kunst gesagt haben.

Beide haben gemeinsam die Verbindung von Freiheit und Maf3halten, die Sophrosyne, welche
hier in dem gemeinsamen Respekt vor den einmal gewonnenen kiinstlerischen Gattungsformen
ausgeprdgt ist: weil beides durchweg Stil und Lehre wird, werden diese Formen bei den Griechen
konstant.

Daher jener enorme Reichtum des Verschiedenen innerhalb des Feststehenden und Gesetzlich-
gewordenen, der es z. B. gestattet, das Festhalten und reiche Aushilden der groflen, an die
Namen des Phidias und Polyklet gekniipften Gotterauffassung des V. Jahrhunderts und die
chorische Lyrik miteinander zu vergleichen. Beides ist durch die hodhste Vielartigkeit auf streng
homogener Grundlage gekennzeichnet.

Im ganzen blieb der Stil lange Herr. Trotzdem die Polis dem Dichter keinen gesetzlichen Zwang
dazu auferlegte, hielt er an den einmal gewonnenen Formen und an den alten Stoffen fest; denn
er war tatsichlich ein Mann der Polis (roXiézyc) und dichtete fiir ein Volk, das fiir das Uberlieferte
in Form und Inhalt begeistert war. Dies bewahrte ihn so gut als den Kiinstler vor allem Willkiir-
lichen und Wiist-Genialen, welches zu entstehen pflegt, wenn begabte Meister die inneren Gesetze
threr Facher mit Fiiflen treten, um mit irgendeiner einseitigen Kraft zu glinzen.

Auch das Phantastische und Tolle ist nicht ausgeschlossen; aber es erhilt hier in der alten
Komddie seine eigene Gattung und wird dabei in die strengsten Bande eines unerbittlichen Stils
eingefaflt. Seine Parallele in der bildenden Kunst mogen die aus tierischen und menschlichen oder
auch blofl aus verschiedenen tierischen Teilen gemischten Wesen mit ihrer hohen gesetzlichen
Schonheit sein, Selbst hier ist alles Stil, nichts Willkiir.

Ein im Grunde fiir Kunst und Poesie gemeinsames Gesetz ist, dafl man das Schaffen im groflen
dem Mythus tberlaft, der dies einmal tibernommen hat, und sich auf die Wiederholung der
trefflichen Typen beschrinkt; wir finden bei den Griechen den Verzicht auf materielles Neu-
schaffen bei stetem Neuempfinden und Neumotivieren des Vorhandenen.

Vielleicht das Lehrreichste, was die Kunst uns tberhaupt zu offenbaren hat in betreff der
allgemeinen Grundempfindung, sagt uns die Architektur mit ihrem strengen Festhalten an einem
einzigen Typus, den sie zu unerhért feinem Leben ausbildet.

Die Indogermanen sind lauter grofle, méchtige Volker in der Poesie: Inder, Perser, Germanen,
Kelten, selbst Finnen, wenn sie als europaisches Volk in dieser Reihe mitgenannt werden dirfen,
und die Slawen allermindestens um der Serben willen; in der Mitte aber, und zwar als das fiir
Poesie am héchsten begabte Volk stehen die Hellenen; wenn wir sie mit ihren italischen Nachbarn

156




Die Urzeit

Marsyas vor Dionysos Flste spielend (Vasengemilde des Hieron. Museum, Berlin)

vergleichen, konnten wir fast auf die Anschauung kommen, daf sie sich von diesen hauptsichlich
gesondert hitten, weil dieselben prosaisch waren. Gerade in der dltesten Zeit, schon vor ihrer
dauernden Niederlassung in Hellas, muf} die Poesie bei ihnen eine nationale Kraft gewesen sein,
und die grofien Begleiter jeder, also auch ihrer Wanderung, Mythus und Kultus, miissen das ihre
zur Entwicklung dieser Kraft getan haben. Die abnorme poetische Anlage der Nation @berhaupt
aber erhellt schon aus der Gestalt, die einer dieser Begleiter bei thnen gewonnen hat, namlich aus
dem Dasein eines innerlich (an bedeutungsvollen Geschichten und Individuen) so reichen Mythus,
wie ihn keine andere Nation besitzt, und sodann aus dem Festhalten und Ausbilden dieses
Mythus; denn das mythische Vermogen, das hier seinen Ausdruck findet, ist schon an sich ein
hohes poetisches Vermégen.

Wenn die Singer einem Volke nur von den fritheren Helden erzdhlen, bildet sich wohl von
selbst iiberall das Bild eines Heldenzeitalters mit Dazwischentreten der Gotter und Ankniipfung
der Leidenschaftsgeschichten und des Mirchenhaften, und so haben mehrere Vélker ihre Vorzeit
ideal, d. h. als eine Zeit htheren Glanzes im weiteren Sinn, angeschaut und ihre Singer dartiber
mit Gebiihr und Entziicken angehort. Aber ein Konsensus wie bei den Griechen wird sich anders-
wo nicht finden; nur hier scheint die ganze Nation mit einem selbstverstandlichen Eifer auf den
Mythus eingegangen zu sein und ihn homogen ausgebildet zu haben.

Die Poesie ist mit der Musik verbunden Sache eines Singers, und dieser wird, wie bei allen
denjenigen Vélkern, bei denen das Priestertum nicht zur Macht gekommen ist, der allgemeine
Triger der Tradition. Dafl in einer fritheren Zeit Poesie, Heilkunde, Gotterkunde und Mantik

157

Der Sander.
Hobe Stellung
es Gesangs

im Mythus




Das Musische
in den
Gattermythen

Sangermythen

Die blinden
Sanger

Thrakisch-pie-
rische Sanger

Poesie und Musik

in einer Person vereinigt gewesen seien, ist nicht wahrscheinlich. Wie hoch aber der blofle Gesang
der Nation stand, davon zeugen die zahlreichen musischen Mythen. Wenn irgendwo, so mufite
gerade hier alles von Gottern herstammen. Jedes Element der Poesie und Musik bekam seine
ideale Stiftungs- oder Erfindungssage: Hermes muf} die Lyra, Apoll die Phorminx-Kithara, Pan die
Syrinx erfunden haben: und die Musen reprisentieren allen Geist tiberhaupt. Auf dem Olymp
selber ist Sang und Klang bestindig zu Hause, und der Inhalt des Musengesanges sind u. a. die
Leiden des Menschengeschlechtes.

Auch in den Gottermythen ist das Musische vertreten. So wurde erzihlt, daf Athene die Flote
von sich geworfen, als ein Satyr sie darauf aufmerksam machte, daf} deren Gebrauch ihre Ziige
entstellte. Apollon hatte den die Flote spielenden Marsyas im Wettkampfe mit der Kythar besiegt
und dann geschunden, Marsyas selbst unterrichtet den jugendlichen Olympos (d. h. den mythischen)
im Flotenspiel, er fand diejenige Musik, welche der Groflen Mutter heilig war. Auch die Musen
haben Schicksale. Wenigstens solange sie noch Quellgottheiten sind, pflegen sie der Liebe, und
Futerpe (oder Kalliope) hat vom Flufigotte Strymon als Sohn den Rhesos; erst spiter kann ihnen
Eros nichts mehr anhaben. Die wichtigste dieser Sagen aber ist die von dem Handel zwischen
Apoll und Hermes. Jener hat die Lyra gehort, begehrt danach und 136t Hermes dafiir die ge-
stohlenen Rinder; diese hiitet nun Hermes und blist dabei die Syrinx, aber auch nach dieser
verlangt Apoll und gibt ihm dafiir einen goldenen Stab, den er als Hirte gefithrt hat.

Und neben den Gottermythen stehen die Mythen von den Singern, vor allem von Orpheus.
Wenn auch dieser gewaltigen Gestalt, welche eine Herrschaft itber die ganze stumme und
tierische Naturwelt ausiibt und selbst in der Unterwelt so siegreich auftritt, dafl die Erinnyen
gerithrt werden, nichts als ein Naturmythus zugrunde lige, so wiirde die tberaus hohe Um-
deutung des Naturvorganges uns einen Mafistab fiir die Macht des Gesanges iiber diese
Nation geben.

Was die blinden Singer betrifft, deren hier Erwihnung getan werden muf}, so ist von der
einfachen Tatsache auszugehen, dafl bei den Serben noch im XIX. Jahrhundert Blindgewordene
von Begabung Singer wurden. Dabei ist zu bedenken, welchen Vorschub die Ungestortheit durch
die Aulenwelt der geistigen Konzentration leistet. Mit diesem Tatbestand wird sich die Anschauung
verbunden haben, daf} ein sehender Singer gar zu gliiddich und herrlich wire, und dann entsteht
die Sage, dafy der Singer sehend gewesen, aber, wie Thamyris, wegen dreister Herausforderung
der Musen zum Wettkampfe von dlesen odu auch wohl emf'ic,h, dafl er durch Gotterneid
geblendet worden sei, so wie die Gétter den Teiresias blendeten, weil er den Menschen zu viel
von ihren Geheimnissen offenbarte.

Wieweit die Singer der Urzeit in solche des apollinischen, des demetrisch-dionysischen und des
kybelischen Hymnengesanges einzuteilen sind, mége hier unerértert bleiben. Dagegen ist jedenfalls,
so dunkel sie teilweise uns erscheint, eine sehr bedeutungsvolle Erinnerung die, wonach man die
Entstehung des Gesanges speziell an einen Stamm, der am Ost- und Nordabhang des Géotter-
berges Olympos ansassig war, nimlich an die ellmoioolst_h so fraglichen ehcm'l]umn Thraker und
Pierier ankniipfte. Am Olymp ist das Geburisland der Musen, die denn auch bei Homer immer
die olympischen heiflen, und Musdos und Orpheus, auch Eumolpos und Thamyris werden
speziell Thraker genannt. Selbst bei Hesiod, der die Musen die helikonischen nennt, sind sie doch
auf dem Olymp geboren und wohnen do1t unterhalb des Gipfels; nur zu Zeiten gehen sie nach
dem Helikon, baden in der Hippokrene und tanzen um den dortigen Altar des Zeus. Thrakisch-
pierische Singer diirffen wohl den Zusammenhang der o]ympischen Gotterwohnung mit der
Musenheimat geschaffen und den Olymp zum gemeinsamen Gotterberg gemacht haben. Hier ist

158




Die Urzeit

vielleicht die fritheste Heimat des Epos, und Gotterwelt, Theogonie und lteste Gotterkimpfe
(mit Titanen usw.) mogen hier zuerst festgestellt worden sein.

Eine besondere Nuance des Verhiltnisses zwischen Sianger und Musen stellt die Berufung des
Hesiod dar, der vom Schafhirten zum Lehrer und Dichter wurde. Ihn lehrten die Musen, die
ihm nichtlicherweile in seinem Askra erschienen, den herrlichen Gesang unter dem gottlichen
Helikon. Sie verkiindeten ihm, daf} sie viele Liigen zu berichten wiifSten, die der Wahrheit dhnlich
wiren, aber auch Wahres, wenn sie wollten. Und nach diesem Seitenblick auf das Epos, welches
auch die Liigen mitnimmt, reichten sie ihm vom herrlichen Lorbeer einen Stab und hauchten ihm
gottlichen Gesang ein, auf dafl er vernehme das Kiinftige und das ehedem Gewesene, und hieflen
ihn besingen das Geschlecht der seligen, ewigen Gotter.

Mit Hesiod beginnt fiir uns die ganze Schonheit des Musenglaubens; die Musen, d. h. die
Poesie, bedeuten fiir ihn das Vergessen aller Ulbel und die Ruhe von allen Sorgen; aber nun haben
wir auch der Fordernisse Erwihnung zu tun, welche die Nation der Poesie entgegenbrachte.

Vor allem kommt hier die wunderbare reiche, biegsame und metrisch allseitige Sprache, eine
Mutter und Vorbedingung der Poesie wie der Philosophie, in Betracht, von der man nur immer
wissen méchte, wann und wo sie diese Ausbildung erreicht hat, die fiir die Poesie Zeugnis und
Vehikel zugleich war. Ein Volk, das eine solche Sprache besitzt, hat unter allen Umstinden einen
villig gelosten und beweglichen Geist, und zugleich wird die Sprache ein hohes Werkzeug der
Poesie werden. Durch sie konnte der epische Ausdruck fiir Erzihlung und Schilderung bei den
Griechen jene grofleUberlegenheit iiber alles gewinnen, was wir von anderenVélkern Episches haben.

Fordernd war ferner, so gut wie fiir die bildende Kunst, die Vielartigkeit des Lebens, die bei
den vielen Stimmen und Staaten tiberall unabhingige Denkweisen aufkommen liefl und fiir die
auch die Vielheit der urzeitlichen Sianger charakteristisch ist; auch hier ist bei den Griechen selbst-
verstindlich, daf} es einzelne bestimmte Individuen sein miissen. Und dazu kommt die wenige
Knechtschaft in den alten Zeiten und die Einfachheit der Beschiftigungen, mit einem Worte: die
Mufle, welche jedem, der es vermochte, gestattete, die Welt bildlich zu empfinden und in Wort
und Lied darzustellen. Es konnte sich Geist entbinden, wie jetzt nirgends auf der Welt.

Sodann rief der lokal vielgestaltige Kultus tiberall verschiedenartige Bemithungen zur Ver-
herrlichung der Gotter hervor, und dabei war er nicht in den Handen eines machtigen Priester-
tums, welches allen Gesang gleichformig und dabei vielleicht schwierig und kompliziert gemacht
oder, wie Plato im Buche von den Gesetzen wiinscht, durch Vorschriften geregelt hitte. Doch
war alles immerhin relativ einfach und jedenfalls volkstiimlich; es war etwa, was der einzige
Priester eines Tempels leicht lernen und weiter lehren konnte, und was alles Volk, auch Kinder
und Weiber leicht behielten. So der Linosgesang (Al Afve), womit in der Gestalt eines frith
gestorbenen Kénigssohnes die hingegangene Bliite des Jahres beklagt wurde, und ebenso die
an Apoll gerichteten Piane, mit denen man sich vor der Gefahr, zumal im Kriege vor dem Angriff,
ermutigte, nach bestandener Gefahr seinen Dank aussprach und im Frithling Hoffnung und
Vertrauen auf ein gutes Jahr duflerte. Auch der von der Kithara-Phorminx begleitete Reigen
(ropée), das zum Flotenspiel gesungene Lied des lustigen Umzuges (w®pog), das Hochzeitslied
(Opévaroc) und das auf dieses folgende Kribenlied (uopdvy) waren dieser Art, und auch die
durch bestellte Singer vorgetragene, von dem klagenden Achzen der Frauen begleitete Totenklage,
die vermutlich, wie auch der Hymenius, Anldsse zu individuellen und verschieden lautenden
Gesingen bot. (Die Krdhen galten fir ehelich sehr treu: Alian, Hist. anim. 111, 9.)

Was nun die Singer der heroischen Zeit betrifft, so ist im Mythus reichlich dafiir gesorgt, daf}
man ihrer nicht vergifit. Der géttliche Singer, der durch sein Lied erfreut, gehort neben dem

159

Die Berufung
des Hesiod

Fordernisse der
Poesie:
die Sprache

Vielartigkeit
des Lebens und
die Mufle

Die Aufgaben
des Kultus

Relative Ein-
fachheit der
alten Gesange

Ansehen der
Sanger




Thr Agon

Vortrag

Hexameter

Der Sanger als
sinziger Trager
der Tradition

Die erzihlende
Poesie Kunst-
poesie

Poesie und Musik

Mantis, dem Arzt und dem Zimmermann, denen wir etwa noch den Priester, Herold und Schmied
beifiigen konnten, zu denjenigen Berufsleuten (Snpwepyof), die man von anderswoher herbeiruft
(wédhrend Bettler ungerufen kommen). Ihr liebstes Unterkommen war gewif3 das an den Fiirsten-
hofen, solange es welche gab, — besangen sie doch oft die Vorfahren der Fiirsten; aber auch in
der aristokratischen Republik wird man im ganzen froh gewesen sein, wenn nur einer von ihnen
erschien. Nun wird allméhlich in einer Zeit, da aus dem Heroenleben ein agonales Leben geworden
war und alles und jedes durch die Form des Wettkampfes zu Ehren zu kommen suchte, der Agon
auch hier in vielen Fillen eine wichtige Triebkraft geworden sein. Er ist dies bekanntlich — um
vom attischen Drama abzusehen — in der chorischen Lyrik in hohem Grade gewesen, indem
diese bei Gottesdiensten und Festen durch wetteifernde Chére vorgetragen wurde, wobei es
Kampfrichter gegeben haben muf}. Dafl aber auch die Adden — vielleicht schon in der fiirstlichen
Zeit — sich bei offentlichen Festen und Spielen auf den Agon einlieffen, lehrt Hesiod in den
Werken und Tagen. Spiter herrscht dann der Wettgesang bei Adden und Rhapsoden iiberall.

Vom Vortrage ist es unsicher, ob er durchweg mit der Kithara begleitet oder nur durch sie
eingeleitet wurde, wie man ja auch in Serbien die Gusle nicht immer zur Begleitung verwendet.
Auch der Begriff der Rhapsodie ist ein ziemlich umfassender. Es wird damit das Aneinanderreihen
von Versen ohne erhebliche Pausen bezeichnet, und das Wort wird von sehr verschiedener
Rezitation fir Episches und Nichtepisches, Selbstgedichtetes und Fremdes gebraucht. Aber nun
hatte man ein Metrum, das, auch ohne Kithara, selber schon Gesang war, an dem wundervollen
Hexameter. Seine Herkunft verliert sich ins Mythische: Phemonoe, die erste Promantis von Delphi,
oder der Hyperboreer Olen, der erste dortige Prophet, hatten ihn erfunden, und Delphi gab denn
auch seine Bescheide meist in Hexametern. Jedenfalls waren diese lange auch fiir die Lyrik fast
die ausschlieflliche Form, das einzige Gefafd fiir die Poesie tiberhaupt. Die Griechen wufiten aber
auch, was sie diesem Verse verdankten, der mit unerreichter Elastizitit jedem Gedanken und jeder
Empfindung gerecht wird und sich der Onomatopoesie so schon fiigt; das stetigste und stattlichste
aller Metren nennt ihn noch Aristoteles,

II. DIE HEXAMETRISCHE POESIE

1. Das homerische Epos

Es ist in diesem Werke davon die Rede gewesen, welches Lebensbediirfnis es fiir die Griechen
war, sich die Traditionen ihrer Vorzeit als ein michtiges Ganzes gegenwirtig zu halten. Ulber
diese Traditionen aber wissen nur die Singer vollstindige und zusammenhingende Auskunft;
sie sind es, welche Glauben und Mythus, wenn nicht geschaffen, so doch erst in die grofle
harmonische Form gebracht und ausgeglichen und so eine groflartige und freie Herrschaft iiber
die ganze Phantasie der Nation ausgeiibt haben.

Die Poesie des erzdhlenden Singers nun, im Gegensatz zum Lied und zur einfachen Gotter-
anrufung, welche Volkspoesie waren, war von jeher Kunstpoesie, d. h. sie verlangte einen
wachsenden Grad von Tradition, eine Schulung ohne Zweifel von Jugend auf, und die Hingabe
des ganzen Lebens. Mag man dabei an die alten thrakisch-pierischen Singer ankniipfen oder
nicht, Homer kann lange nicht der erste Kunstdichter gewesen sein; Ton und Stil bei ihm sind
jedenfalls nur nach langer Tradition von Singern und Sangerschulen denkbar; nur auf diese
Weise ist die untriigliche Sicherheit der Behandlung zu erkliren.

Die grofite Wahrscheinlichkeit ist, dafl diesen Ton und Stil der Erzihlung sehr ausgezeichnete
Individuen in uralter Zeit geschaffen haben, weil in ihnen die hochste Begabung und zugleich das

160




	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160

