UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1958

[I. Die hexametrische Poesie

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Thr Agon

Vortrag

Hexameter

Der Sanger als
sinziger Trager
der Tradition

Die erzihlende
Poesie Kunst-
poesie

Poesie und Musik

Mantis, dem Arzt und dem Zimmermann, denen wir etwa noch den Priester, Herold und Schmied
beifiigen konnten, zu denjenigen Berufsleuten (Snpwepyof), die man von anderswoher herbeiruft
(wédhrend Bettler ungerufen kommen). Ihr liebstes Unterkommen war gewif3 das an den Fiirsten-
hofen, solange es welche gab, — besangen sie doch oft die Vorfahren der Fiirsten; aber auch in
der aristokratischen Republik wird man im ganzen froh gewesen sein, wenn nur einer von ihnen
erschien. Nun wird allméhlich in einer Zeit, da aus dem Heroenleben ein agonales Leben geworden
war und alles und jedes durch die Form des Wettkampfes zu Ehren zu kommen suchte, der Agon
auch hier in vielen Fillen eine wichtige Triebkraft geworden sein. Er ist dies bekanntlich — um
vom attischen Drama abzusehen — in der chorischen Lyrik in hohem Grade gewesen, indem
diese bei Gottesdiensten und Festen durch wetteifernde Chére vorgetragen wurde, wobei es
Kampfrichter gegeben haben muf}. Dafl aber auch die Adden — vielleicht schon in der fiirstlichen
Zeit — sich bei offentlichen Festen und Spielen auf den Agon einlieffen, lehrt Hesiod in den
Werken und Tagen. Spiter herrscht dann der Wettgesang bei Adden und Rhapsoden iiberall.

Vom Vortrage ist es unsicher, ob er durchweg mit der Kithara begleitet oder nur durch sie
eingeleitet wurde, wie man ja auch in Serbien die Gusle nicht immer zur Begleitung verwendet.
Auch der Begriff der Rhapsodie ist ein ziemlich umfassender. Es wird damit das Aneinanderreihen
von Versen ohne erhebliche Pausen bezeichnet, und das Wort wird von sehr verschiedener
Rezitation fir Episches und Nichtepisches, Selbstgedichtetes und Fremdes gebraucht. Aber nun
hatte man ein Metrum, das, auch ohne Kithara, selber schon Gesang war, an dem wundervollen
Hexameter. Seine Herkunft verliert sich ins Mythische: Phemonoe, die erste Promantis von Delphi,
oder der Hyperboreer Olen, der erste dortige Prophet, hatten ihn erfunden, und Delphi gab denn
auch seine Bescheide meist in Hexametern. Jedenfalls waren diese lange auch fiir die Lyrik fast
die ausschlieflliche Form, das einzige Gefafd fiir die Poesie tiberhaupt. Die Griechen wufiten aber
auch, was sie diesem Verse verdankten, der mit unerreichter Elastizitit jedem Gedanken und jeder
Empfindung gerecht wird und sich der Onomatopoesie so schon fiigt; das stetigste und stattlichste
aller Metren nennt ihn noch Aristoteles,

II. DIE HEXAMETRISCHE POESIE

1. Das homerische Epos

Es ist in diesem Werke davon die Rede gewesen, welches Lebensbediirfnis es fiir die Griechen
war, sich die Traditionen ihrer Vorzeit als ein michtiges Ganzes gegenwirtig zu halten. Ulber
diese Traditionen aber wissen nur die Singer vollstindige und zusammenhingende Auskunft;
sie sind es, welche Glauben und Mythus, wenn nicht geschaffen, so doch erst in die grofle
harmonische Form gebracht und ausgeglichen und so eine groflartige und freie Herrschaft iiber
die ganze Phantasie der Nation ausgeiibt haben.

Die Poesie des erzdhlenden Singers nun, im Gegensatz zum Lied und zur einfachen Gotter-
anrufung, welche Volkspoesie waren, war von jeher Kunstpoesie, d. h. sie verlangte einen
wachsenden Grad von Tradition, eine Schulung ohne Zweifel von Jugend auf, und die Hingabe
des ganzen Lebens. Mag man dabei an die alten thrakisch-pierischen Singer ankniipfen oder
nicht, Homer kann lange nicht der erste Kunstdichter gewesen sein; Ton und Stil bei ihm sind
jedenfalls nur nach langer Tradition von Singern und Sangerschulen denkbar; nur auf diese
Weise ist die untriigliche Sicherheit der Behandlung zu erkliren.

Die grofite Wahrscheinlichkeit ist, dafl diesen Ton und Stil der Erzihlung sehr ausgezeichnete
Individuen in uralter Zeit geschaffen haben, weil in ihnen die hochste Begabung und zugleich das

160




B A S i e T e T
e e —— e e e - s = e T by et A

0
M
=
Q
i
L)
o
—
o
o
=
g
~
wh
i
e
b=
(=9
P
L
o
.
53
=
17}
=
;o1
(]
a
©
=
T
=
=
-1
bl
)
o
=
="
o
h A

Gricchische Kultur

11 Burckharde,




y

- i v v y .-
Nike des Paionios (jonisch). Olympia. Museum

162




Nike von Samothrake (frithhellenistisch). Paris. Louvre

163




Statue der Themis aus dem Themis-Tempel in Rhamnus. Athen, Nationalmuseum

164




Statue der Nike aus Epidauros. Athen. Nationalmuseum

165




Weibliche Gewandstatue. Themis-Typ. Athen. Nationalmuseum




Aphrodite aus Corneto. Berlin. Museum




Venus von Capua (spathellenistisch). Neapel. Museo Nazionale




Hermes des Praxiteles. Olympia. Museum

169




v

Hermes des Praxiteles. Olympia. Museum’




ationalmuseum

Athen. N

)

Hermes aus Andros (rémische Kopie

i




Venus von Milo. Paris. Louvre




Venus Anadyomene (rémische Kopie). Rom. Thermenmuseum




Venus von Kyrene (spithellenistisch). Rom. Thermenmuseum




zien

Venus von Medici. Florenz. Uth

175



A B
L T WESIGE

Variante der Medici-Aphrodite. Romische Kopie. Athen. Nationalmuseum




Die hexametrische Poesie

Herakles besiegt Geryoneus (Vasengemilde des Euphronios, Miinchen)

reinste BewuBtsein des Nationalen verbiinden waren; die tibrigen nahmen das Errungene als ein
Naturrichtiges an und trugen es weiter.

Im ganzen blieb der eigentliche Sanger als Vermittler alles dessen, was itber das tigliche Leben
hinausging, ganz unentbehrlich; es war ein hochwichtiger Stand im Leben, eine Gilde, deren
Mitglieder die herumreisenden Trager und Bewahrer aller hoheren Anschauung waren.

Die Uberlieferung der Gesinge aber war eine miindliche. Der Gebrauch der Schrift war relativ
jung, wie uns schon der spite Anfang der Prosa und noch in der Zeit der attischen Tragodie
das grofle Wesen beweist, das Euripides aus dieser Kunst macht. Daf} sie fiir das Epos urspriing-
lich nicht in Betracht kam, geht unter anderem aus den vielen Refrains, Wiederholungen und
stehenden Epithetis hervor, welche dem Gedidhtnis Zeit schaffen, sich zu sammeln; fiir uns aber
liegt der stirkste Beweis der miindlichen Ulberlieferung in seiner Kurzweiligkeit. Diese Gesdnge
zeigen die hochste Meisterschaft der raschen Rede, voll lebendiger Voraussetzung dessen, was
cchreibende Volker schwerfallig miterzahlen. Freilich war nun das Gedichtnis fiir den Sdnger
ungeheuer wichtig, und Mnemosyne ist nicht umsonst die Mutter der Musen. Aber man bedenke,
daf die Veden und die ganze altindische Literatur, vielleicht bis auf die buddhistische Zeit, nur
miindlich iberliefert war, und daf3 die ernsthaftesten, auflerhalb Kalkuttas lebenden Brahmanen
noch jetzt, so gut als thre Vorfahren vor drei- bis viertausend Jahren, den ganzen Rigveda, obwohl
er gedruckt ist, mit seinen tausend Hymnen und. auferdem noch gegen dreifligtausend Slokas von
ihren Lehrern auswendig lernen, welch letztere Ritualien, Lehren und Gesetze enthalten, also wohl
viel schwerer zu behalten sind als epische Dichtungen. Hatte man zu diesem Lernen die notige
Abstraktion von der ganzen Umgebung und die notige Konzentration, so wurde man dafiir auch
ein gottlicher und, wo man auftrat, allersehnter Mensch.

Auch durch ihren Inhalt legen die homerischen und hesiodischen Dichtungen nun den Schluf}
nahe, daf} die grofien Epiker viele Vorginger hatten. Aber auch Homer setzt alle seine Helden
und eine Menge auf sie beziigliche Tatsachen als bekannt voraus und erwihnt viele Personen

12 Burckhardt, Griechische Kultur 177

Schlufl aus
Homer und
Hesiod auf eine
Vielbeit von
Vorgangern




Homer als
Schopfer der
grofien Kom-

positionen

Traditionen
iiber seine
Persinlichkeit

Urteile iiber
seine Kunst

Fortpflanzung
der bamerischen

Didstungen

Poesie und Musik

nur flitchtig, weil der Horer sie langst anderswoher kennt. Speziell schimmern bei ihm Reste einer
von Hesiod abweichenden Theogonie, einer Herakleis und einer Argodichtung hindurch. Wenn
wir uns von diesem vorhomerischen Zustand des Gesanges ohne Gesamtkomposition, d. h. ohne
Homer, eine Vorstellung machen wollen, so kommen uns am besten die Lieder der poetisch hoch-
begabten Serben zu Hilfe. Wir haben in ihnen eine Ilias ante Homerum, d. h. eine michtige
Poesie, tiber die aber der grofle Meister nicht gekommen ist.

Fir die Griechen ist dieser grofle Meister nun aber Homer. Er schuf die schéne Proportion
der Teile durch weise Uber- und Unterordnung und durch die Kunst, Motive und Charaktere
ZU steigern.

Wer aber den Achill und den Odysseus zu halten und zu steigern wuflte, der kann nur einer,
und zwar ein Dichter hochsten Ranges gewesen sein. Man moge sich frei machen von der Vor-
stellung eines aus einer Menge von Teilen zusammengesetzten Kunstwerkes.

Uber die Personlichkeit Homers freilich ist nicht vieles zu wissen: Ulber alles einzelne stritt
man schon im Altertum, so iiber die Heimat und die Familie, ja selbst iiber die Zeit, und die
erhaltenen Lebensgeschichten Homers geben wenig Anhalt, zumal die ausfithrlichste, welche sich
falschlich als ein Werk Herodots gibt, ein nedkendes spites Werk, das immerhin merkwiirdig ist,
weil der Leser darin so hitbsch zum besten gehalten wird. Wir verweisen fiir diese Fragen auf
die Ausfiihrungen in O. Miillers Literaturgeschichte und nehmen danach an, dal Homer ein Ionier
gewesen sei und im IX. Jahrhundert gelebt habe. Fiir seine kleinasiatische Heimat spricht be-
sonders, dafs er vor allem in der Troas jeden Fleck kennt; auch Griechenland ist ihm tibrigens
bekannt, und auf Ithaka und Pylos weif} er gut Bescheid, wihrend, was tiber die nidhisten west-
lichen Inseln hinaus liegt, mythisch erscheint.

Dies mdchtige Walten einer jugendlichen Phantasie ... wie sie bei ibm die Bilder eines erbabenen
Heldenalters mit dem beitersten Bebagen und einem unersattlichen Vergniigen in allen Partien aus-
malt und zu den schonsten Gestalten, iber die kein Wunsch mebr binausgeben kann, abrundet,
die reine Freude und Sorglosigkeit, womit er sidh einem Sirome poetischer Vorstellungen iiberlafit
und in den sanft sich anschmiegenden Wellen spielt und scherzt, sind Zeugnisse des hochsten
inneren Gliickes. Die homerische Poesie hat unter allen Formen, unter denen die Dichtung jemals
erschienen ist, am meisten Objektivitdt, d. b. véllige Hingebung des Geistes an den Gegenstand
obue irdendein dazwischentretendes Bewuftsein der eigenen Lage, Verbdltnisse und Beziehungen
des Subjektes. Der Geist Homers ist dinzlich in einer erbabeneren und kraftvolleren Welt ein-
beimisch, aller Not und Bediirftigkeit der Gegenwart enthoben. Mit Recht machte man sich daher
auch spiter mit seiner Blindheit keine Sorgen; bei solchem inneren Schauen konnte sie kein
Ungliick sein. (Vgl. O. Miiller: Lit.-Gesch. 1)

Das Wesentlichste ist, daf die homerischen Dichtungen uns erhalten geblieben sind, indem eben
die begabteste Nation auf Erden mit aller moglichen Hingebung sich dafiir anstrengte. Dabei wird
fiir die frithere Zeit ein besonderes Verdienst den Homeriden von Smyrna zukommen, die man
sich nicht als eine Familie zu denken hat, sondern als eine Innung von Leuten, die eine und die-
selbe Kunst trieben, darum einen und denselben Kultus hatten und einen Heros, von dem sie
ihren Namen herleiteten, an ihre Spitze stellten. Nach der gewdhnlichen Auffassung des Herganges,
wie sie sich bei Alian findet, brachte dann Lykurg von seiner Reise nach Ionien die einzeln ge-
sungenen Stiidke, in welche die Dichtung zerfallen war, nach Hellas, und spiter lief} Peisistratos
diese Stiicke in der Ilias und der Odyssee vereinigen. Mit dieser Arbeit soll neben anderen
Onomakritos betraut gewesen sein. Hier verfuhren er und seine Mitarbeiter offenbar gewissenhaft
und suchten mit grofler kritischer Pietit nur das bewshrte Alte. Doch darf man immerhin fragen,

178




Die hexametrische Poesie

Adhill im Frauengewand und Lykomedes (Vasengemélde)

wie vieles geopfert und neugeordnet worden sei, als jedes der beiden Gedichte in vierundzwanzig
Rhapsodien geteilt wurde.

Um die Komposition der Ilias richtig zu beurteilen, miissen wir uns vor allem sagen, daf} wir
es im Gegensatz zu der peripherisch-konzentrischen Anlage der Odyssee mit einem linearen
Gedichte zu tun haben, das die Ereignisse in ihrer zeitlichen Folge darstellt, und von dem wir
nicht die Spannung des Dramas oder gar die schnod materielle Spannung des heutigen Romans
verlangen sollen. Diese langreliefartige Kompositionsweise mufd eine Wonne der Singer und Hérer
gewesen sein, woran man schwer genug bekommen konnte. Freilich sind einzelne Inkongruenzen,
falsche Nihte der Erfindung und Einschiebungen sichtbar genug; aber das Gedicht hat sich fast
in seinen simtlichen Bestandteilen so frith fixiert, daf} unsere Kritik mit ihrem Nachweis dieser
Mingel viel zu spat kommt. Fiir die Ilias gibt es kein die Nation beherrschendes Delphi, keine
dorische Wanderung, keine ionischen Metropolen, keine Erwdhnung des Bosporos, kein Korinth
reicher Tyrannen, keine Reiterei als Waffengattung u. a. m. Schon durch die vorhomerischen
Singer muf jedes einzelne Motiv lingst durchgebildet und auch wohl schon an seine wesentlich
richtige Stelle geriickt worden sein, wie auch die einzelnen Charaktere lingst in anderen Hinden
gelebt haben miissen, ehe sie ihre vollkommen reife Erscheinung fanden. Die Ilias wie die Odyssee
erscheint eben nicht als ein Anfang, sondern als ein Abschluf} der hochsten Meisterschaft, wobei
es auf einige mehr oder weniger minder vollkommene Willkiirlichkeiten gar nicht mehr ankommt.

Fiir uns liegt die wahre und sehr vollstindige Proportionalitit der Ilias gerade in dem Verhiltnis
der umstindlichen ersten Partien mit der darin geoffenbarten Unzulinglichkeit der grofiten Helden

12% 179

Die lias. Thre
lineare Kompo-
sition

Inkongruenzen

Proportionali-
tat der Jlias




Freude des
Altertums an
Kampfes-
schilderungen

Die Episoden
und ibre
Berechtigung

Charaktere

Poesie und Musik

zu der auf die letzten Gesinge aufgesparten ungeheueren Kraft und Leidenschaft des Achilleus,
dessen Grofle alles tiberragt, sobald er sich einmal erhebt.

Gleich am Beginne gehen die Ereignisse in der kunstreichsten Abwechslung an uns voriiber:
der Hader in der Versammlung, die Einschiffung der Chryseis, die Reinigung des Heeres, die
Herolde bei Achill, dessen Gesprach mit Thetis, die Ablieferung der Chryseis durch Odysseus
in Chryse. — Erst in einer seelisch ganz ausgereiften Zeit und bei hoher Vollendung der Poesie
sind sodann Szenen moglich wie das Erscheinen der Helena auf dem skiischen Tore, wobei die
hohe Diskretion des Dichters zu beachten ist, der sie nicht auch iiber Menelaos ausgefragt werden
1aft; die alteste Gestalt der Szene war vielleicht nur die gewesen, dafl die Troer durch Helena
erfuhren, wer die einzelnen achiischen Helden waren. Im V., Buch, welches wesentlich dem Diomed
geweiht ist, wird dann von Vers 144 an das Tempo beschleunigt: der Held erlegt vier trojanische
Briiderpaare, totet den Pandaros, verwundet den Aneas und erbeutet dessen Rosse und trifft
Aphrodite; tiberhaupt wird das schnellere Tempo etwa dadurch verdeutlicht, dafl einer zwei
Gegner trifft, welche dann Briider heiflen. — Eine stirkere Inkohirenz ist es, dafl am Schlusse
des VII Buches die Troer durch den Donner des iibelsinnenden Zeus geschreckt werden, und
daf} ihnen doch im VIII Buche alle Ereignisse glinstig sind.

Uberall werden uns nun eine Menge Kimpfe erzihlt, ja die Lust an Kampfschilderungen ist
so grofl, dafl aufler den Kimpfen vor Ilion auch noch lingstvergangene willkommen sind, und
welches Interesse der Dichter dafiir voraussetzte, geht schon aus der technischen Genauigkeit
hervor, womit die Art der Verwundung und die betreffende Stelle der Riistung angegeben werden.
Hiervon geben sich die heutigen Leser so schwer Rechenschaft, man findet dergleichen entbebrlich.
Nun ist aber, was man weglassen kann, ohne dafl darum eine merkliche Liicke entsteht, deshalb
noch lange nicht entbehrlich, und sicher kommt man durch Wegschneiden desselben nicht zur
dltesten Gestalt des Gedichtes. Wir sollen dem Altertum das Recht lassen sich zu freuen, auch
wo wir, durch das Pikante und Tendenzitse vollig abgestumpft, es nicht vermogen, und uns bei
solchen Partien fragen, ob es nicht gerade der héchste Beweis kiinstlerischer Schonheit und
Berechtigung sei, daf} wir sie entbehrlich finden.

Ahnlich werden wir tiber die Episoden urteilen, wegen deren Homer schon bei den spiteren
Griechen etwa einmal getadelt wird, welche die Ilias nur lasen und nicht mehr hérten und darum
vom Epischen schon nur sehr unsichere Begriffe hatten. Auch ihnen gegeniiber ist es gefahrlich,
mit unserem Begriffe vom Entbebrlichen zu operieren; denn der epische Dichter schon der
homerischen Zeit war ein grofler Kiinstler und in seinen Mitteln iiberaus frei, und wenn er
retardiert und nicht blofl Erzahlungen, sondern auch Gespriche einflicht, so miissen wir ihm seine
kinstlerische Okonomie lassen. Ahnliche Episoden, wie diejenige von Glaukos und Diomed im
VL. Budhe, Stillestellungen der Handlung durch dramatisch iiberfliissige, aber linear-episch sehr
schone Partien sind der bereits erwihnte Zweikampf zwischen Aias und Hektor, an denen beiden,
wie der Horer wohl weifs, Gottern und Menschen, und besonders dem Didchter noch sehr viel
gelegen ist, so daf} sie sicher iiberleben werden, ferner das Gesprich zwischen Idomeneus und
Meriones und der erste Teil von Buch XV mit dem umstindlichen Verkehr der Gotter und der
Botschaft an Poseidon. Nestor, der schon beim Hader der Fiirsten an seine alten Taten erinnert
hat, erzdhlt mitten in einer heftigen Debatte umstindlich einen alten Krieg zwischen Pylos
und Arkadien, da er in seiner Jugend den Herrn der eisernen Keule, Ereuthalion, erlegte; spiter
erz8hlt er den ganzen elischen Krieg, und ebenso berichtet Phénix sein ganzes fritheres Leben.

Die Haltung der einzelnen Charaktere zeigt eine ganz untriigliche Sicherheit und wie selbst-
verstindliche Wahrheit. Man beachte nur die Nuance zwischen den beiden Atriden, wie sie bei

180




Die hexametrische Poesie

Adhill verbindet Patroklus (Schale des Sosias. Museum, Berlin)

der Téstung des Adrastos gezeichnet wird, und ferner die Fiille von einzelnen Personlichkeiten,
die uns in einem Kampfe wie die Schlacht bei den Schiffen vorgefithrt wird.
Auch die Menge der Bilder dient der linearen Komposition und der dabei stets erneuten Bilder
Schattierung des Kampfes. Ulberaus schon ist es, wie die Wolken sich zerstreuen und auf ein-
mal eine prachtvolle siidliche Gebirgslandschaft erglanzt (Il. XVI, 297).
Endlich erinnern wir noch an einzelne Gewaltworte, wie wenn Diomed dem Gegner zuruft: Gewaltworte

Meiner Kraft ja begegnen nur Sobn’ unglicklicher Eltern (1l. VI, 127)
oder Komm’ beran, daf} du eilig das Ziel des Todes erreichest (Il. VI, 143).

Uberhaupt finden wir iiberall die hochste Kraft, Schonheit und Geschmeidigkeit des Ausdrucks,
vom Donner bis zum Schmeichelwort, das von Hektor selbst dem Rossegespann gegénnt wird.

Von der hochsten epischen Kunst ist dann die ernste tragische Haltung der ganzen zweiten DieXKunst der
Hilfte. Ausgenommen den neuen Schild Adnills im XVIII. Gesang und die absichtlich sehr z‘*’f”f”?"‘?ﬁe
ausgedehnten Leichenspiele des Patroklos, hat sie keine Episoden mehr; dafiir zeigt sie, wie die des Gedidits
zweite Halfte der Odyssee, eine besondere Welt der reichern, psychologischen Entfaltung, bis zu
der wunderbaren Aufldsung des Zornes in Wehmut in Hektors Losung. Mit Hektors Bestattung
in Troja schliefft das Gedicht. Den eigenen Tod Adhills anzufiigen, vermied der grofie Dichter.

Kein Neuerer hitte es vermieden.

Dieser Schluf} mit der Auslieferung der Leiche Hektors war aber voller kiinstlerischer Wille. Der Sdiluff
Denn der Vorrat derjenigen Ereignisse, welche nun bis zum Untergang Ilions folgten, war genau
ebenso alt und fiir Homer so vollstindig vorhanden als die bis hierher von ihm behandelten.

181




Vordeutung
auf Chor und
Bukolik

Die Odyssee
das spatere
Gedidat. Thre
beiden Halften

Schlup-
redaktion des
Gedidbtes
durch Homer

Uralte Ent-
stebungszeit

Sicherbeit der
Gruppierung

Poesie und Musik

Dafl die Ilias also nicht mindestens noch den Inhalt der Athiopis, d. h. den Untergang des Memnon
und des Achill mitenthielt, kann nur einen poetischen Grund ersten Ranges haben; es muf} eine
hohe Proportionalitdt gewesen sein, die dariiber entschied, und vielleicht auch das Gefithl, daf
tiber die Szene des Priamos im Zelte des Adhill nichts mehr hinausreichen konne. Adhills vor-
bestimmter Tod zieht sich als Ahnung schon so deutlich durch die ganze Ilias, dafl der materielle
Hergang entbehrlich scheinen konnte.

Schliefflich machen wir darauf aufmerksam, dafd sich schon in der Ilias eine Vordeutung auf zwei
kiinftige poetische Wirklichkeiten findet: den Chor des Dramas und die bukolische Poesie.
Jener meldet sichin Gestalt des Jemand (rig), der mit dem Satze Also redete einer (&3e 3¢ tic elmeone)
zu Worte kommt, wenn die Denkweise vieler ausgedriidt wird. Der Hirt aber findet sich hier
einstweilen als stummer Zeuge der Natur, z. B. wo er von ferne das Tosen zweier in einer
Schlucht zusammengeflossener Strome hort, und wo er eine mond- und sternhelle, windstille
Nacht beobachtet und sich dabei im Herzen freut; er wird in der griechischen Dichtung dereinst
seine Sprache finden.

Die Odyssee ist gegeniiber der Ilias jedenfalls das spitere Gedicht; wir kénnen dies daraus
schlieflen, dafl sie sich indirekt auf diese bezieht, indem sie vermeidet, was hier schon gegeben
ist. Hier, wie in der Ilias, ist die erste Halfte wesentlich episch und die Basis der zweiten, welche
schon beinahe dramatisch ist. In ausschlieffendem Gegensatze aber steht sie zu dem linearen
Gedicht als das konzentrisch peripherale oder schlechthin zentrale, indem eine grofle Doppel-
handlung: die Irrfahrten des Odysseus und das Treiben der Freier auf Ithaka in einer méchtigen
Katastrophe zusammenstromt.

So wie das Gedicht jetzt vorliegt, ist es jedenfalls eine durch viele Wandlungen hindurch-
gegangene und allmihlich ausgereifte Darstellung, die zuletzt vom grofiten Dichter, und zwar
von einem Dichter in denjenigen majestitischen Zusammenklang gebracht worden ist, den sie
jetzt hat.

Dafiir, daf8 dies nicht ebenfalls Homer gewesen, liegt kein verniinftiger Grund vor, ja man
konnte sagen, es mufl Homer gewesen sein, indem nicht vorauszusetzen ist, daf sich so leicht
wieder ein zweiter Dichter von diesem Genie gefunden habe. Nur ist er seiner Macht viel sicherer,
viel gereifter, als da er die Ilias schuf. Er war wohl alt geworden, und wir mégen uns dabei
erinnern, wie auch andere griechische Dichter, besonders Sophokles, ihre volle Kraft bis ins
hohe Alter behielten. So beherrscht er jetzt alle Mittel der hichsten epischen Kunst bis zum vollen
Umschlagen ins Drama.

Und bei all dieser Kunstreife liefert das Gedicht doch die vollen Beweise fiir eine relativ uralte
Entstehungszeit, wire es auch nur der beschrinkte geographische Horizont, indem iiber die west-
griechischen Inseln hinaus alles mythisch ist.

Mit der allersichersten Hand ist nun hier das Ganze als solches gruppiert, im Sinne der héchsten
Kunst. Homer beginnt nicht mit der Abfahrt des Odysseus von Troja, sondern schiebt die Dinge
so, daf} die Peripetie von Anfang an schon ganz nahe ist; von der Insel der Kalypso ist es zeit-
lich nur eine kurze Strecke bis zur Tétung der Freier. Nachdem kurz auf den Aufenthalt des
Helden auf Ogygia hingewiesen und der Rat der Gétter berichtet worden, folgt in den wvier
ersten Gesingen (Telemach und das Treiben der Freier — Penelope — Telemachs Reise zu
Nestor und Menelaos) breit und schén und mit vielseitiger Ankniipfung an den sonstigen Mythus
die Exposition, die zur grifiten Spannung des Horers mit der Ausfahrt der Freier schliefit,
welche Telemach zur See auflavern wollen. Erst mit dem V. Gesang tritt dann Odysseus in den
Vordergrund. Auf Hermes’ Botschaft hin muff ihn Kalypso entlassen, und nach unendlichen

182




Die hexametrische Poesie

Leiden erreicht er Scheria. Die drei folgenden Geséinge stellen seine Aufnahme bei den Phiaken
dar, vom Zusammentreffen mit Nausikaa an. Nachdem er im wesentlichen gerettet ist, erweckt
er durch seine hertliche Personlichkeit die tiefste Teilnahme. Gewif} sah diese ganze Partie in
der frithesten Tradition unendlich diirftiger und fabelhafter aus; jetzt ist sie die wahre Exposition
des Menschen Odysseus, welcher sich nicht blof3 erholt, sondern offenbart.

Diese ganze Phiakenexistenz ist aber wohl nur deshalb so golden und breit ausgemalt, damit
Odysseus seine Geschichte erzihle; sie ist der Rahmen um die grofle vom IX. bis XII. Buch
reichende Episode, in der er die Schicksale darstellen mufl, die frither ohne allen Zweifel der
Sanger berichtet hatte, und zwar als Anfang des Gedichts, die aber, von dem halb Geretteten
erzihlt, sehr viel trostlicher klingen. Diese Episode ist an die denkbar richtigste Stelle geschoben.
Alles, was sonst den dem Drama geniherten Bau des Epos storen und verzogern wiirde, alles
Hochfabelhafte, das der eingehenden Einzelmotivierung und Charakteristik widerstrebt haben
witrde, wird hier in einem Strom absolviert. Man konnte sagen, die ganze Mirchenwelt der
Seefahrer versammle sich hier um einen Menschen. Speciosa miracula promit (Horaz).

Fin Angelpunkt innerhalb dieser Schicksale, dasjenige Hauptmotiv, wodurch die ganze erste
Hilfte der Odyssee erst recht zusammenhingt und das vom I Buch an betont wird, der Zorn
Poseidons — ohne Zweifel an sich uralt, wie die ganze Geschichte vom Kyklopen —, bekam
vielleicht erst durch Homer jene meisterhafte Wendung, dafl Odysseus trotz Warnung der
Genossen in seiner zweiten Hohnrede an den geblendeten Polyphem seinen Namen nennt und
sich dabei ein gutes Teil der Schuld an seinem und seiner Gefihrten Unheil zuzicht. Auf den
bloBen Niemand hin wiirde Polyphem, nach der unausgesprochenen Voraussetzung des Dichters,
umsonst bei seinem Vater (Poseidon) geklagt haben.

In der zweiten Hilfte, vom XIII. Gesang an, liegt eine &hnliche Proportionalitit wie im zweiten
Teile der Ilias. Das Ende der Geschichte wire rasch da, wenn es der Dichter gewollt hitte, und
in der altesten Gestalt des Gedichtes mag es auch bald gekommen sein.

Statt dessen geht das Gedicht in machtiger dramatischer Breite auseinander; in einer Menge
von Gesprichen, die bisweilen schon vollig szenisch sind, wird die grofle, vielgestaltige Vor-
bereitung zur Katastrophe gegeben. Zwar riickt in denselben nicht immer die Geschichte vorwarts,
wohl aber kommen darin die Charaktere zur vollstindigen Entfaltung. Denken wir beispiels-
weise nur an den einen Dialog zwischen Odysseus und Telemach im XVI. Gesange.

Auch in grofilen Erzihlungen werden die Charaktere entwickelt und dabei Winke iiber
kiinftiges Tun eingeflochten. So gehort Buch XIV ganz dem Eumios und den beiden fingierten
Erzihlungen des Odysseus, und in XV erzdhlt Eumdos umstdndlich und schén seine Jugend-
geschichte.

Das Ziel des Dichters ist: die Rache, und zwar die absolut heidnische, menschliche Rache durch
das Tun der Freier so vollstindig als moglich zu begriinden, sie dann allmahlich und allseitig
aufsteigen zu lassen und endlich auf das allmichtigste zu vollenden. Es ist das Bild der Hybris
und des dazu gehorenden Verderbens. Darum wird der ganze Jammer von Ithaka dargelegt;
der Horer soll mit steigender Entriistung innewerden, wie viele schon beim Bésen mitmachen,
und wie tief das Ulbel gefressen hat. Buch XVI ist grofienteils dieser Erbitterung des Horers
gewidmet: Wir lernen darin das Elend des Laertes kennen, erhalten eine Aufzahlung der Freier
nach ihrer Herkunft, horen die Voraussicht des Odysseus, dafl sie ihn miflhandeln werden,
werden in ihren geheimen Mordrat eingefithrt und erfahren die frithere Giite des Odysseus
gegen die Schlimmsten, Antinoos und Eurymachos. Diesem allem gegeniiber kann die Rache
um so vollstandiger werden, je geduldiger und zuriidkhaltender verfahren wird. Odysseus kann,

183

Die grofle
Episode

Proportio-
nalitat der
zweiten Halfte

Die Vorberei-
tung der Rache




Die Gestalt
des Helden

Poesie und Musik

Freiermord des Odysseus (Attisches Vasengemailde)

schon um seine Gattin selber auf die Probe zu stellen, seine Sehnsucht vollig bemeistern; Gattin,
Birger und Freunde sollen ihn erst dann erkennen, wenn er an den Freiern wird volle Rache
genommen und sich damit als der Rechte legitimiert haben.

Inzwischen ist von der Erzéhlung bei den Phiaken an die Gestalt des Helden bis zum aller-
héchsten Interesse und bis zum magischen Zwang auf den Horer gewachsen. In seiner fritheren
Laufbahn war er einer unter mehreren Grof3en, sein Charakter stand schon fest, aber neben Adhill,
Agamemnon, Aias. Nun aber tritt er allein véllig plastisch wirklich aus dem allgemeinen Rahmen
hervor, so daf er fiir uns dasjenige griechische Individuum wird, das wir neben Sokrates am
genauesten kennen. Er ist also eine der beiden bei weitem am meisten wirklich gewordenen
Gestalten des ganzen Altertums, und zwar das Ideal des Griechen, nicht in einzelnen Lebens-
altern oder Stellungen, sondern das Ideal iberhaupt, und dies ohne Phantastik, leibhaft in einen
Umrifl gesammelt, véllig lebendig und beweglich.

Eingefiihrt ist er durch seine vier Monologe wihrend des Schiffbruches und des Schwimmens,
und unmittelbar, nachdem er dasLand erreicht hat, welche dem Horer zeigen, dafl er im Kampfe
mit den Fluten noch seiner machtig ist, und dann durch die wundervolle Anrede an Nausikaa. Und
nun vertieft sich iiberhaupt das Leid des gewaltigen Dulders in der ganzen ersten Hilfte der
Dichtung, und die schreddichsten Momente wiirde auch der Hérer kaum aushalten, wenn sie
nicht, wie gesagt, von dem halb Geretteten erzihlt wiirden. Wir erinnern an das Gesprich mit
dem Schatten der Mutter Antikleia, welche aus Kummer um ihn gestorben ist und ihm mit
ihrer herzzerreiflenden Auskunft tiber den Zustand von Ithaka und den Jammer der Gattin
und des Vaters jene diistere Vision der Heimat gibt. Sie ist verschmachtet aus Sehnsucht nach
dem Sohn; denn Odysseus ist ein solcher, um den man sich zu Tode hirmt. Ferner mdge man
an den zugestanden schrecklichsten Moment seines Lebens denken, da er seine ihn nodh mit
seinem Namen rufenden und die Hinde nach ihm ausstreckenden Gefihrten von der Skylla
emporgerissen und zerfleischt sieht.

Dazwischen schadet es thm nichts, wenn ihn der Horer wohl auch etwas fiir einen Prahler
nimmt, wie da, wo er sich bei der Charybdis am Feigenbaum schwebend und schwingend erhalt,

184




Die hexametrische Poesie

Freiermord des Odysseus (Attisches Vasengemilde)

bis diese das verschluckte Flofl wieder von sich gibt. Bei einem seiner ersonnenen Lebensliufe,
worin er so unermiidlich ist, sagt ihm Athene lichelnd: Nicht einmal dabeim ldsset du Ligen.
— Sehr schén ist dann derjenige Lebenslauf, den er dem Euméos erzahlt und der sich hier und
da dem wirklich Erlebten so weit nihert, dafl das Pathos, womit der Held stellenweise spricht,
wahr ist.

Hier und da, noch unerkannt, wirft er nun in die Klagen der anderen einen michtigen,
ungeduldigen Vorwurf hinein, warum sie dies alles erduldet? — Aber koniglich ist, schweigen
zu kénnen, und darum klingt es tiberaus méchtig, wenn er zu Telemach spricht: Wenn du wirklich
der Meinige und von meinem Gebliite bist, so soll niemand erfahren, dafl Odysseus da ist usw.

Und um diesen Odysseus nun gruppieren sich die iibrigen fitnf Hauptcharaktere des Gedichtes: Die ibrigen
Nausikaa, Penelope, Telemach, Eumios und Eurykleia. Sie konnen ihre Reife erst mit und nach Haupt-
der hohen Ausbildung des Odysseuscharakters erreicht haben. Aber Nausikaa und Penelope Sonie
wiren den spiteren Griechen unerreichbar gewesen, und welch groflartig epische Gestalt ist
Humaos! Er ist ferne von allem Idyllischen. Er und Eurykleia sind zusammen das personlich
gewordene Eigentum, das sich gegen die Frevler und Réuber wehrt.

Die Rache soll eine ganz vollstindige, allseitige sein. Absichtlich werden darum unter den
Freiern bessere und schlimmere unterschieden und dabei doch aller Untergang vorbereitet. Einen,
den Amphinomos, warnt Odysseus, aber umsonst. — Sein Triumph fiber Iros zeigt den Bettler
Odysseus schon in einer vollig shrer selbst sicheren Majestit; er nimmt seinen geflickten
Schnappsack wieder um und setzt sich wieder auf die Schwelle.

Das Gespriich mit Penelope im XIX. Gesang zeigt die hochste Kunst des epischen Verzégerns Neue
sum Behuf einer vollig klaren Auseinandersetzung der beiden Hauptpersonen vor der Peri- Steigerund
petie und vor der Erkennung von Penelopes Seite; Odysseus erzdhlt immer mehr wirklich
Geschehenes; seine wahre Personlichkeit schimmert immer deutlicher durch die Maske hindurch;
die innere Erschiitterung der Penelope wird immer stirker; aber gegen allen Jammer der Gattin
stehen seine Augen fest wie Horn oder wie Eisen. In der berithmten Badeszene mit Eurykleia,
die ihn erkennt, aber von ihm an der Gurgel gefaflt wird, diirfte er etwas weniger barsch sein,

185




Das Finale

Der jetzige
Scaluf

Sicherbeit der
Bebandlung

Unedite
Zutaten

Edhte Wieder-
holungen

Poesie und Musik

da er die Sache hat kommen sehen; ganz berechtigt erscheint dann aber wieder seine Wut
gegen die verbuhlten Migde.

Endlich, im XX. bis XXII. Gesange, kommt das grofie Finale, bei welchem das ganze Per-
sonal der Odyssee beteiligt ist. Zusehends steigert und beschleunigt sich der ganze Hergang.
Beim Beginn des letzten Gelages fithlt man sogleich den schérferen Ton; auf die trotzige Rede
des Telemach und den Wurf mit dem Kuhfufl folgt die letzte Verhandlung wegen der Ver-
méahlung der Penelope, die schauerliche Vision des Theoklymenos, das Hervorholen des Eurythos-
bogens. Da ihn keiner spannen kann, verlangt thn Odysseus, und die Freier fiirchten sogleich,
er michte es konnen; Odysseus priift und spannt; umstindlich wird geschildert, wie die Saite
singt, und Zeus donnert; dann erfolgt sein Schufl.

Und nun wirft er die Lumpen von sich, und es beginnt die letzte Szene, die der wilden,
schrecklichen, groflartigen Rache, deren einzige Parallele der Untergang der Nibelungen ist,
und welche in ihrer Macht das ganze iibrige Gedicht aufwiegen mufl. Odysseus dringt in sieben
michtige Verse zusammen, was er den Freiern zu sagen hat; dann geht er an den Kampf,
dessen einzelne Motive und Wandlungen lauter vollendete Kunst sind. Der Held wird fertig
ohne einen Moment des Zauderns oder Beratens, vollig als Herr und Konig. Der Realismus
der Todesarten bis zum Fiiflezappeln der gehenkten Migde und zur Exekution des Melanthios
zeigt, daf} der Dichter dergleichen genau mitangesehen hatte.

Im XXIII. und XXIV. Gesange ist manches streitig und interpoliert; doch ist vielleicht gerade
die lange Zogerung der Penelope mit der Anerkennung ein uralter und echter Zug. So echt als
mdglich ist, dafl thr das Beste ohne ihr Zutun im Schlafe widerfahrt, wie ja auch Odysseus
schlafend von den Phiaken in Ithaka gelandet wurde. Der letzte Schluf} (der Sieg iiber die Emporer
mit dem siegreichen Speerwurf des Laertes) ist zweifelhaft, groflartig aber dann wieder Zeus
letzter, am Ende noch durch seinen dampfenden Blitzstrahl bekriftigter Entscheid, wodurch
den Ithakesiern Vergessen des Bosen, das sie sich angetan, und Eintracht eingegeben wird.

Die Odyssee zeigt nun die hochste Sicherheit in der ganzen epischen Behandlung, weshalb denn
manche Interpolation auch sofort kenntlich ist. Odysseus sagt (XII, 452) deutlich im Namen des
Adden: Ich habe dies und das schon gestern erzahlt,

und widerlich ist mir's
Noch einmal, was genau verkiindet ward, zu erziblen.

Wenn also listige Wiederholungen vorkommen, wie die der Rede des Menelaos und mehreres
in der zweiten Nekyia, oder wenn unnétige Parallelen zu schon Frzihltem geboten werden, wie
die zweite Melanthosszene, so wird dies nicht auf Homers Rechnung kommen. Ganz etwas
anderes sind die stationdren Sitze und Verse, wie

Und sie erhoben die Hinde zum lecker bereiteten Mable.
Aber nadbdem die Begierde des Tranks und der Speise destillt war usw.

Nieder tauchte die Sonn’, und schattiger wurden die Pfade
und beim Abfahren aus einem Palast:
Treibend schwang er die Geiflel, und rasch bin flogen die Rosse

und vieles &hnliche. Dies ist echt episch und richtiger, als wenn variiert wiirde. Dafiir versteht
der Dichter aber auch wieder das echte Variieren sehr wohl und weil z. B. genau, weshalb er
den Empfang Telemachs bei Menelaos anders gestaltet als bei Nestor; jener mufl von Odysseus

186




Die hexametrische Poesie

gleich von selber zu sprechen anfangen, gerade damit sich das in Pylos schon verwandte Motiv
des Fragens nicht zu wiederholen braucht.

Episch stationir sind auch die stets wiederkehrenden Epitheta der Menschen und Dinge, und
durchaus stilgemif ist es, daf selbst in bewegter und schmerzlicher Rede, ja in hochst gespannten
Momenten die Sachen vollstindig benannt und geschildert werden: Penelope, im tiefsten Jammer
itber Telemachs Gefahr, spricht doch von den

hurtigen Schiffen, welche den Minnern
Sind wie die Rosse des Meeres, zu durdhgebn die unendlichen Wasser.

Und auch, wo die Freier sich zur Mordfahrt riisten, wird die konventionelle Beschreibung des
Schiffes mit Mast, Segeln, Rudern usw. dem Horer nicht erspart.

Etwas anderes sind absichtlich an hochst gespannter Stelle eingelegte Episoden, welche den
Zwedk haben, zur Erhohung der Spannung zu retardieren. So ist die umstandliche Geschichte,
wie Odysseus in seiner Jugend die Narbe am Bein erhielt, gerade da erzdhlt, wo Eurykleia diese
Narbe bemerkt und alles auf dem Spiele steht, die Absicht erhellt aus der Mitangabe von allen
Nebenumstinden, Situationen, Gastmahlern, Landschaften usw.

In der Ausfithrung der einzelnen Gestalten weifs Homer ganz genau, wie weit er im Interesse
des Gedichtes zu gehen hat. Es lag nahe, die Freier anfangs in einer groflen Aufzihlung zu
schildern und ihr Tun im ganzen zu zeichnen. Statt dessen — im Interesse der hochsten Lebendig-
keit — lernt man beides einstweilen stiickweise kennen und jedesmal, wo und wie es zu wirken
hat. Meist reden Antinoos und Eurymachos; mit einer grofleren Anzahl von ihnen macht man
erst bei Anlafl ihres Unterganges namentlich Bekanntschaft; vorher wiren allzu viele aufgezihlte
Individuen nur im Wege gewesen.

In jeder Art von Schilderung ist das hohe Mafthalten zu beachten. Sie dient nur dazu, etwas
wirklich Bedeutendes zu bezeichnen und ist gerne ein Mittel des spannenden Retardierens; dies
7.B. am Beginne des XXI. Gesanges, wo die Geschichte des von Eurythos herstammenden Bogens
feierlich erzihlt und umstindlich das Offnen und Erkrachen der Tiire der Vorratskammer ge-
schildert wird, aus der Penelope ihn holt. Dagegen ist zu bemerken, wie Palast und Girten des
Alkinoos nur so weit geschildert werden, daf3 eine wonnige Vorstellung erwedkt wird, und ebenso
die Hohle der Kalypso, die Grotte der Nymphen, der schone Brunnen auf Ithaka. Von einzelnen
Prachtstiidken, welche beschrieben werden, nennen wir den Schwertriemen des Herakles.

Hier und da mag gekiirzt und arrangiert worden sein. So ist die Geschichte der Kirke im X. Buch
auffallend rasch erzihlt, ithr Haus, ihr Auftreten, das Erscheinen und Verschwinden des Hermes,
ihr Eid, das alles geht ganz schnell an uns voriiber; man gewinnt den Eindrudk, als kdnnte es
davon eine viel lingere Redaktion gegeben haben. Aber fiir unsere Odyssee ist die Kiirze hochst
berechtigt und in richtiger Proportion zu demjenigen Umfang, welcher der Gesamterzihlung des
Odysseus gewidmet ist.

Auferdem ist die Odyssee, wie die Ilias, hier und da verpflichtet, eine Art mythologischer
Enzyklopadie vorzustellen, als wollte der Dichter in kurzen Resumés andeuten, was er sonst noch
vorritig hitte. Demodokos legt die Ceschichte von Ares und Aphrodite und die vom trojanischen
Pferde ein; von den Nekyien wird die erste beniitzt, um eine Revue der mythischen Frauen zu
geben, die zweite, um, wie gesagt, durch den Mund von Agamemnons Schatten die Bestattung
Achills erzahlen zu lassen.

Von den Vorgingen auf dem Olymp berichtet die Odyssee im Gegensatz zur Ilias wenig; sie
beschiftigt die Phantasie des Horers lieber mit dem Vogelflug und anderen Vorzeichen.

Epitheta

Episoden

Ukonontie in
der Ausfitbrung

Kiirzunden

Mythologische
Exkurse




Vergleichungen

Sobrietdt der
Gefiibls-
ausbriiche

Zarte Ziige

Die Welt der
Odyssee

Das Gliidz an
den Randern
der Welt

Poesie und Musik

An Vergleichungen fehlt es in dem Gedichte nicht; wohl aber ist der Dichter mit ausgefiihrten
Bildern sparsamer als in der Ilias, wo sie fiir die sich stets anhiufenden Kampfszenen asthetisch
und unentbehrlich sind. Wir kénnen auch sagen, dafl der Dichter der umstindlichen Pracht-
gleichnisse nicht mehr bedarf, weil er durch seine Schilderung die Sachen und Menschen selber
méchtig genug belebt. Dazwischen aber erlaubt er sich doch einmal, den am Phiakenstrande aus
dem Didkicht hervortretenden Odysseus durch das berithmte Bild vom Berglowen zu zeichnen,
und grauenvoll wirken in der erschiitternden Erzihlung Agamemnons von seiner Ermordung
neben den fragmentarisch hingeworfenen Einzelmomenten die Bilder von dem an der Krippe
getoteten Stier und den geschlachteten Schweinen. — Wenn an dieser Stelle der Mord Kassandras
durch Klytimnestra bei vergeblicher Gegenwehr Agamemnons erzahlt wird und wir erfahren, daf}
die Gattin dem Toten nicht einmal Augen und Lippen zudriickte, so haben wir hieran ein Beispiel
von der Verwendung des Griifllichen bei Homer. Sonst zeigt sich seine Grofle ja besonders
eigentiimlich im Weglassen alles Wiisten, woran es im Mythus nicht gefehlt haben wiirde; aber
er weif} auch, wo der Realismus am Platze ist; wenn derselbe im Tun und Leiden des Polyphem
bis ins Derb-Wiiste gesteigert wird, so ist er doch poetisch hichst wirksam als indirekter Ausdruck
der hochsten Wut und Spannung des Odysseus.

Ferner zeigt Homer hier die hdchste Sobrietit der Gefiithlsaushriiche. Das Gefiihl soll durch
den Hergang im Hérer selbst genugsam geweckt sein; darum kann Odysseus lautlos von Kalypso
und ebenso zweimal von Kirke scheiden.

Sodann erinnern wir an die Fiille von wehmiitigen und zarten Ziigen, welche die Odyssee
bietet, z. B. daran, wie in der Kammer des Odysseus ein herrlicher Wein aufbewahrt wird, fiir
wenn er etwa nach langem Leiden wiederkime, oder wie ihm die geretteten Gefdhrten bei Kirke,
nachdem sie wieder Menschen geworden, mit leiser Klage die Hinde driicken; wie er dann
wieder zu den tibrigen am Strande kommt, umspringen ihn diese, wie Kilber die Mutter, und es
ist thnen, als kiimen sie heim nach Ithaka. Er selbst, schlafend in Ithaka ausgesetzt, kennt anfangs
die Heimat nicht, bis Athene ihn durch zunehmend deutliche Schilderung tiberzeugt. Bei Eumios
erkennt er am Benehmen der Hunde drauflen das Nahen eines Befreundeten; es ist Telemach,
dessen Liebenswiirdigkeit sich gleich in der Art offenbart, wie er den Fremden Platz behalten heifit.

Was die Welt der Odyssee betrifft, so iibergehen wir zunichst die exakte Geographie, an
welche sich die spiteren Griechen so eifrig hingten, obschon immer merkwiirdig ist, wie genau
der ionische Singer Pylos, Lakedimon, Ithaka usw. kennt. Wichtig und bedeutungsvoll aber ist
die mythische Geographie. Schon bald tiber das Bekannte hinaus wohnen Ungetiime, wie der
bése Kénig Echetos von Festland, in weiterer Ferne aber kommt nun z. B. die Insel der Kalypso,
wo der Nabel des Meeres ist, also ein Zentrum des Mittelmeers und Gegenbild zu Delphi. Aea,
die Insel der Kirke, allda sind Wobnung und Tanzplatz der Eos und Aufgeben des Helios, braucht
nicht einmal im Osten gedacht zu werden, sondern wird nur so geschildert als ein Ort, wo (im
Gegensatz zur Stadt der Kimmerier) itberhaupt wieder regelrechtes Tageslicht beginnt. Die Insel
Syria heifit der Ort, wo die Wendungen der Sonne sind. Und vollends ist alles sehr zweifelhaft,
was sich auf Okeanos, Sonnentore und Wohnung der Triume bezieht. In den kurzen Nichten
der Lastrygonen schimmert eine echte Kunde des Nordens hervor.

Bedeutungsvoll fiir die Weltanschauung ist, daf} gegen den Rand der Welt hin das Leben immer
um einen Grad idealer und gliicklicher sein soll. So auf der eben genannten Insel Syria, wo niemals
Hunger noch Krankheit herrscht, sondern die Leute, wenn sie alt sind, von Apoll und Artemis
dahingerafft werden. Ganz besonders deutlich aber erscheint das Gliick der Phiaken. Sie sind den
Géttern nahe und von ihnen geliebt und besucht, in ewigem Uberfluf, unter ewig mildem Himmel.

188




Die hexametrische Poesie

Endlich atmet man in der Odyssee die reine Seeluft ohne allen Straflenstaub. Sie ist voll von
begeisterten Schilderungen aller Schiffe und alles Fahrens. Wie umstéindlich und technisch genau
wird das Flof3 des Odysseus beschrieben; er arbeitet woblkundig der Schiffsbaukunst, wie es ein
Inselkonig wohl sein mufite, und herrlich ist schon die Axt, die ihm Kalypso dazu lieh, aber
freilich geht es dann ebenso kunstgerecht in Stiicke. Méchtig ist das Bild des groflen Sturmes,
bei dem das Schiff des Helden zerschellt, und die letzte furchtbare Schwimmprobe desselben; das
Allerschrecklichste wird zwar in den Schreckensgestalten der Skylla und Charybdis mythisch
gegeben; aber bedenklich ist die See schon, wenn man nicht weit iiber die bekannten Gegenden
hinausgekommen ist, und jenseits Kreta

nicht ein anderes Land mebr erscheint, nur Himmel und Wasser.

Das letzte, was Odysseus gemaf dem symbolischen Befehle des Teiresias tun wird, bedeutet den
Verzicht auf das Meer, aber aus dem Meere wird der Tod gelinde tiber ihn kommen, ein solcher,
der ihn ermitdet, in behaglichem Alter hinnimmt, und gliicklich wird um ibn berum das Volk sein!

Das alles wurde in einer Zeit gedichtet, da alle anderen Nationen noch wasserscheu waren,
ausgenommen die Phonizier, die aber ihre Begeisterung wohl nicht so haben laut werden lassen
und itberhaupt nicht eine Freude an einem lebendigen Vorgang poetisch geduflert haben. Nur
Griechen konnten dergleichen in die Poesie bringen.

2, Homer und die Griechen

Allen jugendlichen Volkern gewihrt die Mythenpoesie die Moglichkeit, im Dauernden,
Konstanten, in dem verklirten Bilde der Nation selbst zu leben, ganz besonders aber verdankten
die Griechen dieses Leben ihrem Homer. Darum hat auch bei keiner Nation jemals ein Dichter
fir alt und jung eine solche Stellung eingenommen. Schon sagt Plutarch: Homer allein bat diber
die Veranderlidhkeit des Geschmacks der Menschen den Sieg davongeiragen, er ist immer neu
und in wonnevoller Jugendberrlichkeit.

Solon verlangte in Athen von Staats wegen von den Rhapsoden den vollstandigen Vortrag
Homers, und die Peisistratiden folgten ihm darin nach.

Ganz unermeflich aber wurde seine Macht, als er einmal zugestandenermafien das Haupt-
bildungsmittel der Nation von Jugend an wurde. Die Griechen sind vielleicht die einzige gebildete
Nation, welche schon den Kindern ein véllig objektives, sittlich sehr freies und — zum Unter-
schiede z. B. von den Biichern Mose und dem Schah Name — theologisch und politisch tendenz-
loses Weltbild beibrachte, wogegen sich dann Pythagoras, Xenophanes und (in seinen ersten
beiden Biichern vom Staat) Plato viel zu spit erhoben, und so hat Homer ihnen bei weitem nicht
nur die Gotter gemacht, sondern wesentlich das menschlich Freie in ihnen wach gehalten oder
erweckt. Zwar wurde noch aufler ihm auserwahlte Poesie im Jugendunterrichte verwandt, aber
Tlias und Odyssee waren doch weitaus die Hauptsache.

Und nun ist Homer firr die Griechen die Urkunde der gbttlichen und menschlichen Dinge im
weitesten Umfange, ihr Religionskodex, ihr Kriegslehrer, ihre alte Geschichte, an welche noch
spit alle Geschichte tiberhaupt ankniipft, wie auch alle Geographie an ihn zu appellieren pllegt.
Bis zu den spitesten Literaten der Kaiserzeit, ja bis tief in die byzantinische Zeit herab reicht
eine bestindige kritische, dsthetische, antiquarische, linguistische Beschftigung mit ihm. Man
studiert seine Art, die Dinge zu benennen, und sucht die dunklen Stellen, woran es nicht fehlt, zu
erkliren. Bei den Philosophen und Antiquaren war Homer ein permanenter Anlafl zu allen mog-
lichen Dialogen, Abhandlungen, Reflexionen, wie aus Dutzenden von Schrifttiteln hervorgeht.

189

Die Seeluft
der Odyssee

Horrers Ver-
dienst um die
Griechen

Homer in der
Tugendbildung

Homer als

Urkunde




Spotter
Nadhieile der
einseitigen
Hotner-
verebrung

Homer-
verebrung in
Alexandria

Die Parodie

Jbre Verwen-
dung gegen-
iiber Homer

Die Parodie
als Kunst-
datiung

Poesie und Musik

Freilich gab es Spétter, wie Diogenes, der die Grammatiker bewunderte, welche die Leiden des
Odysseus erforschten, ihre eigenen aber nicht kannten; aber die einseitige Beschiftigung mit dem
Mythus blieb Tatsache. Es behauptete sich eine spezifische Gleichgiltigkeit gegen die nicht-
mythische und nichthomerische Welt, und in dieser Beziehung wurde der Singer ein wahrer
Landschaden. Man liebte das Vergangene nun einmal nur als ein Typisches und hielt wenig vom
Exakten. Wiaren die einzelnen Poleis nicht dabei interessiert gewesen, ihre Griindung, Mischung
und Verfassungsgeschichte zu kennen, so hitten wir vor den Perserkriegen kaum auch nur die
notdiirftigste griechische Geschichte.

Auch die spiteren Dichter konnten sich unter Umstinden beklagen. Es gab in der spiteren
griechischen Zeit Leute, welche sich, um der Poesie @iberhaupt nichts mehr schuldig zu sein, in
niedriger Weise darauf beriefen, dafl man an Homer genug habe. Das alles ist aber eben nur ein
Beleg fur seine enorme Wirkung, die aus unzihligen Ziigen spricht, bis auf das ewige Zitieren
seiner Verse, auch beim Gelage, und die philologischen Scherze, die man sich dabei erlaubte, und
bis auf die Prachtmanuskripte, welche in den Hinden der Groflen waren.

Besonders die Lagiden in Alexandria und die Attaliden von Pergamon wetteiferten im Studium
und der Verherrlichung Homers, und Ptolemios Philopator lief ihm einen Tempel errichten, in
dem seine Statue von denen der sieben Stidte umgeben war, die darauf Anspruch machten,
seine Heimat zu sein.

Bei Anlafl Homers wire nun auch ein Wort tiber die Parodie und Travestie zu sagen. Diese
entstehen bei einem lebhaften Volk von selbst als Reaktion gegen das Feierliche in Kunst, Poesie
und selbst Kultus. Der griechische Kultus schiitzte sich im allgemeinen davor, indem er soviel als
miglich Heiterkeit und Genuf} in seinen eigenen Bereich mitaufnahm; aber seine ernsthaften
Momente waren denn doch vor der Parodie nicht sicher, und Alkibiades iffte die Eleusinien nach.
In der Poesie aber war das fritheste, unvermeidliche Opfer Homer, weil sich die Parodie, um
maglichst viele Mitlacher zu haben, an das Bekannteste anschlielen mufi.

Die komische Wirkung entspringt unfehlbar aus dem Kontrast zwischen der feierlichen alten
Form und dem kleinen, neuen, momentanen Inhalt, welches derselbe auch sei, ob nun neuere
Figuren travestiert unter der Maske homerischer Gestalten und in homerischer Weise handeln,
wie dies in der Batrachomyomachie der Fall ist, oder ob Homers Redeweise tiberhaupt auf ganz
beliebige Gegenstinde tibertragen wird.

Die spdteren literarischen Angaben, daf} dieser oder jener der Urheber der Parodie sei, haben
nur sehr bedingte Geltung. Moglicherweise hat man Homer schon ins Gesicht parodiert; jedenfalls
herrscht spiter im ganzen griechischen Reden und Schreiben tiberhaupt ein unaufhérliches
Anspielen auf ihn, oft blof} mit einem Wort, das jeder verstand und erginzte, bald genau, bald
mit komischer Verinderung. Wer z. B. ein Manuskript verbrannte, sagte:

Komme berbei, o Hephdst! Denn Thetis hat deiner vonnoten|

So Plato, als er seine Tragodien, und Metrokles, als er die Vorlesungen des Theophrast ver-
brannte; und der platonische Sokrates 1aft es sich im Protagoras nicht entgehen, bei der Morgen-
audienz im Hause des Kallias die Nekyia fliichtig zu parodieren. Die Tragiker wurden im Leben
ungleich viel weniger zitiert als Homer.

Daneben aber entwickelte sich die Parodie als Kunstgattung. Ein bertthmter Parodist war schon
Hipponax. Dann kam im V. Jahrhundert mit besonderen parodistischen Dichtungen der Komiker
Hermippos. Besonders hohen Ruhm aber genof} zur Zeit des peloponnesischen Krieges der Thasier
Hegemon, der vermutlich neue Namen und Ereignisse in die homerischen Verse einschob, so daf}

190




Die hexametrische Poesie

sie oberflichlich wie eine Rhapsodie anzuhoren waren. Mit seiner Gigantomachie bezauberte er,
wie es heifdt, die Athener so, daf} sie an jenem Tage am meisten lachten, obwohl die Nachricht
vom sizilischen Ungliick angelangt war. Dafl daneben die Komodie des Epicharmos, Kratinos,
Aristophanes die Parodie stellenweise aufs heiterste verwandte, ist allbekannt.

Um die Zeit Philipps von Makedonien blithte neben Euboios von Paros, der die Athener
schmahte, Matron, welcher der Parodist hiefl. Dieser wandte in seinem Gastmah] beim Rbetor
Xenokles nur die Sprache Homers, nimlich dessen Redeweisen, Epitheta und auch ganze Verse
auf einen ganz modernen Gegenstand an; es war eine der zierlichsten und harmlosesten Ver-
wendungen. Im III. Jahrhundert parodierte dann der Zyniker Krates neben Homer auch die
Elegien Solons.

Hephistos mit Hammer auf Fliigelwagen (Va sengemilde)

3. Die homerischen Hymnen

Von den aus sehr verschiedener Zeit stammenden homerischen Hymnen sind die fiinf grofleren,
nimlich der auf den delischen und der auf den pythischen Apoll, der auf Hermes, der auf Aphro-
dite und der auf Demeter, Gedichte fiir sich, wihrend die kleineren meist Proomien sind, der-
gleichen die Rhapsoden ihren Erzahlungen aus der Heroenwelt voranzuschicken pflegten. Jene
grofleren aber wurden zwar wohl an Festen vorgetragen, sind aber keine Kultusgedichte oder
Tempelhymnen und durchaus verschieden von den lyrischen Hymnen der #olischen sowohl als
der chorischen Didhter; vielmehr ist der Hymnus hier ein Zweig des Epos, eine Rhapsodie, so gut
als eine Erzdhlung aus der Heldensage.

191




Teils selbstan-
dige Gedichte,

teils Prodmien

Der Adde auf
Deles

Die Prodmien

Der Zyklus
und sein Inbalt

Poesie und Musik

Die beiden auf Apoll und der auf Demeter sind offenbar im Interesse der Tradition des
delischen, delphischen und eleusinischen Tempels gedichtet und bei den dortigen Festen vor-
getragen worden; dagegen der auf Aphrodite ist wohl fiir den Hof eines kleinen Fiirsten am
Ida verfaflt, der auf Hermes aus einer eigentlichen Wonne des Singers selber hervorgegangen.
Jedenfalls aber haben wir es hier mit lauter Laienpoesie zur Verherrlichung von Géttern zu tun,
und zwar enthielten vielleicht diese und dhnliche Gesinge neben den Gotterschilderungen im Epos
und der Theogonie weit die wichtigste Belehrung, welche der Grieche tiberhaupt itber das Tun
seiner Gotter empfing; der Umstand aber, daf} es Festpoesie war, bewirkte, daf} diese Gétter in
allgtiltigem, panhellenistischem Sinne dargestellt wurden. Es kann sehr viel dergleichen gegeben
haben, so daff, was wir besitzen, trotzdem in der alten Literatur nur die noch vorhandenen
Hymnen zitiert werden, nur ein geringer Rest des ehemaligen Bestandes wire; denn es ist sehr
denkbar, dafl man spiter diese Gattung, deren Inhalt ein fiir allemal bekannt war, fiir weit ent-
behrlicher hielt als die groflen Heldengedichte, und dafl daher, als die Lyrik und das Drama den
Mythus auf ihre Weise darstellten, die Hymnen leicht in Vergessenheit gerieten.

Von Einzelheiten wollen wir hier nur an das liebliche Bild des Adden und der hymnensingenden
Jungfraven im Hymnus auf den delischen Apoll erinnern. Diese delischen Miadchen, Apolls
Dienerinnen, haben das gleiche Thema mit dem Sanger: Apollon, Leto, Artemis und den Preis
der Manner und Frauen aus alter Zeit, und das alles ist Hymnus! Ferner kénnen sie die Stimmen
(Sprechweisen? Tonweisen?) und Tanzrhythmen (?xpepfaiiactic) aller Menschen nachahmen,
und jeder, der sie hort, meint, er spreche selbst, so schon ist ibr Gesang gefiigt. Und dann redet
der Adde die Médchen an: Denkt meiner auch noch spater, wenn ein miibseliger fremder Erden-
mensch euch fragt: Welcher ist der siifleste Sanger, der bier verkebrt und welcher erfreut euch
am meisten? — Dann antwortet alle: ein blinder Mann, er wobnt im steilen Chios, und alle seine
Lieder werden auch in Zukunft die schonsten sein. Wir aber werden euern Rubm weitertragen,
soweit wir auf Erden in woblbewobnte Stddte kommen, und man wird uns glauben, weil es wabr
ist. Vielleicht verdankten die Midchen von Delos ihren Gesang dem Aéden selbst.

Von den Proémien hat der Hymnus auf Ares durchaus invokatorischen Charakter, indem er
am Anfange aus lauter Epithetis besteht, womit der Gott angerufen wird. Dies ist schwerlich
Addengesang; doch kann die an die spitern pseudo-orphischen Hymnen erinnernde Form alt
sein und auf Tempelritualien zuriickgehen; die Anrufungen sind zum Teil sehr schén und poetisch
und besonders das Gebet am Schlusse. Ein herrliches, altes Proomium ist dagegen der Hymnus
auf Artemis und ebenso der auf Athene, und auch unter den tibrigen sind gute und alte. Sehr
bedeutend ist in diesen bloflen Proémien, wie das Auftreten der Gétter durch das Mitempfinden
von Erde und Meer, Wald und Gebirg auf das hochste verherrlicht wird; man wird dabei an
die andichtigen Proémien italienischer Improvisatoren des XV. und XVI. Jahrhunderts erinnert.
Merkwiirdig ist besonders auch der XXX. Hymnus auf die Mutter aller Dinge, als Parallele zum
Anfang des Lucretius. Die Allmutter Erde wird hier fast mit denselben Wendungen verherrlicht
wie bei dem rémischen Dichter Venus.

4, Zyklische Dichter, Rhapsoden und spitere Epiker

Die zyklischen Dichter haben den Namen von ibrem durchgdngigen Bestreben, ibre Gedichte
mit denen Homers zu verkniipfen, dafl das Ganze einen grofilen Zyklus bildete. Diese Gedichte
wurden blindlings geradezu auch dem Homer zugeschrieben; doch haben genauere Nadhrichten
unterscheiden gelehrt, wie die einzelnen Partien auf einzelne Dichter zu verteilen sind.

192




Die hexametrische Poesie

D

R

Apollo und Artemis in einem Hochzeitszug (Vasengemiilde, Museum, Berlin)

Der Zyklus enthielt vor allem die Fortsetzung der Ilias (Penthesilea, Memnon, Tod und
Bestattung Achills, Wahnsinn und Selbstmord des Aias, Philoktet, Neoptolem, Odysseus vor der
Einnahme Trojas, die Einnahme selbst, die Abfahrt der Griechen), und zwar war dieser Stoff in
der Athiopis und der Zerstorung Trojas von Arktinos sowie in der kleinen Jlias von Lesches
behandelt, deren letzter Teil gleichfalls Zerstorung Trojas hieB. Die der Ilias vorangehenden
Geschichten stellte der Kyprier Stasinos in den Kyprien mit einer langen Vorgeschichte dar, die

13 Burckhardt, Griechische Kultur 193




Die Dichter

Die Rbhapsoden
und ibre Auf-
gabe

Thre Unent-
bebrlichkeit
[fiir den Genuf
des alten Epos

Poesie und Musik

mit der Erzeugung der Helena ihren Anfang nahm. Die Abenteuer der Riickfahrt schilderten die
Heimkebren (véator) des Hagias von Trozen, eine Fortsetzung der Odyssee war die Telejonie
des Eugammon von Kyrene. Es gab ferner im Zyklus eine Thebais und Epigonen von einem
unbekannten Dichter, ferner eine Udipodie, ja eine Theogonie und Titanomachie, denn laut
Proklos umfafite der Zyklus die Mythen von der Vermihlung des Uranos und der Gia bis zur
Totung des Odysseus durch Telegonos.

Von den Dichtern lebte Arktinos von Milet um den Anfang der Olympiadenrechnung, Lesches
von Mytilene um die XVIII. oder XXX. Olympiade, Stasinos und Hagias in unbekannter Zeit,
Eugammon erst um die Mitte des VI. Jahrhunderts. Neben ihnen moge hier fliichtig auch die
zyklische Dichtung Hesiods erwihnt werden, die sogenannten Eéen, die wiederum mit dem
Frauenverzeichnis (ratdhoyog yovoux@y) in einem vielbesprochenen Zusammenhang standen, und
von denen die ersten 56 Verse des, wie es scheint, sonst nachhesiodischen Heraklesschildes ein
Fragment sind.

Wann der epische Zyklus seinen letzten Abschlufl gefunden hat, ist unbekannt: es geschah
wohl erst durch einen der alexandrinischen Gelehrten; sicher aber konstatierte in ihm die Nation
mit Eifer und Anstrengung diejenigen Uberlieferungen, in welchen ihr Leben bildlich im tiefsten
Sinne geschildert war. Diese Dichter trafen den Heroenmythus und Gottermythus offenbar noch
in lebendiger Bewegung an und haben ihn wie eine Art volkstiimlicher Offenbarung fixiert, und
aus dieser Fundgrube konnten dann nicht nur die Dramatiker, sondern auch die Maler ihre Stoffe
massenhaft entnehmen; der Zyklus enthielt nicht nur das Vor- und Nachhomerische, sondern eine
Masse von Seitensagen und Varianten der homerischen Ereignisse selbst. Zu beachten ist auch
hier, dafi es Laien sind, welche die Mythen sammeln und redigieren, dafl es ihrer viele sind, dafl
sie voneinander abweichen diirfen, und daf sie ihre Namen nennen.

Spatere betrachten die Zykliker und die ihnen verwandten Epiker schon vollig als Schriftsteller,
Apollodor z. B., der sie wohl noch vor sich hatte, ja exzerpierte, zitiert: Der, welcher die Thebais,
der, welcher die Alkmdonis geschrieben bat, und diesem Umstande miissen sie auch ihr Weiter-
leben verdankt haben; denn bei den Rhapsoden scheinen sie frith verblichen zu sein, und nur
Homer und Hesiod scheinen im Munde derselben weitergelebt zu haben.

Die Rhapsoden aber waren fiir alles, was lebendig erhalten bleiben sollte, unentbehrlich und
blieben es fiir Homer auch, als er lingst aufgezeichnet und kritisch gesichtet war; denn 6ffentliche
Bibliotheken gab es noch lange nicht, und Homer, zumal der ganze, war ein teures Buch. Sie sind
die spateren Nachfolger der Adden, die teils wettweise bei Festen, z. B. gesetzmifligerweise bei
den Panathenien, teils einzeln auf Begehren bei Gelagen und anderen Anlissen einzelne Partien
im Zusammenhange, wie dies das Wort Rbapsode zu sagen scheint, vortrugen. An und fiir sich
vertraten sie wohl alles und jegliches, und so lebten auch andere Dichter neben ihrer gesicherten
schriftlichen Existenz durch sie noch weiter; wir wissen z. B. von den Gedidhten des Archilochos,
daf sie zu Athen von einem gewissen Simonides von Zakynthos, der dabei auf einem Stuhle saf},
in den Theatern rhapsodiert wurden, und auch lebende Dichter, welche im Falle waren, sich vor
versammeltem Volke, zumal in Olympia, vernehmlich zu machen, waren gendtigt, sie als Rezita-
toren zu verwenden, da dieses Rezitieren nicht mehr Sache einer mittleren und wenig geiibten
Stimme war.

Wihrend nun von den Zyklikern fast nur gelehrte Notiz genommen wurde, lebte Homer durch
die Rhapsoden, die — offenbar a potiori — auch Homeristen genannt wurden, auch in der
Diadochenzeit weiter. Noch der schlimme Kassander war homerfreundlich und wufite von dem
Dichter das meiste auswendig; Demetrios von Phaleron lief die Homeristen im Theater zu Athen

194




Die hexametrische Poesie

auftreten, wo sie ohne Zweifel pflichtgemif} genau rezitieren mufdten, und es mag die Einfithrung
einer regelmifigen Rezitation damals in Athen ganz zwedkmiflig und erwiinscht gewesen sein.
Noch im grofien Theater zu Alexandrien rezitierte der Komiker Hegesias den Hesiod und
Hermophantos den Homer.

Als Haupterbin des Epos hitte man die Kunst miissen gelten lassen, weil sie allein eine stets
gegenwirtige neue Schonheit vorzubringen hatte und der Mythus in Relief und Malerei ewig
jung weiterleben konnte; aber nach dem frei Poetischen kommt eben, wie schon gesagt, das
Literarische, und auf vermeintlich ergriindete Gesetze des Urspriinglichen hin entsteht unvermeid-
lich das Sekundire, immerhin reich in seiner Art und mit Ziigen des Urspriinglichen versetzt, die
wir sonst nicht kennen wiirden. Ins einzelne 1aft sich die Entwicklung vom Gesang zur bloflen
Literaturgattung nicht verfolgen, sicher aber ist, dafl bei den Griechen der Hexameter mebrere
TJabrbunderte hindurch immer noch die bauptsichlichste kunstmafig ausgebildete Form der Poesie,
Erziblung von Begebenbeiten die allgemeine Lust des Volkes war, und dafl der beroische Mythus,
wenn man in die Sage der einzelnen Stamme und Stadte einging, einen unerschopflichen Reichtum
batte.

Daher entstand fortwihrend eine Menge epischer Dichtungen, deren Interesse aber offenbar
vorwiegend im Inhalt lag und sich verlor, als die Logographen die darin behandelten Sagen in
kiirzeren Schriftwerken zusammenfafiten. Sie sind alle verloren: die Phoronis, die Danais, die
Minyas, die Atthis, die Theseis, die Europia, die Einnahme von Uchalia, die Heraklee und
Odipodee des Spartaners Kinithon, auch alles von Eumelos und dem Samier Asios, ferner die
Heraklee des Peisandros von Kameiros, welchen die Alexandriner allein neben Homer und Hesiod
in den Kanon der Epiker aufnahmen, und ebenso die von Herodots Verwandten Panyasis von
Halikarnaf}, endlich aus der Zeit des Peloponnesischen Krieges die Thebais des Antimachos, eines
schon sehr weitschichtigen und fiir die Lektiire schaffenden Dichters.

Aber schon die Menge von Titeln gestattet einen Schlufl auf den Reichtum dieser Produktion,
und nun moge man dazu die Tatsache halten, dafl durch die lange Anwendung des Hexameters,
die sich bei einem Empedokles und Parmenides selbst auf Philosophie erstreckte, und durch das
lange Ausbleiben der Prosa vieles Erzihlende von selbst zu einem Mittelding zwischen Epos und
Chronik wurde. Vielleicht ist es nur Zufall, dafl wir nicht auch von poetischen Bearbeitungen
zeitgeschichtlicher Ereignisse etwas wissen, wie sie im Drama versucht wurden und bei den Serben
auch in der Epik ihren Platz fanden.

Aber freilich: einem stirkeren Eindringen des Historischen in die Poesie stand die Macht des
Mythus im Wege, und so wissen wir auch nicht viel von der epischen Behandlung einer historischen
Vergangenheit, die sagenhaft schon oder pathetisch brauchbar war. Aufler den Perserkriegen
bot die griechische Geschichte freilich auch weniger lohnenden Stoff als die romische; denn die
Dichter hitten nicht wie Lucan und Silius ein Weltreich, sondern nur ihre Polis zu verherrlichen
gehabt. Ulber einen historischen Epiker aber hitten wir doch gerne nidheren Bericht, niamlich
itber Rhianos aus Kreta, einen Dichter in der Richtung der alexandrinischen Schule, der im
I Jahrhundert den zweiten Messenischen Krieg darstellte und den Pausanias umschreibt,
wihrend er fiir den ersten Krieg aus dem Historiker Myron schopft. Er war polygraphischer
Epiker und dichtete aufler den Messeniaka eine Heraklee, Eliaka und Thessalika. Vielleicht hatte
schon er eine rein populire, vorziigliche Dichtung vor sich, die er eher verderbte,

Es war die Bestimmung des Epos, aufler durch die bildende Kunst durch andere Dichtungsarten
abgelost und ersetzt zu werden, wenn der Geist der Nation eine andere, unmittelbarere Aus-
drucksweise erreicht hatte, wobei eine spitere Erneuerung als gelehrtes Kunstepos immerhin

13+ 195

317—307
v. Chr.

Entwicklung
des Epos

vom Gesang
zur Literatur-

gattung

Das bistorische
Epos

Ablosung des
historischen
Epos durch
chorische
Lyrik und
Tragidie




Apollonios
von Rbodos

Kommentare

Kallimachos

Poesie und Musik

vorbehalten war. Innerhalb seines Hauptsubstrates, des Mythus selbst, erwuchsen ihm zwei
Konkurrenten, ndmlich derjenige Zweig der hoheren Lyrik, der durch Stesichoros und Pindar
vertreten ist, und die ganze Tragodie, und in dieser wiederum sind speziell epische Teile
einzelne Chorgesinge wie der des Agamemnon, welcher das Opfer Iphigenias darstellt, und
sodann die Berichte der Boten — denken wir z. B. an den im koloneischen Odipus und den im
rasenden Herakles —, welche das Erzihlende in einer neuen, iiberaus ergreifenden Form ver-
treten. Wenn das Drama tiber die Welt gekommen ist, verliert das Epos seine Jungfernschaft.

5. Das alexandrinische erzihlende Gedicht

Das spitere griechische Epos verdient einen Blick, wiire es auch nur, damit man sich itberzeuge,
wieso es schwer geworden war, auf Homers Pfaden neu oder tiichtig zu sein. Und hier lernen
wir nun die Alexandriner in ihren beiden Hauptvertretern Apollonios von Rhodos und Kalli-
machos kennen. Wir beginnen mit dem ersteren, dem Dichter der Argonautika, der unter
Ptoleméos Euergetes und Philopator gelebt hat.

Apollonios sucht vor allem in seiner Diktion und im Bau des Hexameters zu klingen und zu
lauten wie Homer, ist aber an sich schon ein sehr mittelméfliger Dichter, und nun trifft man bei
ihm auf ein durchgehendes Mifiverhiltnis zwischen der feierlichen Eleganz und psychologisch-
rhetorischen Ausmalung und den zum Teil uralten und rauhen Motiven, die gar kein poetisches
Ganzes bilden. Dazu offenbart sich das damalige Absterben des echt mythischen Gefiihles:
vergebens sucht er die Leere seiner gottlichen und heroischen Gestalten durch Empfindungen
sentimentaler Art in den Hauptfiguren aufzubessern. Daf} sein Sujet eine geographische Reise-
route ist, bietet eine Gefahr, welche auch der Odyssee nahegelegen hitte, die aber Homer
gliccklich vermied. Apollonios, statt den Stoff zu siubern, der schon viel zu sehr von allen
Seiten, auch von den kolonialen Dichtungen her, mit den verschiedensten Bestandteilen und
Beziehungen angefiillt war, stopfte ihn mit solchen erst recht voll. So duftet er schon in der
Aufzihlung der Helden von lauter mythologischer und genealogischer Gelehrsamkeit. Dafl man
die vielen berithmten Teilnehmer der Fahrt nachher kaum zu beschiftigen wufite, ist freilich
ein allgemeiner Ubelstand dieses Sujets, dieser riickt aber hier mit der siuberlichen Behandlung
dem Horer oder Leser hart vor die Augen, wihrend man es in fritheren, naiven Improvisationen
mit denselben nicht so genau mochte genommen haben. Apollonios weif} bei der ersten Nennung
und Einfithrung der einzelnen Heroen aufs niedlichste zu variieren und meint, damit sei es getan,

Kommentare beweisen, dafy Apollonios nur allzusehr als klassisch galt; noch bei den Rémern
tibersetzte ihn P. Terentius Varro Atacinus frei und bearbeitete ihn Valerius Flaccus.

Der dltere Zeitgenosse des Apollonios und ein dichtender Antiquar wie dieser ist Kallimachos,
der Oberbibliothekar zu Alexandria zur Zeit des Philadelphos und Euergetes. Er war ein
Polygraph, dessen Bestes, niimlich seine Elegien, untergegangen ist; erhalten aber sind seine den
homerischen nachgebildeten Hymnen, die auf ihrem Gebiete dartun, wie aus Gesang eine blofle
Literaturgattung werden kann.

Wesentlich war ihm die saubere Nachahmung der homerischen Sprache, die mythologische,
sakrale und geographische Erudition und eine unechte, vehemente Lebendigkeit, die zu dem
geringen poetischen Zug einen traurigen Kontrast bildet. Wenn er zwischen dem epischen und
dem invokatorischen, allokutorischen Hymnus schwankt, so scheint er freilich eine uralte Form,
die schon in den homerischen Apollohymnen reichlich vorkommt, zu erneuern; auch dort kann
es der Adde nicht vermeiden, dem Gotte vorzuerzdhlen, was dieser selbst getan hat, also besser

196




Die hexametrische Poesie

wissen muf}; aber die homerische Invokation ist nicht aus dem bloflen Pathos, sondern eher
daraus zu erkliren, dafl der Singer wihrend seines Vortrages einem Gotterbilde zugewandt
war; der Schreibdichter Kallimachos dagegen erzihlt invokatorisch etwa wie die schottischen
Prediger, die schon den Inhalt einer ganzen Predigt in das Gebet prefiten, und meint offenbar,
durch diese bestindigen Apostrophen, die er fiir poetisch feurig hilt, sein Gedicht lebendig zu
machen. So stellt der erste Hymnus die Geburt und Jugendgeschichte des Zeus und die Leitung
der Konige durch ihn mit aller moglichen Gelehrsamkeit unter bestindigen Anreden dar, der
zweite, auf Apoll, beginnt mit einer affektierten Theophanie und verflicht mit der Aufzéhlung
seiner Titigkeiten die Griindung von Kyrene, der Vaterstadt des Dichters; der dritte, auf
Artemis, ist ein abgeschmacktes Gegenstiick zum homerischen Hymnus auf Hermes, ein rechter
Gelehrtenirrtum. Auch Artemis muf hier als kleines Kind schon allerlei verrichten, sich von Zeus
ihre ganze spitere mythologische Ausstattung erbitten, sich Waffen bei den Kyklopen bestellen
usw. Im vierten, auf Delos, werden die Fluchtfahrten der Leto gerade so zur Entwicklung
geographischer Weisheit beniitzt wie bei Apollonios die Argonautenfahrt; am Ende kommt
dann ein formlicher Exkurs iiber die Hyperboreer. Apoll, der so naseweis ist wie im dritten
Hymnus Artemis, vatiziniert schon im Mutterleibe und gibt sogar der Leto Anweisungen. Auch
die Unart der Aufzihlungen (hier z. B. aller Orte, die besonderen Gottern geweiht sind) kommt
mit der Gelehrsamkeit und der Rhetorisierung in die Poesie. Endlich wird, dhnlich wie schon
im ersten Hymnus, dem Ptolemios Philadelphos tiichtiger Weihrauch gespendet, bei Anlaf} von
Kos, wo Apollon nicht will geboren werden, weil diese Insel einst Ptolemdos verherrlichen soll.
— Das folgende Bad der Pallas ist kein epischer Hymnus und gehtrt schwerlich in diese Reihe;
in dorischen Distichen gehalten, sieht es schon einer Elegie dhnlich, wie manches bei Ovid. Es
wird die Beschreibung einer Weihezeremonie gegeben und an diese der Mythus von Tiresias
angehingt, weldher geblendet wurde, weil er Pallas baden sah. — Der gleichfalls dorische sechste
Hymnus endlich, auf Demeter, enthélt wenigstens einen leidlich erzihlten Mythus, von der Rache
der Géttin an Erysichthon, welcher heilige Biume niederhieb.

6. Die Bukolik — Das spite Epos

Immerhin blieb es auch in alexandrinischer Zeit einem hochbegabten Dichter méglich, in einzel-
nen Szenen aus dem Mythus durch neue und reiche Behandlung Herrliches zu schaffen, und
zwar durch Hervorhebung des Zartsentimentalen, des Reich-Realistischen, des Bukolisch-Genre-
haften und selbst des Humoristischen. Es ist dies Theokrit, der, etwas ilter als Kallimachos und
Apollonios, noch ganz unter Ptolemios Philadelphos gehort.

Drei seiner erzihlenden Stiicke handeln von Heraklesmythen, sind aber unter sich ungleich und
gewifl nicht blofle Fragmente einer Herakleis, sondern besonders gedichtet. Der Herakliskos
gibt ein schones und héchst lebendiges Bild aus der Jugend des Herakles, indem die Geschichte
von den Schlangen, die darauf erfolgte Weissagung des Tiresias und die weitere Erziehung
des Knaben erzihlt werden. — Der Reichtum des Augias, der am Anfang und am Ende verstiim-
melt ist und in der Sprache nicht dorisch gefirbt, sondern véllig im epischen Dialekt verfafdt ist,
beschreibt in 281 Versen endlos weitliufig, aber sorgfiltig die Reichtimer des Augias, das Auf-
treten des Herakles bei ihm und die Totung des nemeischen Lowen, welche Herakles dem
Sohne des Augias, Phileus, erzshlt; das Gedicht ist von Theokrit, d. h. von seiner sonstigen
Behandlung, ziemlich abweichend, konnte aber doch von ihm sein. — Eine Idylle ist der an

den bereits genannten Nikias gerichtete Kyklop, er besteht fast ganz aus dem Solo einer

107

174

Seine Hymnen

Theokrit

Seine
erzablenden
Stiicke




Das Epische
an der
Bukolik

Sizilien:

Stesichoros

Sophron

Neuaufdreifen
der Form
durch

Theokrit

Rede und
Gesang, mono-
logisch und
dialogisch

Poesie und Musik

mythischen Person, nimlich aus der Rede Polyphems an Galatea; ebenso ist das Hochzeitslied
der Helena fast nichts als der Gesang eines Chores von zwélf Lakonierinnen. Ein regelrechter
Hymnus im epischen, homerischen Sinne, wie besonders das Protmium und der Schluf} zeigen,
doch unterbrochen von einem Dialog in Einzelversen, sind die Dioskuren.

Vorwiegend episch, insofern es durch den Mund anderer als Einzel- und Wechselgesang
Situationen und Hergéinge darstellt, ist aber auch noch das Bukolische bei Theokrit. Sein Substrat
ist der Gesang sizilischer und unteritalischer Hirten, welcher gewifl von den frithsten Bevol-
kerungen der Insel und Grofigriechenlands herstammte; er kam hier noch bis in unser Jahr-
hundert vor, und zwar als carmen amoebaeum. Vielleicht aber hatten die Bauern und Hirten
tiberhaupt iiberall neben ihren lindlichen Gotterhymnen, ihren Liedern, Ritornellen usw. den
Wettgesang, der durch Abwechseln im Ritornell so iiberaus leicht entsteht, und wenn es sich
nun darum handelte, ihre Gefiihlswelt und Anschauung der Dinge darzustellen, so diente hierzu,
abgesehen von der Liebesklage, vorwiegend dieser, der sich von selbst zum Agon gestaltet, indem
die Hirten sich nach Richtern umsehen. Als dann die Kunstdichter sich in den lindlichen Gedanken-
kreis hineinversetzten, fanden sie an ihm eine gegebene Form. Auch der Gebrauch des Hexa-
meters, als des alten Verses fiir alles, ist echt hirtenhaft und uralt, er hat hier seine besondere
bukolische Zisur nach dem vierten Versfufle. _

In Sizilien, wo sich die Existenz des Hirten frith schon zu einem kleinen Mythus und einer
Idealfigur, Daphnis, gestaltet hatte, begann die bukolische Kunstpoesie schon sehr frith, und
zwar heiflt es, Stesichoros von Himera habe damit den Anfang gemacht: also ein sehr grofier
Dichter und Meister der chorischen Lyrik bemachtigte sich auch dieses Elements; nur kénnen
wir nicht mehr ahnen, was er damit angefangen hat. Sodann wirkten jedenfalls die Mimen
des im V. Jahrhundert lebenden Sophron darauf ein, d. h. teils ernste, teils spafhafte Schil-
derungen des niederen sizilischen Volkslebens iiberhaupt, in Gestalt von Gesprichen in dorischer
Prosa; sie waren in der Form bedeutend genug, um Plato als Schule fiir seine Dialoge zu dienen,
und Theokrit soll ihm seine zwei wichtigsten Genrestiicke aus dem stidtischen Leben, die Phar-
makeutria und die Adoniazusen, nachgedichtet haben.

Mag es nun mit der Bukolik des Stesichoros gewesen sein, wie es will, jedenfalls kam die
Gattung erst in einer spiteren, tiberreizten und ermiideten Zeit, nachdem der Mythus schon
ziemlich abgeweidet war, zur Bliite, als Reaktion gegen die Weichlichkeit und den Schwulst
der sonstigen Poesie. Das Wesentliche aber war, daf} mit Theokrit ein bedeutender Dichter kam
und die Sache neu ergriff. Er selbst, obwohl noch im Epischen schdn, mochte das Gefiihl haben,
dafl es mit dem eigentlichen heroischen Epos und mit den mythischen Stoffen zu Ende sei, und
nun nahm er aus dem wirklichen Gesang der Hirtensklaven, was ihm diente, und gab damit
seinem Dichten nur ein Substrat, wihrend er doch den schonsten Schein der Naturpoesie erwedkte.
Wahrend das Bauernleben seit Hesiod von der Dichtung schon didaktisch absolviert war, ist es
die so lange geschmihte Helotenpoesie, welche hier scheinbar zu glinzenden Ehren kommt,
in einer Zeit, da man sonst keine andere Poesie mehr hat als kiinstlich nachgemachte und etwa
das Epigramm.

Das bukolische Idyll ist nun vor allem keine Dorfgeschichte, sondern die Situation expliziert
sich, nachdem sie zu Anfang mit wenigen Worten gemeldet worden ist, in lauter Rede und
Gesang, und zwar kommen bei jener mehr die genrehaften Ziige des Lebens, bei diesem mehr
die Gefithlswelt zum Ausdrudk. Beides ist bald monologisch, bald dialogisch. Wihrend z. B. die
Pharmakeutria thre Worte ohne Gesang spricht, enthilt das erste Idyll den Einzelgesang auf
Wunsch eines anderen, das dritte besteht ganz aus einem in Ritornellen gehaltenen Standchen,

198




Die hexametrische Poesie

Europa auf dem Stier (Vasengemiilde, Gregorianisches Museum)

und neben dem gesprochenen Dialog, wie er meist vorherrscht, finden wir im fiinften und achten
Idyll den eigentlichen Wettgesang.

Von diesen empfindungsvollen Gesingen geht eine Stufenreihe bis ins scherzhafte und bis
ins sehr freche carmen amoebaeum und in den bloflen Dialog. Die Gefahr des Dichters beginnt
mit den mythologischen Einlagen, wobei das Hirtenwesen und der Dialog leicht zur bloflen Ein-
Kleidung werden. Die Nachfolger laufen dabei Gefahr, Pedanten zu werden; so Bion. Auch
mit Einlage von Beschreibungen kann zu viel getan werden. Bei Theokrit geht das Holzgefal}
mit seinen Bildwerken noch recht gut ins Kostiim; schon viel bedenklicher ist bei Moschos der
Wollenkorb der Europa mit den aufgemalten oder aufgestickten Geschichten, die der Lénge
nach geschildert werden. — Gerne gehen diesen Bukolikern einzelne homerische Elemente
nach: durch Persephone mit ihren Nymphen bei Enna, durch die Europa vor der Entfithrung
bei Moschos schimmern deutlich Nausikaa und ihre Magde; die Verherrlichung des Morgen-
schlummers mit seinen weissagenden Triumen bildet den sehr schonen Anfang dieses Stiickes.

Uber das spitgriechische Epos fassen wir uns kurz. Gelehrterweise wurde noch unter den
Kaisern und bis in die byzantinische Zeit vieles nachgedichtet. Von dem Erhaltenen gehdren
die orphischen Argonautika einem Spitheiden der christlichen Zeit, Nonnos ins V. Jahrhundert
und die angeblich von Musios stammende Dichtung von Hero und Leander in den Anfang des
V1., indem sie bereits Nachahmung des Nonnos verrit.

Eine besondere Gonnerin des Epos (pthoemdic) war Eudokia, die Gemahlin Theodosius II.,
weldhe den Ependichter Kyros hoch ehrte. Als sie den Hof verlie} und nach Jerusalem ging,

199

Stufenreihe
bis zum
Frechen

Homerische
Elemente

Tbersicht
iiber die spat-
griechischen
Epiker




Poetische
Sprichwarter
und Lebens-

redeln

Hesiod

Seine Zeit

Subjektiver
Charakter
seinier Poesie

Tendenz-
mythen

Religiose
Grundabsicht

Poesie und Musik

sah sich Kyros bedroht und wurde Bischof von Kotydon in Phrygien, wo er bis unter Kaiser Leo
lebte. Noch immer wurden, wie wir bald da, bald dort ohne Zeitangabe erfahren, Argonautika
und Thebaiden gedichtet; bei der starken philologischen Beschiftigung mit Homer blieb das
epische Handwerkszeug leicht und bis spit in Ubung.

7. Die didaktische Poesie (Hesiod)

Wie alt sind bei den verschiedenen Vélkern Gesetz und Lehre in rhythmischer oder Gesangs-
form? Auch bei den Griechen ist die alte Voraussetzung fiir alles Feierliche und Gebietende
zugunsten derselben, und Delphi gibt seine Bescheide meist in Hexametern. Aber einen Lehr-
stand, und zwar einen priesterlich-politischen, wie ihn eine eigentliche Gesetzgebung in poeti-
scher Form voraussetzt, haben die Griechen wenigstens in historischer Zeit nicht gehabt, und
von den spartanischen Rhetren, deren ohnehin nur ganz wenige waren, ist es zweifelhaft, ob
sie prosaische oder rhythmische Gestalt gehabt. Fiir die didaktische Poesie der Griechen aber
handelt es sich um etwas ganz anderes, nimlich um rhythmische Sprichworter und Lebens-
regeln, und zwar vorzugsweise des Bauernlebens, doch mit Erweiterung ins Gnomische iiberhaupt.

Und nun mag der Name Hesiodos ein Appellativum sein, jedenfalls waren die Griechen iiber-
zeugt von dem Dasein eines ganz bestimmten alten Dichters, welcher als ein zwar von den
Musen geweihter, aber weltlicher Lehrer seiner Nation aufgetreten sei und dem damals herrschen-
den Leben und seinem Gesichtskreis entsprochen habe. Sie hielten es fiir eine hochwichtige
Leistung, dall dies geschehen. Fiir ihre Vorstellung von dem Dichter mochten sie sich darauf
berufen, dafl ja an vielen Stellen ganz deutlich ein bestimmter und bestimmt situierter Mensch
spricht.

Hesiod ist mindestens so alt wie Homer. Fiir uns tritt in erster Linie die Frage: Wie mufl man
sich dasjenige zuhérende und memorierende béotische (und hernach das gesamthellenische) Volk
vorstellen, welches der Trager dieser Dichtung wurde, als sie vielleicht noch gar nicht aufgezeichnet
war? Diese Frage stellen wir uns zunachst fiir die Werke und Tage und beantworten sie mit
Otfr. Miller dahin, dafl dieses Publikum jedenfalls noch keinen Hafl gegen das Banausische
hatte und die Griechen noch nicht aus Landwirten Politiker geworden waren. Dieses béotische
Bauernvolk ist es auch, welches die Sammlung dessen, was vielleicht erst spiat bei ihm noch als
hesiodisch galt, weiterpflanzte.

Wir haben es bei Hesiod mit subjektiver Poesie zu tun, welche in diesem Sinne Gegenpol und
Erginzung der objektiven homerischen ist. Selbst in der Theogonie gibt der Singer umstindlich
an, wie ihn, den Hesiod, die Musen auf den Helikon berufen und geweiht, und in den Werken
und Tagen spricht er als Parénet fast bestindig im eigenen Namen, und die Mythen, welche er
erzdhlt (Prometheus, Pandora, die fiinf Weltgeschlechter), sind, was die homerischen nie sind,
ad probandum erzihlte Tendenzmythen. Mythische Erzihlungen, Tierfabeln, Sentenzen usw.
sollen den Hauptgedanken recht eindringlich machen. Hesiod will nicht die Reize des Land-
lebens oder die Gefithle der Bauern besingen. Dies Leben ist ein hartes, und der Bauer hat
nicht die Mufle des Hirten; auch tiber das Klima von Askra klagt der Dichter. Echt spartanisch
konnte Konig Kleomenes sagen, Homer sei ein Dichter der Freien, Hesiod einer fiir Heloten.

Der hohere poetische Zug, der das Ganze iiber die blof3e Lehrabsicht hinaushebt und zusammen-
hilt, ist von Otfr. Miiller richtig erkannt als der religiose: es sind die Figungen und Einrichtungen
der Gétter, die die Gerechtigkeit im Menschenleben schiitzen, die Arbeit als den einzigen Weg
zum Woblsein degeben und das Jabr selbst so geordnet haben, dafl jegliches Werk seine

200




Die hexametrische Poesie

rechte und den Menschen erkennbare Zeit darin findet, und dabei ist das Ganze, schon von den
Eingangsmythen an, vom Pessimismus véllig durchzogen.

Eine andere Frage ist, wie er im grofien seine Dichtung an die Leute brachte, und ob er auch
Adde war. Als er bei der Leichenfeier des Amphidamas zu Chalkis im Wettgesang auftrat,
muf} er als solcher gegolten haben. Aber hier war wohl der Inhalt seiner Dichtung der Ruhm
und die gottlihe Abstammung jenes Geschlechtes, und so mag auch sonst, wo er Episches
dichtet, also fiir die Theogonie, wenn sie von ihm ist, und fiir die Eingangsmythen der Werke
und Tage Addengesang vorausgesetzt werden.

Bezeichnend ist, dafl der Hexameter bereits auch hier, fiir volkstiimliche Wahrnehmungen,
Mahnungen und Regeln, der selbstverstindliche Vers war. Was aber den Stil betrifft, so spricht
aus dem Gedichte eine grofle, altertiimliche Naivitit. Wir schen hier den Anfang eines Stils
das Primitive, noch nicht das Ausgeglichene. Hesiod ist viel altertiimlicher in seiner Art oder wirk!
wenigstens so, als Homer in der seinigen.

Der jetzige Zustand der Werke und Tage ist freilich trimmerhaft. Alles muf8 dem Volks-
sinne vollig gemif gewesen sein, indem es sich sonst in der miindlichen Uberlieferung nicht
erthalten hitte; die jetzige Anordnung freilich ist teilweise ganz irrationell. — Die Tagewahl am
Schlusse besteht zum Teil aus versus memoriales, die im Munde der Landleute am Leben waren,
auch wenn kein bestimmter Dichter sie geschaffen.

Die Theogonie ist, wenn sie auch bei den Bootern nicht als sicher hesiodisch galt, und so ver-
schieden ihr Inhalt ist, mit den Werken und Tagen gleichwohl auf alle Weise nahe verwandt.
Auch hier haben wir es mit einem wirklichen Didaktiker, einem Lehrer seiner Nation, zu tun;
und zwar ist es ein baotischer Singer, sei es Hesiod selbst oder ein Abkémmling von thm oder
ein Singer seiner Schule, welcher neben Epos und Hymnus eine dritte Gattung hinstellt: die
Kosmogonie und die fiir die Griechen davon untrennbare Theogonie, und damit eine Darstellung
der Kausalitit, der Ableitung des Reiferen und Vollkommeneren durch Zeugung gibt.

Schwierig und meist unméglich ist es, den Verfasser als Denker und Dichter zu beurteilen;
man weifl nie sicher, was schon vor ihm vorhanden war. Bei den Griechen wurde er immer it
Homer parallel, in gleich hohen Ehren genannt und vorgetragen. Sie trauten ihm zu, daf} er das
Ganze geschaffen habe; er selbst betont auf das hochste die Inspiration durch die Musen, welche
als die wahren Offenbarerinnen gelten sollen. Allermindestens lernen wir in den ausgefithrten
Partien einen groflen Darsteller kennen, und grof3 altertiimlich, bisweilen nur diister andeutend
ist die Ausdrucksweise in der ganzen Art, wie sich die Urmichte, z. B. Géa, regen und duflern,
halb als Urgewalten, halb als bewufite oder wie in disterem Traum sich bewuflt werdende
Individuen. Es herrscht eine dhnliche wilde Pracht wie in der Edda.

Gewif} brachte der Dichter mit der dffentlichen Rezitation eine gewaltige Wirkung hervor,
wie etwa Homer mit der Nekyia. Er, und vielleicht er allein kam dem grofiten Bediirfnis der
Nation entgegen, denn alles spitere Didaktische steht schon in betreff des Gegenstandes viel
tiefer und kann auch in der Darstellung nicht mehr jene urtiimliche Macht entwickeln; wihrend
die Theogonie noch zur Nation redet, ist es blofles Literaturprodukt und nur kleineren Kreisen
bestimmt, nicht mehr von ferne in demjenigen groflen und innigen Bezug zum nationalen Geiste,
der aus ihr spricht.

Fiir die Personifikationen des Allgemeinen mochte dem Dichter der Geist der Nation sehr
entgegenkommen, und dennoch muf} die Stelle von den Kindern und Enkeln der Nacht hochst
ergreifend und neu gewesen sein. Und gleich darauf kommt dann das Geschlecht des Pontos:
Nereus und die Nereiden, an sie reiht sich eine von den Geschwistern des Nereus stammende

201

Aédenfrade

Hexameter
und Stil

Perwandi-
schaft der
«Theogonie”
mit den

« Werkenund
Tagen”

Charakier der
Darstellung

Wirkung auf
die Nation




Die
dichtenden
Philosophen:
Xenophanes

Parmenides

Emphbedokles

Poetische
Bearbeitungen
sonstiger

Stoffe

Medizin

Landbau

Jagd Fischfang

Poesie und Musik

Welt von Ungeheuern: Graien, Gorgonen, Echidna, Chimara usw., und dann folgt erst noch
Tethys und Okeanos und ihr Geschlecht: die siilen Wasser, Fliisse und Quellen. Von einzelnen
erinnern wir ferner an die ritselhafte Verherrlichung der Hekate und an die heimliche Geburt
und Rettung des Zeus. Ganz beiliufig und als etwas den Horern Bekanntes erfahren wir den
Opfervergleich der Gotter und Menschen zu Mekone, woran sich der Feuerraub des Pro-
metheus und die Rache des Zeus mittels der Pandora schliefdt; sehr grandios, ob sie spitere
Zutat sei oder nicht, ist die Titanomachie, zumal der Aufruhr aller Elemente, bis die Glut auch
das Chaos erfafdt, und endlich die Fesselung der Titanen in dem groflartig angedeuteten Tartaros.
Der Rest ist Zutat und lautet eher wie versus memoriales.

Von den Philosophen, die sich des Verses bedienten, verfaflte Xenophanes, abgesehen von
seinen historischen Gedichten und Elegien, ein episches Gedicht iiber die Natur, das er selber
an Festen und wohl auch sonst vortrug. Bei ihm erklrt sich die poetische Form gegeniiber
der Prosa der Ionier durch die begeisternde Grundidee der eleatischen Schule, den Theismus-
Pantheismus des Ein und Alles (8v xal nav). — Auch Parmenides, der vielleicht noch sein Schiiler
war, fafite seine Lehre vom Sein, so abstrakt sie ist, in hexametrische Form. Der Titel lautete
auch hier: von der Natur, er fithrte zum Teil die Dike, als ihn belehrend, als redende Offen-
barerin ein, und die Einleitung, bis er zur Dike gelangt, ist sehr groflartig. — Ebenso hief} das
Werk des Emphedokles von Agrigent, der erweislich erst um 444 blithte, von der Natur. Er geht
wieder in eine gewaltsam mythische Ausdrudksweise zuriick als der letzte, der dies so vermocht
hat; denn die vorhandenen orphischen und poetisch pythagorisierenden Reste sind meist spiit
und auf alle Weise verdichtig. Auch seine eigentliche philosophische Lehre, die Leugnung des Neu-
entstehens zugunsten der ewigen Wandelung ist noch stark bildlich. Auflerdem hat er (wie
Lucrez) einzelne umstindlich ausgefithrte Bilder, wie das von den Malern, das von der Laterne,
das von der Wasseruhr.

Die Gewthnung an den Hexameter und die Wiinschbarkeit des Vorlesens in Gegenwart
vieler und wohl auch der leichteren sachlichen Einprigung in der Art der versus memoriales,
vollends aber der Wunsch der spiteren Gelehrten, zugleich elegant und Dichter zu sein, verbunden
mit der groffen Leichtigkeit des Hinwerfens, rief nun neben den Prosaabhandlungen auch fort-
wihrend poetische Bearbeitungen aller méglichen Stoffe hervor. Natiirlich ist dabei der Ernst
des Lehrens lange nicht so grof und tief als bei Hesiod, geschweige dafl diese Lehrdichter in
einem gleichen Verhiltnisse zur Nation gestanden hitten. Ob hier schon von einer gewollten
Popularisierung der Wissenschaft zu sprechen ist, mag dahingestellt bleiben. Jedenfalls wufite
jedermann, dafl neben diesen Gedichten, welche den Anspruch machten, eine Wissenschaft zu
tiberliefern, auch eine prizise und schulmifige Ulberlieferung von ganz anderem Ernst existiere.
Merkwiirdigerweise werden neben diesen Dichtern Schriftsteller erwihnt, welche umgekehrt den
Mythus nicht episch, sondern in Prosa behandelten; so der Sage nach schon Aristeas von Pro-
konnesos in seiner Theogonie, ein Dionysios von Mitylene in seinen Argonautika usw.

Ein bedeutender Lehrdichter war Nikandros von Kolophon, derselbe, der durch seine Hete-
roiumena (Metamorphosen) Ovid die erste Idee zu seinem Gedichte gab. In seinen Theriaka
und Alexipharmaka, welche reichlich kommentiert worden sind, eréffnete er die medizinische
Poesie, worin er w. a. in der Kaiserzeit in Marcellus von Side einen Nachfolger bekam, der die
drztlichen Dinge in nicht weniger als 42 Biichern in Hexametern behandelte. — Der nimliche
Nikandros steht aber auch als Verfasser seiner (verlorenen) Georgika, die Virgil mehrfach beniitzt
haben soll, an der Spitze der den Landbau behandelnden Dichter (Geoponici und Georgici). —
Jagd und Fischfang wurden von den Kynegetikern und Halieutikern besungen, von welchen

202




Die hexametrische Poesie

letzteren Athendus ein (auch die Prosaschriftsteller enthaltendes) bis auf Oppian gehendes Ver-
zeichnis gibt. — Auch Geographie in dichterischer Form gab es: Dionysios, der Perieget, dichtete
in der Kaiserzeit seine Weltbeschreibung, Das Beste in dieser Gattung hat der Romer Ausonius
in der Mosella geleistet.

Und nun endlich das poetische Kochbuch. Seinen Ursprung hat es in Sizilien, wo zuerst ein
von Plato erwihnter Mithaikos ein Werk tiber die heimatliche Kiiche verfafit, und Epicharmos
seine Komodien gedichtet hatte, deren Fragmente zu drei Vierteln vom Essen handeln. Hier
verfafite schon ein Zeitgenosse des jiingeren Dionys, Archestratus von Gela oder von Syrakus,
der fiir diese Kunde sogar weit in der Welt herumgereist war, im ernsthaftesten, gebietenden
Lehrtone des Hesiod und Theognis seine Hedypatheia, d. h. gastrologische Regeln und Be-
schreibungen aller moglichen Efigegenstinde. Andere folgten ihm nach. So gab es ein Gedicht iiber
cingepokelte Fische, das Euthydemos von Athen dem Hesiod zuschrieb; ferner wird ein gewisser
Numenios als Verfasser einer poetischen Kochkunst (8daprumixd) und ein Rhodier Timachidas
genannt, der einen &hnlichen Stoff in elf Hexameterbiichern behandelte. Ein berithmtes Gastmahl
hatte, wie frither erwihnt, den Homerparodisten Matron zum Verfasser. Schon in die Zeit des
ilteren Dionys gehort der Dithyrambiker Philoxenos, ein bertthmter Fresser und Abenteurer,
dessen Gastmabl aber nicht die epische Form, sondern die des Dithyrambos hatte, zu geschweigen
von anderen Autoren, von denen nicht sicher ist, ob sie sich der Prosa oder der Poesie bedient
haben.

Man wird bei diesen Didaktikern, soweit wir sie kennen, immer wieder einzelne Elemente
grofler Schonheit finden, die uns sagen, dafl wir es mit einer feinfithligen Nation zu tun haben,
die hier ihr Ubermaf} von Schonheitssinn ausgibt.

L. DIE MUSIK

Fragen wir, von welchen Anschauungen und Tatbestinden der heutigen Musik wir ab-
strahieren miissen, wenn wir eine Vorstellung von der griechischen gewinnen wollen, so ergibt sich
folgende Antwort: Die Leute sangen zunichst nicht aus Heften, sondern frei und waren daher
imstande, sich im Singen zu bewegen. Ferner miissen wir auf die Meinung verzichten, dafl unser

Fos und Tithanos mit Lyra, auf der Riickseite der flichende Dardanos (Nolanische Diota)

203

Geographie

Das poetische
Kochbuch

Bedeutung der
Musik fiir die
Griechen




	1. Das homerische Epos
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189

	2. Homer und die Griechen
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191

	3. Die homerischen Hymnen
	Seite 191
	Seite 192

	4. Zyklische Dichter, Rhapsoden und spätere Epiker
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196

	5. Das alexandrinische erzählende Gedicht
	Seite 196
	Seite 197

	6. Die Bukolik. - Das späte Epos
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200

	7. Die didaktische Poesie (Hesiod)
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203


