
Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob

Berlin, 1958

II. Die hexametrische Poesie

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277


Poesie und Musik

Ihr Agon

Vortrag

Hexameter

Der Sänger als
linziger Jräger

der [Tradition

Die erzählende
Poesie Xunst -

poeste

Mantis , dem Arzt und dem Zimmermann , denen wir etwa noch den Priester , Herold und Schmied
beifügen könnten , zu denjenigen Berufsleuten (STjjuoepyoQ, , die man von anderswoher herbeiruft
(während Bettler ungerufen kommen ) . Ihr liebstes Unterkommen war gewiß das an den Fürsten¬
höfen , solange es welche gab , — besangen sie doch oft die Vorfahren der Fürsten ; aber auch in
der aristokratischen Republik wird man im ganzen froh gewesen sein, wenn nur einer von ihnen
erschien . Nun wird allmählich in einer Zeit , da aus dem Heroenleben ein agonales Leben geworden
war und alles und jedes durch die Form des Wettkampfes zu Ehren zu kommen suchte , der Agon
auch hier in vielen Fällen eine wichtige Triebkraft geworden sein . Er ist dies bekanntlich — um
vom attischen Drama abzusehen — in der chorischen Lyrik in hohem Grade gewesen , indem
diese bei Gottesdiensten und Festen durch wetteifernde Chöre vorgetragen wurde , wobei es
Kampfrichter gegeben haben muß . Daß aber auch die Aöden — vielleicht schon in der fürstlichen
Zeit — sich bei öffentlichen Festen und Spielen auf den Agon einließen , lehrt Hesiod in den
Werken und Jagen . Später herrscht dann der Wettgesang bei Aöden und Rhapsoden überall .

Vom Vortrage ist es unsicher , ob er durchweg mit der Kithara begleitet oder nur durch sie
eingeleitet wurde , wie man ja auch in Serbien die Gusle nicht immer zur Begleitung verwendet .
Auch der Begriff der Rhapsodie ist ein ziemlich umfassender . Es wird damit das Aneinanderreihen
von Versen ohne erhebliche Pausen bezeichnet , und das Wort wird von sehr verschiedener
Rezitation für Episches und Nichtepisches , Selbstgedichtetes und Fremdes gebraucht . Aber nun
hatte man ein Metrum , das , auch ohne Kithara , selber schon Gesang war , an dem wundervollen
Hexameter . Seine Herkunft verliert sich ins Mythische : Phemonoe , die erste Promantis von Delphi ,
oder der Hyperboreer Oien , der erste dortige Prophet , hatten ihn erfunden , und Delphi gab denn
auch seine Bescheide meist in Hexametern . Jedenfalls waren diese lange auch für die Lyrik fast
die ausschließliche Form , das einzige Gefäß für die Poesie überhaupt . Die Griechen wußten aber
auch, was sie diesem Verse verdankten , der mit unerreichter Elastizität jedem Gedanken und jeder
Empfindung gerecht wird und sich der Onomatopoesie so schön fügt ; das stetigste und stattlichste
aller Metren nennt ihn noch Aristoteles .

II . DIE HEXAMETRISCHE POESIE

1 . Das homerische Epos

Es ist in diesem Werke davon die Rede gewesen , welches Lebensbedürfnis es für die Griechen
war , sich die Traditionen ihrer Vorzeit als ein mächtiges Ganzes gegenwärtig zu halten , über
diese Traditionen aber wissen nur die Sänger vollständige und zusammenhängende Auskunft ;
sie sind es , welche Glauben und Mythus , wenn nicht geschaffen , so doch erst in die große
harmonische Form gebracht und ausgeglichen und so eine großartige und freie Herrschaft über
die ganze Phantasie der Nation ausgeübt haben .

Die Poesie des erzählenden Sängers nun , im Gegensatz zum Lied und zur einfachen Götter¬
anrufung , welche Volkspoesie waren , war von jeher Kunstpoesie , d . h . sie verlangte einen
wachsenden Grad von Tradition , eine Schulung ohne Zweifel von Jugend auf , und die Hingabe
des ganzen Lebens . Mag man dabei an die alten thrakisch -pierischen Sänger anknüpfen oder
nicht , Homer kann lange nicht der erste Kunstdichter gewesen sein ; Ton und Stil bei ihm sind
jedenfalls nur nach langer Tradition von Sängern und Sängerschulen denkbar ; nur auf diese
Weise ist die untrügliche Sicherheit der Behandlung zu erklären .

Die größte Wahrscheinlichkeit ist, daß diesen Ton und Stil der Erzählung sehr ausgezeichnete
Individuen in uralter Zeit geschaffen haben , weil in ihnen die höchste Begabung und zugleich das

160



Kopie der Athena Parthenos des Phidias aus Pergamon . Berlin

II Burckhardt , Griechische Kultur



\t . !> #

Nike des Paionios (jonisch ) . Olympia . Museum



mm

Nike von Samothrake (frühhellenistisch ) . Paris . Louvre

.tvjrisÄ̂i



Statue der Themis aus dem Themis -Tempel in Rhamnus . Athen . Nationalmuseum4
. ..»



tw &sätr#

MW
5 s" «,; ?

♦S, iflH ,

■ Sai

« SÄte

Statue der Nike aus Epidauros . Athen . Nationalmuseum

■Hl

‘V v-" ^ *■'



¥1023

Weibliche Gewandstatue . Themis -Typ . Athen . Nationalmuseum

E* '



.. ....
--

'
ifgpsts«;

' ’Ri

n , fix

MJK1’
itSa A>

EKTWRoHi

Aphrodite aus Corneto . Berlin. Museum



Venus von Capua (späthellenistisdi ) . Neapel . Museo Nazionale

168



Hermes des Praxiteles . Olympia . Museum

169



- ^ ' J,V "

Hermes des Praxiteles . Olympia . Museum '



Hermes aus Andres (römische Kopie ) . Athen . Nationälmuseum



•J

/ ■*

Vaf * 4

3» > , y >
fitz.J ’Jt " *-.

Venus von Milo . Paris . Louvre

t -ÜSiiSl'



Venus Anadyomene (römische Kopie ) . Rom . Thermenmuseum





Venus von Medici . Florenz . Uffizien

175



'-« rm

Variante der Medici - Aphrodite . Römische Kopie . Athen . Nationalmuseum

176



Die hexametrischePoesie

Herakles besiegt Geryoneus (Vasengemälde des Euphronios, München)

t « a

mwz

mm

mm

mm

reinste Bewußtsein des Nationalen verbünden waren ; die übrigen nahmen das Errungene als ein

Naturrichtiges an und trugen es weiter .
Im ganzen blieb der eigentliche Sänger als Vermittler alles dessen , was über das tägliche Leben

hinausging , ganz unentbehrlich ; es war ein hochwichtiger Stand im Leben , eine Qilde , deren

Mitglieder die herumreisenden Träger und Bewahrer aller höheren Anschauung waren .
Die Überlieferung der Gesänge aber war eine mündliche . Der Gebrauch der Schrift war relativ

jung , wie uns schon der späte Anfang der Prosa und noch in der Zeit der attischen Tragödie
das große Wesen beweist , das Euripides aus dieser Kunst macht . Daß sie für das Epos ursprüng¬
lich nicht in Betracht kam , geht unter anderem aus den vielen Refrains , Wiederholungen und

stehenden Epithetis hervor , welche dem Gedächtnis Zeit schaffen, sich zu sammeln ; für uns aber

liegt der stärkste Beweis der mündlichen Überlieferung in seiner Kurzweiligkeit . Diese Gesänge

zeigen die höchste Meisterschaft der raschen Rede , voll lebendiger Voraussetzung dessen , was

schreibende Völker schwerfällig miterzählen . Freilich war nun das Gedächtnis für den Sänger

ungeheuer wichtig , und Mnemosyne ist nicht umsonst die Mutter der Musen . Aber man bedenke ,
daß die Veden und die ganze altindische Literatur , vielleicht bis auf die buddhistische Zeit , nur

mündlich überliefert war , und daß die ernsthaftesten , außerhalb Kalkuttas lebenden Brahmanen

noch jetzt , so gut als ihre Vorfahren vor drei- bis viertausend Jahren , den ganzen Rigveda , obwohl

er gedruckt ist, mit seinen tausend Hymnen und außerdem noch gegen dreißigtausend Slokas von

ihren Lehrern auswendig lernen , welch letztere Ritualien , Lehren und Gesetze enthalten , also wohl

viel schwerer zu behalten sind als epische Dichtungen . Hatte man zu diesem Lernen die nötige
Abstraktion von der ganzen Umgebung und die nötige Konzentration , so wurde man dafür auch

ein göttlicher und , wo man auftrat , allersehnter Mensch .
Auch durch ihren Inhalt legen die homerischen und hesiodischen Dichtungen nun den Schluß

nahe , daß die großen Epiker viele Vorgänger hatten . Aber auch Homer setzt alle seine Helden

und eine Menge auf sie bezügliche Tatsachen als bekannt voraus und erwähnt viele Personen

Sdbluß aus
Homer und
Hesiod auf eine
Vielheit von
Vorgängern

12 Burckhardt , Griechische Kultur
177



Poesie und Musik

Homer als
Sdböpfer der

großen Kom¬
positionen

Traditionen
über seine

Persönlichkeit

'Urteile über
seine Kunst

Portpflanzung
der homerischen

Dichtungen

nur flüchtig, weil der Hörer sie längst anderswoher kennt . Speziell schimmern bei ihm Reste einer
von Hesiod abweichenden Theogonie , einer Herakleis und einer Argodichtung hindurch . Wenn
wir uns von diesem vorhomerischen Zustand des Gesanges ohne Gesamtkomposition , d . h . ohne
Homer , eine Vorstellung machen wollen , so kommen uns am besten die Lieder der poetisch hoch-
begabten Serben zu Hilfe . Wir haben in ihnen eine Ilias ante Homerum , d . h . eine mächtige
Poesie, über die aber der große Meister nicht gekommen ist .

Für die Griechen ist dieser große Meister nun aber Homer . Er schuf die schöne Proportion
der Teile durch weise Ober - und Unterordnung und durch die Kunst , Motive und Charaktere
zu steigern .

Wer aber den Achill und den Odysseus zu halten und zu steigern wußte , der kann nur einer ,und zwar ein Dichter höchsten Ranges gewesen sein . Man möge sich frei machen von der Vor¬
stellung eines aus einer Menge von Teilen zusammengesetzten Kunstwerkes .

über die Persönlichkeit Homers freilich ist nicht vieles zu wissen : über alles einzelne stritt
man schon im Altertum , so über die Heimat und die Familie , ja selbst über die Zeit , und die
erhaltenen Lebensgeschichten Homers geben wenig Anhalt , zumal die ausführlichste , welche sich
fälschlich als ein Werk Herodots gibt , ein neckendes spätes Werk , das immerhin merkwürdig ist,weil der Leser darin so hübsch zum besten gehalten wird . Wir verweisen für diese Fragen auf
die Ausführungen in O . Müllers Literaturgeschichte und nehmen danach an , daß Homer ein Ionier
gewesen sei und im IX. Jahrhundert gelebt habe . Für seine kleinasiatische Heimat spricht be¬
sonders , daß er vor allem in der Troas jeden Fleck kennt ; auch Griechenland ist ihm übrigens
bekannt , und auf Ithaka und Pylos weiß er gut Bescheid, während , was über die nächsten west¬
lichen Inseln hinaus liegt , mythisch erscheint .

Dies mächtige Walten einer jugendlichen Phantasie . . . wie sie hei ihm die Bilder eines erhabenen
Heldenalters mit dem heitersten Behagen und einem unersättlichen Vergnügen in allen Partien aus¬
malt und zu den schönsten Qestalten , über die kein Wunsch mehr hinausgehen kann , abrundet ,die reine Jreude und Sorglosigkeit , womit er sich einem Strome poetischer Vorstellungen überläßt
und in den sanft sich anschmiegenden Wellen spielt und scherzt , sind Zeugnisse des höchsten
inneren Glückes . Die homerische Poesie hat unter allen formen , unter denen die Dichtung jemals
erschienen ist , am meisten Objektivität , d . h . völlige Hingebung des Qeistes an den Gegenstand
ohne irgendein dazwischentretendes Bewußtsein der eigenen Lage , Verhältnisse und Beziehungen
des Subjektes . Der (feist Homers ist gänzlich in einer erhabeneren und kraftvolleren Welt ein¬
heimisch , aller 5Vot und Bedürftigkeit der Gegenwart enthoben . Mit Recht machte man sich daher
auch später mit seiner Blindheit keine Sorgen ; bei solchem inneren Schauen konnte sie kein
Unglück sein . (Vgl . O . Müller : Lit .-Gesch . I .)

Das Wesentlichste ist , daß die homerischen Dichtungen uns erhalten geblieben sind, indem eben
die begabteste Nation auf Erden mit aller möglichen Hingebung sich dafür anstrengte . Dabei wird
für die frühere Zeit ein besonderes Verdienst den Homeriden von Smyrna zukommen , die man
sich nicht als eine Familie zu denken hat , sondern als eine Innung von Leuten , die eine und die¬
selbe Kunst trieben , darum einen und denselben Kultus hatten und einen Heros , von dem sie
ihren Namen herleiteten , an ihre Spitze stellten . Nach der gewöhnlichen Auffassung des Herganges ,wie sie sich bei Älian findet , brachte dann Lykurg von seiner Reise nach Ionien die einzeln ge¬
sungenen Stücke, in welche die Dichtung zerfallen war , nach Hellas , und später ließ Peisistratos
diese Stücke in der Ilias und der Odyssee vereinigen . Mit dieser Arbeit soll neben anderen
Onomakritos betraut gewesen sein . Hier verfuhren er und seine Mitarbeiter offenbar gewissenhaftund suchten mit großer kritischer Pietät nur das bewährte Alte . Doch darf man immerhin fragen ,
178



Die hexametrische Poesie

Achill im Frauengewand und Lykomedes (Vasengemälde)

wie vieles geopfert und neugeordnet worden sei, als jedes der beiden Gedichte in vierundzwanzig

Rhapsodien geteilt wurde .
Um die Komposition der Ilias richtig zu beurteilen , müssen wir uns vor allem sagen , daß wir

es im Gegensatz zu der peripherisch -konzentrischen Anlage der Odyssee mit einem linearen

Gedichte zu tun haben , das die Ereignisse in ihrer zeitlichen Folge darstellt , und von dem wir

nicht die Spannung des Dramas oder gar die schnöd materielle Spannung des heutigen Romans

verlangen sollen . Diese langreliefartige Kompositionsweise muß eine Wonne der Sänger und Hörer

gewesen sein , woran man schwer genug bekommen konnte . Freilich sind einzelne Inkongruenzen ,

falsche Nähte der Erfindung und Einschiebungen sichtbar genug ; aber das Gedicht hat sich fast

in seinen sämtlichen Bestandteilen so früh fixiert , daß unsere Kritik mit ihrem Nachweis dieser

Mängel viel zu spät kommt . Für die Ilias gibt es kein die Nation beherrschendes Delphi , keine

dorische Wanderung , keine ionischen Metropolen , keine Erwähnung des Bosporos , kein Korinth

reicher Tyrannen , keine Reiterei als Waffengattung u . a . m . Schon durch die vorhomerischen

Sänger muß jedes einzelne Motiv längst durchgebildet und auch wohl schon an seine wesentlich

richtige Stelle gerückt worden sein, wie auch die einzelnen Charaktere längst in anderen Händen

gelebt haben müssen , ehe sie ihre vollkommen reife Erscheinung fanden . Die Ilias wie die Odyssee

erscheint eben nicht als ein Anfang , sondern als ein Abschluß der höchsten Meisterschaft , wobei

es auf einige mehr oder weniger minder vollkommene Willkürlichkeiten gar nicht mehr ankommt .

Für uns liegt die wahre und sehr vollständige Proportionalität der Ilias gerade in dem Verhältnis

der umständlichen ersten Partien mit der darin geoffenbarten Unzulänglichkeit der größten Helden

Die Ilias. Ihre
lineare 'Kompo¬
sition

Inkongruenzen

Proportionali¬
tät der Ilias

12« 179



Poesie und Musik

Treude des
Altertums an

Xampfes -
sdhilderungen

Die Episoden
und ihre

Berechtigung

Charaktere

zu der auf die letzten Gesänge aufgesparten ungeheueren Kraft und Leidenschaft des Achilleus,dessen Größe alles überragt , sobald er sich einmal erhebt .
Gleich am Beginne gehen die Ereignisse in der kunstreichsten Abwechslung an uns vorüber -,

der Hader in der Versammlung , die Einschiffung der Chryseis , die Reinigung des Heeres , die
Herolde bei Achill, dessen Gespräch mit Thetis , die Ablieferung der Chryseis durch Odysseus
in Chryse . — Erst in einer seelisch ganz ausgereiften Zeit und bei hoher Vollendung der Poesie
sind sodann Szenen möglich wie das Erscheinen der Helena auf dem skäischen Tore , wobei die
hohe Diskretion des Dichters zu beachten ist, der sie nicht auch über Menelaos ausgefragt werden
läßt ; die älteste Gestalt der Szene war vielleicht nur die gewesen , daß die Troer durch Helena
erfuhren , wer die einzelnen achäischen Helden waren . Im V . Buch, welches wesentlich dem Diomed
geweiht ist, wird dann von Vers 144 an das Tempo beschleunigt : der Held erlegt vier trojanische
Brüderpaare , tötet den Pandaros , verwundet den Äneas und erbeutet dessen Rosse und trifft
Aphrodite ; überhaupt wird das schnellere Tempo etwa dadurch verdeutlicht , daß einer zwei
Gegner trifft , welche dann Brüder heißen . — Eine stärkere Inkohärenz ist es , daß am Schlüsse
des VII . Buches die Troer durch den Donner des übelsinnenden Zeus geschreckt werden , und
daß ihnen doch im VIII . Buche alle Ereignisse günstig sind .

überall werden uns nun eine Menge Kämpfe erzählt , ja die Lust an Kampfschilderungen ist
so groß , daß außer den Kämpfen vor Ilion auch noch längstvergangene willkommen sind , und
welches Interesse der Dichter dafür voraussetzte , geht schon aus der technischen Genauigkeithervor , womit die Art der Verwundung und die betreffende Stelle der Rüstung angegeben werden .
Hiervon geben sich die heutigen Leser so schwer Rechenschaft , man findet dergleichen entbehrlich .
Nun ist aber , was man weglassen kann , ohne daß darum eine merkliche Lücke entsteht , deshalb
noch lange nicht entbehrlich , und sicher kommt man durch Wegschneiden desselben nicht zur
ältesten Gestalt des Gedichtes . Wir sollen dem Altertum das Recht lassen sich zu freuen , auch
wo wir , durch das Pikante und Tendenziöse völlig abgestumpft , es nicht vermögen , und uns bei
solchen Partien fragen , ob es nicht gerade der höchste Beweis künstlerischer Schönheit und
Berechtigung sei , daß wir sie entbehrlich finden .

Ähnlich werden wir über die Episoden urteilen , wegen deren Homer schon bei den späteren
Griechen etwa einmal getadelt wird , welche die Ilias nur lasen und nicht mehr hörten und darum
vom Epischen schon nur sehr unsichere Begriffe hatten . Auch ihnen gegenüber ist es gefährlich ,mit unserem Begriffe vom Entbehrlichen zu operieren ; denn der epische Dichter schon der
homerischen Zeit war ein großer Künstler und in seinen Mitteln überaus frei , und wenn er
retardiert und nicht bloß Erzählungen , sondern auch Gespräche einflicht, so müssen wir ihm seine
künstlerische Ökonomie lassen . Ähnliche Episoden , wie diejenige von Glaukos und Diomed im
VI . Buche, Stillestellungen der Handlung durch dramatisch überflüssige , aber linear -episch sehr
schöne Partien sind der bereits erwähnte Zweikampf zwischen Aias und Hektor , an denen beiden ,wie der Hörer wohl weiß , Göttern und Menschen , und besonders dem Dichter noch sehr viel
gelegen ist , so daß sie sicher überleben werden , ferner das Gespräch zwischen Idomeneus und
Meriones und der erste Teil von Buch XV mit dem umständlichen Verkehr der Götter und der
Botschaft an Poseidon . Nestor , der schon beim Hader der Fürsten an seine alten Taten erinnert
hat , erzählt mitten in einer heftigen Debatte umständlich einen alten Krieg zwischen Pylosund Arkadien , da er in seiner Jugend den Herrn der eisernen Keule , Ereuthalion , erlegte ; spätererzählt er den ganzen elischen Krieg, und ebenso berichtet Phönix sein ganzes früheres Leben .

Die Haltung der einzelnen Charaktere zeigt eine ganz untrügliche Sicherheit und wie selbst¬
verständliche Wahrheit . Man beachte nur die Nuance zwischen den beiden Atriden , wie sie bei



Die hexametrische Poesie

9

Achill verbindet Patroklus (Schale des Sosias . Museum , Berlin)

der Tötung des Adrastos gezeichnet wird , und ferner die Fülle von einzelnen Persönlichkeiten ,
die uns in einem Kampfe wie die Schlackt bei den Schiffen vorgeführt wird .

Auch die Menge der Bilder dient der linearen Komposition und der dabei stets erneuten Bilder

Schattierung des Kampfes , überaus schön ist es , wie die Wolken sich zerstreuen und auf ein¬

mal eine prachtvolle südliche Gebirgslandschaft erglänzt (II . XVI , 297) .
Endlich erinnern wir noch an einzelne Gewaltworte , wie wenn Diomed dem Gegner zuruft : Qewaltworte

'Meiner Kraft ja begegnen nur Söhn unglücklicher Eltern (II . VI, 127)
oder Komm ' heran , daß du eilig das Ziel des "Jodes erreichest (II . VI , 143 ) .

überhaupt finden wir überall die höchste Kraft , Schönheit und Geschmeidigkeit des Ausdrucks ,
vom Donner bis zum Schmeichelwort, das von Hektor selbst dem Rossegespann gegönnt wird .

Von der höchsten epischen Kunst ist dann die ernste tragische Haltung der ganzen zweiten DieXunstder

Hälfte . Ausgenommen den neuen Schild Achills im XVIII . Gesang und die absichtlich sehr

ausgedehnten Leichenspiele des Patroklos , hat sie keine Episoden mehr ; dafür zeigt sie, wie die es e 1 s

zweite Hälfte der Odyssee , eine besondere Welt der reichem , psychologischen Entfaltung , bis zu

der wunderbaren Auflösung des Zornes in Wehmut in Hektors Lösung . Mit Hektors Bestattung
in Troja schließt das Gedicht . Den eigenen Tod Achills anzufügen , vermied der große Dichter .

Kein Neuerer hätte es vermieden .
Dieser Schluß mit der Auslieferung der Leiche Hektors war aber voller künstlerischer Wille . Der Schluß

Denn der Vorrat derjenigen Ereignisse , welche nun bis zum Untergang Ilions folgten , war genau
ebenso alt und für Homer so vollständig vorhanden als die bis hierher von ihm behandelten .



Poesie und Musik

Vordeutung
auf Chorund

Bukolik

Die Odyssee
das spätere

Qedidht . Ihre
beiden Hälften

Sdbiuß -
redaktion des

Qedidhtes
durdb Homer

Xlralte Ent•
stehungszeit

Sidherheit der
Gruppierung

Daß die Ilias also nicht mindestens noch den Inhalt der Äthiopis , d . h . den Untergang des Memnon
und des Achill mitenthielt , kann nur einen poetischen Grund ersten Ranges haben ; es muß eine
hohe Proportionalität gewesen sein, die darüber entschied , und vielleicht auch das Gefühl , daß
über die Szene des Priamos im Zelte des Achill nichts mehr hinausreichen könne . Achills vor¬
bestimmter Tod zieht sich als Ahnung schon so deutlich durch die ganze Ilias, daß der materielle
Hergang entbehrlich scheinen konnte .

Schließlich machen wir darauf aufmerksam , daß sich schon in der Ilias eine Vordeutung auf zwei
künftige poetische Wirklichkeiten findet : den Chor des Dramas und die bukolische Poesie .
Jener meldet sich in Gestalt des Jemand (ti ?) , der mit dem Satze Also redete einer (d>8s 8s tic sI'toctxs)
zu Worte kommt , wenn die Denkweise vieler ausgedrückt wird . Der Hirt aber findet sich hier
einstweilen als stummer Zeuge der Natur , z . B . wo er von ferne das Tosen zweier in einer
Schlucht zusammengeflossener Ströme hört , und wo er eine mond - und sternhelle , windstille
Nacht beobachtet und sich dabei im Herzen freut ; er wird in der griechischen Dichtung dereinst
seine Sprache finden .

Die Odyssee ist gegenüber der Ilias jedenfalls das spätere Gedicht ; wir können dies daraus
schließen , daß sie sich indirekt auf diese bezieht , indem sie vermeidet , was hier schon gegeben
ist . Hier , wie in der Ilias, ist die erste Hälfte wesentlich episch und die Basis der zweiten , welche
schon beinahe dramatisch ist . In ausschließendem Gegensätze aber steht sie zu dem linearen
Gedicht als das konzentrisch peripherale oder schlechthin zentrale , indem eine große Doppel¬
handlung : die Irrfahrten des Odysseus und das Treiben der Freier auf Ithaka in einermächtigen
Katastrophe zusammenströmt .

So wie das Gedicht jetzt vorliegt , ist es jedenfalls eine durch viele Wandlungen hindurch¬
gegangene und allmählich ausgereifte Darstellung , die zuletzt vom größten Dichter , und zwar
von einem Dichter in denjenigen majestätischen Zusammenklang gebracht worden ist , den sie
jetzt hat .

Dafür , daß dies nicht ebenfalls Homer gewesen , liegt kein vernünftiger Grund vor , ja man
könnte sagen , es muß Homer gewesen sein, indem nicht vorauszusetzen ist, daß sich so leicht
wieder ein zweiter Dichter von diesem Genie gefunden habe . Nur ist er seiner Macht viel sicherer,
viel gereifter , als da er die Ilias schuf . Er war wohl alt geworden , und wir mögen uns dabei
erinnern , wie auch andere griechische Dichter , besonders Sophokles , ihre volle Kraft bis ins
hohe Alter behielten . So beherrscht er jetzt alle Mittel der höchsten epischen Kunst bis zum vollen
Umschlagen ins Drama .

Und bei all dieser Kunstreife liefert das Gedicht doch die vollen Beweise für eine relativ uralte
Entstehungszeit , wäre es auch nur der beschränkte geographische Horizont , indem über die west¬
griechischen Inseln hinaus alles mythisch ist .

Mit der allersichersten Hand ist nun hier das Ganze als solches gruppiert , im Sinne der höchsten
Kunst . Homer beginnt nicht mit der Abfahrt des Odysseus von Troja , sondern schiebt die Dinge
so, daß die Peripetie von Anfang an schon ganz nahe ist ; von der Insel der Kalypso ist es zeit¬
lich nur eine kurze Strecke bis zur Tötung der Freier . Nachdem kurz auf den Aufenthalt des
Helden auf Ogygia hingewiesen und der Rat der Götter berichtet worden , folgt in den vier
ersten Gesängen (Telemach und das Treiben der Freier — Penelope — Telemachs Reise zu
Nestor und Menelaos ) breit und schön und mit vielseitiger Anknüpfung an den sonstigen Mythus
die Exposition , die zur größten Spannung des Hörers mit der Ausfahrt der Freier schließt,welche Telemach zur See auflauern wollen . Erst mit dem V . Gesang tritt dann Odysseus in den
Vordergrund . Auf Hermes ’ Botschaft hin muß ihn Kalypso entlassen , und nach unendlichen

182



Die hexametrische Poesie

Leiden erreicht er Scheria . Die drei folgenden Gesänge stellen seine Aufnahme bei den Phäaken

dar , vom Zusammentreffen mit Nausikaa an . Nachdem er im wesentlichen gerettet ist, erweckt

er durch seine herrliche Persönlichkeit die tiefste Teilnahme . Gewiß sah diese ganze Partie in

der frühesten Tradition unendlich dürftiger und fabelhafter aus ; jetzt ist sie die wahre Exposition
des Menschen Odysseus , welcher sich nicht bloß erholt , sondern offenbart .

Diese ganze Phäakenexistenz ist aber wohl nur deshalb so golden und breit ausgemalt , damit

Odysseus seine Geschichte erzähle ; sie ist der Rahmen um die große vom IX. bis XII . Buch

reichende Episode , in der er die Schicksale darstellen muß , die früher ohne allen Zweifel der

Sänger berichtet hatte , und zwar als Anfang des Gedichts , die aber , von dem halb Geretteten

erzählt , sehr viel tröstlicher klingen . Diese Episode ist an die denkbar richtigste Stelle geschoben .
Alles, was sonst den dem Drama genäherten Bau des Epos stören und verzögern würde , alles

Hochfabelhafte , das der eingehenden Einzelmotivierung und Charakteristik widerstrebt haben

würde , wird hier in einem Strom absolviert . Man könnte sagen , die ganze Märchenwelt der

Seefahrer versammle sich hier um einen Menschen . Speciosa miracula promit (Horaz ) .
Ein Angelpunkt innerhalb dieser Schicksale, dasjenige Hauptmotiv , wodurch die ganze erste

Hälfte der Odyssee erst recht zusammenhängt und das vom I . Buch an betont wird , der Zorn

Poseidons — ohne Zweifel an sich uralt , wie die ganze Geschichte vom Kyklopen — , bekam

vielleicht erst durch Homer jene meisterhafte Wendung , daß Odysseus trotz Warnung der

Genossen in seiner zweiten Hohnrede an den geblendeten Polyphem seinen Namen nennt und

sich dabei ein gutes Teil der Schuld an seinem und seiner Gefährten Unheil zuzieht . Auf den

bloßen Niemand hin würde Polyphem , nach der unausgesprochenen Voraussetzung des Dichters ,
umsonst bei seinem Vater (Poseidon ) geklagt haben .

In der zweiten Hälfte , vom XIII . Gesang an , liegt eine ähnliche Proportionalität wie im zweiten

Teile der Ilias . Das Ende der Geschichte wäre rasch da , wenn es der Dichter gewollt hätte , und

in der ältesten Gestalt des Gedichtes mag es auch bald gekommen sein .
Statt dessen geht das Gedicht in mächtiger dramatischer Breite auseinander ; in einer Menge

von Gesprächen , die bisweilen schon völlig szenisch sind , wird die große , vielgestaltige Vor¬

bereitung zur Katastrophe gegeben . Zwar rückt in denselben nicht immer die Geschichte vorwärts ,
wohl aber kommen darin die Charaktere zur vollständigen Entfaltung . Denken wir beispiels¬

weise nur an den einen Dialog zwischen Odysseus und Telemach im XVI . Gesänge .

Auch in großen Erzählungen werden die Charaktere entwickelt und dabei Winke über

künftiges Tun eingeflochten . So gehört Buch XIV ganz dem Eumäos und den beiden fingierten

Erzählungen des Odysseus , und in XV erzählt Eumäos umständlich und schön seine Jugend¬

geschichte.
Das Ziel des Dichters ist : die Rache, und zwar die absolut heidnische , menschliche Rache durch

das Tun der Freier so vollständig als möglich zu begründen , sie dann allmählich und allseitig

aufsteigen zu lassen und endlich auf das allmächtigste zu vollenden . Es ist das Bild der Hybris

und des dazu gehörenden Verderbens . Darum wird der ganze Jammer von Ithaka dargelegt ;

der Hörer soll mit steigender Entrüstung innewerden , wie viele schon beim Bösen mitmachen ,
und wie tief das Übel gefressen hat . Buch XVI ist großenteils dieser Erbitterung des Hörers

gewidmet : Wir lernen darin das Elend des Laertes kennen , erhalten eine Aufzählung der Freier

nach ihrer Herkunft , hören die Voraussicht des Odysseus , daß sie ihn mißhandeln werden ,

werden in ihren geheimen Mordrat eingeführt und erfahren die frühere Güte des Odysseus

gegen die Schlimmsten , Antinoos und Eurymachos . Diesem allem gegenüber kann die Rache

um so vollständiger werden , je geduldiger und zurückhaltender verfahren wird . Odysseus kann ,

Die große
Episode

Proportio¬
nalität der
zweiten Jtälfte

Die Vorberei¬
tung der JZadhe

183



Poesie und Musik

Die Qestalt
des Helden

Freiermord des Odysseus (Attisches Vasengemälde)

schon um seine Gattin selber auf die Probe zu stellen , seine Sehnsucht völlig bemeistern ; Gattin ,Bürger und Freunde sollen ihn erst dann erkennen , wenn er an den Freiern wird volle Rache
genommen und sich damit als der Rechte legitimiert haben .

Inzwischen ist von der Erzählung bei den Phäaken an die Gestalt des Helden bis zum aller¬
höchsten Interesse und bis zum magischen Zwang auf den Hörer gewachsen . In seiner früheren
Laufbahn war er einer unter mehreren Großen , sein Charakter stand schon fest , aber neben Adhill,
Agamemnon , Aias . Nun aber tritt er allein völlig plastisch wirklich aus dem allgemeinen Rahmen
hervor , so daß er für uns dasjenige griechische Individuum wird , das wir neben Sokrates am
genauesten kennen . Er ist also eine der beiden bei weitem am meisten wirklich gewordenen
Gestalten des ganzen Altertums , und zwar das Ideal des Griechen , nicht in einzelnen Lebens¬
altern oder Stellungen , sondern das Ideal überhaupt , und dies ohne Phantastik , leibhaft in einen
Umriß gesammelt , völlig lebendig und beweglich .

Eingeführt ist er durch seine vier Monologe während des Schiffbruches und des Schwimmens ,und unmittelbar , nachdem er das Land erreicht hat , welche dem Hörer zeigen , daß er im Kampfemit den Fluten noch seiner mächtig ist, und dann durch die wundervolle Anrede an Nausikaa . Und
nun vertieft sich überhaupt das Leid des gewaltigen Dulders in der ganzen ersten Hälfte der
Dichtung , und die schrecklichsten Momente würde auch der Hörer kaum aushalten , wenn sie
nicht , wie gesagt, von dem halb Geretteten erzählt würden . Wir erinnern an das Gespräch mit
dem Schatten der Mutter Antikleia , welche aus Kummer um ihn gestorben ist und ihm mit
ihrer herzzerreißenden Auskunft über den Zustand von Ithaka und den Jammer der Gattin
und des Vaters jene düstere Vision der Heimat gibt . Sie ist verschmachtet aus Sehnsucht nach
dem Sohn ; denn Odysseus ist ein solcher, um den man sich zu Tode härmt . Ferner möge man
an den zugestanden schrecklichsten Moment seines Lebens denken , da er seine ihn noch mit
seinem Namen rufenden und die Hände nach ihm ausstreckenden Gefährten von der Skylla
emporgerissen und zerfleischt sieht .

Dazwischen schadet es ihm nichts , wenn ihn der Hörer wohl auch etwas für einen Prahler
nimmt , wie da , wo er sich bei der Charybdis am Feigenbaum schwebend und schwingend erhält ,
184



•■aj -

Die hexametrische Poesie

gÜgjlBUSlKllBig ?

Freiermord des Odysseus (Attisches Vasengemälde )

bis diese das verschluckte Floß wieder von sich gibt . Bei einem seiner ersonnenen Lebensläufe ,
worin er so unermüdlich ist , sagt ihm Athene lächelnd : INidht einmal daheim lässet du Lügen .
— Sehr schön ist dann derjenige Lebenslauf , den er dem Eumäos erzählt und der sich hier und

da dem wirklich Erlebten so weit nähert , daß das Pathos , womit der Held stellenweise spricht ,
wahr ist .

Hier und da , noch unerkannt , wirft er nun in die Klagen der anderen einen mächtigen ,

ungeduldigen Vorwurf hinein , warum sie dies alles erduldet ? — Aber königlich ist , schweigen

zu können , und darum klingt es überaus mächtig, wenn er zu Telemach spricht : Wenn du wirklich

der Meinige und von meinem Geblüte bist , so soll niemand erfahren , daß Odysseus da ist usw .

Und um diesen Odysseus nun gruppieren sich die übrigen fünf Hauptcharaktere des Gedichtes : Die übrigen

Nausikaa , Penelope , Telemach , Eumäos und Eurykleia . Sie können ihre Reife erst mit und nach

der hohen Ausbildung des Odysseuscharakters erreicht haben . Aber Nausikaa und Penelope

wären den späteren Griechen unerreichbar gewesen , und welch großartig epische Gestalt ist

Humäos ! Er ist ferne von allem Idyllischen . Er und Eurykleia sind zusammen das persönlich

gewordene Eigentum , das sich gegen die Frevler und Räuber wehrt .
Die Rache soll eine ganz vollständige , allseitige sein . Absichtlich werden darum unter den

Freiem bessere und schlimmere unterschieden und dabei doch aller Untergang vorbereitet . Einen ,
den Amphinomos , warnt Odysseus , aber umsonst . — Sein Triumph über Iros zeigt den Bettler

Odysseus schon in einer völlig ihrer selbst sicheren Majestät ; er nimmt seinen geflickten

Schnappsack wieder um und setzt sich wieder auf die Schwelle.
Das Gespräch mit Penelope im XIX. Gesang zeigt die höchste Kunst des epischen Verzögems Neue

zum Behuf einer völlig klaren Auseinandersetzung der beiden Hauptpersonen vor der Peri - Steigerung

petie und vor der Erkennung von Penelopes Seite ; Odysseus erzählt immer mehr wirklich

Geschehenes ; seine wahre Persönlichkeit schimmert immer deutlicher durch die Maske hindurch ;

die innere Erschütterung der Penelope wird immer stärker ; aber gegen allen Jammer der Gattin

stehen seine Augen fest wie Hom oder wie Eisen . In der berühmten Badeszene mit Eurykleia ,

die ihn erkennt , aber von ihm an der Gurgel gefaßt wird , dürfte er etwas weniger barsch sein,

185



Poesie und Musik

da er die Sache hat kommen sehen ; ganz berechtigt erscheint dann aber wieder seine Wut
gegen die verbuhlten Mägde .

Vas kirnte Endlich , im XX . bis XXII . Gesänge , kommt das große Finale , bei welchem das ganze Per¬
sonal der Odyssee beteiligt ist . Zusehends steigert und beschleunigt sich der ganze Hergang .
Beim Beginn des letzten Gelages fühlt man sogleich den schärferen Ton ; auf die trotzige Rede
des Telemach und den Wurf mit dem Kuhfuß folgt die letzte Verhandlung wegen der Ver¬
mählung der Penelope , die schauerliche Vision des Theoklymenos , das Hervorholen des Euiythos -
bogens . Da ihn keiner spannen kann , verlangt ihn Odysseus , und die Freier fürchten sogleich,
er möchte es können ; Odysseus prüft und spannt ; umständlich wird geschildert , wie die Saite
singt , und Zeus donnert ; dann erfolgt sein Schuß .

Und nun wirft er die Lumpen von sich, und es beginnt die letzte Szene , die der wilden ,
schrecklichen, großartigen Rache, deren einzige Parallele der Untergang der Nibelungen ist,und welche in ihrer Macht das ganze übrige Gedicht aufwiegen muß . Odysseus drängt in sieben
mächtige Verse zusammen , was er den Freiem zu sagen hat ; dann geht er an den Kampf ,dessen einzelne Motive und Wandlungen lauter vollendete Kunst sind . Der Held wird fertig
ohne einen Moment des Zauderns oder Beratens , völlig als Herr und König . Der Realismus
der Todesarten bis zum Füßezappeln der gehenkten Mägde und zur Exekution des Melanthios
zeigt , daß der Dichter dergleichen genau mitangesehen hatte .

Im XXIII . und XXIV . Gesänge ist manches streitig und interpoliert ; doch ist vielleicht gerade
die lange Zögerung der Penelope mit der Anerkennung ein uralter und echter Zug . So echt als
möglich ist , daß ihr das Beste ohne ihr Zutun im Schlafe widerfährt , wie ja auch Odysseus

Ver jetzige schlafend von den Phäaken in Ithaka gelandet wurde . Der letzte Schluß (der Sieg über die EmpörerSdbfaß mit dem siegreichen Speerwurf des Laertes ) ist zweifelhaft , großartig aber dann wieder Zeus
letzter , am Ende noch durch seinen dampfenden Blitzstrahl bekräftigter Entscheid , wodurch
den Ithakesiern Vergessen des Bösen, das sie sich angetan , und Eintracht eingegeben wird .

Sicherheitder Die Odyssee zeigt nun die höchste Sicherheit in der ganzen epischen Behandlung , weshalb denn
Behandlung manche Interpolation auch sofort kenntlich ist . Odysseus sagt (XII , 452 ) deutlich im Namen des

Aöden : Ich habe dies und das schon gestern erzählt ,
und widerlich ist mir ’s

Modb einmal , was genau verkündet ward , zu erzählen .
Unechte Wenn also lästige Wiederholungen Vorkommen , wie die der Rede des Menelaos und mehreres
Zutaten jn ,-[er zwe ;ten Nekyia , oder wenn unnötige Parallelen zu schon Erzähltem geboten werden , wie

die zweite Melanthosszene , so wird dies nicht auf Homers Rechnung kommen . Ganz etwas
anderes sind die stationären Sätze und Verse , wie

Und sie erhoben die Hände zum lecker bereiteten ‘Mahle .
Aber nachdem die Begierde des Tranks und der Speise gestillt war usw .
Mieder tauchte die Sonn '

, und schattiger wurden die Pfade
und beim Abfahren aus einem Palast :

Treibend schwang er die Qeißel , und rasch hin flogen die Rosse
Echte "Wieder - und vieles ähnliche . Dies ist echt episch und richtiger , als wenn variiert würde . Dafür versteht

holungen c| er Dichter aber auch wieder das echte Variieren sehr wohl und weiß z . B . genau , weshalb er
den Empfang Telemachs bei Menelaos anders gestaltet als bei Nestor ; jener muß von Odysseus
186



Die hexametrische Poesie

gleich von selber zu sprechen anfangen , gerade damit sich das in Pylos schon verwandte Motiv

des Fragens nicht zu wiederholen braucht .
Episch stationär sind auch die stets wiederkehrenden Epitheta der Menschen und Dinge , und

durchaus stilgemäß ist es, daß selbst in bewegter und schmerzlicher Rede, ja in höchst gespannten
Momenten die Sachen vollständig benannt und geschildert werden : Penelope,im tiefsten Jammer
über Telemachs Gefahr , spricht doch von den

hurtigen Schiffen, welche den Männern
Sind wie die Rosse des Meeres , zu durchgehn die unendlichen Wasser .

Und auch, wo die Freier sich zur Mordfahrt rüsten , wird die konventionelle Beschreibung des

Schiffes mit Mast , Segeln, Rudern usw . dem Flörer nicht erspart .
Etwas anderes sind absichtlich an höchst gespannter Stelle eingelegte Episoden , welche den

Zweck haben , zur Erhöhung der Spannung zu retardieren . So ist die umständliche Geschichte ,
wie Odysseus in seiner Jugend die Narbe am Bein erhielt , gerade da erzählt , wo Eurykleia diese

Narbe bemerkt und alles auf dem Spiele steht , die Absicht erhellt aus der Mitangabe von allen

Nebenumständen , Situationen , Gastmählem , Landschaften usw .
In der Ausführung der einzelnen Gestalten weiß Homer ganz genau , wie weit er im Interesse

des Gedichtes zu gehen hat . Es lag nahe , die Freier anfangs in einer großen Aufzählung zu

schildern und ihr Tun im ganzen zu zeichnen . Statt dessen — im Interesse der höchsten Lebendig¬

keit — lernt man beides einstweilen stüdeweise kennen und jedesmal , wo und wie es zu wirken

hat . Meist reden Antinoos und Eurymachos ; mit einer größeren Anzahl von ihnen macht man

erst bei Anlaß ihres Unterganges namentlich Bekanntschaft ; vorher wären allzu viele aufgezählte

Individuen nur im Wege gewesen .
In jeder Art von Schilderung ist das hohe Maßhalten zu beachten . Sie dient nur dazu , etwas

wirklich Bedeutendes zu bezeichnen und ist gerne ein Mittel des spannenden Retardierens ; dies

z . B . am Beginne des XXI . Gesanges , wo die Geschichte des von Eurythos herstammenden Bogens

feierlich erzählt und umständlich das öffnen und Erkrachen der Türe der Vorratskammer ge¬

schildert wird , aus der Penelope ihn holt . Dagegen ist zu bemerken , wie Palast und Gärten des

Alkinoos nur so weit geschildert werden , daß eine wonnige Vorstellung erweckt wird , und ebenso

die Höhle der Kalypso , die Grotte der Nymphen , der schöne Brunnen auf Ithaka . Von einzelnen

Prachtstücken , welche beschrieben werden , nennen wir den Schwertriemen des Herakles .

Hier und da mag gekürzt und arrangiert worden sein . So ist die Geschichte der Kirke im X . Buch

auffallend rasch erzählt , ihr Haus , ihr Auftreten , das Erscheinen und Verschwinden des Hermes ,

ihr Eid , das alles geht ganz schnell an uns vorüber, - man gewinnt den Eindruck , als könnte es

davon eine viel längere Redaktion gegeben haben . Aber für unsere Odyssee ist die Kürze höchst

berechtigt und in richtiger Proportion zu demjenigen Umfang , welcher der Gesamterzählung des

Odysseus gewidmet ist .
Außerdem ist die Odyssee , wie die Ilias, hier und da verpflichtet , eine Art mythologischer

Enzyklopädie vorzustellen , als wollte der Dichter in kurzen Resumes andeuten , was er sonst noch

vorrätig hätte . Demodokos legt die Geschichte von Ares und Aphrodite und die vom trojanischen

Pferde ein ; von den Nekyien wird die erste benützt , um eine Revue der mythischen Frauen zu

geben , die zweite , um , wie gesagt, durch den Mund von Agamemnons Schatten die Bestattung

Achills erzählen zu lassen .
Von den Vorgängen auf dem Olymp berichtet die Odyssee im Gegensatz zur Ilias wenig ; sie

beschäftigt die Phantasie des Hörers lieber mit dem Vogelflug und anderen Vorzeichen .

Epitheta

Episoden

Ökonomiein
der Ausführung

Kürzungen

Mythologische
Exkurse



Poesie und Musik

Vergleidmngen

Sobrietät der
(jefühls -

ausbrüdhe

Zarte Züge

Die 7feit der
Odyssee

Das Qlüdkan
den Händern

der Wett

An Vergleichungen fehlt es in dem Gedichte nicht ; wohl aber ist der Dichter mit ausgeführtenBildern sparsamer als in der Ilias, wo sie für die sich stets anhäufenden Kampfszenen ästhetisch
und unentbehrlich sind . Wir können auch sagen , daß der Dichter der umständlichen Pracht¬
gleichnisse nicht mehr bedarf , weil er durch seine Schilderung die Sachen und Menschen selber
mächtig genug belebt . Dazwischen aber erlaubt er sich doch einmal , den am Phäakenstrande ausdem Dickicht hervortretenden Odysseus durch das berühmte Bild vom Berglöwen zu zeichnen ,und grauenvoll wirken in der erschütternden Erzählung Agamemnons von seiner Ermordungneben den fragmentarisch hingeworfenen Einzelmomenten die Bilder von dem an der Krippe
getöteten Stier und den geschlachteten Schweinen . — Wenn an dieser Stelle der Mord Kassandras
durch Klytämnestra bei vergeblicher Gegenwehr Agamemnons erzählt wird und wir erfahren , daß
die Gattin dem Toten nicht einmal Augen und Lippen zudrückte , so haben wir hieran ein Beispielvon der Verwendung des Gräßlichen bei Homer . Sonst zeigt sich seine Größe ja besonders
eigentümlich im Weglassen alles Wüsten , woran es im Mythus nicht gefehlt haben würde ; aber
er weiß auch, wo der Realismus am Platze ist ; wenn derselbe im Tun und Leiden des Polyphembis ins Derb -Wüste gesteigert wird , so ist er doch poetisch höchst wirksam als indirekter Ausdruck
der höchsten Wut und Spannung des Odysseus .

Ferner zeigt Homer hier die höchste Sobrietät der Gefühlsausbrüche . Das Gefühl soll durch
den Hergang im Hörer selbst genugsam geweckt sein ; darum kann Odysseus lautlos von Kalypsound ebenso zweimal von Kirke scheiden .

Sodann erinnern wir an die Fülle von wehmütigen und zarten Zügen , welche die Odysseebietet , z . B . daran , wie in der Kammer des Odysseus ein herrlicher Wein aufbewahrt wird , für
wenn er etwa nach langem Leiden wiederkäme , oder wie ihm die geretteten Gefährten bei Kirke ,nachdem sie wieder Menschen geworden , mit leiser Klage die Hände drücken ; wie er dann
wieder zu den übrigen am Strande kommt , umspringen ihn diese , wie Kälber die Mutter , und esist ihnen , als kämen sie heim nach Ithaka . Er selbst , schlafend in Ithaka ausgesetzt , kennt anfangsdie Heimat nicht , bis Athene ihn durch zunehmend deutliche Schilderung überzeugt . Bei Eumäos
erkennt er am Benehmen der Hunde draußen das Nahen eines Befreundeten ; es ist Telemach ,dessen Liebenswürdigkeit sich gleich in der Art offenbart , wie er den Fremden Platz behalten heißt .Was die Welt der Odyssee betrifft , so übergehen wir zunächst die exakte Geographie , an
welche sich die späteren Griechen so eifrig hängten , obschon immer merkwürdig ist , wie genauder ionische Sänger Pylos , Lakedämon , Ithaka usw . kennt . Wichtig und bedeutungsvoll aber ist
die mythische Geographie . Schon bald über das Bekannte hinaus wohnen Ungetüme , wie der
böse König Echetos von Festland , in weiterer Feme aber kommt nun z . B . die Insel der Kalypso ,wo der Nabel des “Meeres ist , also ein Zentrum des Mittelmeers und Gegenbild zu Delphi . Aea,die Insel der Kirke , allda sind Wohnung und “Janzplatz der Eos und Aufgehen des “Helios , braucht
nicht einmal im Osten gedacht zu werden , sondern wird nur so geschildert als ein Ort , wo (im
Gegensatz zur Stadt der Kimmerier ) überhaupt wieder regelrechtes Tageslicht beginnt . Die Insel
Syria heißt der Ort , wo die Wendungen der Sonne sind . Und vollends ist alles sehr zweifelhaft ,was sich auf Okeanos , Sonnentore und Wohnung der Träume bezieht . In den kurzen Nächten
der Lästrygonen schimmert eine echte Kunde des Nordens hervor .

Bedeutungsvoll für die Weltanschauung ist, daß gegen den Rand der Welt hin das Leben immer
um einen Grad idealer und glücklicher sein soll. So auf der eben genannten Insel Syria , wo niemals
Hunger noch Krankheit herrscht , sondern die Leute , wenn sie alt sind , von Apoll und Artemis
dahingerafft werden . Ganz besonders deutlich aber erscheint das Glück der Phäaken . Sie sind den
Göttern nahe und von ihnen geliebt und besucht , in ewigem Überfluß , unter ewig mildem Himmel .



Die hexametrische Poesie

Endlich atmet man in der Odyssee die reine Seeluft ohne allen Straßenstaub . Sie ist voll von

begeisterten Schilderungen aller Schiffe und alles Fahrens . Wie umständlich und technisch genau
wird das Floß des Odysseus beschrieben ; er arbeitet wohlkundig der Schiffsbaukunst , wie es ein

Inselkönig wohl sein mußte , und herrlich ist schon die Axt , die ihm Kalypso dazu lieh , aber
freilich geht es dann ebenso kunstgerecht in Stücke . Mächtig ist das Bild des großen Sturmes ,
bei dem das Schiff des Helden zerschellt , und die letzte furchtbare Schwimmprobe desselben ; das
Allerschrecklichste wird zwar in den Schreckensgestalten der Skylla und Charybdis mythisch
gegeben ; aber bedenklich ist die See schon, wenn man nicht weit über die bekannten Gegenden
hinausgekommen ist, und jenseits Kreta

nicht ein anderes Land mehr erscheint , nur Himmel und Wasser .

Das letzte , was Odysseus gemäß dem symbolischen Befehle des Teiresias tun wird , bedeutet den
Verzicht auf das Meer , aber aus dem Meere wird der Tod gelinde über ihn kommen , ein solcher,
der ihn ermüdet , in behaglichem Alter hinnimmt , und glücklich wird um ihn herum das Volk sein !

Das alles wurde in einer Zeit gedichtet , da alle anderen Nationen noch wasserscheu waren ,

ausgenommen die Phönizier , die aber ihre Begeisterung wohl nicht so haben laut werden lassen

und überhaupt nicht eine Freude an einem lebendigen Vorgang poetisch geäußert haben . Nur

Griechen konnten dergleichen in die Poesie bringen .

2 . Homer and die Griechen

Allen jugendlichen Völkern gewährt die Mythenpoesie die Möglichkeit , im Dauernden ,
Konstanten , in dem verklärten Bilde der Nation selbst zu leben , ganz besonders aber verdankten

die Griechen dieses Leben ihrem Homer . Darum hat auch bei keiner Nation jemals ein Dichter

für alt und jung eine solche Stellung eingenommen . Schön sagt Plutardh : Homer allein hat über

die Veränderlichkeit des Qeschmadks der Menschen den Sieg davongetragen , er ist immer neu

und in wonnevoller 'Jugendherrlichkeit .
Solon verlangte in Athen von Staats wegen von den Rhapsoden den vollständigen Vortrag

Homers , und die Peisistratiden folgten ihm darin nach .
Ganz unermeßlich aber wurde seine Macht , als er einmal zugestandenermaßen das Haupt¬

bildungsmittel der Nation von Jugend an wurde . Die Griechen sind vielleicht die einzige gebildete

Nation , welche schon den Kindern ein völlig objektives , sittlich sehr freies und — zum Unter¬

schiede z . B . von den Büchern Mose und dem Schah Name — theologisch und politisch tendenz¬

iöses Weltbild beibrachte , wogegen sich dann Pythagoras , Xenophanes und (in seinen ersten

beiden Büchern vom Staat ) Plato viel zu spät erhoben , und so hat Homer ihnen bei weitem nicht

nur die Götter gemacht , sondern wesentlich das menschlich Freie in ihnen wach gehalten oder

erweckt . Zwar wurde noch außer ihm auserwählte Poesie im Jugendunterrichte verwandt , aber

Ilias und Odyssee waren doch weitaus die Hauptsache .
Und nun ist Homer für die Griechen die Urkunde der göttlichen und menschlichen Dinge im

weitesten Umfange , ihr Religionskodex , ihr Kriegslehrer , ihre alte Geschichte , an welche noch

spät alle Geschichte überhaupt anknüpft , wie auch alle Geographie an ihn zu appellieren pflegt .

Bis zu den spätesten Literaten der Kaiserzeit , ja bis tief in die byzantinische Zeit herab reicht

eine beständige kritische , ästhetische , antiquarische , linguistische Beschäftigung mit ihm . Man

studiert seine Art , die Dinge zu benennen , und sucht die dunklen Stellen , woran es nicht fehlt , zu

erklären . Bei den Philosophen und Antiquaren war Homer ein permanenter Anlaß zu allen mög¬

lichen Dialogen , Abhandlungen , Reflexionen , wie aus Dutzenden von Schrifttiteln hervorgeht .

Die Seeluft
der Odyssee

Homers Ver¬
dienst um die
Qriedben

Homer in der
‘Jugendbildung

Homer als
Urkunde

189



Poesie und Musik

Spötter
Nadbteile der

einseitigen
Homer-

Verehrung

Homer-
verchrung in

Alexandria

Die Parodie

Ihre Verwen¬
dung gegen¬
über Homer

Die Parodie
als Kunst¬

gattung

Freilich gab es Spötter , wie Diogenes , der die Grammatiker bewunderte , welche die Leiden des
Odysseus erforschten , ihre eigenen aber nicht kannten ; aber die einseitige Beschäftigung mit dem
Mythus blieb Tatsache . Es behauptete sich eine spezifische Gleichgültigkeit gegen die nicht¬
mythische und nichthomerische Welt , und in dieser Beziehung wurde der Sänger ein wahrer
Landschaden . Man liebte das Vergangene nun einmal nur als ein Typisches und hielt wenig vom
Exakten . Wären die einzelnen Poleis nicht dabei interessiert gewesen , ihre Gründung , Mischung
und Verfassungsgeschichte zu kennen , so hätten wir vor den Perserkriegen kaum auch nur die
notdürftigste griechische Geschichte .

Auch die späteren Dichter konnten sich unter Umständen beklagen . Es gab in der späteren
griechischen Zeit Leute , welche sich, um der Poesie überhaupt nichts mehr schuldig zu sein , in
niedriger Weise darauf beriefen , daß man an Homer genug habe . Das alles ist aber eben nur ein
Beleg für seine enorme Wirkung , die aus unzähligen Zügen spricht , bis auf das ewige Zitieren
seiner Verse , auch beim Gelage , und die philologischen Scherze , die man sich dabei erlaubte , und
bis auf die Prachtmanuskripte , welche in den Händen der Großen waren .

Besonders die Lagiden in Alexandria und die Attaliden von Pergamon wetteiferten im Studium
und der Verherrlichung Homers , und Ptolemäos Philopator ließ ihm einen Tempel errichten , in
dem seine Statue von denen der sieben Städte umgeben war , die darauf Anspruch machten ,seine Heimat zu sein .

Bei Anlaß Homers wäre nun auch ein Wort über die Parodie und Travestie zu sagen . Diese
entstehen bei einem lebhaften Volk von selbst als Reaktion gegen das Feierliche in Kunst , Poesie
und selbst Kultus . Der griechische Kultus schützte sich im allgemeinen davor , indem er soviel als
möglich Heiterkeit und Genuß in seinen eigenen Bereich mitaufnahm ; aber seine ernsthaften
Momente waren denn doch vor der Parodie nicht sicher, und Alkibiades äffte die Eleusinien nach .
In der Poesie aber war das früheste , unvermeidliche Opfer Homer , weil sich die Parodie , um
möglichst viele Mitlacher zu haben , an das Bekannteste anschließen muß .

Die komische Wirkung entspringt unfehlbar aus dem Kontrast zwischen der feierlichen alten
Form und dem kleinen , neuen , momentanen Inhalt , welches derselbe auch sei, ob nun neuere
Figuren travestiert unter der Maske homerischer Gestalten und in homerischer Weise handeln ,wie dies in der Batrachomyomachie der Fall ist, oder ob Homers Redeweise überhaupt auf ganz
beliebige Gegenstände übertragen wird .

Die späteren literarischen Angaben , daß dieser oder jener der Urheber der Parodie sei , haben
nur sehr bedingte Geltung . Möglicherweise hat man Homer schon ins Gesicht parodiert ; jedenfalls
herrscht später im ganzen griechischen Reden und Schreiben überhaupt ein unaufhörliches
Anspielen auf ihn , oft bloß mit einem Wort , das jeder verstand und ergänzte , bald genau , bald
mit komischer Veränderung . Wer z . B . ein Manuskript verbrannte , sagte :

Komme herbei , o Hephäst !
"Denn 7hetis hat deiner vonnöten !

So Plato , als er seine Tragödien , und Metrokies , als er die Vorlesungen des Theophrast ver¬
brannte ; und der platonische Sokrates läßt es sich im Protagoras nicht entgehen , bei der Morgen¬
audienz im Hause des Kallias die Nekyia flüchtig zu parodieren . Die Tragiker wurden im Leben
ungleich viel weniger zitiert als Homer .

Daneben aber entwickelte sich die Parodie als Kunstgattung . Ein berühmter Parodist war schon
Hipponax . Dann kam im V . Jahrhundert mit besonderen parodistischen Dichtungen der Komiker
Hermippos . Besonders hohen Ruhm aber genoß zur Zeit des peloponnesischen Krieges der Thasier
Hegemon , der vermutlich neue Namen und Ereignisse in die homerischen Verse einschob , so daß

190



Die hexametrische Poesie

sie oberflächlich wie eine Rhapsodie anzuhören waren . Mit seiner Gigantomachie bezauberte er,
wie es heißt , die Athener so, daß sie an jenem Tage am meisten lachten , obwohl die Nachricht

vom sizilischen Unglück angelangt war . Daß daneben die Komödie des Epicharmos , Kratinos ,
Aristophanes die Parodie stellenweise aufs heiterste verwandte , ist allbekannt .

Um die Zeit Philipps von Makedonien blühte neben Euboios von Paros , der die Athener
schmähte , Matron , welcher der Parodist hieß . Dieser wandte in seinem Qastmahl beim Rhetor

Xenokles nur die Sprache Homers , nämlich dessen Redeweisen , Epitheta und auch ganze Verse
auf einen ganz modernen Gegenstand an ; es war eine der zierlichsten und harmlosesten Ver¬

wendungen . Im III . Jahrhundert parodierte dann der Zyniker Krates neben Homer auch die

Elegien Solons .

Hephästos mit Hammer auf Flügelwagen (Vasengemälde )

3 . Die homerischen Hymnen

Von den aus sehr verschiedener Zeit stammenden homerischen Hymnen sind die fünf größeren ,
nämlich der auf den delischen und der auf den pythischen Apoll, der auf Hermes , der auf Aphro¬

dite und der auf Demeter , Gedichte für sich, während die kleineren meist Proömien sind , der¬

gleichen die Rhapsoden ihren Erzählungen aus der Heroenwelt voranzuschicken pflegten . Jene

größeren aber wurden zwar wohl an Festen vorgetragen , sind aber keine Kultusgedichte oder

Tempelhymnen und durchaus verschieden von den lyrischen Hymnen der äolischen sowohl als

der chorischen Dichter ; vielmehr ist der Hymnus hier ein Zweig des Edos, eine Rhapsodie , so gut
als eine Erzählung aus der Heldensage .

191



Poesie und Musik

7eils selbstän¬
dige Qedidhte ,
teils Proömien

Der Aöde auf
Velos

Die Proömien

Der Zyklus
und sein Inhalt

Die beiden auf Apoll und der auf Demeter sind offenbar im Interesse der Tradition des
delischen, delphischen und eleusinischen Tempels gedichtet und bei den dortigen Festen vor¬
getragen worden ; dagegen der auf Aphrodite ist wohl für den Hof eines kleinen Fürsten am
Ida verfaßt , der auf Hermes aus einer eigentlichen Wonne des Sängers selber hervorgegangen .
Jedenfalls aber haben wir es hier mit lauter Laienpoesie zur Verherrlichung von Göttern zu tun ,
und zwar enthielten vielleicht diese und ähnliche Gesänge neben den Götterschilderungen im Epos
und der Theogonie weit die wichtigste Belehrung , welche der Grieche überhaupt über das Tun
seiner Götter empfing ; der Umstand aber , daß es Festpoesie war , bewirkte , daß diese Götter in
allgültigem, panhellenistischem Sinne dargestellt wurden . Es kann sehr viel dergleichen gegeben
haben , so daß , was wir besitzen , trotzdem in der alten Literatur nur die noch vorhandenen
Hymnen zitiert werden , nur ein geringer Rest des ehemaligen Bestandes wäre ; denn es ist sehr
denkbar , daß man später diese Gattung , deren Inhalt ein für allemal bekannt war , für weit ent¬
behrlicher hielt als die großen Heldengedichte , und daß daher , als die Lyrik und das Drama den
Mythus auf ihre Weise darstellten , die Hymnen leicht in Vergessenheit gerieten .

Von Einzelheiten wollen wir hier nur an das liebliche Bild des Aöden und der hymnensingenden
Jungfrauen im Hymnus auf den delischen Apoll erinnern . Diese delischen Mädchen , Apolls
Dienerinnen , haben das gleiche Thema mit dem Sänger : Apollon , Leto , Artemis und den Preis
der Männer und Frauen aus alter Zeit , und das alles ist Hymnus ! Ferner können sie die Stimmen
(Sprechweisen ? Tonweisen ?) und Tanzrhythmen (? xpejxßaXiaCT-cöc) aller Menschen nachahmen ,
und jeder , der sie hört , meint , er spreche selbst , so schön ist ihr Qesantf gefügt . Und dann redet
der Aöde die Mädchen an : Denkt meiner auch noch später , wenn ein mühseliger fremder Erden¬
mensch euch fragt : Welcher ist der süßeste Sänger , der hier verkehrt und welcher erfreut euch
am meisten ? — Dann antwortet alle : ein blinder Mann , er wohnt im steilen Chios , und alle seine
Lieder werden auch in Zukunft die schönsten sein . Wir aber werden euern Ruhm weitertragen ,
soweit wir auf Erden in wohlbewohnte Städte kommen , und man wird uns glauben , weil es wahr
ist . Vielleicht verdankten die Mädchen von Delos ihren Gesang dem Aöden selbst .

Von den Proömien hat der Hymnus auf Ares durchaus invokatorischen Charakter , indem er
am Anfänge aus lauter Epithetis besteht , womit der Gott angerufen wird . Dies ist schwerlich
Aödengesang ; doch kann die an die spätem pseudo -orphischen Hymnen erinnernde Form alt
sein und auf Tempelritualien zurückgehen ; die Anrufungen sind zum Teil sehr schön und poetisch
und besonders das Gebet am Schlüsse . Ein herrliches , altes Proömium ist dagegen der Hymnus
auf Artemis und ebenso der auf Athene , und auch unter den übrigen sind gute und alte . Sehr
bedeutend ist in diesen bloßen Proömien , wie das Auftreten der Götter durch das Mitempfinden
von Erde und Meer , Wald und Gebirg auf das höchste verherrlicht wird ; man wird dabei an
die andächtigen Proömien italienischer Improvisatoren des XV . und XVI . Jahrhunderts erinnert .
Merkwürdig ist besonders auch der XXX . Hymnus auf die Mutter aller Dinge , als Parallele zum
Anfang des Lucretius . Die Allmutter Erde wird hier fast mit denselben Wendungen verherrlicht
wie bei dem römischen Dichter Venus .

4 . Zyklische Dichter , Rhapsoden und spätere Epiker

Die zyklischen Dichter haben den Namen von ihrem durchgängigen Bestreben , ihre Qedichte
mit denen "Homers zu verknüpfen , daß das Qanze einen großen Zyklus bildete . Diese Gedichte
wurden blindlings geradezu auch dem Homer zugeschrieben ; doch haben genauere Nachrichten
unterscheiden gelehrt , wie die einzelnen Partien auf einzelne Dichter zu verteilen sind .



Die hexametrische Poesie

Apollo und Artemis in einem Hochzeitszug (Vasengemälde . Museum , Berlin)

ilü

mm

Der Zyklus enthielt vor allem die Fortsetzung der Ilias (Penthesilea , Memnon , Tod und

Bestattung Achills, Wahnsinn und Selbstmord des Aias, Philoktet , Neoptolem , Odysseus vor der

Einnahme Trojas , die Einnahme selbst , die Abfahrt der Griechen) , und zwar war dieser Stoff in

der Jthiopis und der Zerstörung Trojas von Arktinos sowie in der kleinen Ilias von Lesches

behandelt , deren letzter Teil gleichfalls Zerstörung Trojas hieß . Die der Ilias vorangehenden

Geschichten stellte der Kyprier Stasinos in den Xyprien mit einer langen Vorgeschichte dar , die

13 Burckhardt, GriechischeKultur
193



Poesie und Musik

Die Dichter

Die Rhapsoden
und ihre Auf¬

gabe

Ihre Unent¬
behrlichkeit

für den Qenuß
des alten Epos

mit der Erzeugung der Helena ihren Anfang nahm . Die Abenteuer der Rückfahrt schilderten die
Tfeimkehren (vdaxoi) des Hagias von Trözen , eine Fortsetzung der Odyssee war die 7 elegoniedes Eugammon von Kyrene . Es gab ferner im Zyklus eine Jbebais und Epigonen von einem
unbekannten Dichter , ferner eine ödipodie , ja eine 7heogonie und 7itanomad ) ie, denn laut
Proklos umfaßte der Zyklus die Mythen von der Vermählung des Uranos und der Gäa bis zur
Tötung des Odysseus durch Telegonos .

Von den Dichtern lebte Arktinos von Milet um den Anfang der Olympiadenrechnung , Lesches
von Mytilene um die XVIII . oder XXX. Olympiade , Stasinos und Hagias in unbekannter Zeit ,
Eugammon erst um die Mitte des VI . Jahrhunderts . Neben ihnen möge hier flüchtig auch die
zyklische Dichtung Hesiods erwähnt werden , die sogenannten Eöen , die wiederum mit dem
Jrauenverzeidhnis (xaxdcXoy°C Tuva -xöv) in einem vielbesprochenen Zusammenhang standen , und
von denen die ersten 56 Verse des, wie es scheint , sonst nachhesiodischen Tferaklesschildes ein
Fragment sind .

Wann der epische Zyklus seinen letzten Abschluß gefunden hat , ist unbekannt : es geschahwohl erst durch einen der alexandrinischen Gelehrten ; sicher aber konstatierte in ihm die Nation
mit Eifer und Anstrengung diejenigen Überlieferungen , in welchen ihr Leben bildlich im tiefsten
Sinne geschildert war . Diese Dichter trafen den Heroenmythus und Göttermythus offenbar noch
in lebendiger Bewegung an und haben ihn wie eine Art volkstümlicher Offenbarung fixiert, und
aus dieser Fundgrube konnten dann nicht nur die Dramatiker , sondern auch die Maler ihre Stoffe
massenhaft entnehmen ; der Zyklus enthielt nicht nur das Vor - und Nachhomerische , sondern eine
Masse von Seitensagen und Varianten der homerischen Ereignisse selbst . Zu beachten ist auch
hier , daß es Laien sind , welche die Mythen sammeln und redigieren , daß es ihrer viele sind , daß
sie voneinander abweichen dürfen , und daß sie ihre Namen nennen .

Spätere betrachten die Zykliker und die ihnen verwandten Epiker schon völlig als Schriftsteller ,
Apollodor z . B . , der sie wohl noch vor sich hatte , ja exzerpierte , zitiert : Der , welcher die 7hebais ,der , welcher die Alkmäonis geschrieben hat , und diesem Umstande müssen sie auch ihr Weiter¬
leben verdankt haben ; denn bei den Rhapsoden scheinen sie früh verblichen zu sein, und nur
Homer und Hesiod scheinen im Munde derselben weitergelebt zu haben .

Die Rhapsoden aber waren für alles, was lebendig erhalten bleiben sollte, unentbehrlich und
blieben es für Homer auch , als er längst aufgezeichnet und kritisch gesichtet war ; denn öffentliche
Bibliotheken gab es noch lange nicht , und Homer , zumal der ganze , war ein teures Buch. Sie sind
die späteren Nachfolger der Aöden , die teils wettweise bei Festen , z . B . gesetzmäßigerweise bei
den Panathenäen , teils einzeln auf Begehren bei Gelagen und anderen Anlässen einzelne Partien
im Zusammenhänge , wie dies das Wort Rhapsode zu sagen scheint , vortrugen . An und für sich
vertraten sie wohl alles und jegliches, und so lebten auch andere Dichter neben ihrer gesichertenschriftlichen Existenz durch sie noch weiter ; wir wissen z . B . von den Gedichten des Archilochos,daß sie zu Athen von einem gewissen Simonides von Zakynthos , der dabei auf einem Stuhle saß,in den Theatern rhapsodiert wurden , und auch lebende Dichter , welche im Falle waren , sich vor
versammeltem Volke , zumal in Olympia , vernehmlich zu machen , waren genötigt , sie als Rezita¬
toren zu verwenden , da dieses Rezitieren nicht mehr Sache einer mittleren und wenig geübtenStimme war .

Während nun von den Zyklikern fast nur gelehrte Notiz genommen wurde , lebte Homer durch
die Rhapsoden , die — offenbar a potiori — auch Homeristen genannt wurden , auch in der
Diadochenzeit weiter . Noch der schlimme Kassander war homerfreundlich und wußte von dem
Dichter das meiste auswendig ; Demetrios von Phaleron ließ die Homeristen im Theater zu Athen
194



Die hexametrische Poesie

auftreten , wo sie ohne Zweifel pflichtgemäß genau rezitieren mußten , und es mag die Einführung
einer regelmäßigen Rezitation damals in Athen ganz zweckmäßig und erwünscht gewesen sein .
Noch im großen Theater zu Alexandrien rezitierte der Komiker Hegesias den Hesiod und

Hermophantos den Homer .
Als Haupterbin des Epos hätte man die Kunst müssen gelten lassen, weil sie allein eine stets

gegenwärtige neue Sdiönheit vorzubringen hatte und der Mythus in Relief und Malerei ewig
jung weiterleben konnte ; aber nach dem frei Poetischen kommt eben , wie schon gesagt , das
Literarische , und auf vermeintlich ergründete Gesetze des Ursprünglichen hin entsteht unvermeid¬
lich das Sekundäre , immerhin reich in seiner Art und mit Zügen des Ursprünglichen versetzt , die
wir sonst nicht kennen würden . Ins einzelne läßt sich die Entwicklung vom Gesang zur bloßen

Literaturgattung nicht verfolgen , sicher aber ist, daß bei den Griechen der Hexameter mehrere

Jahrhunderte hindurch immer noch die hauptsächlichste kunstmäßig ausgebildete Torrn der Poesie ,
Erzählung von Begebenheiten die allgemeine Lust des Volkes war , und daß der heroische Mythus ,
wenn man in die Sage der einzelnen Stämme und Städte einging , einen unerschöpflichen Reichtum
hatte .

Daher entstand fortwährend eine Menge epischer Dichtungen , deren Interesse aber offenbar

vorwiegend im Inhalt lag und sich verlor , als die Logographen die darin behandelten Sagen in
kürzeren Schriftwerken zusammenfaßten . Sie sind alle verloren : die Phoronis , die Danais , die

Minyas , die Atthis , die Theseis , die Europia , die Einnahme von öchalia , die Heraklee und

ödipodee des Spartaners Kinäthon , auch alles von Eumelos und dem Samier Asios, ferner die
Heraklee des Peisandros von Kameiros , welchen die Alexandriner allein neben Homer und Hesiod
in den Kanon der Epiker aufnahmen , und ebenso die von Herodots Verwandten Panyasis von
Halikamaß , endlich aus der Zeit des Peloponnesischen Krieges die Thebais des Antimachos , eines
schon sehr weitschichtigen und für die Lektüre schaffenden Dichters .

Aber schon die Menge von Titeln gestattet einen Schluß auf den Reichtum dieser Produktion ,
und nun möge man dazu die Tatsache halten , daß durch die lange Anwendung des Hexameters ,
die sich bei einem Empedokles und Parmenides selbst auf Philosophie erstreckte , und durch das

lange Ausbleiben der Prosa vieles Erzählende von selbst zu einem Mittelding zwischen Epos und
Chronik wurde . Vielleicht ist es nur Zufall , daß wir nidit auch von poetischen Bearbeitungen
zeitgeschichtlicher Ereignisse etwas wissen, wie sie im Drama versucht wurden und bei den Serben
auch in der Epik ihren Platz fanden .

Aber freilich : einem stärkeren Eindringen des Historischen in die Poesie stand die Macht des

Mythus im Wege , und so wissen wir auch nicht viel von der epischen Behandlung einer historischen

Vergangenheit , die sagenhaft schön oder pathetisch brauchbar war . Außer den Perserkriegen
bot die griechische Geschichte freilich auch weniger lohnenden Stoff als die römische ; denn die
Dichter hätten nicht wie Lucan und Silius ein Weltreich , sondern nur ihre Polis zu verherrlichen

gehabt , über einen historischen Epiker aber hätten wir doch gerne näheren Bericht, nämlich
über Rhianos aus Kreta , einen Dichter in der Richtung der alexandrinischen Schule, der im
III . Jahrhundert den zweiten Messenischen Krieg darstellte und den Pausanias umschreibt ,
während er für den ersten Krieg aus dem Historiker Myron schöpft . Er war polygraphischer
Epiker und dichtete außer den Messeniaka eine Heraklee , Eliaka und Thessalika . Vielleicht hatte
schon er eine rein populäre , vorzügliche Dichtung vor sich, die er eher verderbte .

Es war die Bestimmung des Epos , außer durch die bildende Kunst durch andere Dichtungsarten
abgelöst und ersetzt zu werden , wenn der Geist der Nation eine andere , unmittelbarere Aus¬
drucksweise erreicht hatte , wobei eine spätere Erneuerung als gelehrtes Kunstepos immerhin

317 — 307
v. Cbr .

Entwicklung
des Epos
vom Qesang
zur Literatur¬
gattung

Vas historische
Epos

Ablösung des
historischen
Epos durCh
ChorisChe
Lyrik und
Tragödie

13* 195



Poesie und Musik

Apotlonios
von Rhodos

Xommentare

Xallimadbos

Vorbehalten war . Innerhalb seines Hauptsubstrates , des Mythus selbst , erwuchsen ihm zwei
Konkurrenten , nämlich derjenige Zweig der höheren Lyrik , der durch Stesichoros und Pindar
vertreten ist, und die ganze Tragödie , und in dieser wiederum sind speziell epische Teile
einzelne Chorgesänge wie der des Agamemnon , welcher das Opfer Iphigenias darstellt , und
sodann die Berichte der Boten — denken wir z . B . an den im koloneiscben Ödipus und den im
rasenden Herakles — , welche das Erzählende in einer neuen , überaus ergreifenden Form ver¬
treten . Wenn das Drama über die Welt gekommen ist , verliert das Epos seine Jungfernschaft .

5 . Das alexandrinische erzählende Gedicht

Das spätere griechische Epos verdient einen Blick, wäre es auch nur , damit man sich überzeuge ,wieso es schwer geworden war , auf Homers Pfaden neu oder tüchtig zu sein . Und hier lernen
wir nun die Alexandriner in ihren beiden Hauptvertretern Apollonios von Rhodos und Kalli -
machos kennen . Wir beginnen mit dem ersteren , dem Dichter der Argonautika , der unter
Ptolemäos Euergetes und Philopator gelebt hat .

Apollonios sucht vor allem in seiner Diktion und im Bau des Hexameters zu klingen und zu
lauten wie Homer , ist aber an sich schon ein sehr mittelmäßiger Dichter , und nun trifft man bei
ihm auf ein durchgehendes Mißverhältnis zwischen der feierlichen Eleganz und psychologisch¬
rhetorischen Ausmalung und den zum Teil uralten und rauhen Motiven , die gar kein poetisches
Ganzes bilden . Dazu offenbart sich das damalige Absterben des echt mythischen Gefühles ;
vergebens sucht er die Leere seiner göttlichen und heroischen Gestalten durch Empfindungen
sentimentaler Art in den Hauptfiguren aufzubessern . Daß sein Sujet eine geographische Reise¬
route ist , bietet eine Gefahr , welche auch der Odyssee nahegelegen hätte , die aber Homer
glücklich vermied . Apollonios , statt den Stoff zu säubern , der schon viel zu sehr von allen
Seiten , auch von den kolonialen Dichtungen her , mit den verschiedensten Bestandteilen und
Beziehungen angefüllt war , stopfte ihn mit solchen erst recht voll . So duftet er schon in der
Aufzählung der Helden von lauter mythologischer und genealogischer Gelehrsamkeit . Daß man
die vielen berühmten Teilnehmer der Fahrt nachher kaum zu beschäftigen wußte , ist freilich
ein allgemeiner Übelstand dieses Sujets , dieser rückt aber hier mit der säuberlichen Behandlung
dem Hörer oder Leser hart vor die Augen , während man es in früheren , naiven Improvisationen
mit denselben nicht so genau mochte genommen haben . Apollonios weiß bei der ersten Nennung
und Einführung der einzelnen Heroen aufs niedlichste zu variieren und meint , damit sei es getan .

Kommentare beweisen , daß Apollonios nur allzusehr als klassisch galt ; noch bei den Römern
übersetzte ihn P . Terentius Varro Atacinus frei und bearbeitete ihn Valerius Flaccus .

Der ältere Zeitgenosse des Apollonios und ein dichtender Antiquar wie dieser ist Kallimachos,der Oberbibliothekar zu Alexandria zur Zeit des Philadelphos und Euergetes . Er war ein
Polygraph , dessen Bestes, nämlich seine Elegien, untergegangen ist ; erhalten aber sind seine den
homerischen nachgebildeten Hymnen , die auf ihrem Gebiete dartun , wie aus Gesang eine bloße
Literaturgattung werden kann .

Wesentlich war ihm die saubere Nachahmung der homerischen Sprache , die mythologische ,sakrale und geographische Erudition und eine unechte , vehemente Lebendigkeit , die zu dem
geringen poetischen Zug einen traurigen Kontrast bildet . Wenn er zwischen dem epischen und
dem invokatorischen , allokutorischen Hymnus schwankt , so scheint er freilich eine uralte Form,die schon in den homerischen Apollohymnen reichlich vorkommt , zu erneuern ; auch dort kann
es der Aöde nicht vermeiden , dem Gotte vorzuerzählen , was dieser selbst getan hat , also besser

196



Die hexametrische Poesie

wissen muß ; aber die homerische Invokation ist nicht aus dem bloßen Pathos , sondern eher
daraus zu erklären , daß der Sänger während seines Vortrages einem Götterbilde zugewandt
war ; der Schreibdichter Kallimachos dagegen erzählt invokatorisch etwa wie die schottischen
Prediger , die schon den Inhalt einer ganzen Predigt in das Gebet preßten , und meint offenbar ,
durch diese beständigen Apostrophen , die er für poetisch feurig hält , sein Gedicht lebendig zu
machen . So stellt der erste Hymnus die Geburt und Jugendgeschichte des Zeus und die Leitung
der Könige durch ihn mit aller möglichen Gelehrsamkeit unter beständigen Anreden dar , der
zweite , auf Apoll , beginnt mit einer affektierten Theophanie und verflicht mit der Aufzählung
seiner Tätigkeiten die Gründung von Kyrene , der Vaterstadt des Dichters ; der dritte , auf
Artemis , ist ein abgeschmacktes Gegenstück zum homerischen Hymnus auf Hermes , ein rechter
Gelehrtenirrtum . Auch Artemis muß hier als kleines Kind schon allerlei verrichten , sich von Zeus
ihre ganze spätere mythologische Ausstattung erbitten , sich Waffen bei den Kyklopen bestellen
usw . Im vierten , auf Delos , werden die Huchtfahrten der Leto gerade so zur Entwicklung
geographischer Weisheit benützt wie bei Apollonios die Argonautenfahrt ; am Ende kommt
dann ein förmlicher Exkurs über die Hyperboreer . Apoll , der so naseweis ist wie im dritten

Hymnus Artemis , vatiziniert schon im Mutterleibe und gibt sogar der Leto Anweisungen . Auch
die Unart der Aufzählungen (hier z . B . aller Orte , die besonderen Göttern geweiht sind ) kommt
mit der Gelehrsamkeit und der Rhetorisierung in die Poesie . Endlich wird , ähnlich wie schon
im ersten Hymnus , dem Ptolemäos Philadelphos tüchtiger Weihrauch gespendet , bei Anlaß von
Kos , wo Apollon nicht will geboren werden , weil diese Insel einst Ptolemäos verherrlichen soll.
— Das folgende Bad der VaWas ist kein epischer Hymnus und gehört schwerlich in diese Reihe ;
in dorischen Distichen gehalten , sieht es schon einer Elegie ähnlich, wie manches bei Ovid . Es
wird die Beschreibung einer Weihezeremonie gegeben und an diese der Mythus von Tiresias

angehängt , welcher geblendet wurde , weil er Pallas baden sah . — Der gleichfalls dorische sechste

Hymnus endlich , auf Demeter , enthält wenigstens einen leidlich erzählten Mythus , von der Rache
der Göttin an Erysichthon , welcher heilige Bäume niederhieb .

6 . Die Bukolik — Das späte Epos

Immerhin blieb es auch in alexandrinischer Zeit einem hochbegabten Dichter möglich, in einzel¬

nen Szenen aus dem Mythus durch neue und reiche Behandlung Herrliches zu schaffen, und

zwar durch Hervorhebung des Zartsentimentalen , des Reich-Realistischen , des Bukolisch-Genre -

haften und selbst des Humoristischen . Es ist dies Theokrit , der , etwas älter als Kallimachos und

Apollonios , noch ganz unter Ptolemäos Philadelphos gehört .
Drei seiner erzählenden Stücke handeln von Heraklesmythen , sind aber unter sich ungleich und

gewiß nicht bloße Fragmente einer Herakleis , sondern besonders gedichtet . Der Herakliskos

gibt ein schönes und höchst lebendiges Bild aus der Jugend des Herakles , indem die Geschichte

von den Schlangen , die darauf erfolgte Weissagung des Tiresias und die weitere Erziehung
des Knaben erzählt werden . — Der Reichtum des Augias , der am Anfang und am Ende verstüm¬
melt ist und in der Sprache nicht dorisch gefärbt , sondern völlig im epischen Dialekt verfaßt ist,
beschreibt in 281 Versen endlos weitläufig , aber sorgfältig die Reichtümer des Augias , das Auf¬

treten des Herakles bei ihm und die Tötung des nemeischen Löwen , welche Herakles dem

Sohne des Augias , Phileus , erzählt ; das Gedicht ist von Theokrit , d . h . von seiner sonstigen
Behandlung , ziemlich abweichend , könnte aber doch von ihm sein . — Eine Idylle ist der an
den bereits genannten Nikias gerichtete Kyklop , er besteht fast ganz aus dem Solo einer

Seine Hymnen

Jheokrit

Seine
erzählenden
Stücke

197



Poesie und Musik

Das Episdhe
an der

Bukolik

Sizilien :

Stesidhoros

Sopbron

TJeuaufgreifen
der form

durdh
7 beokrit

Redeund
Qesang, mono -

logisdb und
dialogisdb

mythischen Person , nämlich aus der Rede Polyphems an Galatea ; ebenso ist das Hochzeitslied
der Helena fast nidits als der Gesang eines Chores von zwölf Lakonierinnen . Ein regelrechter
Hymnus im epischen , homerischen Sinne , wie besonders das Proömium und der Schluß zeigen,
doch unterbrochen von einem Dialog in Einzelversen , sind die Dioskuren .

Vorwiegend episch, insofern es durch den Mund anderer als Einzel - und Wechselgesang
Situationen und Hergänge darstellt , ist aber auch noch das Bukolische bei Theokrit . Sein Substrat
ist der Gesang sizilischer und unteritalischer Hirten , welcher gewiß von den frühsten Bevöl¬
kerungen der Insel und Großgriechenlands herstammte ; er kam hier noch bis in unser Jahr¬
hundert vor , und zwar als carmen amoebaeum . Vielleicht aber hatten die Bauern und Hirten
überhaupt überall neben ihren ländlichen Götterhymnen , ihren Liedern , Ritomellen usw . den
Wettgesang , der durch Abwechseln im Ritomell so überaus leicht entsteht , und wenn es sich
nun darum handelte , ihre Gefühlswelt und Anschauung der Dinge darzustellen , so diente hierzu ,
abgesehen von der Liebesklage , vorwiegend dieser , der sich von selbst zum Agon gestaltet , indem
die Hirten sich nach Richtern umsehen . Als dann die Kunstdichter sich in den ländlichen Gedanken¬
kreis hineinversetzten , fanden sie an ihm eine gegebene Form . Auch der Gebrauch des Hexa¬
meters , als des alten Verses für alles, ist echt hirtenhaft und uralt , er hat hier seine besondere
bukotisdhe Zäsur nach dem vierten Versfüße .

In Sizilien, wo sich die Existenz des Hirten früh schon zu einem kleinen Mythus und einer
Idealfigur , Daphnis , gestaltet hatte , begann die bukolische Kunstpoesie schon sehr früh , und
zwar heißt es , Stesichoros von Himera habe damit den Anfang gemacht : also ein sehr großer
Dichter und Meister der chorischen Lyrik bemächtigte sich auch dieses Elements ; nur können
wir nicht mehr ahnen , was er damit angefangen hat . Sodann wirkten jedenfalls die Mimen
des im V . Jahrhundert lebenden Sophron darauf ein, d . h . teils emste , teils spaßhafte Schil¬
derungen des niederen sizilisdhen Volkslebens überhaupt , in Gestalt von Gesprächen in dorischer
Prosa ; sie waren in der Form bedeutend genug , um Plato als Schule für seine Dialoge zu dienen ,
und Theokrit soll ihm seine zwei wichtigsten Genrestücke aus dem städtischen Leben , die Phar -
makeutria und die Adoniazusen , nachgedichtet haben .

Mag es nun mit der Bukolik des Stesichoros gewesen sein , wie es will, jedenfalls kam die
Gattung erst in einer späteren , überreizten und ermüdeten Zeit , nachdem der Mythus schon
ziemlich abgeweidet war , zur Blüte, als Reaktion gegen die Weichlichkeit und den Schwulst
der sonstigen Poesie . Das Wesentliche aber war , daß mit Theokrit ein bedeutender Dichter kam
und die Sache neu ergriff . Er selbst , obwohl noch im Epischen schön , mochte das Gefühl haben ,
daß es mit dem eigentlichen heroischen Epos und mit den mythischen Stoffen zu Ende sei, und
nun nahm er aus dem wirklichen Gesang der Hirtensklaven , was ihm diente , und gab damit
seinem Dichten nur ein Substrat , während er doch den schönsten Schein der Naturpoesie erweckte .
Während das Bauemleben seit Hesiod von der Dichtung schon didaktisch absolviert war , ist es
die so lange geschmähte Helotenpoesie , welche hier scheinbar zu glänzenden Ehren kommt ,
in einer Zeit , da man sonst keine andere Poesie mehr hat als künstlich nachgemachte und etwa
das Epigramm .

Das bukolische Idyll ist nun vor allem keine Dorfgeschichte , sondern die Situation expliziert
sich, nachdem sie zu Anfang mit wenigen Worten gemeldet worden ist , in lauter Rede und
Gesang , und zwar kommen bei jener mehr die genrehaften Züge des Lebens , bei diesem mehr
die Gefühlswelt zum Ausdruck . Beides ist bald monologisch , bald dialogisch . Während z . B . die
Pharmakeutria ihre Worte ohne Gesang spricht, enthält das erste Idyll den Einzelgesang auf
Wunsch eines anderen , das dritte besteht ganz aus einem in Ritomellen gehaltenen Ständchen ,



Die hexametrisdie Poesie

Europa auf dem Stier (Vasengemälde . Gregorianisches Museum )

und neben dem gesprochenen Dialog , wie er meist vorherrscht , finden wir im fünften und achten

Idyll den eigentlichen Wettgesang .
Von diesen empfindungsvollen Gesängen geht eine Stufenreihe bis ins scherzhafte und bis Stufenreihe

ins sehr freche carmen amoebaeum und in den bloßen Dialog . Die Gefahr des Dichters beginnt
mit den mythologischen Einlagen , wobei das Hirtenwesen und der Dialog leicht zur bloßen Ein¬

kleidung werden . Die Nachfolger laufen dabei Gefahr , Pedanten zu werden ; so Bion. Auch

mit Einlage von Beschreibungen kann zu viel getan werden . Bei Theokrit geht das Holzgefäß
mit seinen Bildwerken noch recht gut ins Kostüm ; schon viel bedenklicher ist bei Moschos der

Wollenkorb der Europa mit den aufgemalten oder aufgestickten Geschichten , die der Länge
nacht geschildert werden . — Gerne gehen diesen Bukolikern einzelne homerische Elemente Homerisdie

nach : durch Persephone mit ihren Nymphen bei Enna , durch die Europa vor der Entführung C !emenfc

bei Moschos schimmern deutlich Nausikaa und ihre Mägde ; die Verherrlichung des Morgen¬
schlummers mit seinen weissagenden Träumen bildet den sehr schönen Anfang dieses Stückes .

über das spätgriechische Epos fassen wir uns kurz . Gelehrterweise wurde noch unter den Vbersidht

Kaisern und bis in die byzantinische Zeit vieles nachgedichtet . Von dem Erhaltenen gehören u '°f r^ .
e^

aX'

die orphischen Irgonautika einem Spätheiden der christlichen Zeit , Nonnos ins V . Jahrhundert
m

und die angeblich von Musäos stammende Dichtung von jHero und Leander in den Anfang des

VI . , indem sie bereits Nachahmung des Nonnos verrät .
Eine besondere Gönnerin des Epos (<piXoemfje ) war Eudokia , die Gemahlin Theodosius II . ,

welche den Epen dichter Kyros hoch ehrte . Als sie den Hof verließ und nach Jerusalem ging,

199



■ntfr

Poesie und Musik

sah sich Kyros bedroht und wurde Bischof von Kotyäon in Phrygien , wo er bis unter Kaiser Leo
lebte . Noch immer wurden , wie wir bald da, bald dort ohne Zeitangabe erfahren , Argonautika
und Thebaiden gedichtet ; bei der starken philologischen Beschäftigung mit Homer blieb das
epische Handwerkszeug leicht und bis spät in Übung .

Poetische
Sprichwörter
und Lebens -

regetn

Hesiod

Seine Zeit

Subjektiver
Charakter

seiner Poesie

7 endenz -
mytben

Religiöse
Qrundabsicht

7 . Die didaktische Poesie (Hesiod )

Wie alt sind bei den verschiedenen Völkern Gesetz und Lehre in rhythmischer oder Gesangs¬
form ? Auch bei den Griechen ist die alte Voraussetzung für alles Feierliche und Gebietende
zugunsten derselben , und Delphi gibt seine Bescheide meist in Hexametern . Aber einen Lehr¬
stand , und zwar einen priesterlich -politischen , wie ihn eine eigentliche Gesetzgebung in poeti¬
scher Form voraussetzt , haben die Griechen wenigstens in historischer Zeit nicht gehabt , und
von den spartanischen Rhetren , deren ohnehin nur ganz wenige waren , ist es zweifelhaft , ob
sie prosaische oder rhythmische Gestalt gehabt . Für die didaktische Poesie der Griechen aber
handelt es sich um etwas ganz anderes , nämlich um rhythmische Sprichwörter und Lebens¬
regeln , und zwar vorzugsweise des Bauernlebens , doch mit Erweiterung ins Gnomische überhaupt .

Und nun mag der Name Hesiodos ein Appellativum sein, jedenfalls waren die Griechen über¬
zeugt von dem Dasein eines ganz bestimmten alten Dichters , welcher als ein zwar von den
Musen geweihter , aber weltlicher Lehrer seiner Nation aufgetreten sei und dem damals herrschen¬
den Leben und seinem Gesichtskreis entsprochen habe . Sie hielten es für eine hochwichtige
Leistung , daß dies geschehen . Für ihre Vorstellung von dem Dichter mochten sie sich darauf
berufen , daß ja an vielen Stellen ganz deutlich ein bestimmter und bestimmt situierter Mensch
spricht .

Hesiod ist mindestens so alt wie Homer . Für uns tritt in erster Linie die Frage : Wie muß man
sich dasjenige zuhörende und memorierende böotische (und hernach das gesamthellenische ) Volk
vorstellen , welches der Träger dieser Dichtung wurde , als sie vielleicht noch gar nicht aufgezeichnet
war ? Diese Frage stellen wir uns zunächst für die Werke und Jage und beantworten sie mit
Otfr . Müller dahin , daß dieses Publikum jedenfalls noch keinen Haß gegen das Banausische
hatte und die Griechen noch nicht aus Landwirten Politiker geworden waren . Dieses böotische
Bauemvolk ist es auch, welches die Sammlung dessen , was vielleicht erst spät bei ihm noch als
hesiodisch galt, weiterpflanzte .

Wir haben es bei Hesiod mit subjektiver Poesie zu tun , welche in diesem Sinne Gegenpol und
Ergänzung der objektiven homerischen ist . Selbst in der Jheogonie gibt der Sänger umständlich
an , wie ihn , den Hesiod , die Musen auf den Helikon berufen und geweiht , und in den Werken
und Jagen spricht er als Paränet fast beständig im eigenen Namen , und die Mythen , welche er
erzählt (Prometheus , Pandora , die fünf Weltgeschlechter ) , sind , was die homerischen nie sind ,ad probandum erzählte Tendenzmythen . Mythische Erzählungen , Tierfabeln , Sentenzen usw .
sollen den Hauptgedanken recht eindringlich machen . Hesiod will nicht die Reize des Land¬
lebens oder die Gefühle der Bauern besingen . Dies Leben ist ein hartes , und der Bauer hat
nicht die Muße des Hirten ; auch über das Klima von Askra klagt der Dichter . Echt spartanisch
konnte König Kleomenes sagen , Homer sei ein Dichter der Freien , Hesiod einer für Heloten .

Der höhere poetische Zug , der das Ganze über die bloße Lehrabsicht hinaushebt und zusammen¬
hält , ist von Otfr . Müller richtig erkannt als der religiöse : es sind die Jügungen und Einrichtungen
der Qötter , die die Gerechtigkeit im ^Menschenleben schützen , die Arbeit als den einzigen Weg
zum Wohlsein gegeben und das Jahr selbst so geordnet haben , daß jegliches Werk seine

200



Die hexametrische Poesie

redbte und den “Menschen erkennbare Zeit darin findet , und dabei ist das Ganze , schon von den

Eingangsmythen an , vom Pessimismus völlig durchzogen .
Eine andere Frage ist, wie er im großen seine Dichtung an die Leute brachte , und ob er auch

Aöde war . Als er bei der Leichenfeier des Amphidamas zu Chalkis im Wettgesang auftrat ,
muß er als solcher gegolten haben . Aber hier war wohl der Inhalt seiner Dichtung der Ruhm
und die göttliche Abstammung jenes Geschlechtes, und so mag auch sonst , wo er Episches
dichtet , also für die Jheogonie , wenn sie von ihm ist, und für die Eingangsmythen der Werke
und Jage Aödengesang vorausgesetzt werden .

Bezeichnend ist , daß der Hexameter bereits auch hier , für volkstümliche Wahrnehmungen ,
Mahnungen und Regeln , der selbstverständliche Vers war . Was aber den Stil betrifft , so spricht
aus dem Gedichte eine große , altertümliche Naivität . Wir sehen hier den Anfang eines Stils ,
das Primitive , noch nicht das Ausgeglichene . Hesiod ist viel altertümlicher in seiner Art oder wirkt

wenigstens so, als Homer in der seinigen.
Der jetzige Zustand der Werke und Jage ist freilich trümmerhaft . Alles muß dem Volks¬

sinne völlig gemäß gewesen sein, indem es sich sonst in der mündlichen Überlieferung nicht
erhalten hätte ; die jetzige Anordnung freilich ist teilweise ganz irrationell . — Die Tagewahl am
Schlüsse besteht zum Teil aus versus memoriales , die im Munde der Landleute am Leben waren ,
auch wenn kein bestimmter Dichter sie geschaffen.

Die Jheogonie ist , wenn sie auch bei den Böotem nicht als sicher hesiodisch galt, und so ver¬
schieden ihr Inhalt ist, mit den Werken und Jagen gleichwohl auf alle Weise nahe verwandt .
Auch hier haben wir es mit einem wirklichen Didaktiker , einem Lehrer seiner Nation , zu tun ;
und zwar ist es ein böotischer Sänger , sei es Hesiod selbst oder ein Abkömmling von ihm oder

ein Sänger seiner Schule, welcher neben Epos und Hymnus eine dritte Gattung hinstellt : die

Kosmogonie und die für die Griechen davon untrennbare Theogonie , und damit eine Darstellung
der Kausalität , der Ableitung des Reiferen und Vollkommeneren durch Zeugung gibt .

Schwierig und meist unmöglich ist es , den Verfasser als Denker und Dichter zu beurteilen ;
man weiß nie sicher, was schon vor ihm vorhanden war . Bei den Griechen wurde er immer mit

Homer parallel , in gleich hohen Ehren genannt und vorgetragen . Sie trauten ihm zu, daß er das

Ganze geschaffen habe ; er selbst betont auf das höchste die Inspiration durch die Musen , welche

als die wahren Offenbarerinnen gelten sollen. Allermindestens lernen wir in den ausgeführten
Partien einen großen Darsteller kennen , und groß altertümlich , bisweilen nur düster andeutend

ist die Ausdrucksweise in der ganzen Art , wie sich die Urmächte , z . B . Gäa , regen und äußern ,
halb als Urgewalten , halb als bewußte oder wie in düsterem Traum sich bewußt werdende

Individuen . Es herrscht eine ähnliche wilde Pracht wie in der Edda .
Gewiß brachte der Dichter mit der öffentlichen Rezitation eine gewaltige Wirkung hervor ,

wie etwa Homer mit der Nekyia . Er, und vielleicht er allein kam dem größten Bedürfnis der

Nation entgegen , denn alles spätere Didaktische steht schon in betreff des Gegenstandes viel

tiefer und kann auch in der Darstellung nicht mehr jene urtümliche Macht entwickeln ; während

die Jheogonie noch zur Nation redet , ist es bloßes Literaturprodukt und nur kleineren Kreisen

bestimmt , nicht mehr von ferne in demjenigen großen und innigen Bezug zum nationalen Geiste ,
der aus ihr spricht .

Für die Personifikationen des Allgemeinen mochte dem Dichter der Geist der Nation sehr

entgegenkommen , und dennoch muß die Stelle von den Kindern und Enkeln der Nacht hödist

ergreifend und neu gewesen sein . Und gleich darauf kommt dann das Geschlecht des Pontos :

Nereus und die Nereiden , an sie reiht sich eine von den Geschwistern des Nereus stammende

Aödenfrage

Hexameter
und Stil

Verwandt¬
schaft der
„ Jheogonie

"

mit den
„ Werken und
Vagen “

Charakter der
Darstellung

Wirkung auf
die Nation

201



Poesie und Musik

Die
dichtenden

Philosophen:
Xenophanes

Parmenides

Emphedokles

Poetische
Bearbeitungen

sonstiger
Stoffe

Medizin

Landbau

Jagd .Tisdofang

Welt von Ungeheuern : Graien , Gorgonen , Echidna , Chimära usw . , und dann folgt erst noch
Tethys und Okeanos und ihr Geschlecht : die süßen Wasser , Flüsse und Quellen . Von einzelnen
erinnern wir ferner an die rätselhafte Verherrlichung der Hekate und an die heimliche Geburt
und Rettung des Zeus . Ganz beiläufig und als etwas den Hörem Bekanntes erfahren wir den
Opfervergleich der Götter und Menschen zu Mekone , woran sich der Feuerraub des Pro¬
metheus und die Rache des Zeus mittels der Pandora schließt ; sehr grandios , ob sie spätere
Zutat sei oder nicht , ist die Titanomachie , zumal der Aufruhr aller Elemente , bis die Glut auch
das Chaos erfaßt , und endlich die Fesselung der Titanen in dem großartig angedeuteten Tartaros .
Der Rest ist Zutat und lautet eher wie versus memoriales .

Von den Philosophen , die sich des Verses bedienten , verfaßte Xenophanes , abgesehen von
seinen historischen Gedichten und Elegien, ein episches Gedicht über die Natur , das er selber
an Festen und wohl auch sonst vortrug . Bei ihm erklärt sich die poetische Form gegenüber
der Prosa der Ionier durch die begeisternde Grundidee der eleatischen Schule, den Theismus -
Pantheismus des Sin und Alles (Ev xai tcSv) . — Auch Parmenides , der vielleicht noch sein Schüler
war , faßte seine Lehre vom Sein, so abstrakt sie ist, in hexametrische Form . Der Titel lautete
auch hier : von der Natur , er führte zum Teil die Dike , als ihn belehrend , als redende Offen¬
barerin ein, und die Einleitung , bis er zur Dike gelangt , ist sehr großartig . — Ebenso hieß das
Werk des Emphedokles von Agrigent , der erweislich erst um 444 blühte , von der Natur . Er gehtwieder in eine gewaltsam mythische Ausdrucksweise zurück als der letzte , der dies so vermocht
hat ; denn die vorhandenen orphischen und poetisch pythagorisierenden Reste sind meist spätund auf alle Weise verdächtig . Auch seine eigentliche philosophische Lehre , die Leugnung des Neu¬
entstehens zugunsten der ewigen Wandelung ist noch stark bildlich . Außerdem hat er (wie
Lucrez ) einzelne umständlich ausgeführte Bilder, wie das von den Malern , das von der Laterne ,das von der Wasseruhr .

Die Gewöhnung an den Hexameter und die Wünschbarkeit des Vorlesens in Gegenwart
vieler und wohl auch der leichteren sachlichen Einprägung in der Art der versus memoriales ,vollends aber der Wunsch der späteren Gelehrten , zugleich elegant und Dichter zu sein , verbunden
mit der großen Leichtigkeit des Hinwerfens , rief nun neben den Prosaabhandlungen auch fort¬
während poetische Bearbeitungen aller möglichen Stoffe hervor . Natürlich ist dabei der Emst
des Lehrens lange nicht so groß und tief als bei Hesiod , geschweige daß diese Lehrdichter in
einem gleichen Verhältnisse zur Nation gestanden hätten . Ob hier schon von einer gewollten
Popularisierung der Wissenschaft zu sprechen ist, mag dahingestellt bleiben . Jedenfalls wußte
jedermann , daß neben diesen Gedichten , welche den Anspruch machten , eine Wissenschaft zu
überliefern , auch eine präzise und schulmäßige Überlieferung von ganz anderem Emst existiere .
Merkwürdigerweise werden neben diesen Dichtem Schriftsteller erwähnt , welche umgekehrt den
Mythus nicht episch, sondern in Prosa behandelten ; so der Sage nach schon Aristeas von Pro-
konnesos in seiner Theogonie , ein Dionysios von Mitylene in seinen Argonautika usw .

Ein bedeutender Lehrdichter war Nikandros von Kolophon , derselbe , der durch seine Hete -
roiumena (Metamorphosen ) Ovid die erste Idee zu seinem Gedichte gab . In seinen Theriaka
und Alexipharmaka , welche reichlich kommentiert worden sind , eröffnete er die medizinische
Poesie, worin er u . a . in der Kaiserzeit in Marcellus von Side einen Nachfolger bekam , der die
ärztlichen Dinge in nicht weniger als 42 Büchern in Hexametern behandelte . — Der nämliche
Nikandros steht aber auch als Verfasser seiner (verlorenen ) Georgika , die Virgil mehrfach benützt
haben soll, an der Spitze der den Landbau behandelnden Dichter (Geoponici und Georgici ) . —
Jagd und Fischfang wurden von den Kynegetikem und Halieutikem besungen , von welchen

202



Die hexametrischePoesie

letzteren Athenäus ein (auch die Prosaschriftsteller enthaltendes ) bis auf Oppian gehendes Ver¬
zeichnis gibt . — Auch Geographie in dichterischer Form gab es : Dionysios , der Perieget , dichtete
in der Kaiserzeit seine Weltbeschreibung . Das Beste in dieser Gattung hat der Römer Ausonius
in der Mosella geleistet .

Und nun endlich das poetische Kochbuch . Seinen Ursprung hat es in Sizilien, wo zuerst ein
von Plato erwähnter Mithaikos ein Werk über die heimatliche Küche verfaßt , und Epicharmos
seine Komödien gedichtet hatte , deren Fragmente zu drei Vierteln vom Essen handeln . Hier
verfaßte schon ein Zeitgenosse des jüngeren Dionys , Archestratus von Gela oder von Syrakus ,
der für diese Kunde sogar weit in der Welt herumgereist war , im ernsthaftesten , gebietenden
Lehrtone des Hesiod und Theognis seine Hedypatheia , d . h . gastrologische Regeln und Be¬

schreibungen aller möglichen Eßgegenstände . Andere folgten ihm nach . So gab es ein Gedicht über

eingepökelte Fische, das Euthydemos von Athen dem Hesiod zuschrieb ; ferner wird ein gewisser
Numenios als Verfasser einer poetischen Kochkunst (ö^ apTimxa ) und ein Rhodier Timachidas

genannt , der einen ähnlichen Stoff in elf Hexameterbüchem behandelte . Ein berühmtes Qastmähl
hatte , wie früher erwähnt , den Homerparodisten Matron zum Verfasser . Schon in die Zeit des

älteren Dionys gehört der Dithyrambiker Philoxenos , ein berühmter Fresser und Abenteurer ,
dessen Qastmahl aber nicht die epische Form , sondern die des Dithyrambos hatte , zu geschweigen
von anderen Autoren , von denen nicht sicher ist, ob sie sich der Prosa oder der Poesie bedient

haben .
Man wird bei diesen Didaktikern , soweit wir sie kennen , immer wieder einzelne Elemente

großer Schönheit finden , die uns sagen, daß wir es mit einer feinfühligen Nation zu tun haben ,
die hier ihr Übermaß von Schönheitssinn ausgibt .

III . DIE M U SIK

Fragen wir , von welchen Anschauungen und Tatbeständen der heutigen Musik wir ab¬

strahieren müssen , wenn wir eine Vorstellung von der griechischen gewinnen wollen , so ergibt sich

folgende Antwort : Die Leute sangen zunächst nicht aus Heften , sondern frei und waren daher

imstande , sich im Singen zu bewegen . Ferner müssen wir auf die Meinung verzichten , daß unser

Eos und Tithanos mit Lyra, auf der Rückseite der fliehende Dardanos (Nolanisdie Diota)

Qeographie

Das poetische
Kochbuch

Bedeutung der
Musik für die
Qriechen

203


	1. Das homerische Epos
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189

	2. Homer und die Griechen
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191

	3. Die homerischen Hymnen
	Seite 191
	Seite 192

	4. Zyklische Dichter, Rhapsoden und spätere Epiker
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196

	5. Das alexandrinische erzählende Gedicht
	Seite 196
	Seite 197

	6. Die Bukolik. - Das späte Epos
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200

	7. Die didaktische Poesie (Hesiod)
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203


