
Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob

Berlin, 1958

IV. Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277


Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

IV. DIE POESIE AUSSERHALB DES BLOSSEN HEXAMETERS

1 . Allgemeines

Es kann bei den Griechen eine Zeit gegeben haben , da außer dem Epos und den beiden
Gattungen , die Hesiod vertritt , nur Volksmelodien mit Refrains vorhanden waren . Auf diese
mythisch -epische, religiöse , festliche, jahreszeitliche Kunst hin entstand die griechische Lyrik
dann als eine völlig spontane Schöpfung , nicht wie die abendländische , welche allermindestens
den lateinischen Kirchenhymnus zum Präzedenz hatte . Die Elegie kann als eine sehr große
Neuerung , als eine Art Abfall erschienen sein.

Der stärkste Gegensatz zur griechischen ist die heutige Lyrik . Diese kennt absolut keine
äußeren Schranken und kein Gesetz als das , welches sie für sich selbst sucht, und sucht ferner
von dem Gedruckten aus ihren Weg zu den Genießenden ; die griechische dagegen war durch
ihre Verbindung mit Gesang , Geselligkeit , Instrument und Tanz an eine umständliche Lehre
und äußere Ausübung gebunden , so daß sie unmöglich in alle Lüfte zerstäuben konnte .

Unsere Betrachtung der griechischen Poesie macht nicht den Anspruch einer übersichtlichen
Literaturgeschichte ; wir haben es nur mit der Poesie als einer freien Äußerung des Lebens und
als einer nationalen Kraft zu tun . Die Nation , die einzelnen Stände nehmen je nach Zeit und
Gegenden den verschiedenartigsten Anteil daran und der Akzent liegt bald da , bald dort . Von
den epischen Rhapsoden abwärts gerät die Dichtung in die verschiedensten Hände ; aber sie
bleibt hohe Kunst , die Formen werden auf das äußerste respektiert , es dauert lange , bis man
von der älteren zu einer neuen übergeht , und geschieht erst , nachdem schon aller mögliche
Inhalt in die vorhergehende gegossen worden ist . So wächst sich die Poesie langsam und kon¬
sequent aus ; die einzelnen Gattungen lösen sich ab , wenn die Stunde ihrer Reife gekommen ist ;
keine auswärtige Literatur , keine Religion mit auswärtigen Urkunden tritt störend dazwischen :
so ist denn auch in der Darstellung die Aufzählung nach den Formen eine unvermeidliche .

Eine große Anzahl von Dichtem genoß eine Zelebrität von Anfang an und behauptet sie auf
die Dauer , indem auch ihre Verflechtung in die Schicksale und Taten der Zeit ihnen nichts von
ihrer Unvergänglichkeit benahm . Ihre Dichtungen wurden früh und gewiß sehr vollständig
gesammelt , und es ist nur Sache des Mißgeschickes, daß außer den Tragikern und Pindar so
wenig gerettet worden ist . Die späteren Griechen waren im vollen Besitz ihrer poetischen Urkunden
und empfanden dieselben mit dem Bewußtsein einer darin vollzogenen Entwicklung .

Poesie und Volkstum , ja Poesie und Bürgertum entsprachen sich noch . Für diese Dichtung
gab es noch keine Trennung zwischen Gebildeten und Ungebildeten ; jedem Freien war sie
selbstverständlich zugänglich ; von ihrer urspünglichen Grundlage , dem Mythus , wußten arm
und reich gleich viel, ebenso wie der Kultus eine Sache jedermanns war . Und dabei war sie
doch eine hohe Kunst .

2 . Die Elegie

Gewiß gab es in der Volks - und Religionspoesie populäre alte Formen verschiedener Art ,
aber bis ungefähr 700 v . Chr . war die einzige Kunstform , in welche sich alles schmiegte, der
Hexameter , dem sich ja auch Hesiod unterordnete .

Langsam entstanden die neuen Formen ; aber die Griechen hielten dafür das Vorzügliche
künstlerisch fest . So war es mit den beiden Gattungen der Fall, die sich nun fast zugleich er¬
hoben , der Elegie und dem Jambus . Jene , der wir uns nun zuwenden , hatte zur Voraussetzung

Vergleichung
mit der moder¬
nen Lyrik

Allmähliches
Sich-Auswado -
sen der Poesie

Zelebrität ein¬
zelner Dichter

Allgemeine
Zugänglich¬
keit derPoesie

Die 7orm
der Elegie

719



Poesie und Musik

1
Begleitung

durdb die 7löte

Jhr Inhalt

Xallinos ,
Jyrtäos

Ardhilodhos
7r . 6

7t . 9

TAimnermos
(630— 600

V. Chr .)

Salon

Jheognis
(um 500
v. Chr .)

daß sich mit dem Hexameter sein wunderbares Gegenspiel , der Pentameter , zusammenfand zu
derjenigen Verbindung , welche Elegeion hieß , hiernach erhielt dann das ganze Gedicht den
Namen Etegeia , denn man benannte die Gattungen der Poesie gerne nach der metrischen Form
und überhaupt nach der äußeren Gestalt ; diese Formen aber wurden , sobald man einmal die
Wahl zwischen mehreren hatte , mit feinster Rücksicht auf die Art der betreffenden Empfindung
und den Zustand der Seele gewählt .

Zur Elegie gehörte — d . h . wenn man sie sang und nicht bloß rezitierte — immer und aus¬
schließlich die Höte ; als die eigentliche Stelle für ihren Vortrag gilt das Gastmahl , zumal dessen
letzter Teil , der Komos . Ihr Inhalt ist jede erregte Stimmung und ja nicht etwa nur Klage
oder vollends Liebesklage . Die Ereignisse und Zustände der Gegenwart wecken in dem Dichter
bald Hoffnung , bald Furcht und bestimmen ihn zu Vorwürfen oder Ratschlägen . Das Er¬
haltene hat vorwiegend paränetischen Charakter , zum bloßen Gnomischen leicht gedämpft ; diese
Dichtung spricht schön und bequem , nicht großartig abrupt , wie die späteren lyrischen Formen .

Gleich von Anfang an haben wir Reste von sehr bedeutender Art übrig : den schönen Auf¬
ruf des Kallinos zur (Tapferkeit und die Gesetzlichkeit sowie die (Mahnungen des Tyrtäos .
Es sind dies Gedichte von großer typischer Wirkung , bestimmt auf Feldzügen abends im Lager
nach dem Päan durch einen besonders geschickten Krieger vorgetragen zu werden , der dafür
eine größere Portion Fleisch bekommen mochte . Der Lakonismus gestattete keine sogenannte
patriotische Beredsamkeit , dafür aber diese gewissermaßen patentierte Elegie. — Kriegszeiten
besangen auch die Elegien des Archilochos , von denen sehr schöne Fragmente erhalten sind ,
darunter das ionisch leichtsinnige Urbild des horazischen : relicta non bene pannula . Daneben
kommt auch die Freude des Gelages und der Liebe und die Trauer um Verstorbene zum Aus¬
druck ; eine Elegie wie die auf die im Meere untergegangenen Freunde wurde wohl etwa beim
Leichenmahl vorgetragen ; von einem Threnos ist sie wohl zu unterscheiden . — Als dann Ionien
den Lydern unterlag , nahm diese eminent ionische Dichtungsart mehr die Wendung zum Genuß
und zur Liebe . Diesen Übergang bezeichnet Mimnermos , der neben der kriegerischen besonders
die erotische Elegie pflegte . In den von ihm erhaltenen Fragmenten überwiegt die wehmütige
Betrachtung der Kürze und Hinfälligkeit des Lebens so , daß man an den Koheleth erinnert
wird ; es sind Aufforderungen zur Freude mit dem dunklen Hintergrund der Unsicherheit . —
Später legt Solon alle Seiten seines bewegten Lebens in die Elegie hinein , vor und nach seiner
Gesetzgebung , in den verschiedensten Tönen , des Aufrufs , der Warnung , der Betrachtung und
der Freude .

Ein rätselhafter Dichter ist Theognis von Megara . Manches in den etwa 1400 von ihm
erhaltenen Versen ist fragmentarisch , und daß die Sachen in richtiger Ordnung stehen , ist
nicht zu behaupten ; in vielen Fällen wird man sich sagen , daß das betreffende Stück von Anfang
an nur als kurzer Spruch gedichtet und kein Fragment sei . Solche Gedichte lesen sich nur eben
fragmentarisch , ähnlich wie Hesiods Werke und (Tage, und die Erklärung für die Kürze liegt
oft darin , daß die satte Lebensbitterkeit , die in einem oder zwei Distichen hinlänglich zu Worte
kommt , dem Theognis den möglichen elegischen Faden abschneidet .

Eigentlich elegisch sind zunächst (am Anfang ) einige Proömien an Götter , welche wohl
Anfänge von Elegien sein könnten ; sodann die schwermutsvollen Eifersuchtsanreden an seinen
jüngeren Freund Kyrnos , weldie man schon als Episteln bezeichnen könnte , wie denn über¬
haupt aus der Elegie, sobald der Angeredete nicht mehr als anwesend gedacht ist, und vollends
wenn kein Leidenschaftsverhältnis zu ihm obwaltet , die poetische Epistel wie von selbst ent¬
steht . Die sympotischen Stücke sind zum Teil wohl wirkliche Anreden bei Gelagen . Wir erinnern



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

NächtlichesSymposion mit Psaltrien und Hetären (Vasengemäldevon S . Agata de ’Goti . Museum, Neapel)

>Ky
■-i 'ci •n>IMVnVTYiVffi^/TS'ÄJv.

’*»* *$- 5? » "^4~»* •»» ;«
dT «T V c.*» »^ T

* 7Ä*

an das Gedicht , wo er sich als betrunken bekennt , und an das, wo er den Mittelweg zwischen
dem Nichts und dem Allzuviel sucht , ferner an die Sachen aus der Zeit des Perserkrieges ,
z . B . die Gebete um Rettung der megarischen Gemütlichkeit , die Anrede an den Wein , das
Weingeschenk , die Entschuldigung , den Entschluß zum Wohlleben , solange es hält , den Vor¬
schlag zur Pause beim Gelage , die Reihe von Distichen . — Die Erotika (von 1231 an) sind
zum Teil ganz gewiß von ihm, und wirklich Fragmente von Elegien, auch wohl zum Teil ganze
Elegien ; jedenfalls ist das meiste alt und von den ähnlichen Gedichten der Anthologie ver¬
schieden .

Schön ist die sympotische Elegie, die Xenophanes für ein Opfer mit Gelage verfaßt hat , von
wo er nur wünscht , daß jeder noch ohne Hilfe heimkomme . — Mit Kritias dagegen kommt dann
die Aufzählung als rhetorische Verfälschung der Poesie auf , was sie im älteren Epos nicht war ;
er führt eine Anzahl von Erfindungen nach Gegenden an , um zuletzt zu sagen , die Siegerin
von Marathon (Athen ) sei die Erfinderin des Tongeschirres , des Kindes von Scheibe, Ton und
Kamin . Sehr viel schöner ist das in Hexametern verfaßte Fragment des Kritias über Anakreon ;
aber die innere Notwendigkeit der Elegie mochte schon damals im Schwinden sein .

Lauter Aufzählung zum Ersatz für den fehlenden inneren Drang fand sich denn auch bei
Antimachos , und zwar in der berühmten Elegie auf seine verstorbene Geliebte Lyde , wo alles

mögliche mythische Unglück zusammengestellt war . Mit Krates spätestens meldet sich dann die
Parodie ; erhalten ist eine solche auf die Elegien Solons . — Von den eigentlichen Alexandrinern
erwähnen wir Alexander von Ätolien , einen Dichter der tragischen Pleiade , dessen elegische Frag¬
mente in sehr dunklem Ton gehalten sind , und den für uns nur durch kleine (wenn auch viele)
Fragmente repräsentierten Kallimadios , für den Ovid bekanntlich das Wort hat : Quamvis ingenio
non valet , arte valet . Als Kunstimitation lebte die Elegie freilich in Alexandria wieder auf , ein

Xenophanes
Xritias

Antimadios

Xrates

Alexander

Xallimadios

231



Poesie und Musik

7ibuU und
Properz

Verhältnis des
Epigramms
zur Elegie

Aufschriften

Simonides

Äschylos ,
Euripides

Plato

echtes Leben gaben ihr aber doch erst die Römer wieder , zu deren innerstem Wesen sie paßte ,
Tibull und Properz dichten wieder individuell und momentan , und wenn sie auch von den Alexan¬
drinern gelernt haben , so ist das Originale bei ihnen doch außer allem Zweifel ; ihre außerordent¬
liche Kraft hatten sie von ihrer Nation , nicht von Hellas her .

3 . Das Epigramm

Die echte Elegie, die Schöpfung der gewandnadhsdhleppenden Ionier , scheint , wie gesagt , früh
erloschen zu sein, was nicht hindert , daß möglicherweise Elegien noch lange massenhaft gedichtet
wurden , und nun zog sich statt ihrer die Stimmung ins Kurze und wurde Epigramm oder , sofern
sie sympotischen Charakter hatte , kurzes Skolion . Diesen elegischen Ursprung des Epigramms
müssen wir uns gegenwärtig halten ; dasselbe ist nicht etwa nur , was sein Name sagt , aus der
Aufschrift eines Grabes , Anathems oder sonstigen Denkmals hervorgegangen . Durch ihre kraft¬
volle Kürze und Schärfe schieden sich diese Aufschriften vor der bequem redenden Elegie aus ;
dagegen bedurfte das Epigramm jedenfalls bei den früheren Griechen noch nicht des überraschen¬
den , Unerwarteten , der sogenannten Spitze . Aus der wirklich gesetzten Inschrift wurde dann
mit der Zeit eine von Stein und Erz unabhängige literarische Gattung . Und nun entwickelte das
Epigramm eine wahre Proteusnatur , indem es sich nach allen Seiten hin ausdehnte und außer
dem Grab und dem Anathem der freien Äußerung über alles Mögliche , besonders aber der Liebe ,
der Spottsucht , der Freude des Symposions , diente . Schon früh war es ein freies Gefäß des griechi¬
schen Esprit , und wie sehr es als solches dem Geiste der Nation entsprach , erhellt schon daraus ,
daß es nahezu das zäheste Leben bewiesen hat , bis tief in die byzantinische Zeit hinein .

Berühmt als Epigrammendichter war erst Simonides von Keos , der ältere Zeitgenosse des
Pindar und des Äschylos , und gerade bei diesem , der auch in der Elegie groß war und in dieser
z . B . die Gefallenen von Marathon und von Platää gefeiert hat , zeigt sich der Zusammenhang
beider Gattungen , indem viele seiner sogenannten Epigramme eher wie Fragmente von Elegien
als wie Grabschriften erscheinen . Schon seine echten Epigramme aber repräsentieren alle späteren
wesentlichen Schattierungen . Von ihm ist bekanntlich die Thermopyleninschrift : Melde , o Fremd¬
ling , den Lakedämoniern , daß wir hier liegen , weil wir ihren Satzungen gehorchten . Wie hier , so
zeigt sich auch anderwärts die anfängliche Kraft des Epigramms sehr vollständig . Auch mehrere
seiner Privatepitaphien sind innig und schön, wie das Distichon auf das Grab eines Gemordeten
und die Anrede des sterbenden Töchterchens , welches die Mutter bittet , dem Vater ein anderes
Kind zu gebären .

Einige Distichen für Agonalsieger sagen nur möglichst gedrängt den Ort der Siege, die
Kampfesart , den Namen und die Heimat des Siegers ; andere für Kunstwerke verfaßte enthalten
Angaben von Künstlernamen , entweder ohne weitere Zutat oder auch mit Selbstruhm oder gar
mit der höchst prosaischen Nennung des dem Künstler gezahlten Honorars . Neben dem epita-
phischen und anathematischen Epigramm ist aber bei Simonides auch der freie Scherz (narpAov)
und der Spott schon vertreten ; ja auf seinen Feind Timokreon gestattet er sich schon eine
parodistische Imitation der feierlichen Grabschrift .

Nach diesem Blicke auf den vielseitigen Dichter erinnern wir nur im Vorübergehen an die
Grabschrift mit Erinnerung an Marathon , die Äschylos für sich selbst verfaßte , an das unüber¬
treffliche Epigramm des Euripides , der den Helios anruft , ob er je schon so etwas gesehen , wie
den Tod von Mutter und drei Kindern an einem Tage , an die Epigramme Platos , bei dem die
Grabinschrift auch schon zum bloßen schönen jeu d ’esprit wird und Witze , Liebesepigramme und



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Wortspiele , auch zwei Naturbilder schon völlig den Stil der späteren Anthologie zeigen , um uns nun¬
mehr dem Hauptdepositum von Epigrammen , das wir besitzen , eben dieser Anthologie , zuzuwenden .

Vor allem ist auch hier wieder von den Grabschriften zu sprechen . Die Beziehung zu den Toten
war vielleicht bei den Griechen um so viel inniger , als man über das Jenseits unklar war . Der
Stein kostete nicht viel, weil er keiner architektonischen Einfassung bedurfte , und so bekam auch
die arme Arbeiterin ihr Gedicht , wenn sie ein Andenken hinterließ . Auch eines namhaften
Dichters bedurfte es nicht , obwohl sich ein solcher gewiß oft gerne dazu verstand und damit einen
im Stein dauernden Ruhm erlangen konnte , denn auch gewöhnliche Leute in Hellas konnten einen
schönen Ausdruck für ihren Schmerz finden ; was Behandlung und Metrum sei , wußte man
darum , weil man von Homer her viel auswendig wußte .

Bezeichnend ist nun besonders die Wahrheit und Offenheit , die aus den Grabschriften spricht .
Neben dem ruhigen Blick auf das (noch leer stehende ) eigene Grab kommt der Schmerz über
den Tod der Angehörigen ungescheut zu Worte ; man darf herzhaft über das Schicksal klagen und

jammern und hat gegen das furchtbare Leiden keine Ergebenheitsmiene nötig . Anderseits geschieht
auch das Glücklichpreisen solcher, denen es gut gegangen ist, höchst unbefangen , so daß man
die Taxation des Lebens und seines Glückes ganz deutlich kennenlemt , und der genossenen
Erdenlust wird gerne Erwähnung getan . Schon relativ früh schleicht sich dann auch für be¬
rühmte Menschen das Bild ein, wie sie sich unter den Seligen befinden und wen sie dort treffen

mögen , während gewiß erst spät der Heidenhimmel auftaucht , da die Seele, des Leibes ledig,
zu den himmlischen Pfaden emporschaut oder im Himmel ihren Sitz suchen geht , allwo Orpheus
und Plato sind . Dafür nimmt natürlich der Hades einen breiten Raum ein , ohne daß vom dortigen
Wiedersehen viel die Rede wäre ; nur Mutter und Kind denkt man sich auch hier gerne vereinigt .
Daneben kommt auch die Negation jeglichen Fortlebens im Hades vor .

K A A 0 i

Ganymedund Eros (Nolanisdie Diota. Vorder- und Rüdeseite )

Unerschöpflich ist das Epigramm , sofern es sich an die Elegie anlehnt und erotischen , sym-

potischen , spöttischen Inhalt hat . Hier kommt seine natürliche Neigung zur Antithese zur Geltung ,
wozu schon die Form des Distichons einlädt ; es kann die süßeste Lyrik enthalten , aber ebensogut
und mit ganz besonderer Prägnanz durch die Paarung von Gegensätzen den Witz und Hohn

Die -Anthologie

Qrabsdhriften

Das erotische ,
sympotisdhe
und spöttisdhe
Epigramm

233



Poesie und Musik

RuhigeWelt-
betradotung

Epideiktisches
Epigramm

Ursprung der
Invektive

ausdrücken , es kann schildern und stechen und hat so mit der Zeit neben seinen vielen anderen
Funktionen auch die des archilochischen Jambus übernommen . Die Komik war ihm durch die
schöne , feierliche Form sehr erleichtert , welche jeden Augenblick an Homer und die Elegiker
anklang , während der Inhalt den geraden Gegensatz dazu bilden mochte . Selbstverständlich spielt
auch das Wortspiel — freilich bisweilen bis ins Frostige — eine große Rolle . Gerne kleidet sich
der Spott in die scheinbare Verteidigung : Man sagt , du habest deine Haare gefärbt , o Nikylla ,während du sie doch rabenschwarz gekauft hast .

Neben diesem Epigramm , von dem wir nicht wissen , wie oft es zur direkten anonymen In-
vektive gegen Personen gedient haben mag , steht dann , gleichfalls aus der Elegie abzuleiten , das
zum Teil völlig gnomische Epigramm der ruhigen Weltbetrachtung . Eine Menge von Urteilen
über Leben , Schicksal und Sittlichkeit wird so ausgesprochen , bisweilen abstrakt , oft auch mit
Anlehnung an irgendeinen Namen . Treffliches bietet Lucian in epideiktischen Sätzen wie :

Nimmer ist Gros der frevler am Menschengeschlechte , die wilden
friebe des Menschengeschlechts stedken sich hinter den Qott .

Er kann sogar ganz religiös sein, wenn ihm zu trauen wäre :

Mag unziemliches Handeln den Menschen entgehen , den Qöttern
Schon im Qedanken daran sicher entziehst du dich nicht .

Epideiktisch ist also zunächst im Epigramm der eigentliche Sinnspruch , d . h . irgendein ins
Kürzeste und Schönste gezogener Satz aus Moral , Leben , Beobachtung , der etwa auch in
paränetischer Form als Anrede des Dichters an sich und andere gefaßt ist, wie wenn z . B . der
nämliche Lucian einem anderen die Unbeständigkeit seines Glückes weissagt . Sodann kleine
Genrebilder und kurz hingeworfene Anekdoten aller Art , die einen lehrhaften Zug haben und
sich oft geradezu als Parabeln geben . Besonders gerne werden kleine Ereignisse aus der Tier¬
welt pikant beschrieben : Eine Maus will eine offene Auster fressen , worauf diese zuklappt ; eine
Schwalbe bringt ihren Jungen eine Grille , die Kollegin im Gesänge , zum Futter ; die über ihren
Küchlein erfroren gefundene Henne veranlaßt den Dichter zur Nutzanwendung , Prokne und
Medea sollten sich im Hades schämen . — Zahlreich sind spitzfindige Antithesen in sachlichen
Bildern ; eine der schönsten Antithesen ist die des Euenos , welcher Ilion sagen läßt : Asche der
Zeiten hat mich verzehrt , aber in Homer bin ich noch vorhanden und habe meine ehernen Pfortennoch , überhaupt wird vieles zum Ruhm Homers und anderer Dichter gesagt . Auch Exklamationen
des Lesenden finden sich und Mythologisierungen , indem z . B . Mnemosyne beim Anhören der
Sappho fürchtet , die Menschen möchten eine zehnte Muse bekommen . Endlich gehören dem
epideiktischen Genre noch die Rätselepigramme an , welche nicht in Frageform gefaßt zu sein
pflegen , sondern Dinge beschreiben oder hinsagen , deren wirklichen Namen oder Bedeutung man
erraten muß .

4 . Der Jambus

Die holde Anmut der bisherigen daktylischen Poesie wird vom VII . Jahrhundert an durch eine
herbe , von Anfang an der persönlichen Invektive dienende Form , den Jambus , geschnitten . Daß
die Invektive bei den Griechen sich diese Form fand , wird damit entschuldigt , daß auch der
strafende und herbe fon an seiner Stelle sein könne , wenn er von einer erhebenden großartigen
Vorstellung der Dinge , wie sie sein sollten , ausgehe . Sehen wir also davon ab , der künstlerischen
234



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Berechtigung auch eine sittliche beizugesellen und geben wir einfach zu , daß die Schmähung von
Individuum gegen Individuum zur Kunstgattung erhoben wurde . Wir wüßten nicht , daß irgendein
altes Volk ähnliches gehabt hätte ; später hat die Sirventese bei den Provenzalen diesen Ton
wieder angeschlagen .

Mehr schon als mit der Komik der alten Poesie war der Jambus mit den Spottreden verwandt ,
die bei großen Festen und Weihen , wie den Eleusinien, üblich waren und in den Fröschen des

Aristophanes nachgebildet sind . Auch dies Necken und Spotten hieß Jambos . In die Literatur aber
wurde diese Gattung durch Archilochos von Paros eingeführt , einen Dichter , von dessen Eigenart
wir uns leider kaum einen genügenden Begriff machen können , da von seinen jambischen Frag¬
menten nur ganz wenige Zeilen zu der gewöhnlichen Charakteristik passen ; vielleicht mochten
ihn die späteren Literatoren nicht mehr gerne zitieren .

Eine sehr hohe Stellung nimmt Archilochos in der Geschichte der poetischen Formen ein . Seine
Metren sind , je nachdem der schwächere Taktteil voran - oder nachtritt , der Jambus und der
Trochäus . Beide haben leichten und raschen Gang , der Jambus dient mehr dem Ausdruck des
Zornes und der Bitterkeit , in den Trochäen sieht O . Müller eine Mittelgattung zwischen dem
Jambus und der (von Archilochos ebenfalls kultivierten ) Elegie, so daß sie weniger Schwung und
Adel der Empfindung und mehr den Ton des gemeinen Lebens haben als diese . Die Verse aber
waren der aus drei Dipodien bestehende iambische Trimeter und der aus vieren bestehende
trochäische Tetrameter . Beide haben sich durch alle Zeiten als die gesetzmäßigen Formen be¬
stimmter Arten der Poesie erhalten , schon Archilochos aber hat sie so vollkommen gebildet , daß

später nichts Wesentliches mehr daran zu bessern war .
Was den Vortrag betrifft , so wurden die Jamben im allgemeinen nicht gesungen oder doch noch

nicht eigentlich gesungen , sondern rhapsodiert . Das Saiteninstrument , das zur Begleitung der

Jamben diente , war wohl schon seit Archilochos die dreieckige Jambyke .
Archilochos hielt sich dem Tone des gewöhnlichen Lebens nahe in vielfach wirklich rauhen

Redeweisen , weihe die späteren Grammatiker zur Aufzeihnung eingeladen haben , und auch seine

Nahfolger führen einen ganzen Trödel des äußeren Lebens , zumal des Essens , und viel Lokales
mit sich ; dabei mag daran erinnert werden , daß der Jambus an sidi shon nah Aristoteles der

gewöhnlihen Rede nahe war . Und wenn wir uns nun überhaupt nah dem Grunde der großen
Wirkung dieses genialen Lästerers auf Zeitgenossen und Nahwelt fragen , so möhte es im ganzen
darauf hinauskommen , daß in ihm der erste sharfe Realist mit vollem Hohn unter die Poeten trat .

Die Nahfolger des Arhilohos sind der wesentlih gnomishe Simonides von Amorgos , von
dem wir außer einem pessimistishen Fragment die große allgemeine Satire gegen die Weiber
haben , während seine individuellen Invektiven verloren sind ; ferner Solon , dessen treffliche

politishe Jamben teilweise shon völlig wie aus einer Tragödie tönen , während ihr Inhalt ganz
gut auh in elegishem Maße gegeben sein könnte ; hier sowohl als in den munter spaßenden
Trohäen findet sih , soweit die Überlieferung reicht, wenigstens keine persönlihe Invektive . Diese

pflegte dafür so giftig als Arhilohos Hipponax , der Shöpfer des absihtlih unshönen Hink -

jambus (xpfjiexpoc axd ^tov), der statt des letzten Jambus den Spondeus hat . Daneben übte er auch

die allgemeine Sittensatire , indem er das Leben realistish von der törihten Seite schilderte .
Mit der Zeit wird dann der Jambus das Gefäß für alles möglihe , so gut wie der Hexameter

und das Distihon . Das Gnomische wurde wesentlih in diese Form geprägt , zumal seitdem der

Trimeter der Vers des dramatischen Dialoges geworden war und durh Euripides und die neuere
Komödie seine dramatish sententiöse Ausbildung erhalten hatte . Von dieser späteren gnomishen

Verwendung geben uns z . B . die Trimeter des Zynikers Krates eine Vorstellung .

Ardhilodhos

Metren des
Ardhilodhos

Art des
Vortrags

Realismus

Simonides von
Amorgos ,
Solon , IHip-
ponax

Späterejambik



Poesie und Musik
5 . Allgemeines über die Lyrik — Die äolische Lyrik

Öffentlichkeit
derPoesie als

Xultur -
bedeutung

Die dorische
und die äolische

Lyrik

Äolische Lyrik

Alkäos (um
600 v. Chr .)

7r . 15

Ehe wir zu den höheren Formen der Lyrik übergehen , wollen wir hier die Frage zu beantwortensuchen , warum Poesie , Musik und Tanz der Griechen ein unumgänglicher Teil ihrer Kultur¬
geschichte sind . Für uns ergibt sich folgendes :

Von Anfang an an Vorbild und Geschenk der Götter geknüpft , sind sie ein selbstverständlicherBesitz der Nation oder allermindestens einer ganzen Polis und nicht bloß einer Schicht vonGebildeten ; sie sind öffentlich .
Vom Aöden geht ihr Betrieb auf den Rhapsoden über ; aber auch jetzt dauert die äußerste

Bemühung der Nation fort , ihren ganzen Mythus und besonders Homer in der Tradition festzu¬halten , und auch später , als alles Hexametrische künstlich und gelehrt fortgesetzte und nachgebildeteLiteraturgattung geworden ist , dauert gewiß soviel als möglich noch das öffentliche Rezitieren .Wir haben uns ferner an den langen und ernsten Zusammenhang der Dichtung mit der Musik
zu erinnern . Solange als möglich war auch hier alle Mitteilung und Tradition eine mündliche .Die Massenhaftigkeit aber des öffentlichen Consumos bei Götterfesten und anderen festlichen
Gelegenheiten (neben den noch immer rezitierenden Rhapsoden ) ist eine enorme ; und auch wonicht die Öffentlichkeit , sondern die Geselligkeit das Medium ist, bildet sich dennoch ein populärerRuhm : Elegiendichter werden weit und dauernd bekannt .

Das Entstehen einer reicher bewegten , vielgestaltigeren Lyrik ist als kulturgeschichtliches Faktum
vom VII . Jahrhundert an zu verfolgen . Schon vom alten Volksgesang wird sie wohl die strophischeForm übernommen haben ; dieser wird , indem er seine Melodie einige Male wiederholt , frühauf strophenähnliche Gebilde verfallen sein . Nun aber treffen wir von Anfang an auf zwei
Hauptrichtungen : die dorische Lyrik des Chorgesanges und die äolische individuelle Lyrik . Jenewird zuerst bei den Dorern im Peloponnes und in Sizilien höher ausgebildet , um sich dann über
ganz Griechenland zu verbreiten . Ihre Sprache ist ein gemäßigter Dorismus oder vielmehr der
epische Dialekt mit dorischer Zutat ; sie wird von Chören gesungen , die sich rhythmisch bewegen ,und es herrscht ein umfassender künstlicher Strophenbau , der durch die Bewegungen des Chores
insofern auch dem Auge verdeutlicht wird , als dieser während der Strophe vorwärts geht , währendder Antistrophe diese Bewegung zurückmacht und während der Epode stillesteht . Der rhythmischeBau ist äußerst vielartig ; der Inhalt feierlich und meist öffentlich ; Götterfeste , Feierung berühmter
Bürger und Agonalsieger , Hochzeiten und Bestattungen verlangten Chöre , deren Inhalt nicht das
Individuelle , sondern das von vielen Mitzuempfindende , Offizielle war . Die äolische Lyrik dagegenblühte in Kleinasien und besonders auf Lesbos ; sie wurde durch einzelne vorgetragen , die sichmit der Lyra oder sonst einem Saiteninstrument und mit den angemessenen Bewegungen begleiteten ,und setzte sich entweder aus gleichen Versen oder aus kurzen , überaus schön lautenden Strophen ,etwa von drei gleichen und einem ungleichen Verse zusammen , die, wie die alkäische, sapphischeusw . , gleichmäßig und ohne Epode aneinandergereiht wurden . Während hier der rhythmische Bausehr gleichartig ist , ist der Inhalt in Vorstellungen und Gefühlen die Seelensache des einzelnen ,individuell im höchsten Sinne , auch wo er den Staat betrifft .

Die äolische Lyrik hebt für uns mit Alkäos von Mitylene an , von dem wir gerne wüßten , ob
er der eigentliche Schöpfer der Odenform sei . Das Altertum kannte von ihm Lieder des Partei¬
kampfes und Ermunterungen zu Krieg , Wein und Liebe , auch Hymnen , welche , soweit unsere
hypothetische Rekonstruktion uns lehrt , stark episch gewesen zu sein scheinen . Seine Fragmente
zeigen Verse und Strophen versdriedenen metrischen Charakters ; er erscheint hier als ein Dichter
von seltener Kraft und gewaltigem Feuer ; denken wir nur an das schöne Fragment , wo er sein
236



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Haus als Arsenal schildert , oder an dasjenige , das zum Freudentrunk nach dem Tode des Tyrannen
auffordert und dem Horaz das nunc est bibendum nachgedichtet hat . Seine Rechtfertigung wird
dieser Dichter immer in seinem leidenschaftlich bewegten Gemüt haben ; er besitzt daran das
echte, das der lyrische Dichter haben muß .

Seine Zeitgenossin ist Sappho , die er mit dem Worte anredet : Dunkellockige , reine , süßlächelnde
Sappho , ich möchte ein Wort sprechen und darf es nicht . Daß die späteren Athener sie für eine
Buhlerin hielten , kommt daher , daß ihre Naivität und die freiere äolische Frauenlebensweise (wie
auch die der Dorerinnen ) nicht mehr verstanden wurden . Den Jüngling , den sie liebte und besang ,
hat sie nie genannt ; Phaon ist eine lesbische Märchenfigur , und ebenso ist der Sprung vom

Kopf der Sappho (Goldmünzevon Mytilene. Münzkabinett, Paris)

leukadischen Fels eine späte Fiktion . Sie war eine gelehrte Künstlerin so gut als ihre Rivalinnen
Gorgo und Andromeda , wohl auch Lehrerin ihrer jüngeren Freundinnen , an die sie einige von
ihren Liedern gerichtet hat ; denn musische Bildung und Qrazie des Benehmens galten in diesen
Verhältnissen als das Höchste . Wenn auf einem schönen Relief zwei Frauen dargestellt sind ,
welche ein Musikinstrument halten , ohne darauf zu spielen , und einander dabei gegenseitig
umschlingen , so mögen wir darin ein Bild für derartige Beziehungen zwischen musisch begabten
Frauen sehen . Von dem Wenigen , das in einiger Vollständigkeit von ihr vorhanden ist, ist das
herrliche Lied an Aphrodite das besterhaltene ; das Altertum aber hatte von ihr neun Bücher
lyrischer Lieder und außerdem noch Epigramme und Elegien; eine Nachbildung ihrer teilweise in
Hexametern gehaltenen Hymenäen ist Catulls Vesper adest . Als Schülerin von ihr galt eine be¬
rühmte , jung verstorbene Freundin , Erinna , deren Gedicht , die Spindel , 300 Hexameter umfaßte .
(Vgl . Bergk, S . 375 .)

Ungefähr von 540 bis 520 v . Chr . blühte Anakreon , ein Ionier aus Teos . O . Müller urteilt ,
der Qeist des ionischen Stammes sei in ihm alles tieferen Ernstes entblößt und betrachte das Leben
nur als wertvoll , insofern es durch Qeselligkeit , Liebe ,

"Musik und Wein verschönert werde , der
Dichter zeige nicht die tiefe äolische Qlut , sondern es komme ihm auf den Qenuß des Momentes
an . Er und Ibykos lebten am Hofe des Polykrates , nach dessen Sturze ihn Hipparch nach Athen
holen ließ ; auch bei anderen Herren mag er noch weiter gelebt haben . Seine (echte) Dichtung
ist stark mit Bezügen auf Polykrates und dessen geliebte Knaben angefüllt , mit denen er jung
zu sein wünscht . Ferner hat er Gedichte auf Hetären ; auch ein Hohngedicht findet sich bei ihm,
auf den von der Eurypyle ihm vorgezogenen Artemon . Die Sprache ist der des täglichen Lebens
näher , der Rhythmus loser und freier , die Strophen willkürlicher ; von ihm ist der kurze anakreon -
teische Vers , der dann in den nachgemachten Liedern vorherrscht .

Daß nach Anakreon das individuelle griechische Lied verstummt sei , kommt uns nicht recht
glaublich vor, da die Seele solches jederzeit hervorzubringen pflegt . Unser größter Verlust ist,

7r . 20

Sappho (um
600 v. Chr.)

Anakreon

Verstummen
dieser Lyrik
für uns

737



Poesie und Musik

Vas Skolion

Bergk (S . 380
und S . 530,22 )

Die alten
Chortänze

Aufschwung
durch die Ent¬
wicklung der

Musik

daß wir schon von den berühmtesten individuellen Lyrikern so wenig mehr besitzen ; aber
hätten wir nur wenigstens die späteren und sekundären noch , von welchen jeder Name und jede
Erwähnung fehlt !

Zur individuellen Lyrik gehört endlich diejenige bestimmte Gattung von Trinkliedern , die von
einer musikalischen Freiheit , welche man sich dabei erlaubte , Skolion , d . h . das Krumme , Verbogene ,hieß . Man war beim Symposion mit Toasten noch nicht heimgesucht ; dafür gab man die Lyra oder
einen Myrtenzweig an der Tafel herum und reichte sie denjenigen einzelnen , von welchen ein gutesLied oder ein Spruch zu erwarten war ; wir haben es also mit dem Rundgesang als eigener poetischer

Trinkgelage (Vasengemälde. Antikenkabinett, Wien)

Gattung zu tun . Es sind meistens kurze Strophen , deren Rhythmen sehr verschieden , wesentlich
aber die äolischen sind . Oft mochten sie von den Teilnehmern des Symposions gedichtet sein,aber auch die größten , zumal äolischen Dichter waren gerade für bekannte Skolien namhaft , von
Terpander an , der (laut Pindar ) diese Gattung sogar erfand . Das Skolion aller Skolien ist das
schöne Jrinke mit mir und sei jung mit mir und liebe mit mir und trage mit mir den Kranz ! Sei
töricht mit mir und sei wieder weise , wenn ich weise bin ! Wir sehen hier in eine Fülle von Anmut
hinein und können froh sein, daß uns eine Andeutung davon erhalten ist, wie ja auch die paarallerliebsten Reste von griechischer Volkspoesie , die sich erhalten haben , uns ahnen lassen , welcher
Reichtum an Allerschönstem auf alle Zeiten verhallt sein mag .

6 . Diechorische Lyrik

Chortänze mit Gesang waren bei den Griechen überall alt und wurden besonders bei den
Dorern leidenschaftlich geübt , lange wohl mit einfachen musikalischen Refrains , wie das Lied der
Elierinnen an Dionysos und wie das olympische Siegeslied (mit dem -cvjvsXXa xaXXtviy.s) . Götter¬
feste , Siegespomp bei den Agonen , Vermählungen und Todesfälle waren die nie ausgehenden
Hauptanlässe , und so entstanden beständig Prosodien , Hymnen , Hyporcheme , Parthenien , Päane ,Hymenäen und Threnoi .

Diese ganze Gattung nahm nun mit der großen Ausbildung der Musik (samt Rhythmik und
Metrik ) durch Terpander , Olympos und Thaletas (bei dem auch der Tanz ebenso wichtig ist)einen höheren und vielseitigen Aufschwung . Vorhanden sind freilich nur Überbleibsel , aber bei
dem Aufwande , den die Polis und die einzelnen für diese Aufführungen machten , läßt sich ahnen ,
238



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

wie groß der Betrieb war , und zwar wurde auch hier alles agonal ; in Athen wetteiferten u . a .
die Phylen in Chören , und die Choregie wurde eine wichtige Pflicht der Bürger , überhaupt hatte
jede bedeutendere Stadt , besonders im dorischen Peloponnes , ihre Chorlehrer (xopoStSdcoxaXot ),
welche sich die Aufstellung und Einübung von Chören zur Aufgabe des Lebens machten , und so
entstanden von all den genannten Gattungen neben den alten , einfachen und populären Formen ,
die sich auch noch erhielten , reiche Kunstformen . Dabei wurde die Metrik sich eines unermeßlichen
Reichtums bewußt , womit sie Dichtung , Musik und Tanz gleichmäßig durchdringen konnte ; aber
freilich haben wir hiervon nur die Dichtung .

Die Reihe der chorischen Dichter beginnt für uns mit Alkman , der in der zweiten Hälfte des
VII . Jahrhunderts blühte . Er war der Sage nach ein Lyder , der als Sklave jung nach Sparta kam
und dort freigelassen wurde . In der Musik konnte er schon auf Terpander und Thaletas fußen
und macht dabei aber auch darauf aufmerksam , daß er Neues schafft . Den Chor behandelt er
nicht , wie Pindar , als sein bloßes Organ , sondern spricht von ihm, zu ihm und mit ihm und läßt
ihn auch im Plural sprechen . Von ihm gab es Chorgesänge der verschiedenen genannten Gattungen
zur Feier von Göttern und Menschen — einem Parthenion , d . h . einem für Jungfrauen zu
singenden Liede , gehört das größte Fragment an, welches erhalten ist — ; doch war er auch Dichter
von Liebesliedern , die wohl von einzelnen zur Kithar vorzutragen waren . Er bediente sidi
verschiedenartiger Verse und Strophen ; sein Dialekt war der dorisch -spartanische , doch gar nicht
unbedingt , sondern bisweilen fast episch, mit bloßem dorischen Anklange .

Auf Alkman folgt Stesidioros , ein Bürger des ionisch-dorischen Himera auf Sizilien, aber von
ozolisch-lokrisdher Abstammung . Die wichtigste Neuerung , die von ihm berichtet wird , ist, daß
er den epischen Stoff massenhaft in die chorische Lyrik einführte . Damit entsprach er einem
dringenden Bedürfnisse ; denn die diorische Lyrik jeglicher Gattung konnte , wenn sie nicht ein¬
förmig werden wollte , auf die Länge den Mythus nicht entbehren , sie mußte ein episches Element
in sich aufnehmen . So finden wir denn bei Stesidioros Mythen von Herakles , Pelias , Meleager
und aus dem thebanisdhen und trojanischen Kreise, auch pathetische Zeitereignisse .

Und nun sind von Stesidioros ein paar Fragmente von ganz supremer Schönheit erhalten , wie
der Traum Klytämnestras und die wundervolle Stelle über Helios , wie er die goldene Schale, die
Sonne , besteigt und nach dem anderen Ende der Welt hinüberfährt . Bei dieser Behandlung erhielt
der Mythus ein zweites , lyrisch erhöhtes Dasein ; natürlidi aber ging der Dichter , da er das Lob
einzelner Gestalten zum Gegenstände seiner Gesänge machte, auch sehr frei damit um, zumal bei
der Gelegenheit , da er mit seiner eigenen Person in den Mythus verflochten erscheint .

Arion , ein Lesbier aus Methymna , bildete den (an sich uralten ) Dithyrambos aus , indem er
zuerst diese Äußerung dionysischer Erregung , deren Charakter von jeher jauchzende Lust und
wilde Trauer gewesen war , zu Korinth in die Form des Chorgesanges brachte und ihr so ein
kunst - und würdevolles Gepräge gab . Es waren kyklische Chöre , d . h . solche, die sich im Kreise
um einen Altar bewegten , und hier herrschte nicht die Flöte, sondern die Kithar vor , wie denn
Arion der größte Kitharöde war . Erhalten ist weder von seinen Dithyramben noch von seinen

Hymnen etwas ; das Gedicht auf Poseidon , das unter seinem Namen geht , ist gefälscht .
In der zweiten Hälfte des VI . Jahrhunderts blühte Ibykos aus Rhegion , ein Wanderdichter , der

auch lange bei Polykrates auf Samos war , dessen Knaben er u . a . besang . Er muß mit Stesidioros
viel Verwandtes gehabt haben ; doch hat man einigen Begriff offenbar nur von seinen Liebes¬
liedern . Nach den zum Teil sehr schönen Fragmenten zu urteilen , war es wahrscheinlich ein

Mythus (z . B . von Ganymed oder Tithonos ) , der , in solchen Liebesliedern behandelt , ihnen die

nötige Konsistenz und jedesmalige Neuheit gab.

Alkman

Stesidioros
( 643 — 560
v. Chr.)

Arion (um
600 v. Cbr .)

Jbykos

239



Poesie und Musik

Simonides von
Xeos (556—
468 d . Chr .)

BakdbyUdes

7r . 13

7r . 27

Pindar

SoziateBedeu -
tung der £pi-

nikien

Mehr eine vielseitige und betrachtende als eine lyrisch ergreifende war die Begabung des
Simonides von Keos . Derselbe lebte als Chorlehrer in seiner Heimat , meist im Chorhaus (yoprp(slov)
beim Apollotempel . Daneben aber besaß er hohes Ansehen und Einfluß bei Hipparch von Athen
sowie bei thessalischen Großen , und bei den sizilischen Tyrannen war er so angesehen , daß er
z . B . 476 am Flusse Gelas einen Frieden zwischen Hieron von Syrakus und Theron von Agrigent
vermitteln konnte . Er bekam die Helden des Perserkrieges offiziell mit Grabschriften und Gesängen
(Elegien) zu feiern , und groß war die Menge seiner Siege in musischen Agonen . Seine Muse war
die erste , die ihre Gaben um Geld verkaufte . Mit ihm erst wird der Siegesgesang (Epinikion ) von
den Chordichtern kunstreich ausgebildet (wie auch die Siegerstatue erst ungefähr von 540 an
gewöhnlich wird ) . Seine Epinikien waren vielleicht im Sinn und Bau schon sehr den pindarischen
ähnlich ; auch sie verflochten den Preis mythisdier Heroen mit dem Lobe des Siegers und wandten
allgemeine Lebensbetrachtungen und Sentenzen auf die spezielle Lage desselben an ; daneben
fand sich eine milde und humane , aber auch laxionische Beurteilung sittlicher Verhältnisse . Von
seinen Klagegesängen (Gpfjvoi .) ist das sehr schöne Fragment mit dem Klagegesang der Danae
zum tiefen Schlummer des (Perseus -) Kindes erhalten ; seine Art war nidbt erhaben wie Pindar ,aber desto rührender zu klagen , auch gedachte er mehr der Hinfälligkeit des Daseins , als daß er
in Pindars Art das Jenseits gepriesen hätte . Seine Gedanken malte er viel feiner und vielseitiger
aus als dieser ; die Ausdrucksweise war schmiegsamer und weniger befremdlich .

Wie in seinen Epigrammen , so hat Simonides in seinen Chorgesängen , und zwar hier vielleicht
zuerst unter den Dichtem , die Antithese , die in der Rhetorik später eine so große Rolle spielen
sollte .

Der Schwestersohn und Schüler des Simonides und Pindars Rivale an den sizilischen Höfen war
Bakchylides , ein feiner und zierlicher , noch mehr auf die Reize des Privatlebens , Liebe und Wein ,
gerichteter Dichter . Bei ihm ist alles chorisch, auch die erotischen Lieder und die sehr schönen für
Gelage verfaßten . Er ist unter diesen chorischen Dichtem weit der durchsichtigste , und doch wäre
vielleicht z . B . der schöne Päan auf die Wohltaten des Friedens in einfacher äolischer Strophe
und selbst als Elegie noch schöner ; wirklich ist auch das schöne Fragment , welches das Lob des
phantasieerhöhenden Weines enthält , in einer viel einfacheren , vierzeiligen Strophenform gedichtet .
Der sanften und bequemen ionischen Elegie nähert sich überhaupt der Ton des Dichters .

Unsere ganze Kunde von der chorischen Poesie ist , abgesehen von der Unmöglichkeit , sich von
Musik und Orchestik eine richtige Vorstellung zu machen , schon darum einseitig , weil uns voll¬
ständig nur ein Stoß Epinikien erhalten ist, von einem Dichter , welcher im Altertume für alle
Gattungen seiner Schöpfungen berühmt war : dies ist Pindar , in dem wir den Vertreter der feier¬
lichsten Gelegenheitsdichtung haben .

Er war 571 v . Chr . geboren und starb über achtzigjährig . Selber von schwacher Stimme , lebte
er ausschließlich für chorische Musik und Poesie , ein frommer und auch von den Göttern geliebter
Mann und als Chordichter ein großer Theologe , was damals kein Priester war . Bei seinen Epinikien
sehen wir zunächst in die große soziale Bedeutung der chorischen Lyrik hinein . Es war ein
anerkannter Höhepunkt des Lebens , nicht nur , wenn man in Olympia , Delphi , Nemea und
Korinth siegte und sogleich an Ort und Stelle mit einer kurzen Ode gefeiert wurde , sondern wenn
man , zu Hause angelangt , die Ehre eines längeren Gesanges empfing . Hierfür honorierte man den
Dichter hoch genug , daß er dafür andere Arbeiten hintansetzen konnte .

Pindar wünscht nun nichts mehr , als sein ganzes Leben hindurch , ausgezeichnet überall bei den
Hellenen durch Weisheit , mit sieggewinnenden Männern zu leben (vwaq>dpotc opiXerv) . Natürlich
haben wir es nur mit solchen zu tun , welche reich genug waren , den Dichter und den Chor zu

240



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Thyadenfest auf dem Parnaß (Kylixdes Hieron. Museum, Berlin )

bezahlen , und Pindar schätzt denn auch den Reichtum hoch : wer den mit Tugenden geschmückten
Reichtum (tcXoötoc apexaTc SsoatSaXpivoc) besitzt , der weiß nach ihm ja sogar die Zukunft , d . h .
wohl die Dinge des Jenseits , und während an und für sich das Wasser (als Grundbedingung des

physischen Daseins ) das Beste ist , folgt darauf gleich das Gold .
Was nun den Inhalt und die Kompositionsweise der Epinikien betrifft , so ist vor allem zu

beachten , daß Pindar nicht die Schilderung des betreffenden agonalen Sieges selbst gibt , was eine

unerträgliche Einförmigkeit würde hervorgebracht haben , sondern die Feier des Siegers . Für seine
Kunst aber geben den eigentlichen Maßstab nur die längeren , mit Muße gearbeiteten , auf genauer
Kunde über diesen Sieger, seine Genealogie , seine Angehörigen , Hauskulte , Heimat usw . ,
beruhenden Oden . Vor allem hat er häufig den Vorteil , eine ganze Siegerfamilie mitpreisen zu
können . Die eigentliche Substanz seiner Poesie aber sind Mythen , durch welche ein starkes

episches Element in die meisten dieser Oden kommt , aber in rascher glänzender Darstellung ,
indem die Erzählung hier nicht wie im Epos verfährt , sondern nur die Züge hervorhebt , die zur

Entwicklung eines bestimmten Gedankens beitragen , in dessen Dienste sie steht . Diese Mythen

Inhalt und
Komposition

16 Burddiardt , Griediisdie Kultur 241



Poesie und Musik

Preis des Qe-
sanges

Selbsttob

Polemik

Pomp
der Spradbe

Ol . IV , i

Ol . VI . 32

Verschieden¬
heit des Baues

Schönheiten

Pindars 71o-
torietät

Überlegenheit
der Äolier

Tr . 60

sind mit der Person des Siegers entweder durch dessen göttliche resp . heroische Abstammung
verknüpft , womit damals das ganze vornehme Griechenland versehen war .

Er preist zunächst auf allen Tönen den Gesang als solchen ; das Schönste in dieser Richtung
ist der berühmte Anfang der ersten pythischen Ode . Dann aber ist ihm sein Gesang in specie
gerade so viel wert als der betreffende Sieg, ja er ist dessen gleichwiegende Hälfte ; das volle
Glück des Siegers beruht darauf . Nur die enorme Feierlichkeit hindert uns , die Reklame zu er¬
kennen , wenn es z . B . heißt , der einzige Spiegel herrlicher Kämpfe sei Mnemosyne und ihr Gesang ,oder bisweilen sei dem Menschen der Wind am notwendigsten , bisweilen die Regenwasser des
Himmels , die Töchter der Nephele , wenn aber jemand mit Anstrengung Großes erreiche , so gebe es
(für ihn) honigtönende Hymnen , Grundlage späteren Ruhmes und sicheres Pfand hohen Verdienstes .

Häufig und laut ist bei ihm auch die Betonung des eigenen Wertes , was sich, in fernem Lande
durch Choristen gesungen , unmöglich immer kann gut ausgenommen haben , womit er sich aber
im Preise hielt, solange ihm die Leute glaubten .

Besonders wendet er sich gegen Feinde und Neider . Er bezeichnet sie als Füchse oder als
schreiende , tief unten weidende Krähen im Vergleich mit ihm , dem Adler . Namentlich hat er
hier und da einen bissigen Schluß (z . B . Ol . II, Pyth . II, Nem . VII) .

Bisweilen umschreibt er das Allerordinärste mit dem feierlichsten Pomp und sagt dann mitten
zwischenhinein ein hölzern , prosaisches Wort . Um zu sagen , daß das Fest sich jähre , sagt er
z . B . : Zeus usw . deine unter den bunten Klängen der Vhorminx im Tanz sidh drehenden Thoren
haben midh hierher gesandt als Zeugen der erhabensten Kämpfe . Um eine Behauptung zu Ehren
eines Siegers zu unterstützen , heißt es : Jdh , sonst zwar weder hadersücbtig noch allzu streit¬
liebend , bezeuge dies mit hohem Eide , und die honigstimmigen Tdusen werden es mir zulassen l

Jedes Epinikion hat übrigens einen eigenen Bau ; nicht zwei sind ganz nach demselben Schema
gearbeitet . O . Müller unterscheidet dem Tone nach dorische und äolische Oden ; einige seien auch
lydisch . Einmal sagt es Pindar selbst von einem Gedichte , es sei in lydischer Melodie und lydischer
Art . ( ?) gehalten (AuStcp Iv xpdrap fv xe iisXexaie ) . Es hat dies Lied auf den Orchomenier
Asopichos seine besondere leichte Süßigkeit ; man sieht darin , wie durch eine rasche , hurtige
Benutzung der an sich schon anmutigen Sage von den Chariten ein poetischer Inhalt fast aus dem
Nichts kann geschaffen werden .

Im einzelnen Augenblick ist Pindar eben imstande , die allerwunderbarsten Wirkungen hervor¬
zubringen , und die Art , wie er im Mythus lebt , hat für uns oft etwas Narkotisches . Er ist ja
auch ein großer Dichter gewesen , trotz seiner Schwächen , die man , wo des Schönen noch so
viel bleibt , nicht zu bemänteln braucht , aber er ist nicht gleichmäßig.

Eine sekundäre Notorietät muß Pindar bei allen Griechen genossen haben ; sonst könnte ihn
nicht Aristophanes in den Vögeln als so bekannt voraussetzen , daß er auf ihn die Maske des
schlechten feierlichen Poeten aufzubauen wagt . Auch muß er früh gesammelt worden sein . Daß
gerade die Epinikien erhalten geblieben sind , dürfte vielleicht seinen Grund in ihrem anti¬
quarischen Inhalte haben , welche es den Alexandrinern möglich machte , an ihnen am meisten
Gelehrsamkeit zu entwickeln . Auch Apollonios und Lykophron sind ja deshalb erhalten , während
andere verlorengingen .

Wenn wir damit die individuelle Lyrik vergleichen , so erscheinen uns gleich bei Alkman die
vier Hexameter so ungleich viel herzlicher und genießbarer als der ganze Rest , ausgenommen
etwa das Fragment über die Nachtruhe der ganzen Natur , welches doch nur eine Aufzählung
ist . — Besonders aber sieht man bei Sappho die große Überlegenheit der einfachen Strophe über
die dorische Kunststrophe , sobald es sich um den Ausdruck der Seelenbewegung handelt . Um

242



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

das Aphroditelied (irotxtXdSpov
’ aSava -u AcppoSExa ) möchten wir sozusagen den ganzen Pindar

geben , soweit wir ihn kennen . Auch das Fragment mit der Schilderung der tiefen Nacht und dem
Schlüsse : ich aber schlafe allein und das Lied an die Ungebildete über ihr Schicksal im Hades
sind wunderbar ergreifend . Und wenn die Welt an Alkäos und Sappho wohl die größten Ver¬
luste erlitten hat , so ist doch auch Anakreon außerordentlich schön und klar , besonders das

Fragment mit der Festeinladung an Dionysos , dem er seine Liebe zu Kleobulos empfiehlt , und
dann das an den geliebten , jungfräulich blickenden Knaben und das an Eros , der ihn mit dem

Purpurballe wirft und mit dem lesbischen Mädchen zu spielen auffordert , welches doch sein
weißes Haar nicht mehr mag .

Wenn aus diesen Fragmenten die natürliche Anmut spricht , so ist dagegen die chorische Lyrik
eine wahre Herberge aller Trivialität , und gerade Unberufene nisteten sich erst recht in das

Schwierige ein . Die große Kunstzeit hatte ein deutliches Gefühl von dem häufigen Mißbrauch der
feierlichen Formen , und bei Aristophanes fehlt es nicht an Parodien derselben . Den schlechten
Dichter , der sich in den Vögeln zur Gründung von AJepbelokokkygia einfindet und seinen Gesang
aus pindarischen Reminiszenzen zusammenflickt , haben wir eben erwähnt . Nachher tritt der

Dithyrambiker Kinesias leibhaftig auf und wird mit seiner ganzen Kunst , um die er sich in
die Wolken aufschwingen will, weil sie in diesen hängt , aufs stärkste verhöhnt . Auch in den
'Wolken begegnen wir im Munde des Strepsiades einer Menge von Fetzen aus den gleichzeitigen
Dithyrambographen .

Auf uns aber macht alle chorische Lyrik wesentlich und unvermeidlich den Eindruck der Müh¬

seligkeit , weil die Poesie dabei einem unsäglichen Zwang untertan war . Da wir , wie gesagt, an
ihr nur eine Drittelserscheinung haben , erscheint sie oft nur als die ausgepreßte Limone , die uns

hingeworfen wird . Selbst in den Chören des Sophokles ist eine solche Menge von gezwungenen
und schwierigen Redeweisen und Wendungen , daß man schließen muß , auch ihm habe die
Musik und der Rhythmus schwer überwindliche Schwierigkeiten auferlegt .

Die weiteren Schicksale der Lyrik , vom IV . Jahrhundert an , sind sehr dunkel . Eine Lyrik zu
bloß schriftlicher Mitteilung gab es bei den Griechen nicht ; es fehlt das einsam gedichtete Lied .
Was Lyrisches weiter entstand , war und blieb in die Schicksale der Musik und des Virtuosen¬
tums , überhaupt des Aufführens verflochten , und diese Schicksale können seit der Wendung ,
die es mit dem Dithyrambos genommen hatte , unmöglich glückliche gewesen sein . Das Epinikion
muß schon bald nach Pindar durch den Wegfall der reichen Sieger untergegangen sein , und mit

eigens bestellten Hymenäen und Threnoi wird es sich kaum anders verhalten haben ; für Prosodien
aber , mit denen ein Chor vor eine Gottheit trat , und andere gottesdienstliche Gesänge , die eigent¬
lich jedesmal neu hätten gedichtet werden sollen, wird man sich, wenn die eigenen Kräfte dazu
nicht ausreichten , wohl bald an die alten Dichter halten gelernt haben , wie dies Lucian wenigstens
für seine Zeit bezeugt (Demosth . encom . c . 27) .

7 . Die Tragödie

Das ganze seitherige Drama verdankt seine Würde und Bedeutung wesentlich der Würde

und Bedeutung , welche das Drama bei den Griechen und besonders in Athen hatte . Hier aber hing
alles daran , daß es nicht zu Ergötzung und Zeitvertreib entstanden war , wobei es klein und gering

geblieben wäre , sondern als Teil eines hochwichtigen Kultus der Polis.
Auf die ganze Entwicklung einer Kunstgattung wirkt aber deren Entstehungsart nach . Und

da ist nun vor allem zu sagen , daß auf dem Boden der bloßen Lebensnachahmung (pEgiKjatO

7r . 56
7r . 68

Chorische
Jrivialitäten

fernere Schick¬
sale chorischer
Lyrik

Würde des an¬
tiken Dramas

16»
243



Poesie und Musik

Die Tragödie
wächst aus dem

Chor

Ihre Begrün¬
dung im dio¬

nysischen Xult

Ausbildung
von Hede und

Dialog

Dramatische
Qottesdienste

Der Mythus

Seltenheit der
Aufführungen

keine Tragödie erwächst , sondern führt bloß zu einem gewissen Grad von meist possen¬hafter Nachahmung der Vorgänge des äußeren Lebens , also höchstens , wenn die Sonne be¬
sonders günstig darüber scheint , zur Komödie , und hierfür haben Spaß und Hohn überall und
von jeher , selbst bei Wilden , gesorgt .

Statt dessen weist die griechische Tragödie so deutlich als möglich auf einen ganz anderen ,nicht in diesem Sinne mimischen Ursprung hin . Nicht der Schauspieler und der Dialog ist hier , wie
es sonst sein müßte , das erste , sondern der Chor ist urspünglich alles, und indem die alten
Prämissen in echt griechischer Weise mit tiefem Emst festgehalten und nur langsam umgebildetwerden , behauptet er sich neben dem Dialog ; ja in der Zeit des Äschylos, der doch schon eine Fülle
stummer Komparsen und mannigfach einen reichen und phantastischen Anblick voraussetzt ,wird gleichwohl die Rede auffallend spät an mehrere erteilt .

Es ist, als wäre die Erinnerung an die früheren Stadien mit aller Sorgfalt verwischt worden .Ohne einen ganz gewaltigen Atemzug aber hätte sich das Drama schon seine monumentale Stätte
nicht geschaffen , durch welche allein es die Sache einer ganzen Bevölkerung war und blieb :
es entsteht aus der großen dionysischen Erregung ; es kommt in großem Maßstab und in großer
Umgebung auf die Welt , und es ist eine spezifische Errungenschaft : die Perser , Juden , über¬
haupt der alte Orient hatten kein Drama , vielleicht weil sie den Gegensatz , den es darstellt ,darin nicht auszuhalten vermochten , und das indische , das in seiner Entwicklung aus dem
Kultus des Wischnu und aus der Musik viele Analogie mit dem griechischen hätte , ist späterals dieses und vielleicht unter seiner Einwirkung entstanden .

Warum ist das Drama nicht gleich nach Homer , der schon in der Ilias und dann besonders in
der Odyssee so dramatisch ist , sondern gewissermaßen auf Umwegen entstanden ? Warum hat
dies erst in Athen geschehen müssen und nicht z . B . schon in Korinth oder Milet ? Man könnte
freilich staunen , daß eine Bühne noch dreihundert Jahre auf sich warten ließ , nachdem bereits
das Epos dem Drama oft so nahe gewesen . Aber der entscheidende , ursprüngliche Impetus ,dessen es bedurft haben muß , kam nun eben einmal vom dionysischen Kult und von dessen
Gefühlswelt . Unerwartet , aus der Musik , aus dem Chorgesang geheimnisvoll mächtiger diony¬sischer Gottesdienste erhebt sich wie aus einem reichen Blumenbeet eine scheinbar fremd¬
geartete Prachtblume : das zunächst dionysische , dann dem ganzen Mythus geweihte Drama .Erst nachdem die Seele der griechischen Nation durch jenen Kult der mächtigsten , bisher un¬bekannten Schwingungen fähig und teilhaftig geworden , schafft sie auch noch dieses höchste
künstlerische Leben .

Rede und Dialog , die der Grieche vor Volksversammlung und Gericht so reichlich zu üben
Gelegenheit hatte , besaß man bei Homer längst in erstaunlicher Fülle und Vollendung ; auch
z . B . im Hymnus auf Hermes zeigt sich durchgängig eine hohe Kraft und reiche Nuancierungder gesprächsweisen Rede . Das Drama ist gar nicht mehr darüber hinausgekommen .

Eine fernere Hauptforderung war die alte Gewöhnung an dramatischen Gottesdienst . Das
Mimische war bei verschiedenen Kulten seit alter Zeit vorhanden . Ja das Hyporchem , als Gattung
längst vorhanden , bestand darin , daß die in dem Gesang beschriebene Handlung durch einzelne
Personen , die aus dem Chore hervortraten , zugleich mimisch dargestellt wurde .

Endlich gehörte dazu ein Mythus , der in Epos, Hymnus und bildender Kunst schon endlose
Darstellungen erfahren hatte und nun hier zu einer höchsten und letzten Verwirklichung drängte .

Nehmen wir zu diesem allen noch , daß die Seltenheit der Aufführungen , die auf die Dionysos¬feste beschränkt waren , den Wunsch nach Dichtungen längeren Umfanges zur Folge hatte , und
bedenken wir den allgemeinen Charakter der griechischen Kunst , der überall bestimmte und
244



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

konstante Formen liebt und dadurch den hieran gewöhnten Geist sofort in eine bestimmte
Stimmung versetzt , der die schaffende Phantasie vielfach, beschränkt , aber auch gegen ihre
eigene Willkür sichert , und der so im günstigsten Falle jene Produkte der strengsten Gesetz¬
mäßigkeit und dennoch des freien Schönheitstriebes möglich macht , so werden wir begreifen ,
daß die attische Tragödie , was sich gar nicht so von selber verstand , zur großen Hauptgattung
der griechischen Poesie werden und als solche anerkannt werden konnte .

Laut Aristoteles (Poet . c . 4) ging die ganze Tragödie von den Vorsängern des Dithyrambos
(arcb xwv ££apx <5vxtov ibv 5i8upa|ißov ) aus . Der Dithyrambos war ein Lied auf Dionysos , das seit
Arion regelmäßig von Chören aufgeführt wurde . Es gab fröhliche und jauchzende Lieder dieses
Namens , die den Beginn des Frühlings feierten , und andererseits auch trauervolle , und in
Sikyon hatten solche der letzteren Art statt der Leiden des Dionysos die des Adrastos zum
Gegenstand , wahrscheinlich hier eines uralten Naturgottes . Der erste Schritt ins Drama aber
scheint dann gewesen zu sein, daß der Chorführer entweder als Dionysos selbst oder als dessen
Bote die Geschichte des Gottes , zumal seine Leiden (7c <£07]) erzählte , und daß sich dazu der
Chor als Satyrn gebärdete , in Lust wie in Schrecken.

Wann aber in Athen und durch wen außer Dinoysos und seinem Mythus noch andere Per¬
sonen und Mythen eingeführt wurden , bleibt uns dunkel . Jedenfalls geschah zur Zeit des Peisi-
stratos die große Neuerung des Thespis , daß nämlich dem Chor ein Entgegner (£>rco>tpu% ) gegen¬
übergestellt wurde , welcher nacheinander in verschiedenen Masken erschien, also, wie O . Müller
ausführt , z . B . in einer Pentheustragödie als Dionysos , Pentheus und Bote. Doch war bei Thespis
die Hauptsache gewiß noch der Chor und dessen Tänze ; noch in viel späterer Zeit schätzte und
tanzte man sie, die Reden traten daneben gewiß noch stark zurück und waren mehr nur dazu
da , dem Chor Anlaß und Stoff zu seinem Affekt zu geben ; ihr Metrum war der trochäische Tetra¬
meter , den Thespis , wie Spätere den iambischen Trimeter , aus der sonstigen , schon vorhandenen
Poesie herübemehmen konnte .

Auch bei Phrynichos (seit 512 bedeutend ) trat nur der eine Schauspieler in mehreren , und
zwar jetzt auch in weiblichen Rollen auf . Das Lyrische war noch sehr Hauptsache ; in seinen
Phönissen waren sogar noch zwei Chöre : Phönikierinnen und vornehme Perser . Von dem Athener
Chörilos und dem Phliasier (also Dorer ) Pratinas , der ebenfalls in Athen lebte , wird besonders die
Kraft im Satyrdrama gerühmt ; beide blühten seit dem Ende des VI . Jahrhunderts .

Wann aber und wie hatte sich der attische Staat der Sache ernstlich angenommen ? Diony¬
sische Feste mit sonstigen Aufzügen (ocßpoi, Siaaoi) blieben wohl der individuellen Lustbarkeit
überlassen ; die Chöre aber müssen vom Staat in spezielle Aufsicht und unter seinen Schutz

genommen worden sein , bis er sie geradezu den Dichtem stellte ; und auch ein bleibendes Holz¬

gerüste für die Zuschauer muß es schon vor 500 v . Chr . gegeben haben .
Auffallend früh und nur in den Anfängen der Tragödie stellt sich der Versuch ein, auf Zeit¬

geschichte überzugehen . Ein Zeitthema , nämlich die Großtaten Athens im Perserkriege , wahr¬
scheinlich mit Betonung der Verdienste des Themistokles , lag den genannten Phönissen des

Phrynichos zugrunde , und der nämliche Dichter hatte schon früher den 7all CMilets aufführen
lassen , wofür ihn die Athener , weil er sie an eigenes Unglück erinnert hatte , um 1000 Drachmen

büßten . In der Folge reihten sich diesen Stücken noch die Perser und die ltnäerinnen des Äschylos
an und sehr viel später , im IV . Jahrhundert , der jWausotos des Theodektes , das Gelegenheits¬
stück eines Rhetors und Tragikers , der sonst mythische Stoffe dramatisierte . Diese Ansätze

blieben vereinzelt . Man fürchtete die Zeitgeschichte wohl , weil sie erweislich zu stark wirkte , und

der Mythos schloß sein Goldgewölb wieder , nachdem er es kurze Zeit geöffnet , übrigens ist

Der
Dithyrambos

Neuerung
des Jhespis

Phrynichos ,
Chörilos ,
Pratinas

Beteiligung des
Staates

Versuche , Zeit¬
geschichte zu
dramatisieren

245



Hesdoränkung
auf den M̂ythus

von dem einzigen dieser zeitgeschichtlichen Dramen , das wir besitzen , den Persern des Äschylos,
zu sagen, daß hier die Feme und das Fremdartige schon annähernd wie das Mythische wirken ;
d . h . sie gestatten eine ähnliche Befreiung vom Realistisch-Wirklichen ; es ist ein frei-fabelhaftes
Persien mit einzelnen Zügen aus der genaueren persischen Wirklichkeit .

Für die Ausschließung der zeitgeschichtlichen Stoffe entschädigte man sich dann freilich in der
Folge reichlich dadurch , daß man dauernd nidit nur das patriotische Hochgefühl , sondern die
momentanen Tendenzen der attischen Politik hereinzog . Schon Äschylos tönt in den Bittflehenden
auf den Bund mit Argos , und in den Eumeniden nimmt er deutlich Bezug auf die Frage
nach dem Schicksal des Areopags . In wie maßlosen Ausfällen sich Euripides in den Jierakliden
und in der Jndromadhe über Sparta ergeht , und wie er in den Bittflebenden die Bestattung der
Gefallenen durch Theseus gegen die Thebaner erzwungen werden läßt , ist bekannt ; Tragiker
und Redner brauchten diese Motive um die Wette .

Dagegen scheint die nicht heroische , nicht mythische Vergangenheit gänzlich außer Betracht
geblieben zu sein . Euripides geht mit seinem Kresphontes und Temenos noch bis zur dorischen
Wanderung hinunter , aber es gab in der Blütezeit keine Dramen : Solon und Peisistratos , Kylon ,Hochzeit der Agariste , Periander und sein Haus , Aristodem , Aristomenes usw . Die historische
Tragödie in diesem Sinne haben die Griechen völlig der neuen Welt überlassen , die denn auch
einen 'Wallenstein und Hell geschaffen hat .

Mit dieser Beschränkung aber war für die Tragödie eine große Krafterspamis verbunden .
Unsere heutige Bildung hängt lange nicht so an der Geschichte , auch nicht an der vaterländischen ,wie die der Griechen am Mythus . Der heutige Hörer muß sich zum Verständnis der historischen
Tragödie schon mehr anstrengen ; das Gesetz derselben ist auch ein vielseitigeres als das der
griechischen . Wir verlangen Breite der Handlung wie der sie kreuzenden Nebenhandlung und
Vielheit der Charaktere , welche sich im Stück allmählich entwickeln ; die Peripetie wird durch
ein Zusammenströmen von Ereignissen , welche längst durch die Charaktere vorbereitet sind ,mit der Absicht auf die höchste Spannung konstruiert . Darum gibt es aber auch so wenige
gute historische Tragödien , welche wirklich die Bühne bezwungen haben ; sehr viele — wir
nennen den Eßmont — existieren bloß um einiger ergreifender Momente willen .

Die griechische Tragödie dürfte das Geschichtliche schon darum vermieden haben , weil es
einen Realismus der szenischen Darstellung verlangt haben würde , welcher unmöglich zu leisten
war ; sie genoß nun aber dadurch den großen Vorteil , daß ihr die Exposition , worauf unsere
Dichter die besten Kräfte wenden müssen , großenteils erspart blieb . Was unser historisches
Drama im Dichter wie im Zuschauer durch seine Darlegung der politischen und anderweitigen
Lage an Atem und durch zerstreuende historische Details an Sammlung verliert , das ging dem
griechischen mit seinem Mythus nicht verloren ; hier verstand sich das ganze Medium , in welchem
der Vorgang sich ereignet , als ein gegebenes von selbst ; die ganze Existenz der Königswohnung
z . B . ist eine und dieselbe , selbstverständliche .

Aber in saecula saeculorum konnte es bei der griechischen Tragödie so wenig bleiben , als
beim griechischen Tempelbau , und es ist auch gar nicht gesagt , daß sie uns auf alle Zeiten
hätten genügen sollen . Erstlich war der Mythus doch erschöpfbar , und ferner hat das psycho¬
logisch Endlos -Reiche und -Viele auch sein Recht, wenn auch vielleicht weniger auf der Bühne
als etwa im neueren Roman , der sich die allseitige, realistische Behandlung aller Charakter¬
möglichkeiten zum Ziel setzt .

Daß aber schon in der griechischen Blütezeit eine größere Anzahl von Schattierungen in der
Handlung und in den Charakteren gewünscht wurde , zeigt Euripides , mit welchem auch der



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Zuschauer auf die Bühne gelangte . Nur blieb es beim Versuch und Anfang ; eine viel größere
Bereicherung hätte die Tragödie nicht ausgehalten ; auch die Komödie bleibt ja im Realistischen
so viel beschränkter als die moderne .

Wenn wir uns nun von der Einrichtung der Tragödie in ihrer völligen Ausbildung einen
Begriff machen wollen , so ist davon auszugehen , daß sie weder ein vollständiges , bewegtes
Lebensbild noch dessen sinnlich-äußerliche Vergegenwärtigung sein will ; sie ist ein Höhepunkt
dionysischer Feste und ihrer Stimmung und von der Wurzel auf ideal .

Daher die feierlich-prächtige Bekleidung von Chor und Schauspielern . Der letzteren waren
seit Äschylos zwei , seit Sophokles drei , auf welche alle Rollen der Stücke verteilt wurden . Ihre
Gestalt wurde bekanntlich durch Stelzschuh und Kopfaufsatz künstlich erhöht und entsprechend
verbreitert , sie trugen für die einzelnen Rollen Masken mit scharfen Zügen , stumme Komparsen
als Diener , Trabanten usw . waren in großer Zahl und gleichfalls prächtiger Ausrüstung vor¬
handen . Aber auch der Chor hatte sich, als man von Dionysos auf andere Helden übergegangen
war , von der Satyrmaske losgemacht , die nun nicht mehr paßte , und nur für das Satyrdrama
blieb dieselbe erhalten .

Da man nämlich in Griechenland jede ältere Torrn der Poesie , welche etwas Eigentümliches und
Charakteristisches hatte , neben den daraus hervorgegangenen Arten festzuhalten und für sich zu
kultivieren pflegte , so wurde nun ein besonderes Satyrspiel neben der Tragödie ausgebildet und
mit derselben so in Verbindung gesetzt , daß in der Kegel drei Tragödien , mit einem Satyrdrama
zum Schlüsse , als ein Qanzes ( Tetralogie ) aufgeführt wurden . (O . Müller II , 38) .

Es mag freilich im einzelnen nicht immer leicht gewesen sein, dem betreffenden Mythus eine
solche Seite abzugewinnen , daß Satyrn und wilde mythische Unholde damit in Verbindung
treten konnten , und da es nicht rätlich sein wird , aus dem einzig erhaltenen Xyklops des Euri-

pides , einer schön hingeworfenen Farce, viele allgemeine Schlüsse zu ziehen , so bleibt uns hier

manches dunkel . Suidas sagt von Pratinas , dem Rivalen des Chörilos und Äschylos : xal rcpßxoc

lypacjie Eaxupoui; . Gab es vielleicht eine Zeit , da man das Satyrdrama der bloßen possenhaften
Improvisation überließ und deshalb nicht schriftlich fixierte ? — Laut der zweiten Vita des

Euripides gab es unter 92 Stücken dieses Dichters nur acht Satyrdramen , die Gattung mag
seinem pathetischen Wesen widerstrebt haben ; auch Sophokles dichtete , wie es scheint, wenige .
Wer sorgte wohl dafür , daß doch regelmäßig eines gespielt wurde ? Der Inhalt mag oft der

Götterkomik der mittleren Komödie und namentlich auch der sizilischen Komödie Epicharms
ähnlich gewesen sein . Oft war Herakles , in seiner derbsten Ausbildung als Prasser usw ., die

Hauptperson . Zur äschyleischen Trilogie Laios , Ödipus und Sieben vor Theben gehörte das

Satyrdrama Sphinx , zur Orestie der Proteus , wahrscheinlich ein Scherz über Menelaos , der , in der

weiten Welt herumstreichend , seinen Bruder bei der Heimkehr im Stiche gelassen hat und nun
für Rettung und Rache viel zu spät kommt . Jedenfalls hatten die Aufführungen an diesem fröh¬

lichen Schlußstücke eine wunderbare Bordüre des Tragischen .
Die"

ganze Ausstattung der Schauspieler wie des Chores aber hängt aufs engste von der

Lokalität ab, wo die Aufführungen stattfanden , und da ist und bleibt von höchster Bedeutung ,
daß das Drama ein für allemal der Ausdruck eines religiösen Festes , daher für das ganze Volk

einer Polis bestimmt und auf einen riesigen , bald monumentalen Raum angewiesen blieb . Nach¬

dem in Athen um 500 das obenerwähnte Holzgerüst , worauf die Zuschauer saßen , eingestürzt
war , entstand allmählich das große dionysische Theater am Fuße der Akropolis , und andere

Griechen folgten bald nach : schon zur Zeit des Peloponnesischen Krieges erhielten die Pelo¬

ponnes und Sizilien ausgezeichnet schöne Theater . Die Größe dieser Räume , die nun auch

Einridntuni )
der Jragödie

Zweiter und
dritter Sdbau -
spieler

Satyrdrama

Der monumen¬
tale Raum

247



Poesie und Musik

Der Chor und
die Einrichtung

des Jheaters

Anforderungen
an die drei

Schauspieler

sonst zu Festen , Volksversammlungen usw . in Anspruch genommen wurden , und die als
Maßstab für die (freie) Bevölkerung der Stadt galten , wurde nun aber insofern verhängnisvoll ,
als sie nur mit einer Art von Stil verträglich war . Aus der Bedingung , einer ganzen Bevölkerung
dienen zu müssen , kam das Drama nidit mehr heraus , es blieb dazu verurteilt , die riesige An¬
gelegenheit einer solchen zu sein .

Entstanden ist das Theater noch wesentlich für den Chor , und seine Anlage beweist es optisch ,
daß dieser noch die Hauptsache war , denn um auf die Bühne zu sehen , mußten zwei Drittel
der Zuschauer schräg sitzen , die Orchestra dagegen war von überallher gleich gut sichtbar . Hier
war die Thymele , der ehrwürdige Punkt , wo Drama und alte Dionysosfeier zusammenhingen .
Sie war ursprünglich der Dionysosaltar , den der Chor im Dithyrambos umgab und umtanzte ,
war aber mit der Zeit das Zentrum des tragischen Chores geworden , das je nach Umständen
als Heroon , Terrasse mit Altären , Grabmal usw . diente . Hinter ihr erhob sich das Bühnen¬
gebäude mit der Seena , d . h . eigentlich der Wand hinter den Schauspielern , und dem erhöhten
Boden , worauf sich diese bewegten , dem Logeion oder Proskenion , dessen Schmalwände die
Paraskenien hießen . Dasselbe war lang und ohne Tiefe , die Helden mit ihren Begleitern
standen in die Länge verteilt ; wer zensiert war aus der Feme zu kommen , kam nicht von hinten ,
sondern , wenn aus der Stadt und Nähe , von links , wenn vom Land und aus der Fremde , von
rechts . Der Raum galt im allgemeinen als der Platz vor dem Palast oder Zelt eines Königs ,
überhaupt als öffentlicher Raum , und die Dichter mußten hierauf sehr Rüdesicht nehmen , ja
selbst die Komödie , obwohl sie das Privatleben darstellte , mußte sich darnach richten . Auch
die Hauptwand hatte drei Pforten mit verschieden gedachter Bestimmung , indem die mittlere
zum König führte , die beiden anderen als Eingänge zu Gastgemächem , Heiligtümern , Gefäng¬
nissen , Frauenwohnung usw . gedacht waren . Eine Ortsveränderung , wie sie in den Eumeniden
des Äschylos und im Aias des Sophokles vorkommt , muß haben möglich gemacht werden
können : teilweise mag sie durch die an den Seiten angebrachten Periakten angedeutet
worden sein ; prismatische Säulen , welche je nach der vorgekehrten Seite verschiedene Lokalitäten
kulissenartig darstellen konnten ; Binnenräume wurden , wenn unentbehrlich , entweder (durch
die Exostra ) vorgeschoben oder (durch das Ekkyklema ) vorgerollt . Flugapparate und die sog.
charonische Treppe machten das Hinab - und Hinauf schweben einzelner Gestalten und ganzer
Gruppen und die notwendigen Versenkungen möglich, auch die Maschinerie für Donner und
Blitz war schon ausgebildet . Schon zur Zeit des Äschylos endlich diente ferner die Malerei nam¬
hafter Meister , wie des Agatharchus , der Bühnendekoration . Daß um alle diese Dinge der gewaltige
Dichter selbst ein großes Verdienst gehabt habe , wird glaubwürdig versichert . Aber bei aller
Pracht fällt doch stark die gänzliche Abwesenheit des Anspruches der heutigen Bühne auf , ein
geschlossenes , malerisches Bild auszumachen ; besonders fehlte auch jedes geschlossene Licht, und
auch die Dekorationen , z . B . im Aias und Philoktet , waren nur andeutend ; die Illusion ,
welche der Grieche empfand , kam aus ganz anderer Quelle her .

Diesen Raum mit der Stimme zu beherrschen war gewiß keine leichte Sache, und das Miß¬
verhältnis , das zwischen ihr und der kolossal ausgestatteten Gestalt bestand , wurde denn auch
schon im Altertum und sicher nicht erst zur Zeit Lucians empfunden . Ob die Masken auch zur
Verstärkung des Tones gedient haben , lassen wir dahingestellt ; gewiß aber entsprach der durch
die enorme Räumlichkeit bedingten Aufopferung alles subjektiven Mienenspiels und der im
ganzen Drama durchgeführten Gleichmäßigkeit der Stimmung und Haltung der betreffenden
Person auch das gleichmäßige Dröhnen der Stimme, welches gesangartig und völlig unwirklich
klang . Auch sonst aber waren für den Schauspieler große leibliche Gaben , eine gute Geistes -

248



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

anlage und hohe Ausbildung erforderlich , und es gab ihrer stets nur wenige treffliche . Mit
der Seltenheit dieser bedeutenden Eigenschaften mag es teilweise Zusammenhängen , daß die
Dreizahl (vom Ödipus auf Kolonos abgesehen ) nicht überschritten wurde ; man wollte eben
lieber nur drei , aber dafür gute Schauspieler , als ein großes , aber ungleiches Redepersonal
und ging darum auf die dramatische Wünschbarkeit , hier und da fünf bis sechs Personen durch¬
einander sprechen zu lassen , so wenig ein, als auf sonstige Illusion in unserem Sinne , wozu
freilich auch bemerkt werden mag , daß man durch diese Beschränkung für den Staat , der die

Schauspieler bezahlte , die Aufführungskosten nicht über ein gewisses Maß steigen ließ . Dafür
aber , daß das Individuum des Protagonisten , Deuteragonisten und Tritagonisten , denen die
sämtlichen Rollen auf geladen wurden , unkenntlich blieb , sorgte der Wechsel des Kostüms und
der Masken im griechischen Sinne genugsam .

Den Schauspielern gegenüber steht der Chor , der ursprünglich aus 48 Teilnehmern bestanden
hatte , nun aber in der älteren Zeit aus zwölf , seit Sophokles aus fünfzehn Choreuten für jedes
einzelne Stück der Tetralogie bestand . Als dithyrambischer Chor hatte er den Altar umgangen ,
als dramatischer in bestimmter Maske trat er in Wehseigesang und Zwiesprahe mit der Seena .
Seine zusammenhängenden Gesänge sind : 1 . die Praodos , das beim Einzug durh die Seiten¬

zugänge der Orhestra gesungene Lied , worin er sein Eintreten motiviert ; 1 . die inmitten der

Orhestra gesungenen Stasima , weihe meist bei leerer Bühne in den (bald mehr , bald weniger
zahlreihen ) Ruhepunkten gesungen werden , die die Handlung gewährt , und weihe in ihrem

Inhalt auf das Stadium Bezug nehmen , in welhem dieselbe sich eben befindet ; 3 . einzelne

kleinere , von den Stasimen vershiedene Chorlieder , die teilweise in begeisterten Momenten

mit lebhaftem Tanze vorgetragen werden . Dazu kommen innerhalb der Szenen die Wehsei¬

gesänge des Chores mit den Personen der Seena, die sog. Kommoi, in all denjenigen Momenten ,
da die Empfindung das übergewiht erhält ; auh sie sind mit Tanzbewegung des Chores und

Bewegung der Personen verbunden zu denken . Ebenso kommt es vor , daß die eine, erregtere
Partei lyrish , die andere im gewöhnlihen Dialog spricht, wodurh ein höchst bedeutender Kon¬

trast entsteht , oder daß innerhalb des Chores selbst das Gesungene sih auf vershiedene , von

abweihenden Gefühlen getriebene Stimmen verteilt . Bei all diesen Vorträgen ist instrumentale

Begleitung durch Kithara , Lyra oder Flöte anzunehmen .
Von den Dialogpartien , welche in erster Linie den Schauspielern zufallen , heißt die der Parodos

vorausgehende Prolog , die von zwei Chorvorträgen begrenzten Epeisodien , die letzte Exodos .

Epeisodien und Exodos sind die eigentlihen dramatishen Hauptteile ; auh die Personen der

Seena werden öfter als Sänger verwandt ; abgesehen von den eben genannten Kommoi , wo

sie in musikalishem Dialog mit dem Chore stehen , singen sie in den Epeisodien Duette und

bisweilen längere Arien , die sog . Monodien ; diese liebt besonders Euripides , sie sind bei ihm

meist ohne rhythmische Wiederkehr , frei in der Art der späteren Dithyramben gestaltet . Die

anapästishen Systeme , die von den Personen und vom Chorführer , besonders beim Kommen

und Gehen , vorgetragen werden , kann man sidb kaum nadh bestimmten CMelodien und dodh nidbt

ah gewöhnliche Rede vorgetragen denken , hier trat wohl der melodramatishe Vortrag , die

sog . Parakataloge , ein.
Der Dialog sowohl der Personen als des Chores , welher hier durh den Chorführer ver¬

treten ist, war in der älteren Zeit in trohäishen Tetrametern gehalten , die auh in der späteren

Tragödie wieder öfter das Metrum längerer Szenen sind , in der uns erhaltenen Tragödie dagegen

meist in dem von Arhilohos zu anderem Zwecke geschaffenen iambishen Trimeter . Sein Stil

ist bei Äshylos noh altertümlich wuhtig und feierlih , später mehr der gewöhnlihen Rede

Der Chor

'
Dialogpartien
der Schau¬
spieler

tMetren und
Stil des Dialogs

249



Poesie und Musik

Heden

Stichomytbien

Stellung des
Dichters

Cboregen

Kampfrichter

Siegesfeiern

Beschränkung
auf eine drama¬
tische Qattung

nahe . Gerne ergehen sich die Personen in längeren Reden , zwischen die dann pufferartig zwei
bis vier Verse des Chores , die sog . Interloquien , eingeschoben zu werden pflegen . Daneben
wird auch in dem in kürzeren Worten verlaufenden Dialog eine große Kunst der Anordnung
betätigt . Die Dichter lieben es , den Ton in den sog . Stichomythien sich steigern zu lassen ,indem die Personen in Distichen , Einzelversen oder Halbversen zueinander sprechen , so daß
sich im Dialog ein Allegro, Presto und Prestissimo ergibt ; in ein sehr langes und reiches Monostichen -
gespräch legt z . B . Euripides im Jon die ganze Exposition hinein . Auch wenn alle drei Personen auf
der Bühne zugegen sind , sprechen fast immer nur zwei miteinander , z . B . in einer langen Szene
des Orest , wo Orest , Pylades und Elektra von Anfang an da sind , erst Orest und Elektra , dann
Orest und Pylades , dann wieder Orest und Elektra und erst zum Schlüsse alle drei durcheinander .

Hiermit hätten wir die Elemente der poetischen Komposition genannt , und nun dürfte es sich
empfehlen , auch nach dem Dichter und seiner Stellung zu fragen . Hierbei ist zuerst zu sagen , daß
fast alle großen dramatischen Dichter Dichter von Profession waren . Um ein Stüde auf die Bühne
zu bringen , meldeten sie sich beim Archon (Eponymos oder Basileus) , und dieser wies einem, der
ihn darum anging und sein Vertrauen genoß , einen der Chöre zu , die von reichen und ehrbegierigen
Bürgern als Choregen im Namen der Phylen zusammengebracht , unterhalten und ausgerüstet
wurden . Der Dichter , und zwar der tragische wie der komische , war von Hause aus Chorodidas -
kolos , er übte dem Chor alle Tänze und Gesänge ein, die im Drama vorkamen , ähnlich wie der
lyrische Chordichter und Dithyrambiker . Außerdem kamen beim Dramatiker die Schauspieler
hinzu , welche nicht der Choreg , sondern der Staat unmittelbar in Sold nahm und dem Dichter
durchs Los zuteilte (wenn sich diesem nicht schon Schauspieler angeschlossen und besonders für
ihn eingeübt hatten ) . Dafür , daß er ein neues Stüde einübte und auf die Bühne brachte , erhielt
er die vom Staate ausgesetzte Belohnung . Nun war aber auch die Tragödie , wie das meiste Chor¬
wesen , in das große allgemeine Agonentum hineingeraten , und der Chorege , dessen Dichter nach
dem Urteile der fünf Kampfrichter im Wettstreite gesiegt hatte , bekam den Preis . Dabei kamen
in der älteren Zeit die Tetralogien , d . h . die Verbindung von drei Tragödien und einem Satyr¬
drama , als Ganzes zur Beurteilung , weil sie inhaltlich ein solches waren ; von der Zeit des Sophokles
an , der nicht mehr tetralogisch dichtete , sondern einzelne , unter sich nicht zusammenhängende
Stücke aufführen ließ , die an verschiedenen Festen hätten aufgeführt werden können , scheinen die
Richter die Stücke einzeln beurteilt zu haben . Bisweilen übte das Publikum einen Drude auf sie ;
denn auch bei der Tragödie geschah wohl , was von der Aufführung der “Wolken des Aristophanes
erzählt wird , daß die Athener überlaut klatschten und schrien , dieser oder jener Dichter sei Sieger,und den Richtern befahlen , seinen und keines anderen Namen obenan zu schreiben . Man kann
auf eine solche Pression von unten z . B . daraus schließen , daß Euripides mit seinen 92 Stücken
nur fünf Siege davontrug , was mit seiner tatsächlichen Popularität bei den Gebildeten kaum
mehr im Verhältnis steht , und von der späteren Zeit , die ihn allen anderen vorzog , angesichts der
Minderwertigkeit der meisten damaligen Sieger rein nicht mehr begriffen wurde ; auch das Kampf¬
richteramt dürfte eben schon früh oft in kuriosen Händen gewesen sein .

Daß der gekrönte Dichter sowie seine Choreuten am Siegesfeste ein Opfer darbrachten , und
daß sich dabei eine große (geladene oder nichtgeladene ) Gesellschaft einfinden konnte , lehrt
Platos Symposion . Die nämliche Schrift bestätigt , was wir auch sonst wüßten , daß der Dichter
nur Tragiker oder Komiker war , und zwar gerade , indem sie Sokrates , da er mit Agathon und
Aristophanes allein wach bleibt und die große Phiale rechts umgeht , den beiden Dichtem gegen¬
über behaupten läßt , daß komische und tragische Dichtung eigentlich Sache desselben Mannes sei .
Immerhin wird doch schon aus dem V . Jahrhundert wenigstens in einer Notiz des Suidas Ion

250



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Orest und Elektra (Innenbild einerTrinkschale)

von Chios als ein Dichter angeführt , der beide dramatischen Gattungen gepflegt habe . Wenn dies

richtig ist, so steht er in dieser Beziehung einzig da ; sonst gestaltete sich die Sache so, daß die

Komödie sich ein Hauptgeschäft daraus machte , die Tragödie zu verhöhnen .

Merkwürdig ist die Fruchtbarkeit und das lange Aushalten der Dichter , deren beste Sachen,
wie bei den venetianischen Malern , zum Teil ihrem höchsten Alter angehören . Von Sophokles
hatte man 113 echte Stücke aus einer 62jährigen Dichtertätigkeit . Er und Euripides traten anfangs

nur alle drei oder vier , später wenigstens alle zwei Jahre mit Tetralogien auf , deren einzelne

Stücke , wie gesagt , nicht mehr innerlich verbunden waren . Diese Dichter spielten in den eigenen

Tragödien auch nicht mehr als Schauspieler mit , was Äschylos noch getan hatte , und zwar soll

Sophokles diese Betätigung wegen seiner dünnen Stimme abgeschafft haben . Jedenfalls aber

widmete sich auch in der nachäschyleischen Zeit der Dichter den Aufführungen aufs angelegent¬
lichste ; ein Sophokles gestaltete , wie in seiner Biographie berichtet wird , die Rollen nach der

Individualität der Schauspieler ; der Dichter war Komponist und Ballettmeister und irgendwie
während der Aufführung sichtbar zugegen .

Welche gewaltige Stellung im athenischen Leben die Tragödie trotz (oder wegen) der Seltenheit

der Aufführung muß eingenommen haben , erhellt auch daraus , daß Sophokles nach der Aufführung

der Antigone mit Perikies zusammen zum Strategen gegen Samos gewählt wurde , besonders aber

erkennen wir es aus Aristophanes , für welchen sie als Objekt den ersten Rang neben den größten

Staatssachen einnimmt . Hier möge auch die Frage über die sekundäre fortdauernde Kunde von

den Tragödien gestreift werden . Da sich nämlich der Athener von den übrigen Hellenen mit

Fruchtbarkeit

Fätigkeit für
die Auffüh¬
rungen

Ansehen der
Dichter

15 1



Poesie und Musik

tfortwirken
der großen
Tragödien

Poetisdhe
Bedeutungdes

Chors

bei Äsdrylos

bei Sophokles

bei Euripides

dadurch unterschied , daß er Tragiker rezitieren konnte , und da er poetische wie musikalische
Einzelheiten sowohl als die Bilder der einzelnen Charaktere und die Erinnerung an das Ganze im
Gedächtnis festhielt , muß eine solche neben der Aufführung bestehende Kunde mit Notwendigkeit
vorausgesetzt werden ; der stärkste Beweis des Faktums an sich liegt aber darin , daß das beständige
Anspielen auf die Tragödie , wie es die aristophanische Komödie hat , sonst nicht denkbar wäre .Wir werden also ein starke Publizität durch literarischen Vertrieb anzunehmen haben ; daneben
mochten aber auch geübte Mnemotechniker dem Publikum die Kunde seiner Tragödien vermitteln ,und was das Musikalische betrifft , so ist psychologisch wahrscheinlich , daß der Athener vorzugs¬weise gerade das Schwerste , euripideische Monodien u . dgl ., fetzenweise , wie der Italiener die
Arien , nachsang .

Indem wir nun zu Stil und Behandlung in der Tragödie übergehen , müssen wir mit der poetischen
Bedeutung des Chors beginnen , der seiner eigentümlichen Provenienz nach ursprünglich die
alleinige Hauptsache der Tragödie gewesen war , mit der Zeit aber zum bloßen einfassenden
Rahmen geworden ist , gewiß durch eine Reihe von Übergängen hindurch , von welchen wir keinen
Begriff mehr haben können . Während er ursprünglich aus lauter dionysischen Komparsen bestand ,stellt er sich jetzt als die Leute aus der Umgebung des Dramas dar , von den Okeaniden des
Prometheus bis zu den Schiffsleuten des Aias . Er hat laut Aristoteles das Amt einer menschlich
fühlenden Teilnahme , die zwar nicht von einer hinlänglich tiefen Einsicht geleitet wird , um den
Knoten der Handlung zu lösen , aber doch von einer solchen Gesinnung , um alle heftigen
Bewegungen und leidenschaftlichen Erschütterungen auf ein gewisses Maß besonnener Betrachtungzurückzuführen . Das moderne Wort vom idealen Zusdbauer indes , dessen Betrachtung gleichsamdie des zuschauenden Volkes lenken und beherrschen soll, ist insofern nicht ganz richtig , als erdoch von früh an allzuoft aus Mitleidenden und Beteiligten besteht . Tatsächlich freilich greift erselten ein . Die über ihr Greisentum redseligen argivischen Greise des Agamemnon , deren Diktion
durchgängig so schwierig ist, machen zwar einen Anlauf hierzu , bleiben aber bei einer Beratungin zwölf Stimmen und lassen sich auch, nachdem sie die Schwerter gegen Ägisth gezogen haben ,von Klytämnestras Vermittlung zurückhalten . Den größten Takt zeigt in der Verwendung desChores Sophokles . Sein Chor ist da , wo er sich auf die Handlung selbst einläßt , oft unsicher undselbst verblendet ; sobald er sich aber zu einer allgemeinen Betrachtung der Gesetze des Daseins
sammelt , erhaben ; d . h . Sophokles klebt nicht fest an der Fiktion , daß er nur Greise oder
Dienerinnen usw . von da und da singen lasse , sondern behandelt den Chor abwechselnd als
wirklichen und als idealen Bestandteil , aber auch im letzteren Falle läßt er ihn nicht als idealen
Zusdbauer , sondern größer erscheinen .

Bei Euripides wirkt der Chor nicht mehr beruhigend und vermittelnd , sondern er ist jetztVertrauter und Mitschuldiger der Hauptperson oder erzählt weitläufig frühere Vorgänge des
betreffenden Hauses , Feldzuges usw . So ist er im 3on voll tiefer Todesangst wegen Mitwissenschaft
an Kreusas Giftmischerei , und auch in der Jdedea , der taurischen Jphigenia , der "Helena usw . hat
er die Rolle des Confidents ; in den Zroades ist er Mitduldender , hier aber bis zur Komik . Rechtschön ist in demselben Stücke der Gesang vom hölzernen Pferd und der Einnahme Trojas , und
noch recht stilgemäß , dem Pindar kaum nachstehend , erzählt im rasenden Herakles der zweite ,sehr große Chorgesang die sämtlichen Taten des im Hades verloren geglaubten Helden . Dagegenmeldet in der Hekabe der Chor überaus weitläufig , wie er vom Eindringen der Griechen in Ilion
bei der Nachttoilette sei überrascht worden . Weitere Chöre enthalten oft bloß Klagen und
Gejammer , wie z . B . im Hippolytos , der nach Phädras Abgänge eigentlich bloß das Thema o war
idh doch recht weit von hier variiert . Oft bringt der Chor auch nur allgemeine Raisonnements
252



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

und athenische Sympathien und Antipathien vor , gerade wie die Personen des Dramas , und vergißt
etwa dabei , wer er ist .

Was die Handlung der Tragödie betrifft , so werden wir uns zunächst mit den Vorfragen nach
Schicksal und Katharsis kurz abfinden . Uns erscheint das viele Gerede über die Schicksalsidee in
der antiken Tragödie im Gegensatz zur modernen deshalb so trostlos überflüssig , weil man meint ,
die antike Tragödie habe sich bemüht , durchweg zu lehren , daß niemand seinem Schicksal entgehen
könne , und diese Weisheit , die damals auf allen Gassen herumlief , sei ihre Idee gewesen . Vor
allem müßte man doch unterscheiden , wie sehr verschieden das Verhängnis auftritt : 1 . als blinde
Notwendigkeit , als elpapplvov überhaupt , wobei es einen geringen Unterschied ausmacht ,
wenn statt dessen der Wille von Göttern auftritt , welche entsetzlich neidisch und rachsüchtig
sind ; 1 . als bedingte Notwendigkeit , wie in der ödipodie , indem das und das nicht geschehen
würde , wenn nicht jenes und jenes vorher geschähe ; 3 . als Schuld der Ahnen , als Alastor , so daß
sich von Vergeltung zu Vergeltung die Schuld immer höher häuft .

Die hohe Kunst , wie sie uns vornehmlich im Sophokles entgegentritt , wird nun nach Kräften
Charakter und Tun der Menschen mit dem Schicksal so verflechten , daß letzteres dem Zu¬
schauer von Anfang an als unabwendbar erscheint und der Mythus sozusagen von selber Recht
behält . Aber das Entscheidende , die Wirkung Bestimmende ist ja gar nicht der Hergang , das
sichtbare Schicksal, nicht das , was der Zuschauer ja längst auswendig weiß , sondern das Innere
der Menschen , die Art , wie die Charaktere sich entwickeln, sich dem Zuschauer ans Herz legen .
Der koloneische Ödipus ist vollkommen unglücklich und erreicht dabei eine wahre Verklärung ;
Prometheus in seinem Untergang nimmt die volle Sympathie des Beschauers mit sich und Aias
ebenso . Je gefährdeter und nichtiger alles Irdische erscheint und je bösartiger bisweilen die
Götter , desto ergreifender und größer leuchten die Charaktere .

In das Rechtbehalten des Schicksals ist aber noch durchaus nicht die Schuldhaftigkeit der
betreffenden Hauptpersonen einbedungen , und es ist das abgeschmackte Ableiten des tragischen
Ausganges aus irgendeiner Schuld durchaus zu verwerfen . Erstlich hält der Grieche die Hand¬

lungsweise aus Selbstsucht überhaupt nicht so leicht für eine schuldvolle , und es muß daher
der Grad der Schuldhaftigkeit beim griechischen Dichter und Zuschauer anders beurteilt werden
als heute , und sodann mögen die betreffenden Individuen sonst freilich schuldig genug sein,
aber das Schicksal faßt sie gar nicht immer an dieser Schuld, und darauf würde es doch ankommen .
So wird freilich im äschyleischen Agamemnon , wenn man diesen allein als Maßstab nimmt ,
allerlei Tadel und Schuld auf Agamemnon gehäuft , und doch geht er nicht deshalb zugrunde .

Iphigeniens Tod ist für Klytämnestra ein bloßer Vorwand , und Ägisth ist wahrlich kein Rächer
für den Untergang so vieler Argiver im Krieg und zur See und kann sich ja wegen seines Vaters

Thyestes nur am Sohn des wirklich Schuldigen rächen . Kurz , Äschylos hält den Agamemnon
nicht für schuldig . Auch Sophokles mußte dem Ödipus ein volles Maß von Schroffheit und
Leidenschaftlichkeit mitgeben , damit sein Schicksal nur für die Zuschauer erträglich wurde ,
aber begründet ist das Schicksal des Helden hierauf nicht , so wenig als das Antigones darauf

begründet ist , daß sie, von Kreon gereizt , einen gar zu harten , unbeugsamen Willen aufgesetzt
und alle sanften Mittel verschmäht habe .

Nur mit einem Worte wollen wir die berühmte Definition des Aristoteles berühren : Es

ist aber die Tragödie eine nachahmende Darstellung einer würdig - ernsten und vollständig in sich

abgeschlossenen Handlung von einer gewissen bestimmten Ausdehnung , vermöge des durch andere

Kunstmittel verschönerten Wortes , so daß diese Darstellung durch Turcht und Mitleid eine

Reinigung eben dieser Affekte erzielt . Die Deutung dieser Worte ist bekanntlich streitig , und

Das Sdhidksal

SeineVerfledb -
tung mit den
tTaten der
tMensdhen

Bedeutung der
inneren (Her¬
gänge (Psycho¬
logie)

Vnridhtigkeit
der Sdbuld -
tbeorie

Katharsis

(Aristoteles :
Poet . 6 , i nadb
derUhersetzung
von Susemihl )

253



Poesie und Musik

Qerintje
äußeredübnen -

bandlung als
“folge der thea¬
tralischen Ein¬

richtungen

Ersatz durch
die Erzählung

Goethe konnte die Reinigung (Katharsis ) nicht in die Zuschauer , sondern in die Personen des
Dramas verlegen . Jedenfalls wäre die Definition irrig, wenn damit ein außerhalb der Poesie
liegender , etwa moralischer Zweck gemeint wäre ; doch geht der Sinn des Aristoteles offenbar
dahin , daß die erregte Furcht , resp . das Mitleid im Beschauer eine gereinigte Gestalt , eine Art
Verklärung annehmen sollen . (Die verschiedenen Erklärungen vgl . bei Susemihl .)

Einer der auffälligsten Unterschiede zwischen der antiken und der modernen Tragödie besteht
darin , daß dort die Handlung auf der Bühne eine so höchst mäßige ist im Verhältnis zur Reich¬
lichkeit der inneren Motive und zur Umständlichkeit des bloß Erzählten . Hierfür liegt der
Hauptgrund in der geringen Beweglichkeit der Personen , welche, aufgepolstert , gestelzt und mas¬
kiert , wie sie auftraten , nur der Rede , nicht der Handlung fähig waren . So geht im koloneisdben
Ödipus nur etwa das Wegführen der Antigone durch Kreons Leute über das bloße Kommen ,
Gehen und Reden hinaus , und auch sonst sind lebhafte Bewegungen nicht häufig , und Kämpfe ,
Ermordungen und sonstiges äußeres Tun werden überhaupt (mit einigen derben Ausnahmen ,
wie dem Selbstmord des Aias, der Anschmiedung des Prometheus usw .) dem Auge entzogen .
Wenn man aber der Technik wegen gekonnt hätte , so hätte man ganz gewiß gerne vieles von
dem , was nur erzählt wurde , sichtbar vor den Zuschauern geschehen lassen . Was hier entschied ,
war nicht jene ästhetische Scheu vor allem, was nicht innerer Vorgang im Gemüte war , wovon
Neuere geredet haben , und auch nicht der Wunsch , von dem Horaz spricht , den Zuschauer
mit blutigen oder mirakulosen Schauspielen zu verschonen ; denn wenigstens , was das Crude
und Gräßliche betrifft , so wird hierin auf der Szene das Ärgste geleistet ; nicht nur werden häufig
Leichen gezeigt und in den Choephoren auch das blutige Mordgewand Agamemnons , sondern
in den Bakdben bringt Kadmos den zusammengelesenen Leichnam des Pentheus auf die Szene ,
und Euripides erspart dem Beschauer das wirklichkeitsgemäße abscheuliche Auftreten des zer¬
fleischten Hippolytos nicht , ja er läßt den Sterbenden noch eine Monodie singen . Wir werden
also besser tun , von den idealen Beschönigungen des Mangels an äußerer Handlung abzusehen
und uns dafür daran zu erinnern , daß schon das Wandeln auf dem Kothurn eine gefährliche
Sache war , und daß man bei heftiger Bewegung purzeln konnte , wie der Sage nach Äschines,
als er in der Rolle des Änomaos den Pelops verfolgte ; auch der Selbstmord des Aias mag für die
Darstellung nicht ungefährlich gewesen sein . Mittelbar beruht also auch diese Beschränkung der
Aktion wie alle übrige Abwendung vom Realistischen auf dem riesigen Raume , den die Auf¬
führungen in Anspruch nahmen . Euripides , der gewiß gute Lust zum Wirklichkeitsgemäßen hatte ,konnte dagegen nicht aufkommen .

Man verlegte also das Interesse , statt in die äußere Tat , in die Motive , entwickelte die
inneren Empfindungen , Überlegungen und Entschlüsse , und suchte einen Ersatz für das auf der
Bühne Geschehende darin , daß man die Erzählung dafür realistisch bis ins einzelnste ausfallen
ließ , und zwar nicht bloß im Munde der Boten und Herolde . Klytämnestra erzählt mit einer
fürchterlichen Genauigkeit den Mord des Gemahls , sogar wie er im letzten Röcheln das Blut
wie einen Staubregen von sich sprühte , wovon sie erquickt worden sei wie ein knospenreiches
Saatfeld vom Südwest des Zeus , und nicht gelinder wird in der Antigone erzählt , wie Hämon sein
Blut aus dem Munde über die blassen Wangen der toten Braut spritzt . Auch die greuliche
Beschreibung vom Untergange Glaukes und Kreons in der IMedea spricht dafür , daß man , wenn
man die Zuhörer so traktierte , auch dem Zuschauer so sehr viel Schonung nicht würde erwiesen
haben , sofern man szenisch gekonnt hätte . Dabei aber bildete sich für die Darstellung der Kata¬
strophe oder auch wohl früherer Ereignisse , die Boten, sonstigen Nebenpersonen , seltener auch
Hauptpersonen in den Mund gelegt wird , jener eigentümlich feurige Erzählungsstil , welcher

254



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

wesentlich ein anderer ist als der epische, denn er ist an Mithandelnde resp . Leidende gerichtet
und soll deren stärkste Erregung hervorbringen , und der Sprechende ist Augenzeuge . Meister¬
werke dieser Art gibt es in allen drei Tragikern ; eine ganz besondere Leistung aber ist in den
Bakdben des Euripides die Erzählung des Boten vom Tun der Bakchen auf dem Kithäron , oder
vielmehr nicht bloß eine Erzählung , sondern eine umständliche , prachtvoll farbige Beschreibung ,
welche Euripides mit größter Hingebung und Begeisterung gedichtet hat ; es ist, als läge ihm
daran , das Mysterium des bakchischen Rasens aufs höchste zu verklären und zu preisen .

Das allbekannte Substrat der Tragödien ist nun der Mythus . Zwar mit großer Freiheit und
mit einzelnen starken Abweichungen von Dichter zu Dichter gehandhabt , blieb dieser doch
immer so weit konstant , daß einer der Haupthebel der neueren Tragödie fehlt : die materielle ,
in Ereignissen und Ausgang liegende Spannung . Wenn die gleichen Stoffe immer wieder neu
behandelt wurden , so daß man an die Libretti der italienischen Opemkomponisten des XVIII . Jahr¬
hunderts erinnert wird , so war der Mythus an und für sich bereits etwas Bekanntes , und bei
dieser seiner Allbekanntheit beruhten Furcht und Mitleid , die beiden von der Tragödie zu er¬
weckenden Wirkungen , nie auf der bloßen Erwartung und Betrachtung des Ausganges (wie die
Furcht etwa in den Pariser Schauerstücken des ehemaligen Boulevard ) , sondern auf der Schilderung
der Seelenbewegung , welche immer neu sein konnte . Indem aber die Athener keine Spannung ,
wohl aber einen höchsten Stil der Rede und eine höchste Kunst der Töne verlangten , taten sie,
was sich in hohen Kunstzeiten etwa einmal wiederholt hat . In der Kirchenmalerei des Mittel¬
alters und der Renaissance ist gerade das sachlich Bekannte und tausendmal Dargestellte , die
Geschichte Christi und Mariä , das Beste, im Gegensatz zu denjenigen Legenden , die erst auf
eine Erklärung hin verständlich sind .

Nun haben wir früher gesehen , daß die Bekanntheit des Mythus für die Komposition einen
großen Vorteil mit sich bringt , indem dadurch dem Dichter ein Teil der Exposition abgenommen
wird . Bei Äschylos , der in Trilogien dichtete , bedarf überhaupt nur das erste Stück einer solchen,
indem das zweite durch dieses , das dritte durch das zweite erklärt wird . Sophokles hat immerhin
eine kunstreiche Exposition , worein er die Prämissen der Handlung verlegt ; Euripides dagegen
scheint Zeit und Kraft gewinnen zu wollen , indem er eine der Hauptpersonen des Stückes
oder etwa auch eine Gottheit in einer Prologrede denjenigen Moment feststellen läßt , in
welchem der Mythus einsetzt ; er spart damit Atem , um sogleich auf sein Gespinn von Leiden¬
schaften überzugehen , und bei seiner kecken Art , den Mythus zu ändern , war dies Verfahren
ohnehin kaum entbehrlich ; es ist aber an sich eine bequemere und rohere Form als eine gute
Exposition , und auch die Übertragung dieser Art von Einleitung auf eine Hauptperson verrät
eine gewisse dramatische Gleichgültigkeit ; Plautus , Terenz und Shakespeare , die einen besonderen
Prologus auftreten lassen , haben sich besser geholfen .

Diesen Prologen , die sehr weitschweifig sein können und sogar Dinge berichten , die erst
im Stück geschehen werden , entspricht der deus ex machina , von dem später die Rede sein soll,
am Schlüsse der Tragödien , insofern auch er dem Dramatiker das Dramatische erspart . Hier

möge zunächst darauf aufmerksam gemacht werden , wie ganz im Gegensatz zur neueren Tragödie ,
welche vom Gesetz der Spannung vorangetrieben wird , das Spannende auch innerhalb der
Stücke oft verschmäht wird . Da die Handlung eine vom Mythus gegebene , selbstverständliche
ist , kann sie sehr einfach sein . Sie steht , z . B . in den Mittelstücken der äschyleischen Trilogien ,
fast stille , indem die Betrachtung über allen Leiden weilt . Ferner läßt Äschylos die Erkennung
von Orest und Elektra gleich am Beginne der Choepboren eintreten ; erst Sophokles baut
seine Elektra auf das späte Erkennen im letzten Drittel des Stückes auf und motiviert die

Der Mythus
als Substrat
der Tragödie

Die Exposition
der älteren
Tragiker

Die Euri -
pideischen
Prologe

Verschmähen
der Spannung

155



Poesie und Musik

fehlen der Ab¬
wechslung und

der äußeren
Wahrsdhein -

lidhkeit

Die drei
Einheiten

Die
sophokleisdhe

Einheit

Todeswürdigkeit der Klytämnestra auf alle Weise , während bei Äschylos nur geklagt und geschildert
und gesungen und geopfert wird . Bedenken wir ferner die Kindlichkeit alles dessen , was zur
eigentlichen Intrigue , zum Komplott , zum geheimen Treiben und Täuschen zumal in der älteren
Tragödie gehört . Wie einfach sind alle diese Dinge z . B . in den Cboephoren , wo Elektra —
gewiß einem uralten Zuge der Sage gemäß — am Grabmal die identische Größe ihrer Fuß¬
stapfen und der des Fremdlings konstatiert . Auch wird dem Zuschauer deutlich vorausgesagt ,
wie man es mit Ägisth machen wird , um ihn zu täuschen und dann zu töten ; das einzige Stück
Intrigue besteht darin , daß der Chor die Amme , welche den Orest tot glaubt , enttäuscht und
ihr aufträgt , Ägisth zu bewegen , daß er ohne seine Leibwache komme . Auch im Altertum wurde
übrigens schon bemerkt , daß der Bau der äschyleischen Dramen nicht viele Peripetien und Ver¬
wicklungen habe wie der bei den neueren (womit auf Euripides gedeutet wird ) , dem Dichter liege
mehr daran , seinen Personen Würde (ßäpoc) zu geben , das Intrigante (navoOpYov), Niedliche
(ocoptJjoTrpeTxl;) und Sententiöse (fvwpoXoYouSv) dagegen halte er für der Tragödie unangemessen .
In welchem Kontraste eine solche an Verwicklungen arme Dramatik zur modernen steht , braucht
nicht ausgeführt zu werden .

Mit der Spannung fehlt auch die Abwechslung . Schon die — wenn gleich nicht absolute —
Einheit des Ortes bringt dies mit sich. Z . B . verläßt Ödipus auf Kolonos bis zu seinem Todes¬
gang die Szene nie , und so der Protagonist mehrmals . Alles äußere Leben aber , das wir ver¬
missen könnten , wird dadurch ersetzt , daß , was im Innern der Personen vorgeht , in allen Über¬
gängen deutlich und kräftig betont wird . Hinter der psychologischen Wahrheit tritt denn auch
tief zurück , was in unserem Sinne äußere dramatische Wahrscheinlichkeit und Wirklichkeit
ist . Unmöglich wäre heute eine Szene wie die des Wiedersehens zwischen Klytämnestra und
Agamemnon , der auf seinem Wagen bleibt und sich lange dagegen sperrt , auf den Teppich zu
treten ; aber bei Äschylos charakterisiert sich die Verstellung Klytämnestras gerade durch den
gesucht pomphaften Empfang .

Von den drei Einheiten wird die der Zeit , die sich im ganzen von selbst ergibt , im Grunde
mehr vorausgesetzt , als eigentlich innegehalten ; die des Ortes konnte auch frei gehandhabt werden ,
indem in den Eumeniden der Anfang zu Delphi , das weitere in Athen , im Aias die erste Hälfte
vor dem Zelte der Helden , die zweite vor dem Walde am Meeresufer spielt . In Sachen der
Einheit der Handlung — wie in Sachen der Handlung überhaupt — dachten die Dichter sehr
frei, und zwar nicht erst Euripides . Es genügte , daß die Handlung einer Tragödie im wesent¬
lichen kausaliter zusammenhing oder zusammenströme , und Einheit des Interesses wäre vielleicht
der richtigere Ausdruck . Erst Euripides freilich drängt verschiedene Handlungen , die einander
nichts angehen , in ein Stück.

Dafür ergab sich aber auch bei manchen Thematis die Einheit der Handlung aus dem Mythus
und aus den szenischen Voraussetzungen von selbst , zumal wenn der Protagonist — wie im
koloneisdhen Ödipus — gar nicht vom Theater kam .

Doch gibt es Meisterwerke ersten Ranges wie den König Ödipus des Sophokles . Hier sieht der
Zuschauer Szene um Szene das Schicksal kommen , bevor es die Handelnden sehen , und aus
der Abweisung der warnenden Mantik , aus der sekundären Verblendung , wodurch Ödipus
von einem falschen Verdacht auf den anderen gerät , aus der falschen Beruhigung , einem überaus
mächtigen dramatischen Mittel , da sie im Zuschauer bereits Mitleid mit einem sich noch glücklich
Wähnenden erweckt , und aus der endlichen schrecklichen Aufklärung wird dem Menschen und
Zuschauer ganz erschütternd die Blindheit über das Schicksal klargemacht . Wie ergreifend ist
es z . B . , daß Ödipus den Mörder des Lalos um jeden Preis glaubt ermitteln zu müssen , als wäre

256







. .*■-C "" «aaü

* Wsf

K&jssB

>!5 ' V
»Xtf’.ijf

v

Reiter von Platte IV des Westfrieses am Parthenon

■«fex**

■■45***-

■Mk *,7 -



Krieger . Grabrelief . Kopenhagen . Ny Carlsberg



Grabrelief eines Kriegers mit seiner Familie . Berlin . Museum



Diskuswerfer nach Myron (attisch - römische Kopie ) . Rom . Vatikan



Olympische Wettläuferin in Exomis (römische Kopie ) . Rom . Vatikan



•s

4k,
*

*~f , >*v

- > *

* " &

.w *

SM<r %.

*'

, &*>, *$.* Vi^ ^ /«
®

‘
*

& «'H

fr« , <

ffe/
’
(*J.> &?i *

v ^J. "- «- v % ti<

5äJW.?$ ? ■*
m % vA <feo

h - > ' „ -•/ .* *» ,
T. » \

4 ^

Epheben beim Ballspiel. Basrelief einer Grabfigur . Athen . Nationalmuseum

isSä&J

itei .
'

mu



Ballspielende Jünglinge . Basrelief einer Grabfigur . Athen . Nationalmuseum



F'arnesischer Stier , Kolossalgruppe von Apollonios und Tauriskos {römische Umarbeitung )
Neapel . Museo Nazionale



Laokoon - Gruppe von Hagesandros , Athanadoros und Polydoros von Rhodos
Rom . Vatikan . Antikenmuseum

t



Große apulische Prachtamphora : Die Jagd auf den kalydonischen Eber . Berlin. Antiquarium

iöt * X .rr
g^ sägssg5~"M1

Stf *

m » \ .
■

268



Caeretaner Hydria : Totenklage um Achill. Paris . Louvre

269



mm

mmm

wm

mm t-A a

ISTKÄf mm

■gmim

■MM
rnfm .

Wmä ,S $fc

"MB,

.f 2&
44 ^ 7 ^ .

» Ja

a -ss

käüf'.® :

« ÄKöSSSSr

“'S*y*'w «- *Tr%.aij’̂ L>»)■■

Säsrn

*"#^S2£Z

' ..: **W<

* ■*55

&& &s
;V̂ j'1rv

aÜSä £

wm

rZZ&J,r*y & .

äSNäMfcl $ «« -S

» » iS^ y

9 » $
fe &p

iA, *'^ ;



' , T~*m '
j - .SSSP 1

w - 3 -

A

* ;»
■tr £ ^

"*“" T

Stt * «



tfssasap»
Jsa *.3m MlA

1-*̂ -̂ nimH j| ‘

Großer Zeusaltar in Pergamon . Berlin. Pergamon - Museum

-i^ JSSK

■'V ‘‘“v;:SSSS ;!I>•”1‘l: '
Süifc

I ..JrV?

i& Si•3SH6»<r^,* ;j*̂ *v*Sv
t ’v *̂ Sv



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

£aios sein Vater gewesen , überhaupt zeugt fast jedes Wort von ihm unbewußt gegen ihn
selber . — Neben dieser einheitlich ausnehmend zwingenden Tragödie , wo alles an einem Stücke
ist, haben wir aber von dem nämlichen Dichter den Aias , der schon in der Mitte des Stückes
vom Zuschauer Abschied nimmt , aber noch als Interesse , als Nachhall , als Schatten bis zum
Schlüsse fortwirkt , und ferner den Herakles in den Vradbinierinnen , der erst gegen das Ende
auftritt , nachdem Deianira bereits durch Selbstmord geendet , auf den aber schon das ganze
Stück hindurch die Aufmerksamkeit gelenkt worden ist .

Bei Euripides ist das Geschehen oft planlos gehäuft , die Handlung nur ein Hin und Her von
bunten Schicksalen, so daß ihre Einheit dabei zugrunde geht , daher sich auch im Gedächtnis
des Lesers das Ganze eines euripideischen Dramas oft kaum fixiert . Ferner fehlt es nicht an

lästigen Wiederholungen , indem eine und dieselbe Sache erst beredet wird , dann geschieht
und hernach erst noch berichtet wird . Ein Stück, das so recht durch das Viele glänzen will, sind die
7roades , eine bloße Reihe von Bildern aus einer Stadteroberung , ein bloßer letzter Akt , daneben
freilich stellenweise sehr schön, auch in den Chören . Aber eine Steigerung ist bei dieser Aus¬

schöpfung alles möglichen Jammers gar nicht denkbar , und ebenso steht Hekabe am Ende des
nach ihr benannten Stückes wie am Anfang da . übel gebaut ist aber auch der rasende Herakles

unangenehm durch das zweimalige Unheil , das über die Familie des Helden kommt , und zwar
erst durch Lykos und dann durch Herakles selbst, in welchem man den völligen Retter zu sehen

glaubte .
Wo bei Euripides die großen Leidenschaften , d . h . der Hauptanhalt des wahren dramatischen

Interesses nicht da sind , sucht er sie durch einen größeren Reichtum von Vorgängen auf der

Bühne und größere Verwicklungen der Handlung zu ersetzen , öfter baut er auch die Wirkung

Menelaos und Helena (Attisches Vasengemälde. Gregorianisches Museum)

M £ N M £ fl # *t A £ H HA 0 9 9 fr « f Hr £ 8 g a

mm

seiner Stücke bereits auf den szenischen Anblick, auf optische Fernsichten usw . Im Orest erscheint

zum Schlüsse die verklärte Helena sichtbar in der Luft , von den Vbönissen sagt die erste Hypo¬
these , daß das Drama in den Wirkungen auf das Auge (täte ay.7jviy.atc 5c[>ea0 schön sei . Neben

diesem Sinn für den äußeren Effekt steht aber oft eine große Gleichgültigkeit für das psycho¬

logisch Denkbare und Undenkbare . So hat die Helena bei vielen Detailschönheiten doch ein schon

von vornherein unglückliches Sujet . Daß Menelaos mit dem Scheinbild der Gattin lange Jahre

in der Welt herumfährt , ohne es zu merken , ist mythisch geschaut , aber mit einem psychologisch

zu begründenden und innerhalb der sonstigen menschlichen Handlungsweise sich bewegenden
Charakter unverträglich ; hierfür ist der Mythus entschieden zu rauh . Menelaos findet dann in

Vas Qesdoehen
bei Euripides

Vessen Ersatz
für fehlende
Leidensdbaft

"Helena

18 Burckhardt , Griechische Kultur
273



Poesie und Musik

D er äeus ex
madhina

Responsion im
Aufbau der

“Handlung

“Idealität der
Charaktere

bei Äschylos

Ägypten die echte Helena , während das Scheinbild in die Lüfte fliegt . Wäre dies doch auf der
Szene geschehen ! Allein vom Scheinbild wird nur berichtet , wie denn überhaupt mit Bericht¬
erstattung in dieser Tragödie die meiste Kraft dahingeht und die Charaktere dafür gering
bleiben . Auch der Chor mit seinem unnützen Gejammer dauert einen ; Helena macht den
gefangenen griechischen Frauen Hoffnung auf Rettung ; hernach aber bleiben sie in Ägypten ,
wenigstens wird kein Wort von ihrer Heimkehr gesagt ; auch dies ist so ein elan genereux ,
der nachher keine Folge hat . Schließlich müssen die Dioskuren als dii ex machina erscheinen ,
nur um den Theoklymenos von blutiger Rache an seiner Schwester abzuhalten , die das Entweichen
hat geschehen lassen . Was sie dann noch über die künftige Vergöttlichung der Helena und über
den einstigen Aufenthalt des Menelaos auf den Inseln der Seligen weissagen , ist im Charakter
der beiden , wie er sich im Drama offenbart , durchaus nicht vorgedeutet .

Den deus ex machina , auf den uns die Helena geführt hat , hat bekanntlich auch Sophokles ,
indem er den gottgewordenen Herakles im Philoktet eingreifen läßt . Euripides hat ihn in der
Hälfte seiner Dramen , besonders den früheren , nicht ; in einigen ist er nur dazu da , um jeden
noch bestehenden Zweifel zu lösen , z . B . einem der betreffenden Geschlechter eine künftige
Herrschaft zu weissagen ; in diesen Fällen ist er immerhin nur , wie am Anfang der Prolog , eine
gewaltsame Notiz darüber , wie das Drama mit dem sonstigen Mythus Zusammenhänge , und
der Gott kann wohl auch durch einen anderen Weissagenden ersetzt werden , sogar einen Be¬
straften , der , wie Polymestor in der Jdekabe , den Siegern mit Hilfe der Mantik künftige Fluch¬
schicksale kündet , überhaupt bringt er nicht immer einen versöhnenden Abschluß . Dionysos
in den Häkchen hinterläßt Kadmos und Agaue im tiefsten Jammer , obwohl er dem Kadmos noch
eine weitere Herrschaft und ein Ende im Lande der Seligen weissagt . Endlich aber ist der
Maschinengott auch dazu da , den Knoten zu zerhauen und durch Autorität den gesetzlichen
Zustand herzustellen , wie im Orest , wo Apoll förmlich Polizeistunde macht , und ganz besonders
im Jfippolytos , wo die Unschuld des Helden ohne das Auftreten der Artemis nicht an den Tag
kommen würde . Wenn gar der Dichter nur auf diese Weise über die verdorbene Situation Herr
zu werden vermag , so ist dies nicht mehr Drama , sondern Machtmißbrauch .

Was den Aufbau der Handlung betrifft , so haben sich in der späteren Tragödie allmählich
auch Geheimnisse gemeldet , die man im Theater selbst nicht sehen und bemerken konnte , und
die doch ihre Bedeutung gehabt haben müssen . Gewisse Tragödien des Sophokles und Euri¬
pides bauen sich quantitativ , den Verszahlen der Dialogpartien nach , so auf , daß die Mitte
eine Hauptszene ist, gegen welche die übrigen Szenen gleichmäßig von der einen Seite ansteigen
und nach der anderen fallen , so daß sie gegen die Mitte symmetrisch Zusammenkommen , wie
die Figuren einer Giebelgruppe . Das hat keines Menschen Auge sehen noch eines Menschen Ohr
hören können , und dennoch ist es nachgewiesen ; es sind Dinge , die uns einstweilen noch nicht
erklärt sind , die uns aber das supreme künstlerische Vermögen der Dichter zeigen .

Indem wir nun zur Betrachtung der tragischen Charaktere übergehen , beschränken wir uns
zunächst auf Äschylos und Sophokles . Was bei diesen beiden sofort ins Auge springt , ist
die allgemeine Idealität der Helden . Es sind lauter Gestalten auf Goldgrund , und zwar nimmt im
Agamemnon des Äschylos selbst noch eine Klytämnestra und ein Ägisth an der Idealität Anteil ,
jene gerade durch die Sophistik der Leidenschaft , womit sie die Tat bemäntelt mit allen
möglichen (gründen , die sie hätte haben können , wenn nicht der eine ausgereicht hätte . Ganz
besonders ist Eteokles in den Sieben eine völlig ideale Gestalt , und ebenso sind in der Antigone
die beiden Schwestern ideal , obwohl sie sich entzweien , weil Antigone den Bruder bestatten will .
Nur die Dienenden , z . B . der Wächter im Agamemnon und die Amme Orests in den Choephoren ,



Die Poesie außenhalb des bloßen Hexameters

haben einige Züge aus dem gemeinen Leben ; gerne werden sie , wie der Wächter in der Antigone
und der Bote in den Jradhinierinnen , durch niedrige Liebe zum Leben oder zum Vorteil charak¬
terisiert .

Bei Sophokles sind sakrifizierte oder nach unseren Begriffen soviel als böse Charaktere Kreon
in der Antigone , der den höchsten Grad der Verblendung darstellt , die Atriden im Aias , Odysseus
im Philoktet u . a . Aber , obschon Sophokles die Anlage dazu wohl gehabt hätte , das Böse rein
aus den Tiefen der Selbstsucht abzuleiten , sind doch alle keine Bösewichter ; auch sie nehmen
noch an der allgemeinen Idealität teil, welche alles umhüllt , was mit dem Mythus und der
heroischen Welt zusammenhängt . Sie sprechen mit dem Gefühl der Berechtigung und drücken
bisweilen große Empfindungen aus . Im Dialog kommt wohl heimlicher Vorbehalt , Absicht der
Täuschung usw . vor ; allein keiner hat vor sich selber ein schlechtes Gewissen . Abgesehen davon ,
daß dem Griechen überhaupt vieles erlaubt war , hat der einzelne auch in der Tat nicht nötig , sich
besonders schuldig zu fühlen ; die Götter helfen ja zum Bösen treiben , und das Böse ist voraus¬
bestimmt vom Schicksal und von Orakeln vorausverkündet ; bei Äschylos vollends ist die Tatenkette
zum Band und Hebel der Trilogien erhoben . Deshalb gibt es keinen Jago , keinen Richard III . ,
keinen Franz Moor . Erst von den Charakteren des Euripides dürfte auch mancher vor sich selber
das böse Gewissen haben ; doch haben auch diese es nicht , sie sind vielmehr beruhigte Schufte .

Unter den äschyleischen Tragödien ist nun das große Unikum , in welchem lauter übermensch¬
liche Wesen auftreten , der Prometheus . Hier ist schon der mythische Horizont riesig, ihn bilden
der Fels am fernen Weltrand über dem Meere , die Schilderung der Völker , welche um Prometheus

klagen , und die des Weges , den Io über die ganze Welt gemacht hat , und daneben wird der
Eindruck des Urtümlichen durch die Bilder der Erdrevolution , der Stürme , des Unterirdischen usw.
hervorgebracht . Und nun werden die beiden Opfer des Zeus : der Angeschmiedete und die
wandernd Herumgejagte in einer Handlung vorgeführt , die sich so aufbaut , daß sich der Leser
noch heute des Staunens und eines heiligen Schauers nicht erwehren kann . Er, gewaltig groß ,
weiß alle Vergangenheit und Zukunft ; sie dagegen gehört einer dumpfen , unfreien Ahnungswelt
und verfällt zuletzt wieder in einen wirren Taumel . Seine wahre Schuld ist , daß er trotz anfäng¬
licher besserer Einsicht doch dem Zeus bei der Bändigung des Kronos geholfen , wie dies auch
Themis , seine Mutter , tat ; dann aber nahm er sich doch der Menschen an, die von Zeus zum

Untergang bestimmt waren , und hieran hängt sich die kleinliche Bosheit des undankbaren Zeus .
Doch hat auch diesen der Titan mit einem letzten Geheimnis in der Gewalt (dieses letzte
Geheimnis , nämlich die furchtbare Folge einer möglichen Ehe des Zeus mit Thetis , weiß N . B . das
Publikum ; bei Pindar Isthm . VII , 66 plaudert schon Themis alles aus) ; denn Götter und Menschen
sind gegenseitig voneinander abhängig , und die Moira steht über beiden , Motive , von welchen

wir gerne wüßten , wieweit sie von Äschylos selber herrühren . Von den Nebengestalten prägt sich

der höhnische Ton des Kratos gegen Hephästos , der scharf -bittere des Hermes gegen Prometheus

dem Leser besonders stark ein ; wer sonst zu Prometheus spricht , tut es im Sinne der klugen

Fügsamkeit ; Zeus ist ihnen allen böse , nur aber sehr mächtig . Ihnen allen gegenüber , auch den

stellenweise , z . B . beim Abgang der Io, so gering gehaltenen (immerhin am Ende doch dem Pro¬

metheus treu bleibenden ) Okeaniden , bleibt dem Prometheus sein Trotz und auch im Versinken

die sublime , klare letzte Strophe , in welcher er selber noch den riesigen Naturprozeß schildert .
Im Agamemnon braucht Äschylos einen jener großen metaphysischen Vorteile wie Manzoni

in den Promessi sposi mit Frä Cristoforo und Federigo . Selbst Shakespeare mit seinem Geiste von

Hamlets Vater und den Hexen und Erscheinungen im ‘Macbeth hat das übernatürliche nicht so

zum Angelpunkte des ganzen Stückes machen können oder wollen , wie hier mit Kassandra

und Sophokles

Asdhylos :
Prometheus

Asdhylos :
Agamemnon

18*
175



Psycholo¬
gischer Reich¬

tum bei
Sophokles

geschieht ; denn hier ist es ein heiliges übernatürliches . Nachdem schon die ganze erste Partie
des Dramas von trüben Ahnungen und bösen Erinnerungen überquoll , tritt hier in die Mitte des
Stückes die alles verbindende , in Kassandra persönlich gewordene Mantik , an deren Dasein die
Zuschauer des Äschylos noch hinreichend glaubten , um aufs tiefste ergriffen zu werden . In ihrer
grandiosen Art , die Menschen (Agamemnon , Klytämnestra , Ägisth) durch Tiere völlig deutlich
zu bezeichnen , tut sie dar , daß sie nicht nur durch die Mauern des Palastes hindurchsieht , was
eben jetzt geschehen wird , sondern auch das Vergangene vom Mahl des Thyestes an weiß , und
ebenso kennt sie die künftige Rache an Ägisth und Klytämnestra , welche der letzte Trost ist , mit
dem sie gegen den Palast hingeht — und dazu ihr Wort : Genug des Lebens (äpuecxw (ho ;) !

Agamemnon selbst gilt dem Dichter , wenn auch das üble , was er getan hat , nicht geleugnet
wird , persönlich als unschuldig , als ein solcher , der nur die Bluttat der Früheren (rcpoxlpwv acira)
büßen muß . In Klytämnestra dagegen stellt sich die höchste Furchtbarkeit und Verlogenheit dar ,
wobei nicht gefragt wird , ob dies für die jetzigen Nerven genießbar sei ; dem Dichter erschien
sie gewiß , wie er sie gab, mitsamt ihrem wütenden Hohntriumph über Kassandra . Dabei ist sie
im tiefsten Grunde unfrei und weiß es . Der alte sdhredklidhe Tluchgeist (Alastor ) des schlimmen
Gastgebers Atxeus , sagt sie , hat nur gespenstisch meine Gewalt angenommen und an diesem
(Agamemnon ) Rache geübt , indem er zu den "Kindern (des J '

byest ) auch den erwachsenen Aiann
opferte . Zuletzt freilich möchte sie gern ihre Reichtümer bis auf einen kleinen Rest hingeben ,
wenn nur der Fluch des Wechselmordes ein anderes Haus auf suchen wollte . Aber nun kommt
Ägisth und freut sich noch seiner besonderen Rache wegen des Thyestesmahles (welches seine
Halbbrüder betroffen ) an dem Sohn des Atreus . Nach zorniger Zwiesprache mit dem Chor werden
die Schwerter gezogen ; doch tritt jetzt Klytämnestra mit einem weichen , wehmütigen Ton da¬
zwischen : Kein neues Böses ! Geht heim , ehe es euch trifft ! Wir haben , was wir taten , gezwungen
getan und sind selber vom schweren Zorn des Dämons unselig getroffen . Nochmals weist der
Chor auf Orest hin und droht Ägisth ; Klytämnestra schließt : Jetzt herrschen wir ! —

Mit einem Worte erinnern wir daran , wie Äschylos mit derselben strengen Einfachheit und
Kraft in dem Apoll der Sumeniden den großen Gott , in Eteokles den Hort der Vaterstadt , in
Dareios den alten Schutzherm einer Nation zeichnet , und gehen nun zu Sophokles über . Hier
haben wir es mit einem Dichter zu tun , dessen Tatsachen nach Kräften psychologisch -menschliche,daher von ewiger Geltung und Wirkung sind , und der dementsprechend auch alle Charaktere
und Situationen möglichst ausweitet und aufs tiefste erschöpft , mit größtem psychologischen
Reichtum , nach allen Seiten und Möglichkeiten hin , so daß seine Stücke eine völlige, zusammen¬
hängende Wahrheit darstellen . Schon das Altertum bewunderte dieses sein Charakterschaffen
(■fjGorcoteTv), wozu ihm , wie seine Vita sagt , bisweilen ein einziger Halbvers genügte . Zumal die
Hauptgestalt wird pathologisch total ausgebeutet . Um dies möglich zu machen , verringert der
Dichter lieber die dem Chore zufallende Quote im Verhältnis zum Umfang des Stückes ; deshalb
ist ihm auch der Tritagonist unentbehrlich , denn nun erst hatte man genug Schauspieler , um bald
dem Bedürfnisse nach einem Confident , bald dem nach einer Kontrastfigur zum Protagonisten wie
Chrysothemis und Ismene genügen zu können .

Außerordentlich reich sind Gestalten wie Aias, Philoktet , Elektra ausgestattet ; letztere wird hier
die Hauptperson , während in den Choephoren des Äschylos Orest dies war ; sie hat einst den
Orest heimlich gerettet , während dieser laut den Choephoren von Klytämnestra verstoßen worden
ist . Eine völlig freie Schöpfung , der bei Euripides als etwas Ähnliches nur etwa die aulische
Iphigenie zur Seite steht , ist die Antigone ; ganz besonders mächtig ist auch der Ödipus auf
Kolonos , dessen Gegenstück in der neueren Poesie Calderons Standhafter Vrinz sein dürfte . Hier



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

steigert der Held seine Töne des Unglücks, vom bloßen Ausdruck des Elends an, bei jeder neuen
Begegnung : mit den Töchtern , mit Kreon , mit Polyneikes ; allmählich aber kommt ihm ein er¬
habener Anfang von Trost , und endlich wird er ahnungsmächtig und führt die anderen . Eine
Schattenseite hat freilich diese Behandlung des Mythus : Indem nämlich bei Sophokles das
Mythische dem allgemein Menschlichen weicht , und dieses mit durchgängiger innerer Wahrheit
zu Tage gefördert wird , entsteht ein Konflikt mit den rauhen , alten , stehengebliebenen Motiven
des Mythus ; dieser ist zumal beim Tiermord des Aias sehr fühlbar , aber auch in den Vrachi-
nierinnen bei der Geschichte des Nessos und schon im Prolog , wo Deianira ihre frühere Umwerbung
durch den Flußgott Acheloos in dessen barocken Verwandlungen berichtet . Auch in der Antigone
besteht eine Inkongruenz zwischen dem urweltlichen Mythus (Tötung wegen Bestattung eines
Bruders ) und der überaus verfeinerten psychologischen Schilderung .

Bei Sophokles verflicht sich Charakter und Tun der Menschen mit dem Schicksal so , daß dem
Zuschauer das letztere von Anfang an als unabwendbar erscheinen muß , und zwar aus einem
inneren Grund und nicht , weil man den Mythus auswendig weiß . Die einzige Ausnahme macht ,
wie oben gesagt , der Pbiloktet , welcher psychologisch anders enden will, als der Mythus vor¬
schreibt : Neoptolem ist (im Gegensatz zu Odysseus ) durch die Leiden des Dulders bereits so
weit gerührt , daß er denselben nach seiner Heimat zurückzuführen im Begriffe steht . Da
erscheint — als einziges Beispiel bei Sophokles — Herakles als deus ex machina und verkündet
die Gesetze des Schicksals. — Sophokles hing an dem Sujet wahrscheinlich wie am Aias wegen
seines reichen pathologischen Inhaltes ; diese Leiden sind aufs höchste ausgeführt , und ihre Blüte
ist die Rührung des Neoptolemos . Dem Dichter lag mehr an der gründlichen Ausschöpfung dieser
Charaktere als an einem harmonischen Abschluß .

Auch von den Charakteren des Euripides sind zunächst einige fast in sophokleischer Weise
nach der leidenschaftlichen Seite hin ausgeschöpft ; so Medea und JAekabe (obwohl in der
letzteren die weichen Züge des Flehens usw . mit der späteren entsetzlichen Rache, die sie übt ,
nicht gut vereinbar sind ) . Sodann sind schön und rein die taurisdhe und besonders die aulisdhe

Iphigenie , wo der reine und hohe Sinn einer 'Jungfrau den Ausweg aus allen Verwicklungen zu
finden weiß , welche durch die streitenden Leidenschaften der Männer geschaffen worden sind , mit
Recht wird der freie Entschluß , wodurch Iphigenia sich opfert , eine göttlich erhabene Tat genannt .
Eine ähnliche Gestalt ist die Theonoe der Hekabe , sehr eigen aber der reine und heilige Jüngling
Hippolytos , der vielleicht auf der Szene um so pikanter wirkte , je weniger dergleichen in Athen
lebten ; mit ihm ist dann wieder der Ion verwandt . Das Gegenstück zu diesen Guten sind dann
die Verworfenen , zumal die verruchten und schrecklichen Weiber , außer der Medea die Phädra
und Kreusa ; auch die Hermione in der Andromache hat einen ganz scheußlichen Charakter , den
sie besonders in der Wechselrede mit der Verfolgten offenbart — ohne daß wir sicher wären ,
ob sie nicht im griechischen Sinn dennoch recht hat . Leidenschaftliche Taten und kühn gesponnene
Pläne läßt der Dichter überhaupt gerne von den Weibern ausgehen , denen die Männer
dienstbar sind . Aus der späteren Zeit des Dichters sind dann die Häkchen mit der prächtig
gezeichneten Gestalt des Dionysos , der in dieser letzten , ruhmvollen Tragödie noch einmal
die Seena betritt .

Daß Euripides die mythische Vulgata keck zu ändern liebt , haben wir bei der Betrachtung
der Handlung seiner Stücke gesehen . Auch die Charaktere behandelt er sehr frei , und auch dies
hätte an sich nicht so viel geschadet ; allein es geschieht im Dienste einer Neigung der Athener
für realistische Vielheit und für ein Ausweichen aus der rein mythischen Anschauung , im Dienste
der Rührung , im Dienste der Tagestendenzen und im Sinne praktischer Redekunst .

Sein Xontrast
zu den mythi¬
schen Motiven

'Der deus ex
madhina
des „ Philoktet“

'Die Charaktere
bei Euripides



Poesie und Musik

Euripides '
Realismus

Ausbeutung
des Qefühls

bei Euripides

Politische und
philosophische
Erörterungen

Sentenzen

"Willkürlich -
keiten in den
Charakteren

Den euripideischen Realismus zeichnet bekanntlich das Wort des Sophokles , er stelle Menschen
dar , wie sie sein sollten , Euripides wie sie seien ; leider aber verringert dieser die Charaktere nicht
nur in üblem Kontrast mit dem äußeren Auftreten , indem er aus Ixion und Bellerophon Geizhälse ,
aus Helena eine Dime , aus Menelaos einen Narren , aus Orest einen Verbrecher usw . macht ,
sondern er bringt auch das Genrehafte und Kümmerliche des täglichen Lebens auf die Bühne,
z . B . in der Elektra , die an einen Bauern verheiratet ist , und im J-lippolytos , wo der Chor in den
feierlichsten Worten melden muß , daß Phädras Leidenschaft durch eine Wäscherin ausgeschwatzt
worden sei . Daher die ewige Klage des Aristophanes , Euripides respektiere die allgemeine Idealität
nicht . Und in der Tat hat er etwas wie die deutsche Malerei des XV . Jahrhunderts : häßliche
realistische Charaktere auf dem allgemeinen tragischen Goldgrund . Während sodann Sophokles
es immer mit dem Ganzen eines Charakters zu tun hat , hat Euripides bisweilen die Art , das
Gefühl einer einzelnen Person in einer bestimmten Szene bis ins einzelnste auszubeuten , ja bis
ins Materielle , wie in den Vbönissen , wo beim Willkomm des Polyneikes durch Jokaste alle
einzelnen Leiden der Verbannung auf geführt werden . Der von Achill verwundete Telephos wurde ,
um Rührung zu erwecken , in Lumpen auf die Bühne gebracht und so noch mehrere Könige , was
bekanntlich Aristophanes in einer prächtigen Szene der Adharner persifliert . Weiber sind ebenso¬
oft edel und rührend als schrecklich ; besonders aber werden zu größerer Rührung öfter auch die
Kinder mit aufgeführt , sogar sprechend , indem ein Sänger die Rolle hinter der Bühne sang . Aber
die Rührung kommt bei Euripides nicht aus tieferer Quelle ; sonst könnte er nicht anderswo so
roh sein wie z . B . im Orest , welcher nur ein Chaos egoistischer Leidenschaften darbietet .

Sodann ist der Mythus dem Dichter oft nur Grundlage , um Menschen seiner Zeit in aufgeregten
Situationen sprechen zu lassen ; seine Stücke sind der Sprechsaal , aus dem uns das damalige
allgemeine athenische Räsonieren über göttliche und menschliche Dinge entgegentönt . Wie früher
gesagt , entschädigt er sich durch Erörterung der Politik des Augenblicks für den Verzicht auf die
zeitgeschichtlichen Stoffe ; besonders aber philosophiert er gerne im Sinn der Sophistik und zumal
auch des Anaxagoras ; es gab von dem szenischen "Philosophen ein Stück, das nach der philo¬
sophierenden Heldin die weise JMelanippe (zur Unterscheidung von der gefesselten Aietanippe )
benannt wurde , und ein rechtes Paradigma frecher Sophistik ist in den Troades , Helenas Entschul¬
digungsrede an Menelaos .

Echt euripideisch ist die Art , wie Polyneikes und Eteokles vor Iokaste weitläufig plädieren und
sie dann resümiert und beide widerlegt ; der Dichter mochte auch auf diese Situation , die Äschylos
(in den Sieben) nicht in den Sinn gekommen war , besonders stolz sein . Wie stark aber die Neigung
zu allgemeinen Betrachtungen war , zeigt sich u . a . darin , daß selbst der Verbrecher Polymestor
nach der schauderhaften Beschreibung seiner Blendung und des Mordes seiner Söhne durch die
Troerinnen , es sich nicht versagen kann , mit einer Schlußbemerkung über das weibliche Geschlecht
im allgemeinen zu schließen , worüber ihn dann Agamemnon zurechtweist .

Massenhaft sind die Sentenzen , z . B . gerade in der eben angeführten Tirade der Iokaste in den
Phönissen . Ihretwegen dürfte vielleicht Sokrates den Euripides den anderen Dichtem vorgezogen
haben , weil ihm hier ein Mittel philosophischer Wirkung auf die Massen zu denken gab . Gerade
an diesem Elemente fand dann auch die spätere und noch die byzantinische Zeit am meisten
Gefallen ; als der Chor tot war , die Aufführung nicht mehr vorkam , die Stücke zu bloßen
Deklamierdramen geworden waren und für das eigentlich Dramatisdre der Sinn erloschen gewesen
sein mag , da mußten die sententiösesten Dramen als die besten erscheinen .

Sodann finden sich bei ihm Willkürlichkeiten in den Charakteren . Die durch Erkennung und
Vorweisung von Fundstücken herbeigeführte Versöhnung von Ion und Kreusa z . B -, einer Frau ,

278



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

die sich zu allem berechtigt glaubt , würde für unser Gefühl noch immer eine sehr faule heißen ,
weil die Charaktere unterwegs schon zu viel verloren haben , als daß ihre spätere Beglückung
uns noch recht interessierte . — Eine der dramatisch unerlaubtesten Sachen ist ferner die völlige
Suspension eines Charakters durch einen nicht von selbst im Menschen erwachsenen , sondern
von irgendeiner boshaften Gottheit gesandten Wahnsinn . Den erlaubten Gebrauch des Wahn¬
sinns kennen wir aus dem Lear , wo der wirklich Irrsinnige (Lear) , der Simulant (Edgar) und der
Berufsnarr in ergreifendem Kontrast nebeneinandergestellt sind ; aber auch bei Sophokles , wo
Aias, wenn ihn Athene nicht verblendet hätte , die Führer des Achäerheeres bei gesundem Ver¬
stände , bloß wegen der Waffen Achills, und zwar mit Arglist würde ermordet haben , ist der
Wahnsinn der Umschlag einer ohnehin gewaltsamen heroischen Natur ins Fürchterliche und

riesig Wilde und somit durch das ganze Wesen des Charakters motiviert . Ganz falsch aber ist
das Motiv im rasenden Herakles des Euripides angebracht , so grandios , wie gesagt , die Ein¬

führung der Lyssa (des Wahnsinnsdämons ) durch Iris an sich ist . Hier wird der Held auf der
Sonnenhöhe aller seiner Mühen und Pflichterfüllungen , unmittelbar , nachdem er den Seinigen
noch das Leben gerettet , auf Befehl Heras zum Morde der eben Geretteten wütend gemacht, um
darauf im tiefsten Jammer wieder zur Vernunft zu erwachen , und zwar bekommt man dabei
die pathologische Schilderung des Hergangs in Gesicht und Gebärden , wie er das Haupt schüttelt ,
die Augen verdreht und stöhnt und brüllt . Der Schluß des Stückes fällt dann wieder auf durch
eine sehr umständliche Ausbeutung der Wehmut , indem Herakles die Leichen der Kinder noch
einmal sehen will, den Vater Amphitryon umarmt (dessen wirkliche Vaterschaft doch im ganzen
Stücke bald gilt und bald nicht gilt) usw .

Bei diesem allen erfreute sich Euripides einer steigenden Beliebtheit bei den Griechen , und der

Erfolg bei der Nation strafte die Erwartungen nicht Lügen , die er in dieser Beziehung trotz vieler

Mißerfolge bei den athenischen Preisrichtern soll festgehalten haben . Von dem Zauber , den er
schon bei Lebzeiten auf griechische Bevölkerungen ausübte , gibt die bekannte Aussage Plutarchs
einen Begriff, wonach die siegreichen Sikelioten einander selbst die bloßen kleinen Proben (Sefypava
Kal Yeöpaza), die sie von den gefangenen Athenern kennenlemten, eifrig mitteilten, was viele der¬
selben gerettet haben soll. (Plut . Nikias 29ff .)

Diese Anerkennung der Späteren mag vorzüglich auch der herrlichen euripideischen Sprache
gelten , worin die Sprache der gebildetsten Kreise Athens der Kunst dienstbar gemacht erscheint
durch jenes wundervolle Griechisch, das klarer und für uns leichter vernehmlich lautet als die

Sprache seiner Vorgänger . Jedenfalls will es viel sagen, daß er die von Aristophanes in den

Jdharnern , den Jhesmopboriazusen und den fröschen gegen ihn gerichteten Angriffe glücklich
überstanden zu haben scheint . Diese richten sich im wesentlichen gegen den Realismus , der damals

durch alle Poren drang , aber vom attischen Theater einmal nicht ausgehalten wurde , und ferner

wird dem Euripides in Summa vorgehalten , daß seine Schöpfungen nicht aus einer höheren

Inspiration , sondern aus dem Gerede der Zeit und aus Fetzen ihrer Bildung entnommen seien .
Als sein Gegenbild zeigt der Äschylos der frösdbe eine Art wilder Großartigkeit ; er erklärt es für

die Bestimmung des Dichters , die Menschen zu veredeln , und beweist , wie er derselben anders

als Euripides nachgelebt und eine Generation voll Heldenmut hinterlassen habe ; aber trotz aller

scheinbaren Andacht gegen Äschylos müßte man doch wissen , wie Aristophanes auch ihn behandelt

haben würde , wenn er noch gelebt hätte .
Daß nun aber an dem Verfall der Tragödie eine Komödie , die ihr wahres Geschäft daraus

machte , die Tragiker zu ruinieren , nicht auch ihren Anteil gehabt habe , ist schwer zu glauben .
Ihrem Hohn gegenüber war der Anspruch derselben , Erzieher des Volkes zu sein, wie anderes

Euripides '

Beliebtheit

Seine Sprache

Opposition des
Aristophanes

'
Beförderung des
Verfalls der
Tragödie durch
die Komiker

779



Poesie und Musik

Pathos , nicht mehr zu behaupten . Dieser Verfall aber ist seit dem IV . Jahrhundert ganz offenbar
vorhanden , und es dürfte sich lohnen , seinen Ursachen nachzugehen , soweit dies möglich ist.

Zwar führte man auch ferner an den großen Dionysien und den Lenäen neue Tetralogien auf,
und daß für die Stücke der drei großen Dichter Wiederaufführungen gesichert waren , ist gut
bezeugt . Auch gab es immer noch eine große Zahl momentan namhaft gewordener Tragiker .
Vor allem hat man hier an die Abkömmlinge und Familienglieder der Großen zu denken , wie
denn der gleichnamige Enkel des Sophokles , der 396 v . Chr . zum ersten Male auftrat , zwölf
Siege davontrug ; auch Astydamas , der 240 Stücke gedichtet und fünfzehnmal gesiegt haben soll,
war der Urenkel einer Schwester des Äschylos , und an Namen fehlt es auch außerhalb dieser
Kreise nicht . Niemand von diesen Dichtern wurde mehr in Wahrheit berühmt ; darum wird
uns auch von ihnen so wenig zitiert , es ist fast , als wären sie nicht vorhanden gewesen — , und
es wird seinen Grund haben , daß von 400 v . Chr . abwärts nichts erhalten ist .

Erschöpfbarkeit Die Hauptsache wird wohl sein , daß die Gattung erschöpfbar war . Eine innere Grenze des
der Gattung ganzen antiken Dramas , solange es bestand , lag eben darin , daß es etwas Allgemeines , öffent¬

liches bleiben mußte , weil schon das riesige Lokal zu Leistungen zwang , die für die ganze Ein¬
wohnerschaft gültig und mit großem Aufwand und vielen Umständen verbunden waren . Zunächst
konnte es nie in eine Exhibition für Reichere, Gebildetere , besonders Gestimmte und Inter¬
essierte umschlagen , d . h . sich nie in einen Reichtum einseitigerer , materiell bescheidenerer , aber
vielleicht poetisch noch immer höchst wertvoller Gattungen auflösen ; nur eine Gattung war mög¬
lich ; wenn es mit dieser abwärts ging, so war kein Innehalten mehr , denn das Gehäuse der
Tragödie , ihre Gestalt und ihre sämtlichen Voraussetzungen waren so großartig , daß alles bedroht
war , wenn einmal der Geist diesen Leib nicht mehr vollständig beseelte . Nun konnte die Tragödie ,um allgemein zu bleiben , vom Mythus so wenig als die Komödie von der Posse oder einem sehr
oberflächlichen Intriguenspiel loskommen ; alles Geschichtliche z . B . hätte zu lokal , zu zeitlich, auch
für andere Städte zu unverständlich geschienen, und überhaupt hatte man die Wendung zur

und des Mythus historischen Tragödie ein für allemal abgewiesen . Aber auch der Mythus war erschöpfbar , und
schon von Euripides war das Mögliche großenteils aufgezehrt . Und dabei war ein Übelstand
im Wachsen , der den Untergang herbeiführen mußte : der zumal bei und seit Sophokles und
Euripides vorhandene Gegensatz der psychologischen und szenisch dramatischen Verfeinerung
auf der einen und der harten alten Grundlage der mythischen Ereignisse , welche an sich oft garnicht dramatisch waren , auf der anderen Seite .

Dilettanten Da man auch keine Dichter hohen Ranges mehr hatte , war der Tragödie schwer zu helfen .und Streber so mehr Helfer aber präsentierten sich , es sind die Dilettanten und Streber . Von einem
reißenden Zunehmen des allgemeinen Dilettantismus erfährt man schon in den Tröschen des
Aristophanes . Herakles erhält dort auf die Frage , ob es denn nicht in Athen auch nach dem Tode
des Euripides noch tragödiendichtende Knaben gebe, von Dionysios die Antwort : mehr als
tausend , die den Euripides an Geschwätzigkeit um mehr als eine TAeile hinter sich lassen . Auch
in den Vögeln rühmt einer der in der Barbierstube anwesenden Philister das Talent seines
Söhnchens für die Tragödie , wie ein anderer das des seinen für die Rede ; also auch die Bestimmung
zum Tragiker von Kindheit auf kam vor . Diese Unberufenen werden gerade an Euripides , der
ihnen doch so vieles vorweggenommen hatte , als an dem letzten großen Eindruck , hängengeblieben
sein . In ihren Händen wird jene erhabene und wunderbare Tragödie nichts mehr bezweckt haben ,
als sich den Zuschauern gefällig zu machen , indem sie das Angenehmschlechte nicht wegließ und
das Bitternützliche verschwieg , wie Platos Urteil über diese Streberei (xoXaxei'a) lautet . Und
nun war auch das Agonale in die Unrechten Hände geraten , indem das echte Kampfrichteramt
280



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

aufhörte . Während früher nach der alten und hellenischen Weise der Kampfrichter nicht als
Schüler , sondern als Lehrer der Zuschauer saß und ihnen mußte widerstehen können , wenn
sie das Vergnügen auf unziemende Weise an den Tag legten , überließ nunmehr die neue , als
sizilisch und italisch bezeichnete Weise die Entscheidung des Sieges der Menge der Zuschauer ,
die ihr Urteil durch Aufheben der Hände kundgab , und daneben mag dieser Beifall des Theater¬
publikums , welcher den Preis entschied, immer zweifelhafter und zweideutiger geworden sein .

Um Neues zu bieten , muß sich diese Spättragödie besonders stark auf die Ausbeutung der
erotischen Motive verlegt haben ; dem Stil nach aber war gewiß das meiste Neue von wesentlich
räsonnierender Art . Schon bei Euripides waren Dialoge mit einem Rechtsstreit als Inhalt , teils in
längerer Rede, teils in Einzelversen , Mode geworden ; von Agathon heißt es, daß er die Antitheta
(in der Manier des Gorgias ) liebte und sie für das Wesentliche seines Stiles hielt , nun aber
erstieg die Rhetorik die Bühne vollends , und die dramatischen Ereignisse wurden in erster
Linie so arrangiert , daß sie Gelegenheit für Reden boten . Im IV . Jahrhundert führte denn der
Weg zur Tragödie schon mehr als einmal durch die Rhetorik . Strengere Richter aber , wie Plato
an der Gorgiasstelle , fanden , wenn man aus solchen Dramen Melodie , Rhythmus und Versmaß
wegnähme , so würde bloße Prosa (Xdyot) übrigbleiben , die zum Volke und der großen Masse
gesprochen würde ; die Dichter schienen im Theater die Redner zu spielen (^ xopeöeiv ) . Und
schließlich war doch auch dieses rhetorische Element erschöpfbar ; so wie Euripides verstand sich
wohl später ohnehin niemand mehr darauf .

Daneben wurde der Genuß dramatischer Vorstellungen aller Welt zugänglich . Wie bereits
im IV . Jahrhundert in Attika (und wer weiß wo sonst noch ?) herumziehende Truppen in den
Demen , etwa an den ländlichen Dionysien , auch Tragödien aufführten , erfahren wir aus der
Kranzrede des Demosthenes (besonders 262) , wo Äschines mit der Armseligkeit dieses von
ihm durchgemachten Schauspielerlebens aufgezogen wird ; im gleichen und im folgenden Jahr¬
hundert aber müssen in der ganzen griechischen Welt die vielen Theater entstanden sein, von
denen wir freilich so wenig wissen , was darin aufgeführt wurde . Zur Zeit des Aristoteles gab
es bereits ein Virtuosentum , das dem Schauspieler größere Bedeutung verschaffte , als der Dichter
besaß . Welche Effektstücke sich ein solcher erlauben konnte , geht aus der zur Zeit des
Demosthenes spielenden Geschichte des Schauspielers Polis hervor , der , als er die Elektra des

Sophokles zu agieren hatte , statt der leeren Urne , welche angeblich die Gebeine Orests enthalten
sollte , die Urne mit den wirklichen Gebeinen seines kurz vorher gestorbenen und von ihm

beklagten Sohnes auf die Bühne brachte und hierdurch alles mit wahrem Jammer erfüllte . Diese

Erzählung spricht ganz durch sich selber ; man müßte nur noch wissen , ob die Sache nicht vollends
vorher in Athen herumgesagt worden war .

Mit der Zeit pflegte dann auch eine ganze Tragödie durch einen einzigen Schauspieler gegeben
zu werden . Diese Darstellung war unentbehrlich , wenn in Städten außerhalb Athens ein Begriff
von einer Tragödie gegeben werden sollte und herumziehende Truppen nicht vorhanden ,
vollends aber Chöre undenkbar waren , welche die Gesänge des athenischen Dramas wiederholt
hätten . Der eine Schauspieler wird dann in dem Theater der betreffenden Stadt den ganzen Dialog
aller Rollen rezitiert und ganz gewiß die Monodien gesungen haben , da man auf diese , und zumal

die des Euripides , im höchsten Grade begierig war ; die Chöre aber werden weggeblieben sein.
Auch in der Pantomime aber , d . h . dem auf die bloße Situation beschränkten Exzerpt der

Tragödie , stellte ein Schauspieler alle möglichen Rollen mimisch zur Musik dar . Dieser Art

mochte jener Schauspieler sein, der sich gegen Demosthenes rühmte , er könne durch ein Auf¬

treten von zwei Tagen ein Talent verdienen .

Aufhören des
edhten Kampf-
ridhteramts

Vorwiegender
Erotik und
Rhetorik

Qorg. 502 c

Virtuosentum

Einzel -
sdhauspieler

Die
Pantomime



Poesie und Musik

Das Xomische
bei den

Qriedhen

Die dionysi¬
sche Herkunft

der Xomödie

Die Xomödie
in "Megara

Die attische
Xomödie

Die ältesten
Dichter

8 . Die alte Komödie

Parodistische Nachäffung des Ernsten ist so alt als das Ernste selbst , und Nachahmung irgend¬welcher Vorgänge des täglichen Lebens , mit possenhafter Übertreibung , ist gewiß einer der
frühsten Triumphe eines Individuums über das andere gewesen .

Bei den Griechen war das Komische in der Poesie uralt . Abgesehen von jenen früher ent¬
standenen Possen der Deikelikten , Phlyakes usw . lebte es längst im Epos und in der Lyrik . Wir
brauchen uns nur an Homers Thersites , Polyphem und Iros , dazu an die alte Gewohnheit der
Parodie und an die Poesie des Archilochos zu erinnern , jene zur poetischen Gattung gestaltete
Schmähschrift , die nach form und Inhalt vom größten Einflüsse auf die Xomödie sein mußte .

Aus allen jenen Possen und auch aus dem Triebe , sich von Polis gegen Polis mit Spottworten
zu verfolgen , wäre aber noch keine Komödie hervorgegangen , wenn nicht auch hier der
Dionysoskult die Angelegenheit auf seine Schwingen genommen hätte . Nur so, und nur in
Konkurrenz und gemeinsamem Lokal mit der Tragödie , und nur , indem auch hier für die ganzePolis gespielt wurde und der Chor ein Gegebenes war , kam das Großartige darüber , das
öffentliche , das riesig Groteske , die Erhabenheit in der Darstellung des Schlechten und Lächer¬
lichen.

Der Ursprung der Komödie wird an die kleinen oder ländlichen Dionysien angeknüpft , das
Schlußfest der Weinlese . Hauptteil dieses Festes war der Komos (Umzug beim Trinkgelage ) ,ein wildes Gemisch aus Trunk , Gesang und Tanz . Beim Komos wurde u . a . der Phallos herum¬
getragen , unter einem besonderen Gesang der maskierten und bekränzten Sänger , eine Übung ,von der uns der Aufbruch des Dikäopolis zu den ländlichen Dionysien in den Adharnern des
Aristophanes eine Vorstellung gibt , und nach dem Liede pflegte der Schwarm den ersten besten ,der des Weges kam , zu verhöhnen . In diesem Zustand , als lyrische Zlrkomödie , soll sich die
Komödie auch neben ihrer ausgebildeten Form an vielen Orten forterhalten haben . Irgendwiewerden sich dann an dieses Treiben sprechende Charaktermasken angeschlossen und sich dazu
dramatisch gebärdet haben ; aber gleichwohl blieb die Komödie noch lange ein obskures Spiel
ausgelassener Landleute , wofür kein Archon sorgte , wozu sich kein bestimmter Verfasser bekannte .

Eine ziemlich konstante Aussage gibt nun an, daß die Komödie sich zuerst in dem possen -
süchtigen und witzigen dorischen Megara ausgebildet habe ; doch scheint sich diese megarische
Komödie nach einer Andeutung * des Aristophanes mit plump lächerlichen Vorgängen begnügt zu
haben ; es war ein derbes , dem der Deikelikten verwandtes Lustspiel (xo>[iio § ta cpopzcxf]), welches
statt des Komischen das Gemeine gab , und von hier führt eine Brücke zu der später zu er¬
wähnenden sizilischen Götter - und Ständeposse des Epicharmos . Sicher aber ist, die Ursprünge
mögen sein, welche sie wollen , ohne Athen und ohne das große Theater die große alte Komödie
undenkbar ; hier muß das komische Spiel einen neuen Sinn und eine neue Bestimmung an¬
genommen haben , und die Hauptfrage ist für uns : Wann gab der Archon nicht bloß den Chor ,sondern auch das große Theater her ? Dies wird am Anfang des V . Jahrhunderts geschehen
sein . In dieser Zeit scheinen die ältesten attischen Komiker , deren Namen bekannt sind , auf¬
getreten zu sein, ferner Ekphantides , der sich in einem Fragment rühmt , von der megarischen
Form abgewichen zu sein ; und an diese schließt sich die glänzende Reihe von Dichtem der
perikleischen und der Zeit des Peloponnesischen Krieges : Kratinos , der hoch bejahrt nach
410 v . Chr . starb , Krates , Telekleides , Hermippos (von dem ein schönes Fragment bei Athenäus
die Rüstung zum Kriege schildert , während das Kottabosspiel usw . im Winkel liegen) , Eupolis ,der 429 begann und bis gegen das Ende des Krieges dichtete , Aristophanes , der seit 427 unter

282



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

fremdem , von 424 bis 388 unter eigenem Namen auftrat , Phrynidios seit 429 , Platon von 427 bis
mindestens 391 , Pherekrates , Leukon , endlich im Übergang zur mittleren Komödie : Diokles ,
Philyllios , Sannyrion , Strattis , Theopompos . Nachrichten über diese Dichter hat man ziemlich

viele, und manches über ihre Stücke läßt sich aus dem einzig erhaltenen Aristophanes erraten ;
nur ist das Restaurieren einer verlorenen Komödie , von der nur Titel und Fragmente erhalten

sind , nicht bloß schwerer als das einer Tragödie , wo der feststehende Mythus mithilft , sondern

in den meisten Fällen absolut unmöglich .
Gemeinsam hat nun die Komödie , wie wir sie aus Aristophanes kennen , mit der Tragödie Aristophanes

die Bühne und die Orchestra , die bestimmte Zahl der drei (bisweilen vier) Schauspieler und

die Maskierung derselben , endlich den Umstand , daß auch sie die Sache eines Wettstreites ist .
Verschieden aber ist schon die Form der Verkleidung . Das Kostüm ist durchaus barock ; statt DasXostüm

des Kothurns ist hier , schon weil die Personen äußerst beweglich sein mußten , der Soccus

im Gebrauch , die Masken sind bisweilen persönlich kenntlich (bekanntlich fürchtete sich der Die Masken

Modelleur , für die Ritter des Aristophanes die Porträtmaske Kleons anzufertigen ) . Ferner kamen

hier nur Einzelstücke , keine Tetralogien zur Aufführung , und dafür war die Zahl der Choreuten

doppelt so groß als beim äschyleischen Chore ; es waren ihrer vierundzwanzig . Dieser Chor Der Chor

aber , dessen Tanz im Gegensätze zu der feierlichen tragischen Emmeleia der wildbewegte Kordax

war , und der sich etwa auch in zwei streitende Halbchöre teilte , zeigte in seinem Auftreten

häufig Vermutungen von der größten Abenteuerlichkeit , bei denen man an eine Mischung
der Menschengestalt mit den betreffenden Naturwesen zu denken hat . Aus Aristophanes sind

die Chöre der Wespen , Vögel und Wolken bekannt , bei anderen Dichtern figurieren als Titel

die Chöre der Ziegen , Greife , Ameisen , Nachtigallen , Bienen, Kentauren , Sirenen , Lüfte (Aöpai ).

Schon durch diese Art der Persönlichmachung des Unpersönlichen deutet der Chor auf eine Freiheit

hin, von der die Poesie anderer Völker keinen Gebrauch gemacht hat ; er ist ein ganz neues Element .

Unermeßlich ist nun der metrische Reichtum der Komödie . Am häufigsten bewegt sich die Rede Die Metren

des Dialogs in frei behandelten iambischen Trimetern , gerne aber auch in trochäischen und

iambischen Langversen und in den berühmten anapästisdien Tetrametern . Von den Chorpartien
sind die Parodos und die Stasima weit weniger bedeutend als in der Tragödie , sie dienen hier

mehr nur der Begrenzung der Szenen ; dagegen hat die Komödie in der Parabase , welche bei

irgendeiner Hauptpause des Stückes, auch wohl zweimal , eintritt , ein diorisches Element , das die

Tragödie nicht hat , und das für sie von der größten Bedeutung ist .
Die Parabase begleitet die Bewegung des Chores , der , nachdem er bisher zwischen Thymele und Die Parabase

Bühne mit dem Gesicht gegen die Bühne gestanden , nunmehr eine Schwenkung macht und in

Gliedern an den Plätzen der Zuschauer hinzieht . Auf ein anapästisches oder trochäisches Eröff¬

nungsliedchen (das Kommation ) folgt ein längerer , meist in anapästischen Tetrametern gehaltener ,
in eine Koda von entsprechenden kürzeren Versen (das Pnigos) auslaufender Vortrag , dessen

Inhalt die eigenen poetischen , politischen und persönlichen Angelegenheiten des Dichters sind .

Dieser Vortrag ist die Parabase im engeren Sinne ; an ihn reiht sich in den vollständigen Beispielen,
wie z . B . der Parabase der Ritter , ein zweites Stüde, das eigentlich die Hauptsache ist : der Chor

singt ein Lied (meist zum Lobe einer Gottheit ) , und dann werden Trochäen (in der Regel 16)

vorgetragen , welche meist eine scherzhafte Beschwerde gegen Stadt und Volk enthalten ; es ist

dies das sogenannte Epirrhema , das nebst der lyrischen Strophe sofort antistrophisch wiederholt

wird . Nach O . Müllers wahrscheinlicher Ansicht sind die beiden lyrischen Strophen aus dem

phallischen Lied , das Epirrhema und Antepirrhema aus jenen Späßen des Chores gegen die

Begegnenden hervorgegangen . (O . Müller II, 210 .)

283



Poesie und Musik

Ihr Inhalt

Der Chor und
seine Bedeutung

Die idealen
Partien bei

Aristophanes

Diese Parabase ist nun ein Unikum in der Geschichte der Poesie . Wo irgend in der Dichtung
anderer Völker (z . B . im XIII . Jahrhundert oder in der Renaissance ) eine Besprechung von
Literaturgegenständen oder der Verhältnisse des Dichters zu seinem Publikum vorkommt , geschieht
es entweder in einem besonderen Gedicht oder etwa am Anfang eines Gesanges , eines Epos u . dgl . ,sonst erlaubt sich der Dichter höchstens einzelne Hiebe und Witze . Die Griechen gehen hierin
freilich schon in der chorischen Lyrik weiter . Der Dichter spricht vom Chor und zum Chor und
äußert sich bisweilen gern und allzugern proprio nomine ; aber es sind doch auch hier kurze
Worte oder höchstens ein paar Zeilen , nicht eine Bresche, die in den Zusammenhang der Dichtung
gelegt wird . In der Parabase dagegen scheint der Dichter geraume Zeit die groteske Maske ab¬
zunehmen und sich als wirkliches Individuum mit dem Publikum umständlich zu unterhalten , und
zwar zunächst (in den Anapästen ) über seine eigenen Angelegenheiten als Dichter , dann (in den
lyrischen Strophen und den Epirrhemen ) nach einem kurzen Kompliment an die Gottheit als
Mahner in politischen u . dgl . Sachen . Ästhetisch hat die Sache ihr Pro und Contra ; vielleicht war
es zweckmäßig , in die tolle Dichtung von Zeit zu Zeit eine Lücke zu reißen .

Den Inhalt der Parabase machen nun aus : a) rein persönliche Angelegenheiten zwischen Dichter
und Zuhörern ; sein Selbstlob , sein komisches Prahlen , selbst mit dem Großkönig , die Expositiondessen , was er als Dichter wolle und sei, und was er für die Komödie im allgemeinen geleistethabe ; die Vorwürfe an das Publikum , das seine alternden Dichter habe fallen lassen , auch wohl
Anreden an die Kampfrichter und sogar Drohungen gegen diese ; b) ganze Konglomerate von
Schmähungen gegen einzelne Athener ; c) Paränesen meist politischer Art , welche direkt an das
Publikum gerichtet werden , ohne alle Verbindung mit dem übrigen ; d) während in allen diesen
Fällen der Dichter spricht , kommt es auch vor , daß in der Parabase der Chor im Namen und Sinn
seiner Maske spricht . Mit anderen Worten : der Chor ist alles mögliche und wechselt Sinn und
Bedeutung je nach Umständen als eine der dehnbarsten Schöpfungen der Poesie aller Zeiten .Hier und da hängt er allerdings fester an einer sachlichen Standesbedeutung , wie z . B . in den
Wespen und ebenso in den drei Weiberstücken : den Jhesmopboriazusen , den Ekklesiazusen und
der Lysistrata . Dagegen mit der Person der Wolken geht der Dichter sehr frei um ; es läßt sich
bisweilen fragen , wer sie sind , und ganz große Freiheiten erlaubt er sich mit dem Chor der Jrösdbe .
Hier scheinen die Mysten zunächst nur ein Teil des grotesk ins Kurze gezogenen Jenseits zu sein ;
es sind selige Seelen von Verstorbenen , die sich bei Lebzeiten irgendwo haben einweihen lassen ,d . h . der natürliche und unvermeidliche Chor im Jenseits . Dann aber lockert sich diese Bedeutung
zu einem lustigen , bakchischen Festschwarm von Lebenden , und nun legt der Dichter ferner in
diesen hinein , was er will.

Durch die hohen festlichen Präzedenzien des ganzen attischen Dramas , durch die unvermeidliche
Idealität des Chorischen , der Musik und der ganzen Umgebung , endlich durch die natürliche
Reaktion , welche die Karikatur hervorruft , wird nun Aristophanes darauf geführt , stellenweise
den reinsten Schönheitssinn walten zu lassen , und die alte Komödie konnte so, was das gewöhn¬
liche Schau- und Lustspiel nicht kann , nämlich jeden Augenblick in den idealen Stil einmünden .
Wir fragen uns , wie das klang , wenn der Chor aus närrisch gedachten Personen bestand ; aber
prächtig tönt in den Wolken der Beginn der anapästischen Tetrameter , worin Sokrates die Luft
(Aer) und den Äther und die Herrinnen , die Wolken , herbeibeschwört , wo sie jetzt auch weilen
mögen , sei es auf dem Olymp oder am Ozean , oder ob sie an der Nilmündung die goldenen Krüge
vollschöpften usw . , daß sie das Opfer gnädig annehmen und ihm ein williges Gehör schenken
möchten . Und darauf folgt der schöne Chorgesang der Wolken als der alles Schauenden und
weiter , obschon Strepsiades dazwischen eine Unflätigkeit nicht hat unterdrücken können , die

284



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Lanzenkampf der Pygmäen mit den Kranichen (VasengemäldeBritisches Museum, London)

Gegenstrophe , worin sie den Blick über Attika schweifen lassen , ein wahres Seitenbild zu der
berühmten Schilderung von Kolonos im koloneischen Ödipus . Freilich hatten die Wolken keine
komische Gestalt , sondern glichen sterblichen Weibern ; aber Sokrates hat sie inzwischen bereits
als Patroninnen von allem Schwindel und Geflunker definiert , und trotzdem läßt er sie diese
erhabene Sprache reden , überhaupt kommt ja bei Aristophanes an allen Enden die hochbegabte
Dichtematur zum Vorschein . Sehr schön ist auch in den Vögeln der Aufruf des Wiedehopfes an
seine Gemahlin , die Nachtigall , deren Weisen empordringen sollen zum Throne des Zeus , und
Phöbus soll samt den übrigen Göttern einstimmen in den Klagegesang . Hier schwingt sich die
Poesie plötzlich in den soeben lächerlich gemachten Olymp empor . Mehrmals enthalten auch in
den Parabasen die kleinen lyrischen Zwischenstücke schöne Anrufungen der Götter . Endlich waren
die allegorischen Figuren (z . B . Eirene , Opora , Theoria im frieden ) , wenn sie schon durch geputzte
Dirnen dargestellt wurden , doch gewiß ideal zu verstehen . Der frieden war ohne Zweifel großen¬
teils auf diese schönen , stummen Erscheinungen der zweiten Hälfte berechnet .

Mit einem Worte möge daran erinnert sein, daß gerade die Götter sich bei Aristophanes auch
wieder die keckste Komik müssen gefallen lassen ; ganz gefahrlos scheint indes ihre komische
Verwertung doch nicht gewesen zu sein . (Vgl . z . B . Lysias gegen Kinesias bei Athen . XII, 76 .)

Die Handlung ist bei Aristophanes meist eine höchst einfache und direkte und geht fast
widerstandslos vor sich, wie z . B . die Stadtgründung in den Vögeln , es gibt wohl kleine retar¬
dierende Späße , aber keine Gegenintrigue , keine die Haupthandlung kreuzende Nebenhandlung ;
wir haben es hier mit dem exkludierenden Gegenteil der neueren attischen Komödie zu tun .
Etwas aber , worin Aristophanes den geschmähten Euripides noch überbietet , ist der Mißbrauch
des Juristischen , Gerichtlichen . Nicht alle seine Plädoyers und Gegenplädoyers sind so schön und

merkwürdig wie in den Wolken die der gerechten und ungerechten Rede (des Xdyoc oixaioc und
äoixoc) . Ermüdend , wenigstens für uns , sind durch ihre Länge die des Wursthändlers und des

Paphlagoniers vor dem Demos , welche die Hauptmasse der Ritter ausmachen , und ebenso der

lange Hundeprozeß in den Wespen , auch der Prozeß zwischen Äschylos und Euripides in den
fröschen ist etwas lang . Noch am meisten geschieht in den fröschen , wenigstens in deren erstem
Teile .

Aber auch ohne geschehen kann große Abwechslung dadurch hervorgebracht werden , daß
sukzessiv eine Menge verschiedener Masken auftreten , die von den Hauptpersonen je nach ihrer

Bedeutung Bescheid bekommen . So treten in den Vögeln , abgesehen von Herolden , Boten und
Sklaven , der Priester , der Dichter , der Chresmolog , Meton , der Aufseher , der Volksbeschluß¬
händler und später der Vatermörder , Kinesias und der Sykophant auf . Auch die Adharner drehen
sich um das einzige Hauptfaktum , daß sich Dikäopolis durch Amphitheos dreierlei Friedensproben
(ohne Zweifel in Flaschen) hat kommen lassen, nämlich fünf -, zehn - und dreißigjährigen Frieden ,
und den letzteren übernimmt und wirklich mit den Seinigen genießt . Alles übrige spielt nur um

Die Qötter

Die Handlung

ProzeßPartien

Bunte
Szenenfolge



Poesie und Musik

Die Einheit
der Zeit

Xomisdhe
Gegenstände

Der Hades

Die karikierten
und die rea¬

listischen
Charaktere

den Markt herum , wohin der Megarer , der Böoter , zwei Ankläger , der Bauer , die Gesandten der
Brautleute und Lamachos kommen ; auch in der Eröffnungsszene sind so schon die königlichen
Gesandten , Pseudartabas und der Thrakergesandte erschienen . Ähnlich sind die Wespen gebaut ,
und in mehreren Stücken sind der Mantis und besonders der Sykophant verwertet . — Mit der
Einheit der Zeit geht der Dichter insofern frei um , als ein kurzes Chorlied oder (in den spätesten
Komödien ) ein Tanz eine längere Zwischenzeit decken muß . In den Adharnern wird derselbe
Lamachos , der eben erst in den Krieg gezogen , nach einem Intervall von 50 Versen verwundet
zurückgebracht , und im Plutos hat man sich während des Entreakts zwischen V . 626 und 627
den ganzen Hergang im Asklepieion zu denken , welcher hernach von Karion sogleich erzählt
wird . Anderseits ist es auch ein hübsches Motiv , daß in den Rittern , als die beiden Sklaven dem
schlafenden Paphlagonier seine Orakel stehlen und daraus ersehen , ein Wursthändler sei bestimmt ,
der Nachfolger von dessen Macht zu werden , ein solcher Wursthändler gerade auch im gleichen
Augenblicke auf die Bühne tritt und von ihnen mit feurigem Willkomm begrüßt werden kann .

Im Wieden war der Mistkäfer , welchen Trygäos zum Emporschweben braucht , zugleich Parodie
der Stelle, da Bellerophontes in dem euripideischen Stücke auf dem Pegasos emporgeschwebt war .
übrigens hatte schon Äsop einen Mistkäfer zu den Göttern empordringen lassen . Ebenda sind
der Mörser , worin der personifizierte Krieg die Städte zusammenstampfen will, die beiden
Mörserkeulen , die ihm fehlen (es sind Brasidas und Kleon gemeint , die kürzlich gefallen waren ) ,
die vom Krieg in eine tiefe Grube gestoßene Friedensgöttin , über welche noch Steine angehäuft
sind , lauter ins Handgreifliche übersetzte Allegorie , ja Sprichwort und landläufige bildliche Rede ,
die aber für solche Verwendung einer festen Hand und eines hohen , das Ganze beherrschenden
Sinnes bedürfen . — Wir erinnern hier noch an den überaus abenteuerlichen Apparat , die riesigen
Zirkel , Lineale usw . , womit in den Vögeln der Astronom Meton kommt , der die Vermessung für
die neue Luftstadt besorgen will, an die zwei Stimmumen , die ebendaselbst der Psephismenhändler
mitbringt , an den Sonnenschirm , den Peisthetäros (ebenda 1508) über Prometheus zu halten
ersucht wird , und an die Denkhütte (das cppov-ucrcfjpiov ) des Sokrates in den Wolken .

Ein stets bereites Reservoir für Handlung und Charakter war endlich der Hades . Er ist die
Lokalität der Wösdbe , aber auch Eupolis ließ in seinem goldenen Qesdbledhte die Schatten des
Solon , Miltiades und Aristides sich über Kleons Führung im Peloponnesischen Kriege besprechen ;
und wir erfahren an der Stelle, wo uns dies überliefert wird , daß die Rhetorik hierfür , wenn sie
von der alten Komödie sprach , das Wort Schattendichtung (eEStüXorcotfa ) brauchte .

Was nun die Charaktere betrifft , so sind die Hauptfiguren in ihrer Gesamterscheinung Kari¬
katuren (Überladenheiten ) im eigentlichen Sinne des Wortes , wie ja schon ihr Kostüm , toll
erfunden und aus üblichem und Phantastischem gemischt, ja nicht etwa das des wirklichen Lebens
ist . Sie wollen keine möglichen und wahrscheinlichen Charaktere , keine Typen sein, wie die der
neueren Komödie , sondern Fratzen , und zwar oft ganz persönliche , und stellenweise auch Ideal¬
figuren . Nur Nebenfiguren , welche bloß ein Amt , eine Verrichtung repräsentieren : die Wirtin ,
der Sykophant , der Chresmologe , vor allem die Sklaven treten natürlich realistisch auf .

Ganz unerhört sodann ist in den Wösdhen die Personifikation des schlechten Theatergeschmacks
als Dionysos , d . h . als eine ganz konkrete Figur , an deren sonstige göttliche Präzedenzien un-
gescheut appelliert wird . Aristophanes nimmt einfach den Gott der Bühne für die damalige
Richtung des Publikums , welches über seinen Euripides verzückt ist und ihn bei jeder Ge¬
legenheit zitiert . Darum ist hier , wie bei Rabelais , vor jeder allzu präzisen Beziehung solcher
Gestalten zu warnen , als wäre dieser immer der und der und jener ebenfalls immer die und die
bestimmte Persönlichkeit . Vielmehr behält die Farce ihr Recht einer hohen Freiheit , in alles

286



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

mögliche überzuschlagen und Beziehungen aller Art in ihre Figuren aufzunehmen . Nicht nur
metamorphosieren sich diese beständig , sondern sie können auch jeden Augenblick ihrem osten¬
siblen Stande gemäß realistisch reden und handeln , Dikäopolis und Trygäos als Landwirte , Karion
und Xanthias als Sklaven , Strepsiades als abgehauster Philister , Dionysos als Gott . Der Dichter
muß ungemein frei über sie verfügen können , wenn er sein wesentliches Kunstziel erreichen
soll : die Stimmung Athens in einem bestimmten Moment in völlig grotesker Gestalt zu fixieren
und zugleich zu richten .

Weit das feinste und beste ist die Zeichnung der athenischen Natur in zwei Personen , näm¬
lich dem Peisthetäros und dem Euelpides der Vögel . Jener ist die Personifikation der athenischen
Prahlnatur , die sich aber auch überall zu helfen weiß und die erstaunlichsten Existenzen im¬
provisiert . Man achte z . B . auf die große , echte demagogische Hetzrede an die Vögel , wasmaßen
sie ehemals die Welt beherrscht hätten und sie nun wieder beherrschen sollten ; man sieht , wie
geläufig dergleichen auf anderen , wirklicheren Gebieten dem Athener war , er beutet die ganze
Situation nah allen ihren Möglihkeiten aus . Jeder gewitzigte Athener mohte sih und seines¬
gleichen in diesem Bilde des Rehtbehaltens mit grotesker Unvershämtheit erkennen . Daneben
ist sein Gefährte Euelpides der gutmütige und leichtgläubige Mitläufer , der dazwishen immer
das Maul offen hat , um kleine Miseren zu erzählen ; er hängt noh mit allen seinen Sinnen an
Athen , hilft aber gelegentlich dem Peisthetäros renommieren , auch gegen die Götter .

Dabei ist für alle Einzeläußerungen die Hyperbel ein wesentliches Mittel der Komik , auh
wenn es sih um Abwesende handelt wie bei der Shilderung des Großkönigs in den Adharnern .
Elf Jahre brauht die zu ihm abgegangene Gesandtshaft zur Hin - und Rühreise , und im vierten
Jahre erreiht man die Residenz , er aber ist eben mit Heeresmaht auf Stuhlgang in die Gold¬
gebirge ausgezogen . — Auh die Parodie , d . h . das Zitieren ernstgemeinter tragisher Stellen
mit leichter Entstellung , gibt , shon abgesehen von der eigentlihen literarishen Kritik , dem
Sprechenden wesentlih die Physiognomie einer Karikatur , wenn z . B . ein Pfandleiher in der¬
gleichen verfällt , wie dies in den Wolken geshieht . Aus der ganzen karikierten Existenz gehen
dann von selbst die komishen Einfälle hervor .

Das satirishe Bild der Zeit haben wohl auch andere Perioden der Geshihte hinterlassen , aber
keine ein so grandios konkretes , wie die aristophanishe Komödie ist ; daß ein Ereignis wie der
Peloponnesishe Krieg und die ganze damit verbundene innere und äußere Krisis des griechischen
Lebens ein solhes Akkompagnement der sublimsten Narrenshelle mit sih hat , ist ein Unikum
in der Geshichte . Und es war eine unvergleihlihe Zeit , in welher wohl eine Art von tollem
Taumel die meisten ergreifen mohte -. Athen hat allmählich seinen ganzen ungeheuren Reichtum
an politischen Einrihtungen , bürgerlihen und rihterlihen Formen , Kultur und Sitten entwickelt ;
— alles ist a priori agonal , auf gegenseitige Überwindung und Überbietung gestimmt und ein¬
gerichtet , und die Form dieses Kampfes ist mehr und mehr zur Geltendmachung bei den Massen
ausgeartet ; dazu der Konflikt zwischen Superstition und Atheismus , ferner die Herrshaft über
ein ganzes Reih und die nun hereinbrehende Krisis, wobei der ganze Zustand aufs hohe Meer
hinausgerät ; Genialität und Verruchtheit shlingen sih durheinander ; eine gewaltige Zahl von
bedeutenden und selbst großen Individualitäten reift unter diesen Umständen : die größten
Künstler , Dihter , Philosophen , Thukydides , Alkibiades — alles zwishen Pest , Hunger und Krieg.

Diesen Zustand nah allen seinen Seiten in seinen vershiedenen Momenten in einem gewaltigen
Hohlspiegel zu sammeln , ist nun die Sähe der Komödie . An den Realismus , d . h . an das Zu¬
greifen auch nah den äußerlihen Einzeldingen des Lebens , sobald sie harakteristish sind , war
die Poesie seit Arhilohos und den Jambikem gewöhnt ; die Komödie nun greift zu, im großen

limsdnlap ins
Realistische

Peisthetäros
und Euelpides

Die Hyperbel

und die Parodie

Zeitsatire bei
Aristopbanes

Die Komödie
alsBild der Zeit

287



Poesie und Musik

Politische
Poleranz
gegen die
Komödie

'Der patrio¬
tische Wille

Aristopbanes ’

Friedenspolitik

Die Ritter

wie im kleinen , nur daß ihr daneben eine kolossale Phantastik dient , die Züge des Lebens in
grotesk vergrößertem Maßstabe zu verwirklichen ; zugleich aber besitzt sie prachtvolle Kunst¬
formen und ideale Bestandteile die Fülle ; Hohn und Begeisterung sollten sich mischen dürfen .

Und es gab ein Athen , welches gerne in diesen Hohlspiegel hineinschaute . Während die
französische Revolution jedem den Kopf vor die Füße gelegt haben würde , der im geringsten
an ihrem Pathos gezweifelt oder gar es grotesk verbildlicht hätte , lebte diese Stadt ihr tolles
Leben , verlangte aber zugleich zu wissen , wie sie sich dabei in den Augen großer Dichter aus¬
nehme , und gestattete solchen dabei in hohem Grade eine eigene Meinung , welche oft eine
Minoritätsmeinung sein mochte . Zugleich wurden dieselben gleich den Tragikern durch den
Wettkampf gespornt und balanciert .

Im Dichter mußte ein Verständnis und Mitleben von allem sein , was Athen bewegte , weiter
nichts . Die Schwimmkraft aber , wodurch er in diesem Strome sich oben hielt , konnte auf die
Länge doch nur ein ernster Wille für das Wohl Athens und als Norm hierfür die vergangene
Zeit der Marathonkämpfer sein, wie Äsdhylos es ihm für die Poesie ist . Mit dem bloßen Hohn
und Witz , der bloßen Giftelei wäre er nicht ausgekommen . Als Patriot und laudator temh
poris acti konnte er allen Leuten und Parteien eins anhängen und ohne oder doch nur mit
gelegentlicher Tugendpredigt sein Ziel verfolgen und seinem Humor leben . Dabei aber erlaubte
er sich, schwer willkürlich zu sein wie in den Wolken , und erscheint einer gar nicht immer
richtigen momentanen Politik hingegeben .

Bekanntlich vertritt Aristophanes in der Zeit des Krieges die Friedenspolitik . Aber es läßt
sich streiten , ob es wohlgetan war , im Frühjahr 425 v . Chr . , als man noch kaum einen unschäd¬
lichen Frieden haben konnte , der Friedenssehnsucht einen so starken Ausdruck zu geben , wie er
in den Adbarnern tut . Die Ursache der Fortsetzung des Krieges war ja nicht Kleon allein, und in
Lamachos wird einer der fähigsten und hingehendsten Soldaten Athens verhöhnt ; aus Dikaiopolis
aber spricht im Grunde die gemeinste Philistersehnsucht , nicht nach den höheren Segnungen ,
sondern nach den Bequemlichkeiten und Genüssen des Friedens . Im frieden wird der ohnehin in
Verhandlung begriffene Friede gefeiert und zugleich durch den Mund des Hermes eine Art
populäre Anschauung von den Ursachen und dem bisherigen Verlaufe des Krieges auseinander¬
gesetzt , in der Lysistrata aber fällt der Dichter wieder in seinen früheren Fehler zurück ; denn
dieses stärkste der Friedensstücke mußte in der Zeit , da die Spartaner in Dekeleia standen , mit
Persien verbündet waren und nicht die mindeste Ursache hatten , so friedenssehnsüchtig zu sein,
wie es ihre Boten hier sind , da also der Friede gar nicht oder nur in schädlichster Form zu haben
gewesen wäre , politisch so unzweckmäßig als möglich sein . Auch ist es nicht nötig , dem Dichter
bei dieser Tendenz eine hohe unabhängige Gesinnung zu vindizieren ; mit seiner Friedenspredigt
hatte er tatsächlich die Majorität der Zuschauer immer für sich, und es ist auch zu beachten ,
daß er in derjenigen Vorgeschichte des Krieges , die er in den Adbarnern gibt , zwar sehr scharf,
und wie es in einem modernen kriegführenden Staate auf der Bühne nicht geschehen könnte ,
betont , daß die Schuld an dem Kriege auch in Athen zu suchen sei , sich daneben aber auch
weislich mit sehr emphatischer Wiederholung durch Exzipierung Athens gegenüber den schlechten
Athenern zu decken weiß , die mit den Megarem Händel suchten .

Wenn also die Friedenssehnsucht des Dichters von zweifelhaftem Wert ist , so sind dagegen
imposant wahr und warnend die 424 v . Chr . gegebenen Ritter , wo der paphlagonische Bediente ,
der den Herrn Demos völlig in seiner Gewalt hat , d . h . Kleon , nur durch einen noch ärgeren ,
den Wursthändler , übertrumpft und fortgeschimpft wird , als ein wahres Bild von der demo¬
kratischen Abwechslung der Schlechten mit noch Schlechteren . Die Komödie war überhaupt ,

288



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

solange sie konnte , antidemagogisch (was vielleicht auch die Majorität der Zuschauer war ) , nicht
nur bei Aristophanes , sondern auch bei Eupolis u . a . ; der Kampf aber , in den sich Aristophanes
mit Kleon einließ , erheischte wirklichen Mut und blieb auch nicht ohne Folgen für den Dichter ;
denn Kleon hatte beim Rate schon wegen eines seiner ersten Stücke, der Babylonier , Klage erhoben ,
angeblich weil Athen darin an den großen Dionysien in Gegenwart fremder Gesandten blamiert
worden war , in Wahrheit wegen der Hiebe , die er selbst erhalten hatte , und nachdem dieser
Angriff erfolglos geblieben war , ließ er ihn auf die Aufführung der Ritter , allerdings des stärksten
Parteistückes , hin durch die Theaterpolizei durchprügeln , wofür ihm der Mißhandelte in der
Nebenparabase der ‘Wespen die Quittung ausstellt .

Von höchster Schönheit sind die Vögel . Im Jahre 415 v . Chr . zur Aufführung gebracht ,
vermeidet dieses Stück mit größter Diskretion das Bänglich-Wirkliche , nämlich die Sorge um die
sizilische Expedition und den Hermokopidenprozeß , um dafür in Peisthetäros das allgemeine Bild
des athenischen Wesens und speziell das des Treibens der Athener in Kolonien und Hegemonie¬
städten zu entfalten . — Was dann die späteren Stücke betrifft , so ist politisch sehr bedeutend
die dem Äschylos in den Fröschen in den Mund gelegte Empfehlung des Alkibiades . Die Skklesia -

zusen sind ein lustiger Ausdruck der Verzweiflung an der damaligen matten und kleinlichen
attischen Demokratie und zugleich ein Hieb auf die politischen Utopien der Philosophen .

Wieweit dies Treiben der Komödie dem Staate zum Heil diente , und welchen Gesamteinfluß
die massenhafte persönliche Invektive auf die Abwendung der Denkenden vom Staat und von
der Öffentlichkeit hatte , welche für das folgende Jahrhundert so charakteristisch ist , das haben
nicht wir zu überlegen ; die Athener hätten darüber zu entscheiden gehabt ; sie aber wollten
einmal die Komödie , wie sie war , und wurden dabei wunderbar genial bedient ; erst im
IV . Jahrhundert verbot der Demos die persönliche Maske . Was soll man nun von Aristophanes ,
der so tief in den Schmutz hineingreift , als Menschen denken ? Man wird wohl tun , ihn weder
als Helden der Moralität noch als besonders unmoralischen Menschen zu betrachten ; man möchte
ihm vielmehr eine mittlere Moralität zuerkennen . Aber zu einem Heiligen soll man ihn nicht
machen .

Unvermeidlich natürlich betreffen seine unbarmherzigen Witze vorzugsweise das Theater

selbst , die übrigen Komiker und die Tragiker , aber auch andere Dichter , z . B . Dithyrambiker ,
und zwar bis zur Verdammnis ihrer Bewunderer in den dicksten Höllenpfuhl , ja auch die einzelnen

Schauspieler samt dem Theaterpublikum . Die Zitate aus bekannten tragischen Stücken erscheinen

dabei häufig in parodistischer Umgestaltung ; vielfach wären aber diese Scherze ohne die Scholiasten

sehr hinfällig , oder wir sind auch darauf angewiesen , den zugrunde liegenden Tatbestand zu

erraten . Weit das beste ist das parodistische Verhöhnen z . B . des schlechten und dabei pindarisch
feierlichen Dichters in den Vögeln , der zuletzt in diesem Stil noch betteln muß . Aber diese ganze
literarische Kritik , so belehrend , ja unschätzbar sie für uns als Kunde über den Grad der Teil¬

nahme an der Poesie ist, ist an sich eine der schwachen Seiten der alten Komödie . Es ist ein

völlig untrügliches Zeichen des beginnenden Verfalls , wenn die Poesie anfängt , systematisch
Literatur zu treiben , und davon lebt , und ewig konnte das nicht so fortgehen . Es ist zwar für

Aristophanes ein Glück gewesen, daß er ein so erlauchtes Opfer wie Euripides zum Zerpflücken
hatte , aber er hat so wenig diesen als Kleon stürzen können , und es zeugt für uns von der

Unabhängigkeit des athenischen Gefühls , daß Athen trotz allem mit so vielem Geschick vor¬

gebrachten Hohn sich seinen Euripides nicht verleiden ließ .
In den fröschen hält sich der Agon zwischen Äschylos und Euripides auf der Höhe , solange sie

einander die allgemeinen Anklagen entgegenhalten , sinkt aber merkwürdig von Vers 1119 an,

Die Vögel

Aristophanesin
seinerWirkung

und als Aiensdh

Seine sdharfe
Polemik

Xampf gegen
Euripides

Asdhylos und
Euripides

19 Burckhardt , Griechische Kultur 289



Poesie und Musik

Sophokles und
Euripides

Sokratesund
die „ Wolken“

Der Plutos

Stände¬
verspottung

wo Euripides die einzelnen Tragödienanfänge des Äschylos zu kritisieren beginnt , was ihm dieser
nadrher zurückgibt . Nachdem sie dann einander gegenseitig ihre Manier in den Chören und
darauf in den Monodien parodiert haben , ist man froh , wenn nur endlich die magere Erfindungdes Waagebalkens kommt , auf dessen Schalen jeder einen Vers hineinsprechen muß , während
er die Waage faßt . Da Dionysos noch keinen Entscheid wagen will, kommt Pluto , um ihn zu
drängen , und erst , nachdem beide Dichter sich über Alkibiades in politischen Ratschlägen haben
aussprechen müssen , nimmt Dionysos den Äschylos mit sich und läßt den Euripides sitzen , d . h .die Sache wird am Ende durch eine außerhalb der Poesie liegende Tendenzfrage entschieden ;Äschylos hat für , Euripides gegen Alkibiades gestimmt .

Sehr fein motiviert Aristophanes in diesem Stücke den Umstand , daß Dionysos Sophoklesim Hades lassen will , während er Euripides evoziert , überhaupt wird Sophokles , der dem
Äschylos huldigt , hier würdevoll behandelt , während ihm im frieden nachgesagt wurde , daß
er vor Geiz um des Gewinnes willen auf einer Binsenmatte in die See stechen würde . Euripidesaber wird überall schonungslos angegriffen , und außer der literarischen Kritik meldet sich hier
so viel persönliches , an der Schmähung seiner Privatverhältnisse kenntliches Gift , daß man versuchtist, bei Aristophanes etwas wie gemeinen Neid gegen ihn anzunehmen . Diese persönliche Miß¬
handlung des Euripides und in den fbesmopboriazusen auch des Agathon , wobei sich zurParodie noch die Denunziation gesellt, ist durch gar nichts zu beschönigen ; zumal die sittliche
Entrüstung des Aristophanes über Euripides aber wäre an und für sich gar zu lächerlich.Was aber den in den Wolken persiflierten Sokrates betrifft , so bleibt es trotz der Anbiederung ,die im platonischen Symposion zwischen ihm und Aristophanes stattfindet , Tatsache , daß er inseiner Verteidigungsrede die Komödie und ganz direkt Aristophanes mit seinen Wolken unterdie Ursachen seines Verderbens rechnet , und zwar gehören diese Ankläger , die ihm das Auf¬suchen der überirdischen Dinge und die Erhebung der geringeren Sache zur besseren vorwarfen ,zu den früheren und älteren . Er sagt zu den Richtern : Die Leute , die dergleichen hören , halteneinen dann auch für einen Atheisten . . . Diese Ankläger haben euch schon bestimmt , als ihr
Xnaben wäret .

Das letzte Stück des Aristophanes ist der Plutos , ein noch immer höchst graziöses Werk .
Abgesehen von einem einzigen Wechselgesange fehlen die Chorgesänge hier gänzlich (dieParabase findet sich schon in den Ekktesiazusen nicht mehr) , und zur alten Komödie ist alsodieses Stück schon der Form wegen nicht mehr zu rechnen ; doch ist es deshalb nicht für diemittlere typisch . Meisterhaft ist der Konflikt von Plutos und Penia (Reichtum und Armut ) mitdem vielseitigen Egoismus der Erdenmenschen gegeben . Hier handelt es sich eigentlich nichtmehr um Athen , sondern um die Welt , auch nicht um einen Moment der athenischen Entwicklung ,sondern um ein moralisches Problem aller Zeiten .

9. Die mittlere Komödie

Mit der sogenannten mittleren Komödie , welche zu Athen ungefähr von 380 bis 330 v . Chr .
geblüht hat , und deren Hauptvertreter Eubulos , Anaxandridas , Alexis und Antiphanes sind , kommt
die uralte , nur durch das vorwiegend politische Kolossalbild Athens , welches die alte Komödie
heißt , in den Hintergrund gedrängte Richtung alles Lustspieles , die Ständeverspottung , wieder zuihrem Rechte, das megarische Element scheint wieder vorgedrungen zu sein, die derbe Komödie
(xcj) [icj>5fa cpop-cNfj ), verbunden mit der Götterkomik und ohne Zweifel mit Liebesgeschichtenals Substrat .

290



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Von der megarischen Posse war früher die Rede . Sie soll bereits die lächerliche Nachahmung Epidharmos
bestimmter Stände und Qeschäfte im Menschenleben , besonders bereits die des Haus -Koches
kultiviert haben , und an sie soll der sizilische Megarer Epidharmos angeknüpft haben , der , um eine
Generation älter als Aristophanes , besonders unter Hieron in Syrakus lebte . In dieser Stadt war
die Komödie unmöglich politisch , sondern von allgemein menschlicher Tendenz ; der Dichter erging
sich über Torheiten und Lächerlichkeiten aus dem gemeinen Leben , und seine Gestalten sind der
Bauer , der Trunkenbold , auch schon der Parasit ; dabei waren seine Komödien voll philosophischer
Erörterungen nicht bloß moralischer , sondern sogar metaphysischer Art , wobei uns freilich rätsel¬
haft bleibt , wie die Philosophie mit dem übrigen Stoffe zusammenhing . Ein großer Teil dieser
Stücke hatte eine mythische Form ; das ganze Götter - und Heroenwesen erschien darin in eine

Ariadne als Weinschenkin
(Silbermünze von Histiaea auf Euböa. Münzkabinett, Paris)

SS

sari

niedrige Sphäre versetzt ; das Leben der Götter war nach der Weise der bürgerlichen und häus¬

lichen Verhältnisse des gemeinen Mannes aufgefaßt , die gemeinsten Triebe an ihnen hervor¬

gehoben . Es findet sich der fressende Herakles , ein Hochzeitsmahl der Götter , ein Gelage , an dem

Hephästos mit Hera streitet , aber trunken durch Bakchos auf den Olymp zurückgeführt wird ,
kurz die Respektswidrigkeit gegen die Olympier ist nicht kleiner als in den Vögeln des Aristophanes .

Von dieser älteren sizilischen Komödie also mit ihrer Verspottung nach Ständen und ihrer Fortdauer der

Götterkomik war der Übergang zur mittleren attischen Komödie viel leichter als von der alten PersiflaHe

attischen Komödie aus ; daß diese letztere aber sich in Athen nicht halten konnte , hatte seine

inneren Gründe . Der große aristophanische Spott auf den Staat und dessen Repräsentanten
und Krisen war nämlich unmöglich geworden ; man war zu schwach und unbedeutend , um die

volle Karikatur , die sich nur für das Große lohnt , noch auszuhalten ; auch war die Politik schon

zu vielen klugen Leuten verleidet . Dazu gab es ein Staatsverbot gegen die persönlichen Masken ;
die persönliche Malice aber ließ man sich jedenfalls durch das verschiedentlich erwähnte Verbot ,
die Leute unter Nennung ihres Namens zu verhöhnen , nicht nehmen ; vielmehr blieb dieser , auch

neben der Persiflage ganzer Stände und stehender Charaktere , Tür und Tor offen ; nur traf sie

jetzt neben allerhand anderen Opfern des Stadtgespräches hauptsächlich die Philosophen , Redner ,

tragischen und epischen Dichter , allenfalls auch einen fremden Herrscher , und wenn man einmal

auf einem Individuum herumtrat , so taten es gerne mehrere .
Von den Chören ist in dieser Komödie keine sichere Spur mehr vorhanden , und somit ist auch Ende des Chors

keine Rede mehr von einer Parabase ; schon in den letzten Stücken des Aristophanes will das

Wort Chor , wo es , ohne daß ein Chorlied folgt, zwischen den Szenen steht , nichts anderes mehr

19*
291



Poesie und Musik

Das Erotische

Die Qötter-
burieske

Ständekomik

Verhöhnung
der

Philosophen

sagen , als daß hier eine Zwischenmusik durch den Flötenspieler oder auch ein kurzer Tanz statt¬
fand . Im übrigen blieben die Aufführungen im Zusammenhang mit den dionysischen Festen ;
nur läßt sich angesichts der Massenhaftigkeit der Produktion ohne die Annahme kaum auskommen ,daß auch zwischen denselben Aufführungen stattfanden ; diese waren im ganzen wohl eher schon
ein Geschäft geworden .

Da diese Gattung nun auf Erfindung neuer Stoffe angewiesen war , bedurfte sie neuer Vehikel ,und als ein solches scheint sich ihr bereits die Liebes - und Entführungsgeschichte geboten zu
haben . Angeblich meldete sich diese zuerst bei Anaxandridas , daneben aber steht die beharrliche
Behauptung , daß Aristophanes bereits in seinem späten Stücke Xokalos Verführung und Wieder -
erkennung und andere Motive Menanders gebraucht habe . Das Erotische wird vielleicht, wenigstens
wenn das Stück keine Götterposse war , aber auch selbst dann das häufigste Substrat der Handlung
gewesen sein, und am Ende hat sich die mittlere Komödie von der neueren nur durch die häufigere
Stände - und Literaturparodie und durch das Mythologische unterschieden .

Was nun die Götterburleske betrifft , so war dieses an sich , ohne aristophanische Bezüglichkeit ,sehr dubiose Genre den Titelverzeichnissen nach sehr stark vertreten . Die einzige einigermaßen ent¬
sprechende Idee davon gibt uns der Amphitruo des Plautus . Wenn dieser wirklich die Nachahmung
eines solchen Stückes ist, so mögen manche gute und spaßhafte Szenen darin vorgekommen
sein : wie Merkur den Sosias, vermöge der Götterallwissenheit , an seiner eigenen Persönlichkeit
irremacht und ihm durch Mitwissen des Geheimsten beweist , er sei Sosias , ist echt komisch . Der
Rest , besonders die schamvolle Verwirrung der Alkmene , welche mit zwei Verschiedenen geschlafen
hat und dagegen kummervoll protestiert , ist einfach frech ; sie will und kann die Tatsache nicht
zugeben , während der wiehernde Zuschauerpöbel sie weiß .

Von der Ständekomik , worin die Neueren den Alten überlegen sein konnten , zeugen eine Menge
pikanter Titel , die vielen athenischen Realismus erwarten lassen , freilich aber vielleicht pikanter
lauten , als die Stücke selbst waren . In den Fragmenten finden sich hübsche Genrebilder , wie die
von Athenäus aus dem Olynthier des Alexis mitgeteilte Rede , worin ein Bettelweib ausführt , wie sie
ihrer fünf seien , ihr Mann , der Bettler , und sie, die Alte selbst , eine Tochter , ein junger Sohn
und die Wackere , die sie bei sich hat (wahrscheinlich eine Tochter , die sie verkuppeln will) , und
was sie essen und wie sie nach Umständen abwechselnd hungern und dabei elend werden . In
solchen Stellen würde für uns der Wert dieser Stücke , der ein kulturhistorischer wäre , am ehesten
liegen . Auch kühne bildliche Prahlereien kommen vor , indem z . B . jemand die Gefährlichkeit
seiner Tischgesellschaft mit dem Worte schildert : unser Essen sind geschärfte Schwerter , als
Zukost schlucken wir brennende Jäckeln , zum Nachtisch bringt der Bediente kretische Dolche
usw . Gewiß aber spielte die Übertreibung nicht mehr dieselbe Rolle wie in der alten Komödie .
Eine Liebhaberei dieser Dichter , die wir hier beiläufig erwähnen wollen , bestand nach den vielen
Mustern bei Athenäus auch darin , ihre Personen Rätselfragen (yp^ ouc) aufgeben und lösen zu
lassen , ohne daß man ahnt , welche Förderung das Ganze der betreffenden Komödie davon haben
mochte ; es war wohl nur eine athenische Liebhaberei .

Gern beschäftigt sich auch diese Komödie mit den Tragikern , besonders aber wird den Philo¬
sophen vieles nachgesagt . So schildert Epikrates aus Ambrakia eine Szene aus Platos Akademie , wo
die ganze Schülerschaft über einen Kürbis streitet , ob er ein Kraut , ein Gras oder ein Baum sei ,bis ein sizilischer Arzt sie deshalb verhöhnt . Als sie dann böse werden , erscheint Plato ruhig und
befiehlt ihnen , nochmals über die Frage zu meditieren . Aus Antiphanes wird uns eine Hohn -
tirade über die Sophisten im Lykeion , also die Peripathetiker , wegen ihrer Distinktion von Sein
und Werden (IJvai und yiyveaSai) mitgeteilt , die für uns ganz so klingt , als hörten wir die Parodie

292



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

Hegelscher Logikoperationen . In verschiedenen Stücken ebendesselben und auch des Alexis fielen
ferner Hiebe auf das armselige Leben der Pythagoristen , welche kein Lebendiges (Ifu}|uxov) und
keinen Wein genießen , wohl aber einen Hund , den man vorher getötet hat , so daß er kein
Lebendiges mehr ist . Dagegen scheint man damals die Zyniker in Ruhe gelassen zu haben , vielleicht
weil man ihr böses Maul fürchtete . — Immerhin beweist die Verhöhnung der Philosophie , wie
sehr dieselbe eine Hauptsache im athenischen Leben geworden sein muß , als es sich nicht mehr
lohnte , den Staat zu verhöhnen , und da die Philosophen einander gegenseitig in ihren Schriften
fast noch ärger behandelten , als die Komiker taten , empfinden wir ihnen gegenüber kein großes
Mitleiden ; aber gut ist es, daß die mittlere Komödie so wenig als die alte und die neue der
bildenden Kunst auch nur gedacht zu haben scheint ; Skopas und Praxiteles hatten das Glück,
von ihr ignoriert zu werden , vielleicht schon, weil sie nicht permanent in Athen verweilten .

Gegenüber von diesem allen ist nun überaus bezeichnend die enorme Stelle, welche der Koch, Essen und
das Essen und überhaupt das Wohlleben einnehmen . Weil die Dichter ein Publikum von solchem Wohlleben

Geschmack voraussetzten , war bei ihnen so unbillig viel vom Essen und Trinken die Rede , und

gerade von den angesehensten , von Eubulos , Alexis, Antiphanes , Anaxandridas , sind die Zitate
dieser Art sogar zahlreich . Aus letzterem erhalten z . B . wir die Erzählung von der halbbarbarisch

grotesken Aufwartung bei der Hochzeit des Iphikrates mit der Tochter des Thrakerkönigs Kotys .
Ein anderes Mal erfahren wir von den Großfressem , welche stürmisch alle Fische auf dem Markt
zusammenkaufen ; auch der aus Äschines bekannte Misgolas kommt bei ihnen vor , welcher sich

beständig mit Kitharisten und Kitharistinnen umgibt ; im Asop des Alexis, vielleicht einem Genre¬
bild aus vergangener Zeit , das Äsop im Gespräch mit Solon zeigte , war auch von den Wein -
händlem die Rede, welche den Wein verwässern , aber ja nicht aus Gewinnsucht , sondern um den
Käufern die schweren Köpfe zu ersparen . Auch für dies Gebiet hatte Epicharm , der Ahnherr
dieser mittleren Komödie , das wichtigste Präzedens abgegeben ; er hatte bereits den Namen des
Parasiten , der nun zur stehenden Figur wurde . Bei Alexis erscheint z . B . der Parasit Chärephon ,
der sich um jeden Preis freien Tisch verschafft , bei den Garköchen auskundschaftet , für wen sie
rüsten müssen , und sogar nach Korinth fährt , um ungeladener Gast zu sein, und von Antiphanes
gab es eine Komödie : der Parasit . Ein Prestissimo aus Mnesimachos bringt den Wortschwall eines
Kochs, der seinen Sklaven auf die Agora aussendet , um die jungen Herrn , die dort Reitstunde
nehmen , durch Aufzählung aller möglichen Genüsse in sein Lokal zu laden ; bloß die Eßwaren
machen sechzig Artikel aus , und der Vortrag dieser Stelle in einem Atem mochte für den Schau¬

spieler ein Kunststück sein, schwerer als die großen Wortschlangen bei Aristophanes . Von der

literarischen Seite wird man zugeben müssen , daß viel recht Komisches und gut Gemachtes in
diesen Partien vorkommt .

10. Die neuere Komödie

Die mittlere Komödie wurde durch die neuere (ungefähr vor 330 v . Chr .) abgelöst , welche Menander und

neben der bukolischen Dichtung Theokrits die letztgeschaffene griechische Kunstform ist und für 7>hüemon

uns an die glänzenden Namen Menander , Philemon , Diphilos , Poseidippos , Apollonios von

Karystos geknüpft erscheint . Ihr Schöpfer oder wenigstens derjenige Dichter , von dem das ganze

spätere Altertum am meisten entzückt war , der Verfasser von über hundert Stücken, ist Menander

von Athen , der Neffe des Alexis, Schüler des Theophrast und Freund Epikurs , zur Zeit auch des

Demetrios von Phaleron . Obschon er im Wettstreit nur achtmal gesiegt haben soll, weil Philemon

volkstümlicher war , folgte er doch einem Rufe des Ptolemäus Lagi nicht , der ihn nach Alexandria

293



Poesie und Musik

Römische
Nach¬

dichtungen

Bühne und
Xostüm

Athen als
Schauplatz

Weiterleben-
des aus der

mittleren
Xomödie

Die Liebschaft
Hauptinhalt

Xuppler,
Hetären ,
Sklaven

ziehen wollte , und ist zweiundfünfzigjährig in Athen gestorben , wo er in sanften und gemäßigten
(jenüssen , wie sie Epikur empfahl , aber eben doch mit Hetären , nämlich der seelenvollen Glykera
und der übermütigen Thais , gelebt hatte . Nach der herrlichen vatikanischen Statue , die ihn sitzend
darstellt , einem Meisterwerk von feiner Charakteristik , wäre er eine etwas bürgerliche , aber über¬
aus geistreiche Persönlichkeit gewesen , ein Mann , der vor allem die gutmütige Außenseite zeigt,
aber im Innern den Schalk birgt .

Aus Menanders zahlreichen Fragmenten und besonders aus den römischen Nachbildungen
ist uns diese neuere Komödie nun viel bekannter als die mittlere . Plautus und Terenz nämlich
hingen mit ihr nicht in Stubengelehrter Weise durch bloße Kenntnis der Texte zusammen , sondern
noch durch lebendige Tradition . Freilich ging man hier mit den Originalen oft frei um und
scheute sich nicht , durch sogenannte Kontamination aus zweien ein neues zu machen .

Wie wir nun aus den Nachbildungen wissen , stellte die Bühne in der Regel ziemlich lange
Strecken von Straßen dar , wo man die Häuser der handelnden Personen und dazwischen mitunter
öffentliche Gebäude , Heiligtümer usw . unterschied . Das Kostüm war etwa das der betreffenden
Stände im gewöhnlichen Leben ; dagegen verzichtete man nicht , wie man wohl gekonnt hätte ,
auf die Masken , um dafür Angesicht und Ausdruck walten zu lassen ; denn im Grunde ist auch
die neuere Komödie nicht individuell ; vielmehr tat man nach der Seite des Individualisierens nur
den einen Schritt , daß man mehr und andere feststehende Masken schuf , als die mittlere Komödie
gehabt hatte ; dieselben waren überaus lächerlich, nur die Weiber waren bisweilen anmutig . — Vom
Chor war keine Rede mehr . In den Zwischenakten unterhielten wohl auch jetzt Hötenbläser oder
Tänzer das Publikum . Das Rezitativ wird so laut und dröhnend wie in der Tragödie gewesen sein.

Der Schauplatz dieser Stücke ist meist das diadochische Athen . Auch nach Chäronea und nach
dem lamischen Kriege noch war die Stadt reich und selbst politisch nicht machtlos geblieben ; aber
sie war des kräftigeren alten Geistes bar , der jetzige Geist war teils den Philosophen und
Rhetoren , teils dem Genüsse des Privatlebens zugewandt . Trotzdem nun die Szene in Athen
ist und die daherigen Ideenassoziationen mit Dank angenommen werden , stellt diese Komödie
doch nicht mehr das konkrete Athen , sondern das allgemein Menschliche dar , und das Nationale ,
Politische , Religiöse hat sich zur Philosophie des Lebens und Lebenlassens verdünnt . Aus der
mittleren Komödie lebt weiter die Komik der Stände und stehenden Beschäftigungen , zumal als
höchst erwünschte Nebenfigur der Parasit und der Koch, der jetzt erst seinen ganzen Umfang
gewinnt . Auch die Verhöhnung der Philosophen dauert fort und ebenso die Parodie der Tragödie
(welche man allgemach hätte in Ruhe lassen können ) ; als Rest der alten behält sich die neuere
Komödie auch noch hier und da die persönliche Invektive vor . Mittelpunkt des Dramas aber
wird nun , wie unter solchen Umständen bei allen Völkern , die Liebschaft , und zwar ist die Seele
des Stückes jetzt Intrige und Spannung , Flechtung und Lösung des Knotens , innerhalb der
Wahrscheinlichkeit , und die Träger sind Charaktere , aus deren Wesen sich die Handlung ergeben
soll, und die durch ihre völlige Wahrheit das Interesse des Zuschauers pro und contra erregen
sollen ; neben der kunstreichen Intrige erscheint jene stellenweise noch vorhandene Verhöhnung
der Ständetypen nur als Nebenziel .

Nach Plautus und Terenz zu urteilen , war es nun im Grunde ein beschränkter Kreis von Lebens¬
verhältnissen , von Charakteren und von danach möglichen Intrigen , der hier auf die Bühne kam ,
und besonders die weiblichen Charaktere sind sehr einförmig und bei der völligen Abwesenheit
jedes reicheren Empfindungslebens ziemlich geistlos . Vor allem hat man es mit der Hetäre zu tun ,
welche bald edler gemütlich, bald mehr gemeinschlau und gierig ist, ohne daß ihr aber letztere
Eigenschaft viel schadete , und daneben steht die eigentliche Dirne , die Sklavin eines Kupplers

294



Die Poesie außerhalb des bloßen Hexameters

0eno ) . Eine solche kann , wenn ein Liebhaber sie auslöst , zur Hetäre werden . Auch zur recht¬
mäßigen Gattin wird sie leicht ; wenn dies der Fall sein soll, so genügt der Nachweis , daß sie
einst frei geboren und bloß geraubt worden sei ; der Loskauf deckt dann die sittliche Inkongruenz
völlig ; vollends wird die Hetäre sehr leicht Ehefrau ; ja es ist dies wohl ihr Ziel . Die Väter , welche
oft geizig sind , wollen das Verhältnis der Söhne zu ihren Hetären zerstören , fallen dann aber
etwa selber der Versuchung anheim , und so ist die Konkurrenz von Vater und Sohn um eine
Hetäre kein seltenes Thema , überhaupt genießen Eltern und alte Leute hier wenig Respekt ,
weil sie sich selber nicht sehr respektieren . Auch diese Gestalten und ebenso die des jugendlichen
Liebhabers sind nicht sehr vielartig , und eine individuelle Vertiefung , wie wir sie in den Charak¬
teren des Theophrast finden , wäre von ihnen nicht zu verlangen .

Die große Hauptperson und gewöhnlich der Träger der Intrige ist der Sklave , der damals durch
die allgemeine Lizenz hoch emporgekommen war . Er kommt in allen guten und schlimmen
Schattierungen , bald mehr wohlwollend , rettend oder durchhelfend , bald mehr egoistisch, vor und
ist an zwei Haupteigenschaften kenntlich : dem Reichtum an Auskunftsmitteln und dem Toupet ,
d . h . der Eitelkeit , daß auf ihn der Ausgang ankommt . Auch die zwei Sklaven zweier Herren
wurden von der neueren Komödie tali quali übernommen , bald als Intriganten , bald als niedrigere
Reflexe des Tuns und Treibens ihrer Herren , bald als Konfidents .

Wir erwähnen hier ferner noch den Offizier , der nicht Bürger, sondern heimatloser Söldner
und halber Barbar ist . Er ist der miles gloriosus , den sein Parasit weit übersieht und ein gescheiter
Sklave in den Sadk steckt , und in seiner Gestalt haben wir ein Beispiel dafür , wie sich neben dem
Intrigenspiel auch die Satire auf bestimmte Menschenklassen im Sinne der mittleren Komödie
behaupten konnte . Zu überbieten suchte man diese offenbar mit dem Koch, der in den mannig¬
faltigsten Varianten vorkommt , wie denn die ganze Eß- und Kochpoesie ihren Weg wie in der
mittleren Komödie geht . Wir lernen den wissenschaftlich hochmütigen Koch kennen , der sich als
Schüler Epikurs gibt , und den , der alle anderen für Ignoranten erklärt , ausgenommen ihn selbst
und zwei Kollegen , die noch die Schule des großen Küchenklassikers Sikon aufrechterhalten ;
dieser nämlich hatte alle Reden über die Natur (liyouz rcspi cpöaewc) inne und lehrte die Köche
zuerst Astrologie , Architektonik , Strategik . Ein gebildeter Koch macht die Kochkunst zur Mutter
aller Kultur . Ein anderer spielt sich speziell als den Koch der neuen Schule auf , deren Gründer
die scharfen Gewürze , die einst schon Xronos gebraucht , abschafften , um den Gästen das Weinen ,
Nießen und Geifern zu ersparen . Er weiß, wie man für junge Schwelger, für Zöllner , für Greise

kochen muß usw . überhaupt wird gerne etwa die praktische Physiognomik der guten Kunden ent¬
wickelt . Andere brauchen lauter mythologische Redensarten oder ergehen sich sonst bei den

geringsten Anlässen in poetischen Redeweisen , und über einen Mietkoch klagt ein Herr , weil dieser

— er behauptet , es sei seine Gepflogenheit — in lauter homerischen Ausdrücken redet . Daß ärmere

Kunden von den Köchen hochmütig behandelt werden , ist ebenso natürlich , als daß der große

prahlerische Koch, den man samt seinen Dienern mietet , durch seine Grobheit alles in Schrecken setzt .

Herr der Dinge ist in dieser Komödie überall der Zufall ; ein häufiges Vehikel der Erfindung ,
von dem freilich ein etwas sehr starker Gebrauch gemacht wird , ist die Wiedererkennung ver¬

lorener , in früher Jugend geraubter oder ausgesetzter Kinder , welche etwa schon als Sklaven

verkauft worden oder doch von diesem Schicksal bedroht sind . Auch daß zwei einander täuschend

ähnlich sehen , ist bei der großen Unwahrscheinlichkeit des Faktums wohl zu oft behandelt worden ;

gemeine Prellereien , an gemeinen Subjekten verübt , gelten als komisches Thema . Es mag fraglich

sein, wieweit hier noch das ridendo castigat mores zu seinem Rechte kam ; die Torheit mochte

man allenfalls scheuen lernen .

Offiziere

Köche

Der Zufalt und
die Wieder¬
erkennungen

295



Poesie und Musik

Die Prologe

und Qnomen
Diktion

Wert der
Qattung

Die JJilaro-
tragödie

JVfadjon

Verbreitung
des

Dionysischen

Ablösung
durdo den

Pantomimus

In seinen Prologen Heß Menander nicht , wie Euripides , Personen des Stückes , sondern alle¬
gorische Introduktionsfiguren auftreten , wie den Elenchos (Gott der Prüfung ) , den wahrheits¬
liebenden und freimütigen Gott . Was überhaupt seine Koinzidenz mit Euripides betrifft , so liegt
sie nach unserer Ansicht nicht sowohl in der individuellen Ausgestaltung der Charaktere , als in der
Freude an der verwickelten Handlung , am Räsonnieren und am sententiösen Ausdrucke , welcher
letzteren wir die Erhaltung der vielen menandrischen Gnomen verdanken , die das Elegantestesind , was sich auf Grund allgemeiner Beobachtung über das Leben sagen ließ . Menanders Diktion
und Ausdrucksweise ist die gleichmäßige des gebildeten Tons , ohne das Burleske , das , wo es sich
bei Plautus findet , Zutat des römischen Dichters oder aus Epicharm entlehnt ist ; die Grazie dieses
Stils war im Altertum eine allgemein zugestandene .

So viel feiner attischer Geist und Formensinn aber in dieser Poesie auch gelebt hat , wir werden
doch sagen müssen : die alte Komödie und die Tragödie Athens sind nur sich selbst gleich und
durch nichts unter der Sonne ersetzlich , das die neuere Welt schaffen könnte ; dagegen die neuere
Komödie ist aus jeder Literatur zu ersetzen , und zwar reichlich ; sie ist bloß Sache des Espritund einer mäßigen Lebensbeobachtung und von höherer nationaler Empfindung abgelöst .

11 . Die a 1 e x an dri ni s c h e Komödie and Posse

Dunkel ist die Geschichte des Theaters von Alexandria ; wir wissen aber , daß daselbst alle
Gattungen , sogar noch das Satyrdrama nachgeahmt wurden . Für die Komödie sind wir auf bloße
Nachrichten angewiesen , und zwar solche, die nicht einmal von wirklichen Komödien , sondern von
dramatisch gestalteten Satiren oder von Phlyakenpossen handeln . Auch die zur Zeit des Ptolemäus
Lagi aufgekommene Hilarotragödie gehört hierher , welche vielleicht nicht wie die mittlere Komödie
das komische Auftreten mythischer Personen und Götter zum Gegenstand hatte , sondern die
wirklich tragischen Ereignisse des Mythus possierlich wiedergab . Deutlich wird uns als Komödien¬
dichter nur Machon aus Sikyon genannt , der seine Stücke in Alexandria zur Aufführung brachte .
Sonst gab in der Komödie jedenfalls Athen lange noch den Ton an und blieb für dieselbe die
selbstverständliche oder doch weit vorherrschende Lokalität .

Was nun aber die diadochische Zeit im allgemeinen betrifft , so herrschte dionysisches Treiben
überall , sowohl an den Höfen als in den Hauptquartieren als in den Städten , überall , wohin
Griechen kamen und wo man die Mittel aufbringen konnte , wurden Theater gebaut , und die
Aufführungen wurden von großen Vereinen dionysisdher Xünstter unternommen (die ihre Zentral¬
stätte auf Teos hatten ) ; das Agonale samt den Choregien aber war vom Theater verschwunden .
Durch die dionysischen Künstler lebte die neuere Komödie weiter , freilich mit der Zeit wohl nur
in ihren namhaftesten Vertretern , und daneben mag die Pose eine große Rolle gespielt haben . Wenn
irgend etwas die Griechen im weiten Orient vom Strand des Nils bi9 hinauf zum Tigris und Indus
zusammenhielt , so war es das Theaterwesen . Die Schaulust war etwas , das jeder mitbrachte , und wie
das Schauspiel für die Griechen das Verbindende war , so war es für die Orientalen das Anlockende ,wobei Mythologie und Kunst unwillkürlich mitgingen . So möchte gerade diese schauspielerische
Zügellosigkeit das Panier und Feldzeichen der weit umher zerstreuten Griechen gewesen sein .

In der römischen Kaiserzeit , als von der Tragödie nur noch die festen (d . h . iambischen ) Teile
aufgeführt wurden , scheinen wenigstens während der ersten zwei Jahrhunderte noch vollständige
Aufführungen von Komödien stattgefunden zu haben ; vom dritten an scheinen sie größtenteils
durch den Pantomimus verdrängt worden zu sein , von dessen Glanz uns Apulejus in seiner
Schilderung des Paris auf dem Jda (Apul . metam . X, p . 232 ff .) die lebhafteste Vorstellung gibt .
296


	1. Allgemeines
	Seite 229

	2. Die Elegie
	Seite 229
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232

	3. Das Epigramm
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234

	4. Der Jambus
	Seite 234
	Seite 235

	5. Allgemeines über die Lyrik. - Die äolische Lyrik
	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238

	6. Die chorische Lyrik
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242
	Seite 243

	7. Die Tragödie
	Seite 243
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249
	Seite 250
	Seite 251
	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267
	Seite 268
	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281

	8. Die alte Komödie
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290

	9. Die mittlere Komödie
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293

	10. Die neuere Komödie
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296

	11. Die alexandrinische Komödie und Posse
	Seite 296


