UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1958

V. Die Poesie aulRerhalb des bloRen Hexameters

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Die Poesie auGerha.]b des blofien Hexameters
IV. DIE POESIE AUSSERHALB DES BLOSSEN HEXAMETERS

1. Allgemeines

Es kann bei den Griechen eine Zeit gegeben haben, da aufler dem Epos und den beiden
Gattungen, die Hesiod vertritt, nur Volksmelodien mit Refrains vorhanden waren. Auf diese
mythisch-epische, religitse, festliche, jahreszeitliche Kunst hin entstand die griechische Lyrik
dann als eine vollig spontane Schopfung, nicht wie die abendlindische, welche allermindestens
den lateinischen Kirchenhymnus zum Priizedenz hatte. Die Elegie kann als eine sehr grofie
Neuerung, als eine Art Abfall erschienen sein.

Der stirkste Gegensatz zur griechischen ist die heutige Lyrik. Diese kennt absolut keine
dufleren Schranken und kein Gesetz als das, welches sie fiir sich selbst sucht, und sucht ferner
von dem Gedrudkten aus thren Weg zu den Genieflenden; die griechische dagegen war durch
ihre Verbindung mit Gesang, Geselligkeit, Instrument und Tanz an eine umstindliche Lehre
und duflere Ausiibung gebunden, so daf} sie unméglich in alle Liifte zerstiuben konnte.

Unsere Betrachtung der griechischen Poesie macht nicht den Anspruch einer {ibersichtlichen
Literaturgeschichte; wir haben es nur mit der Poesie als einer freien Auflerung des Lebens und
als einer nationalen Kraft zu tun. Die Nation, die einzelnen Stinde nehmen je nach Zeit und
Gegenden den verschiedenartigsten Anteil daran und der Akzent liegt bald da, bald dort. Von
den epischen Rhapsoden abwirts gerit die Dichtung in die verschiedensten Hiande; aber sie
bleibt hohe Kunst, die Formen werden auf das #uflerste respektiert, es dauert lange, bis man
von der dlteren zu einer neuen {ibergeht, und geschieht erst, nachdem schon aller magliche
Inhalt in die vorhergehende gegossen worden ist. So wichst sich die Poesie langsam und kon-
sequent aus; die einzelnen Gattungen losen sich ab, wenn die Stunde ihrer Reife gekommen ist;
keine auswirtige Literatur, keine Religion mit auswirtigen Urkunden tritt storend dazwischen:
so ist denn auch in der Darstellung die Aufzihlung nach den Formen eine unvermeidliche.

Eine grofle Anzahl von Dichtern genof} eine Zelebritit von Anfang an und behauptet sie auf
die Dauer, indem auch ihre Verflechtung in die Schicksale und Taten der Zeit ihnen nichts von
ihrer Unverginglichkeit benahm. lhre Dichtungen wurden frith und gewif3 sehr vollstindig
gesammelt, und es ist nur Sache des Mifigeschickes, daf3 aufler den Tragikern und Pindar so
wenig gerettet worden ist. Die spateren Griechen waren im vollen Besitz ihrer poetischen Urkunden
und empfanden dieselben mit dem Bewufitsein einer darin vollzogenen Entwidklung.

Poesie und Volkstum, ja Poesie und Biirgertum entsprachen sich noch. Fiir diese Dichtung
gab es noch keine Trennung zwischen Gebildeten und Ungebildeten; jedem Freien war sie
selbstverstandlich zuginglich; von ihrer urspiinglichen Grundlage, dem Mythus, wufiten arm
und reich gleich viel, ebenso wie der Kultus eine Sache jedermanns war. Und dabei war sie
doch eine hohe Kunst.

2. Die Elegie

Gewif gab es in der Volks- und Religionspoesie populdre alte Formen verschiedener Art,
aber bis ungefihr 700 v. Chr. war die einzige Kunstform, in welche sich alles schmiegte, der
Hexameter, dem sich ja auch Hesiod unterordnete.

Langsam entstanden die neuen Formen; aber die Griechen hielten dafiir das Vorziigliche
kiinstlerisch fest. So war es mit den beiden Gattungen der Fall, die sich nun fast zugleich er-
hoben, der Elegie und dem Jambus. Jene, der wir uns nun zuwenden, hatte zur Voraussetzung

229

Vergleichung
mit der moder-
nen Lyrik

Sich-Auswach-
sen der Poesie

Zelebritdt ein-

Ze

Allgemeine
Zuganglich-
keit der Poesie

Die Form
der Elegie




Begleitung
durch die Flote

Thr Inhalt

Kallinos,
Tyrtdos

Archilochos
Fr. 6

Fr.o

Mimnermos
(630—600
v. Chr.)

Solon

Theognis
(um 500
v. Chr.)

Poesie und Musik

daf} sich mit dem Hexameter sein wunderbares Gegenspiel, der Pentameter, zusammenfand zu
derjenigen Verbindung, welche Elegeion hief, hiernach erhielt dann das ganze Gedicht den
Namen Elegeia; denn man benannte die Gattungen der Poesie gerne nach der metrischen Form
und iiberhaupt nach der dufleren Gestalt; diese Formen aber wurden, sobald man einmal die
Wahl zwischen mehreren hatte, mit feinster Riicksicht auf die Art der betreffenden Empfindung
und den Zustand der Seele gewihlt.

Zur FElegie gehorte — d. h. wenn man sie sang und nicht blof3 rezitierte — immer und aus-
schliefllich die Flote; als die eigentliche Stelle fiir ihren Vortrag gilt das Gastmahl, zumal dessen
letzter Teil, der Komos. Ihr Inhalt ist jede erregte Stimmung und ja nicht etwa nur Klage
oder vollends Liebesklage. Die Ereignisse und Zustinde der Gegenwart wecken in dem Dichter
bald Hoffnung, bald Furcht und bestimmen ihn zu Vorwiirfen oder Ratschligen. Das Er-
haltene hat vorwiegend parinetischen Charakter, zum blofien Gnomischen leicht gedampft; diese
Dichtung spricht schén und bequem, nicht groflartig abrupt, wie die spiteren lyrischen Formen.

Gleich von Anfang an haben wir Reste von sehr bedeutender Art tibrig: den schonen Auf-
ruf des Kallinos zur Tapferkeit und die Gesetzlichkeit sowie die Mabnungen des Tyrtios.
Es sind dies Gedichte von grofler typischer Wirkung, bestimmt auf Feldziigen abends im Lager
nach dem Pdan durch einen besonders geschickten Krieger vorgetragen zu werden, der dafiir
eine groflere Portion Fleisch bekommen mochte. Der Lakonismus gestattete keine sogenannte
patriotische Beredsamkeit, dafiir aber diese gewissermaflen patentierte Elegie. — Kriegszeiten
besangen auch die Elegien des Archilochos, von denen sehr schone Fragmente erhalten sind,
darunter das ionisch leichtsinnige Urbild des horazischen: relicta non bene parmula. Daneben
kommt auch die Freude des Gelages und der Liebe und die Trauer um Verstorbene zum Aus-
drudk; eine Elegie wie die auf die im Meere untergegangenen Freunde wurde wohl etwa beim
Leichenmahl vorgetragen; von einem Threnos ist sie wohl zu unterscheiden. — Als dann Ionien
den Lydern unterlag, nahm diese eminent ionische Dichtungsart mehr die Wendung zum Genuf3
und zur Liebe. Diesen Ubergang bezeichnet Mimnermos, der neben der kriegerischen besonders
die erotische Elegie pflegte. In den von ihm erhaltenen Fragmenten iiberwiegt die wehmiitige
Betrachtung der Kiirze und Hinfélligkeit des Lebens so, dafl man an den Koheleth erinnert
wird; es sind Aufforderungen zur Freude mit dem dunklen Hintergrund der Unsicherheit. —
Spiter legt Solon alle Seiten seines bewegten Lebens in die Elegie hinein, vor und nach seiner
Gesetzgebung, in den verschiedensten Tonen, des Aufrufs, der Warnung, der Betrachtung und
der Freude.

Ein ritselhafter Dichter ist Theognis von Megara. Manches in den etwa 1400 von ihm
erhaltenen Versen ist fragmentarisch, und dafl die Sachen in richtiger Ordnung stehen, ist
nicht zu behaupten; in vielen Fillen wird man sich sagen, dafl das betreffende Stiick von Anfang
an nur als kurzer Spruch gedichtet und kein Fragment sei. Solche Gedichte lesen sich nur eben
fragmentarisch, shnlich wie Hesiods Werke und Tage, und die Erklirung fir die Kiirze liegt
oft darin, daf} die satte Lebensbitterkeit, die in einem oder zwei Distichen hinlinglich zu Worte
kommt, dem Theognis den méglichen elegischen Faden abschneidet.

Eigentlich elegisch sind zunichst (am Anfang) einige Proomien an Gétter, welche wohl
Anfinge von Elegien sein konnten; sodann die schwermutsvollen Fifersuchtsanreden an seinen
jiingeren Freund Kyrnos, welche man schon als Episteln bezeichnen kénnte, wie denn iiber-
haupt aus der Elegie, sobald der Angeredete nicht mehr als anwesend gedacht ist, und vollends
wenn kein Leidenschaftsverhiltnis zu ihm obwaltet, die poetische Epistel wie von selbst ent-
steht. Die sympotischen Stiicdke sind zum Teil wohl wirkliche Anreden bei Gelagen. Wir erinnern

230




Die Poesie auflerhalb des blofien Hexameters

Nidhtliches Symposion mit Psaltrien und Hetiiren (Vasengemilde von S. Agata de’Goti. Museum, Neapel)

an das Gedicht, wo er sich als betrunken bekennt, und an das, wo er den Mittelweg zwischen
dem Nichts und dem Allzuviel sucht, ferner an die Sachen aus der Zeit des Perserkrieges,
z. B. die Gebete um Rettung der megarischen Gemiitlichkeit, die Anrede an den Wein, das
Weingeschenk, die Entschuldigung, den Entschlufl zum Wohlleben, solange es hilt, den Vor-
schlag zur Pause beim Gelage, die Reihe von Distichen. — Die Erotika (von 1231 an) sind
zum Teil ganz gewif} von ihm, und wirklich Fragmente von Elegien, auch wohl zum Teil ganze
Elegien; jedenfalls ist das meiste alt und von den dhnlichen Gedichten der Anthologie ver-
schieden.

Schon ist die sympotische Elegie, die Xenophanes fiir ein Opfer mit Gelage verfaf3t hat, von
wo er nur wiinscht, daf jeder noch ohne Hilfe heimkomme. — Mit Kritias dagegen kommt dann
die Aufzahlung als rhetorische Verfilschung der Poesie auf, was sie im dlteren Epos nicht war;
er fithrt eine Anzahl von Erfindungen nach Gegenden an, um zuletzt zu sagen, die Siegerin
von Marathon (Athen) sei die Erfinderin des Tongeschirres, des Kindes von Scheibe, Ton und
Kamin. Sehr viel schoner ist das in Hexametern verfaflte Fragment des Kritias {iber Anakreon;
aber die innere Notwendigkeit der Elegie mochte schon damals im Schwinden sein.

Lauter Aufzihlung zum Ersatz fiir den fehlenden inneren Drang fand sich denn auch bei
Antimachos, und zwar in der berithmten Elegie auf seine verstorbene Geliebte Lyde, wo alles
moégliche mythische Ungliidk zusammengestellt war. Mit Krates spitestens meldet sich dann die
Parodie; erhalten ist eine solche auf die Elegien Solons. — Von den eigentlichen Alexandrinern
erwihnen wir Alexander von Atolien, einen Dichter der tragischen Pleiade, dessen elegische Frag-
mente in sehr dunklem Ton gehalten sind, und den fiir uns nur durch kleine (wenn auch viele)
Fragmente reprisentierten Kallimachos, fiir den Ovid bekanntlich das Wort hat: Quamvis ingenio
non valet, arte valet. Als Kunstimitation lebte die Elegie freilich in Alexandria wieder auf, ein

231

Xenophanes
Kritias

Antimachos
Krates

Alexander

Kallimachos




Tibull und
Properz

Verbaltnis des
Epigramms
zur Elegie

Aufschriften

Simonides

Hschylos,
Euripides

Plato

Poesie und Musik

echtes Leben gaben ihr aber doch erst die Romer wieder, zu deren innerstem Wesen sie pafite,
Tibull und Properz dichten wieder individuell und momentan, und wenn sie auch von den Alexan-
drinern gelernt haben, so ist das Originale bei ihnen doch aufler allem Zweifel; ihre aufferordent-
liche Kraft hatten sie von ihrer Nation, nicht von Hellas her.

3. DasEpigramm

Die echte Elegie, die Schopfung der gewandnachschleppenden Jonier, scheint, wie gesagt, frith
erloschen zu sein, was nicht hindert, daf3 moglicherweise Elegien noch lange massenhaft gedichtet
wurden, und nun zog sich statt ihrer die Stimmung ins Kurze und wurde Epigramm oder, sofern
sie sympotischen Charakter hatte, kurzes Skolion. Diesen elegischen Ursprung des Epigramms
miissen wir uns gegenwirtig halten; dasselbe ist nicht etwa nur, was sein Name sagt, aus der
Aufschrift eines Grabes, Anathems oder sonstigen Denkmals hervorgegangen. Durch ihre kraft-
volle Kiirze und Schirfe schieden sich diese Aufschriften vor der bequem redenden Elegie aus;
dagegen bedurfte das Epigramm jedenfalls bei den fritheren Griechen noch nicht des Ulberraschen-
den, Unerwarteten, der sogenannten Spitze. Aus der wirklich gesetzten Inschrift wurde dann
mit der Zeit eine von Stein und Erz unabhingige literarische Gattung. Und nun entwickelte das
Epigramm eine wahre Proteusnatur, indem es sich nach allen Seiten hin ausdehnte und aufler
dem Grab und dem Anathem der freien Auflerung tiber alles Magliche, besonders aber der Liebe,
der Spottsucht, der Freude des Symposions, diente. Schon frith war es ein freies Gefaf} des griechi-
schen Esprit, und wie sehr es als solches dem Geiste der Nation entsprach, erhellt schon daraus,
daf} es nahezu das ziheste Leben bewiesen hat, bis tief in die byzantinische Zeit hinein.

Bertthmt als Epigrammendichter war erst Simonides von Keos, der iltere Zeitgenosse des
Pindar und des Aschylos, und gerade bei diesem, der auch in der Elegie grofl war und in dieser
z. B. die Gefallenen von Marathon und von Platia gefeiert hat, zeigt sich der Zusammenhang
beider Gattungen, indem viele seiner sogenannten Epigramme eher wie Fragmente von Elegien
als wie Grabschriften erscheinen. Schon seine echten Epigramme aber représentieren alle spiteren
wesentlichen Schattierungen. Von ihm ist bekanntlich die Thermopyleninschrift: Melde, o Fremd-
ling, den Lakedamoniern, daf} wir bier liegen, weil wir ibren Satzungen geborcdhten. Wie hier, so
zeigt sich auch anderwirts die anfingliche Kraft des Epigramms sehr vollstindig. Auch mehrere
seiner Privatepitaphien sind innig und schon, wie das Distichon auf das Grab eines Gemordeten
und die Anrede des sterbenden Tochterchens, welches die Mutter bittet, dem Vater ein anderes
Kind zu gebiren.

Einige Distichen fiir Agonalsieger sagen nur moglichst gedringt den Ort der Siege, die
Kampfesart, den Namen und die Heimat des Siegers; andere fiir Kunstwerke verfaite enthalten
Angaben von Kiinstlernamen, entweder ohne weitere Zutat oder auch mit Selbstruhm oder gar
mit der hichst prosaischen Nennung des dem Kiinstler gezahlten Honorars. Neben dem epita-
phischen und anathematischen Epigramm ist aber bei Simonides auch der freie Scherz (mabyvioy)
und der Spott schon vertreten; ja auf seinen Feind Timokreon gestattet er sich schon eine
parodistische Imitation der feierlichen Grabschrift.

Nach diesem Blicke auf den vielseitigen Dichter erinnern wir nur im Voriibergehen an die
Grabsdhrift mit Erinnerung an Marathon, die Aschylos fir sich selbst verfafite, an das uniiber-
reffliche Epigramm des Euripides, der den Helios anruft, ob er je schon so etwas gesehen, wie
den Tod von Mutter und drei Kindern an einem Tage, an die Epigramme Platos, bei dem die
Grabinschrift auch schon zum bloflen schonen jeu d’esprit wird und Witze, Liebesepigramme und

232




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Wortspiele, auch zwei Naturbilder schon véllig den Stil der spiteren Anthologie zeigen, um uns nun-
mehr dem Hauptdepositum von Epigrammen, das wir besitzen, eben dieser Anthologie, zuzuwenden.

Vor allem ist auch hier wieder von den Grabschriften zu sprechen. Die Beziehung zu den Toten
war vielleicht bei den Griechen um so viel inniger, als man tiber das Jenseits unklar war. Der
Stein kostete nicht viel, weil er keiner architektonischen Einfassung bedurfte, und so bekam auch
die arme Arbeiterin ihr Gedicht, wenn sie ein Andenken hinterliefl. Auch eines namhaften
Dichters bedurfte es nicht, obwohl sich ein solcher gewif3 oft gerne dazu verstand und damit einen
im Stein dauernden Ruhm erlangen konnte, denn auch gewthnliche Leute in Hellas konnten einen
schonen Ausdrudk fiir ihren Schmerz finden; was Behandlung und Metrum sei, wuflte man
darum, weil man von Homer her viel auswendig wuf3te.

Bezeichnend ist nun besonders die Wahrheit und Offenheit, die aus den Grabschriften spricht.
Neben dem ruhigen Blick auf das (noch leer stehende) eigene Grab kommt der Schmerz iiber
den Tod der Angehérigen ungescheut zu Worte; man darf herzhaft iiber das Schicksal klagen und
jammern und hat gegen das furchtbare Leiden keine Ergebenheitsmiene nétig. Anderseits geschieht
auch das Glitdklichpreisen solcher, denen es gut gegangen ist, hochst unbefangen, so dafl man
die Taxation des Lebens und seines Gliidkes ganz deutlich kennenlernt, und der genossenen
Erdenlust wird gerne Erwihnung getan. Schon relativ frith schleicht sich dann auch fiir be-
rithmte Menschen das Bild ein, wie sie sich unter den Seligen befinden und wen sie dort treffen
mogen, wihrend gewifl erst spit der Heidenhimmel auftaucht, da die Seele, des Leibes ledig,
zu den himmlischen Pfaden emporschaut oder im Himmel ihren Sitz suchen geht, allwo Orpheus
und Plato sind. Dafiir nimmt natitrlich der Hades einen breiten Raum ein, ohne dafl vom dortigen
Wiedersehen viel die Rede wire; nur Mutter und Kind denkt man sich auch hier gerne vereinigt.
Daneben kommt auch die Negation jeglichen Fortlebens im Hades vor.

Ganymed und Eros (Nolanische Diota, Vorder- und Ritckseite)

Unerschopflich ist das Epigramm, sofern es sich an die Elegie anlehnt und erotischen, sym-
potischen, spottischen Inhalt hat. Hier kommt seine natiirliche Neigung zur Antithese zur Geltung,
wozu schon die Form des Distichons einlidt; es kann die siiffeste Lyrik enthalten, aber ebensogut
und mit ganz besonderer Prignanz durch die Paarung von Gegensitzen den Witz und Hohn

233

Die Anthologie

Grabschriften

Das erotische,
sympotische
und spottische
Epigramm




Rubige Welt-
betrachtung

Epideiktisches
Epigramm

Ursprung der
Tnvektive

Poesie und Musik

ausdriicken, es kann schildern und stechen und hat so mit der Zeit neben seinen vielen anderen
Funktionen auch die des archilochischen Jambus itbernommen. Die Komik war ihm durch die
schone, feierliche Form sehr erleichtert, welche jeden Augenblick an Homer und die Elegiker
anklang, wihrend der Inhalt den geraden Gegensatz dazu bilden mochte. Selbstverstindlich spielt
auch das Wortspiel — freilich bisweilen bis ins Frostige — eine grofle Rolle. Gerne kleidet sich
der Spott in die scheinbare Verteidigung: Man sagt, du babest deine Haare gefdarbt, o Nikylla,
wibrend du sie doch rabensdhwarz gekauft hast.

Neben diesem Epigramm, von dem wir nicht wissen, wie oft es zur direkten anonymen In-
vektive gegen Personen gedient haben mag, steht dann, gleichfalls aus der Elegie abzuleiten, das
zum Teil vollig gnomische Epigramm der ruhigen Weltbetrachtung. Fine Menge von Urteilen
tiber Leben, Schidksal und Sittlichkeit wird so ausgesprochen, bisweilen abstrakt, oft auch mit
Anlehnung an irgendeinen Namen. Treffliches bietet Lucian in epideiktischen Sitzen wie:

Nimmer ist €ros der Frevler am Menschengeschlechte, die wilden
Triebe des Menschengeschlechts stecken sich binter den Gott.

Er kann sogar ganz religios sein, wenn ihm zu trauen wire:

Mag unziemliches Handeln den Menschen entgeben, den Géttern
Schon im Gedanken daran sicher entziebst du dich nicht.

Epideiktisch ist also zunichst im Epigramm der eigentliche Sinnspruch, d. h. irgendein ins
Kiirzeste und Schonste gezogener Satz aus Moral, Leben, Beobachtung, der etwa auch in
pardnetischer Form als Anrede des Dichters an sich und andere gefafdt ist, wie wenn z. B. der
nimliche Lucian einem anderen die Unbestandigkeit seines Gliickes weissagt. Sodann Kkleine
Genrebilder und kurz hingeworfene Anekdoten aller Art, die einen lehrhaften Zug haben und
sich oft geradezu als Parabeln geben. Besonders gerne werden kleine Ereignisse aus der Tier-
welt pikant beschrieben: Eine Maus will eine offene Auster fressen, worauf diese zuklappt; eine
Schwalbe bringt ihren Jungen eine Grille, die Kollegin im Gesange, zum Futter; die tiber ihren
Kiichlein erfroren gefundene Henne veranlaflt den Didhter zur Nutzanwendung, Prokne und
Medea sollten sich im Hades schimen. — Zahlreich sind spitzfindige Antithesen in sachlichen
Bildern; eine der schonsten Antithesen ist die des Fuenos, welcher Tlion sagen lafit: Asche der
Zeiten bat mich verzebrt, aber in Homer bin ich nodh vorbanden und babe meine ehernen Pforten
noch. Uberhaupt wird vieles zum Ruhm Homers und anderer Didhter gesagt, Auch Exklamationen
des Lesenden finden sich und Mpythologisierungen, indem z. B. Mnemosyne beim Anhéren der
Sappho fiirchtet, die Menschen mochten eine zehnte Muse bekommen. Endlich gehéren dem
epideiktischen Genre noch die Ritselepigramme an, welche nicht in Frageform gefafit zu sein
pflegen, sondern Dinge beschreiben oder hinsagen, deren wirklichen Namen oder Bedeutung man
erraten muf3.

4 Der Jambus

Die holde Anmut der bisherigen daktylischen Poesie wird vom VIL. Jahrhundert an durch eine
herbe, von Anfang an der personlichen Invektive dienende Form, den Jambus, geschnitten. Daf}
die Invektive bei den Griechen sich diese Form fand, wird damit entschuldigt, dafl auch der
strafende und herbe Ton an seiner Stelle sein konne, wenn er von einer erhebenden groflartigen

Vorstellung der Dinge, wie sie sein sollten, ausgebe. Sehen wir also davon ab, der kiinstlerischen

234




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Beredhtigung auch eine sittliche beizugesellen und geben wir einfach zu, daf} die Schméhung von
Individuum gegen Individuum zur Kunstgattung erhoben wurde. Wir wiifiten nicht, daf} irgendein
altes Volk ahnliches gehabt hitte; spiter hat die Sirventese bei den Provenzalen diesen Ton
wieder angeschlagen.

Mehr schon als mit der Komik der alten Poesie war der Jambus mit den Spottreden verwandt,
die bei groflen Festen und Weihen, wie den Eleusinien, tiblich waren und in den Froschen des
Aristophanes nachgebildet sind. Auch dies Necken und Spotten hie8 Jambos. In die Literatur aber
wurde diese Gattung durch Archilochos von Paros eingefithrt, einen Dichter, von dessen Eigenart
wir uns leider kaum einen geniigenden Begriff machen konnen, da von seinen iambischen Frag-
menten nur ganz wenige Zeilen zu der gewdhnlichen Charakteristik passen; vielleicht mochten
ihn die spiteren Literatoren nicht mehr gerne zitieren.

Eine sehr hohe Stellung nimmt Archilochos in der Geschichte der poetischen Formen ein. Seine
Metren sind, je nachdem der schwichere Taktteil voran- oder nachtritt, der Jambus und der
Trochius. Beide haben leichten und raschen Gang, der Jambus dient mehr dem Ausdruck des
Zornes und der Bitterkeit, in den Trochien sieht O. Miiller cine Mittelgattung zwischen dem
Jambus und der (von Archilochos ebenfalls kultivierten) Elegie, so daf8 sie weniger Schwung und
Adel der Empfindung und mehr den Ton des gemeinen Lebens haben als diese. Die Verse aber
waren der aus drei Dipodien bestehende iambische Trimeter und der aus vieren bestehende
trochaische Tetrameter. Beide haben sich durch alle Zeiten als die gesetzmédfigen Formen be-
stimmter Arten der Poesie erhalten, schon Archilochos aber hat sie so vollkommen gebildet, daf3
spater nichts Wesentliches mehr daran zu bessern war.

Was den Vortrag betrifft, so wurden die Jamben im allgemeinen nicht gesungen oder doch noch
nicht eigentlich gesungen, sondern rhapsodiert. Das Saiteninstrument, das zur Begleitung der
Jamben diente, war wohl schon seit Archilochos die dreieckige Jambyke.

Archilochos hielt sich dem Tone des gewdhnlichen Lebens nahe in vielfach wirklich rauhen
Redeweisen, welche die spiteren Grammatiker zur Aufzeichnung eingeladen haben, und auch seine
Nachfolger fithren einen ganzen Trodel des dufleren Lebens, zumal des Essens, und viel Lokales
mit sich; dabei mag daran erinnert werden, daf} der Jambus an sich schon nach Aristoteles der
gewohnlichen Rede nahe war. Und wenn wir uns nun Uberhaupt nach dem Grunde der groflen
Wirkung dieses genialen Listerers auf Zeitgenossen und Nachwelt fragen, so mdchte es im ganzen
darauf hinauskommen, dafl in ihm der erste scharfe Realist mit vollem Hohn unter die Poeten trat.

Die Nachfolger des Archilochos sind der wesentlich gnomische Simonides von Amorgos, von
dem wir aufler einem pessimistischen Fragment die grofie allgemeine Satire gegen die Weiber
haben, wihrend seine individuellen Invektiven verloren sind; ferner Solon, dessen treffliche
politische Jamben teilweise schon vollig wie aus einer Tragodie tonen, wihrend ihr Inhalt ganz
out auch in elegischem Mafle gegeben sein konnte; hier sowohl als in den munter spaffenden
Trochden findet sich, soweit die Uberlieferung reicht, wenigstens keine personliche Invektive. Diese
pflegte dafiir so giftig als Archilochos Hipponax, der Schopfer des absichtlich unschénen Hink-
jambus (tplpetpoc oxdCwy), der statt des letzten Jambus den Spondeus hat. Daneben iibte er auch
die allgemeine Sittensatire, indem er das Leben realistisch von der torichten Seite schilderte.

Mit der Zeit wird dann der Jambus das Gefif fiir alles mogliche, so gut wie der Hexameter
und das Distichon. Das Gnomische wurde wesentlich in diese Form geprigt, zumal seitdem der
Trimeter der Vers des dramatischen Dialoges geworden war und durch Euripides und die neuere
Komédie seine dramatisch sententiése Ausbildung erhalten hatte. Von dieser spateren gnomischen
Verwendung geben uns z. B. die Trimeter des Zynikers Krates eine Vorstellung.

235

Archilochos

Metren des
Archilochos

Art des
TVortrags

Realismus

Simonides von
Amorgdos,
Solon, Hip-
ponax

SpatereJambik




Uffentlichkeit
derPoesicals
Kultur-
f}(’.’ff‘:ﬂ!.’rrrg

Die dorische
und die dolische
Lyrik

Aolische Lyrik

Alkdos Cum
600 v. Chr.)

Fr. 15

Poesie und Musik

5.Allgemeines diber die Lyrik — Die solische Lyrik

Ehe wir zu den hiheren Formen der Lyrik tibergehen, wollen wir hier die Frage zu beantworten
suchen, warum Poesie, Musik und Tanz der Griechen ein unumginglicher Teil ihrer Kultur-
geschichte sind. Fiir uns ergibt sich folgendes:

Von Anfang an an Vorbild und Geschenk der Gétter gekniipft, sind sie ein selbstverstindlicher
Besitz der Nation oder allermindestens einer ganzen Polis und nicht blof3 einer Schicht von
Gebildeten; sie sind &ffentlich,

Vom Adden geht ihr Betrieb auf den Rhapsoden iiber; aber auch jetzt dauert die duflerste
Bemithung der Nation fort, ihren ganzen Mythus und besonders Homer in der Tradition festzu-
halten, und auch spiter, als alles Hexametrische kitnstlich und gelehrt fortgesetzte und nachgebildete
Literaturgattung geworden ist, dauert gewif} soviel als moglich noch das 6ffentliche Rezitieren.

Wir haben uns ferner an den langen und ernsten Zusammenhang der Dichtung mit der Musik
zu erinnern. Solange als méglich war auch hier alle Mitteilung und Tradition eine miindliche.
Die Massenhaftigkeit aber des 8ffentlichen Consumos bei Géotterfesten und anderen festlichen
Gelegenheiten (neben den noch immer rezitierenden Rhapsoden) ist eine enorme; und auch wo
nicht die Offentlichkeit, sondern die Geselligkeit das Medium ist, bildet sich dennoch ein populirer
Ruhm: Elegiendichter werden weit und dauernd bekannt.

Das Entstehen einer reicher bewegten, vielgestaltigeren Lyrik ist als kulturgeschichtliches Faktum
vom VIL Jahrhundert an zu verfolgen. Schon vom alten Volksgesang wird sie wohl die strophische
Form {ibernommen haben; dieser wird, indem er seine Melodie einige Male wiederholt, friih
auf strophendhnliche Gebilde verfallen sein. Nun aber treffen wir von Anfang an auf zwei
Hauptrichtungen: die dorische Lyrik des Chorgesanges und die #olische individuelle Lyrik. Jene
wird zuerst bei den Dorern im Peloponnes und in Sizilien héher ausgebildet, um sich dann tiber
ganz Griechenland zu verbreiten. Thre Sprache ist ein gemafligter Dorismus oder vielmehr der
epische Dialekt mit dorischer Zutat; sie wird von Chéren gesungen, die sich rhythmisch bewegen,
und es herrscht ein umfassender kiinstlicher Strophenbau, der durdh die Bewegungen des Chores
insofern auch dem Auge verdeutlicht wird, als dieser wihrend der Strophe vorwirts geht, wihrend
der Antistrophe diese Bewegung zuriidkmacht und wihrend der Epode stillesteht. Der rhythmische
Bau ist duflerst vielartig; der Inhalt feierlidh und meist offentlich; Gotterfeste, Feierung berithmter
Biirger und Agonalsieger, Hochzeiten und Bestattungen verlangten Chére, deren Inhalt nicht das
Individuelle, sondern das von vielen Mitzuempfindende, Offizielle war. Die #olische Lyrik dagegen
blithte in Kleinasien und besonders auf Lesbos; sie wurde durch einzelne vorgetragen, die sich
mit der Lyra oder sonst einem Saiteninstrument und mit den angemessenen Bewegungen begleiteten,
und setzte sich entweder aus gleichen Versen oder aus kurzen, iiberaus schén lautenden Strophen,
etwa von drei gleichen und einem ungleichen Verse zusammen, die, wie die alkiische, sapphische
usw., gleichmiflig und ohne Epode ancinandergereiht wurden. Wihrend hier der rthythmische Bau
sehr gleichartig ist, ist der Inhalt in Vorstellungen und Gefiihlen die Seelensache des einzelnen,
individuell im hochsten Sinne, auch wo er den Staat betrifft.

Die dolische Lyrik hebt fiir uns mit Alkiios von Mitylene an, von dem wir gerne wiilten, ob
er der eigentliche Schopfer der Odenform sei. Das Altertum kannte von ihm Lieder des Partei-
kampfes und Ermunterungen zu Krieg, Wein und Liebe, auch Hymnen, welche, soweit unsere
hypothetische Rekonstruktion uns lehrt, stark episch gewesen zu sein scheinen. Seine Fragmente
zeigen Verse und Strophen verschiedenen metrischen Charakters; er erscheint hier als ein Dichter
von seltener Kraft und gewaltigem Feuer; denken wir nur an das schéne Fragment, wo er sein

236




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Haus als Arsenal schildert, oder an dasjenige, das zum Freudentrunk nach dem Tode des Tyrannen
auffordert und dem Horaz das nunc est bibendum nachgedichtet hat. Seine Rechtfertigung wird
dieser Dichter immer in seinem leidenschaftlich bewegten Gemiit haben; er besitzt daran das
echte, das der lyrische Dichter haben muf3.

Seine Zeitgenossin ist Sappho, die er mit dem Worte anredet: Dunkellockige, reine, siifilichelnde
Sappho, ich machte ein Wort sprechen und darf es nicht. Daf3 die spiteren Athener sie fiir eine
Buhlerin hielten, kommt daher, daf} thre Naivitit und die freiere dolische Frauenlebensweise (wie
auch die der Dorerinnen) nicht mehr verstanden wurden. Den Jiingling, den sie liebte und besang,
hat sie nie genannt; Phaon ist eine lesbische Mirchenfigur, und ebenso ist der Sprung vom

Kopf der Sappho (Goldmiinze von Mytilene. Miinzkabinett, Paris)

leukadischen Fels eine spite Fiktion. Sie war eine gelehrte Kiinstlerin so gut als ihre Rivalinnen
Gorgo und Andromeda, wohl auch Lehrerin ihrer jiingeren Freundinnen, an die sie einige von
ihren Liedern gerichtet hat; denn musische Bildung und Grazie des Benebmens dalten in diesen
Verhdltnissen als das Hochste. Wenn auf einem schonen Relief zwei Frauen dargestellt sind,
welche ein Musikinstrument halten, ohne darauf zu spielen, und einander dabei gegenseitig
umschlingen, so mogen wir darin ein Bild fiir derartige Beziehungen zwischen musisch begabten
Frauen sehen. Von dem Wenigen, das in einiger Vollstindigkeit von ihr vorhanden ist, ist das
herrliche Lied an Aphrodite das besterhaltene; das Altertum aber hatte von ihr neun Biicher
lyrischer Lieder und auflerdem noch Epigramme und Elegien; eine Nachbildung ihrer teilweise in
Hexametern gehaltenen Hymeniden ist Catulls Pesper adest. Als Schiilerin von ihr galt eine be-
rithmte, jung verstorbene Freundin, Erinna, deren Gedicht, die Spindel, 300 Hexameter umfafite.
(Vgl. Bergk, S. 375.)

Ungefihr von 540 bis 520 v. Chr. blithte Anakreon, ein Ionier aus Teos. O. Miiller urteilt,
der Geist des jonischen Stammes sei in ibm alles tieferen Ernstes entblofit und betrachte das Leben
nur als wertvoll, insofern es durch Geselligkeit, Liebe, Musik und Wein verschonert werde, der
Dichter zeige nicht die tiefe dolische Glut, sondern es komme ibm auf den Genufl des Momentes
an. Er und Ibykos lebten am Hofe des Polykrates, nach dessen Sturze ihn Hipparch nach Athen
holen lief}; auch bei anderen Herren mag er noch weiter gelebt haben. Seine (echte) Dichtung
ist stark mit Beziigen auf Polykrates und dessen geliebte Knaben angefiillt, mit denen er jung
zu sein wiinscht. Ferner hat er Gedichte auf Hetiren; auch ein Hohngedicht findet sich bei ihm,
auf den von der Eurypyle ihm vorgezogenen Artemon. Die Sprache ist der des téglichen Lebens
niher, der Rhythmus loser und freier, die Strophen willkiirlicher; von ihm ist der kurze anakreon-
teische Vers, der dann in den nachgemachten Liedern vorherrscht.

Dafl nach Anakreon das individuelle griechische Lied verstummt sei, kommt uns nicht recht
glaublich vor, da die Seele solches jederzeit hervorzubringen pflegt. Unser grofiter Verlust ist,

237

Fr. 20

Sappho (um
600 v. Chr.)

Anakreon

Perstummen
dieser Lyrik
fiir uns




Das Skolion

Bergk (5. 330
und S, 530,22)

Die alten
Chortanze

Aufschuwung

durch die Ent-
wicklung der

Musik

Poesie und Musik

dafl wir schon von den berithmtesten individuellen Lyrikern so wenig mehr besitzen ; aber
hitten wir nur wenigstens die spiteren und sekundiren noch, von welchen jeder Name und jede
Erwihnung fehlt!

Zur individuellen Lyrik gehort endlich diejenige bestimmte Gattung von Trinkliedern, die von
einer musikalischen Freiheit, welche man sich dabei erlaubte, Skolion, d. h. das Krumme, Verbogene,
hie. Man war beim Symposion mit Toasten noch nicht heimgesucht; dafiir gab man die Lyra oder
einen Myrtenzweig an der Tafel herum und reichte sie denjenigen einzelnen, von weldhen ein gutes
Lied oder ein Spruch zu erwarten war; wir haben es also mit dem Rundgesang als eigener poetischer

(3 \22n

T

Trinkgelage (Vasengemilde, Antikenkabinett, Wien)

Gattung zu tun. Es sind meistens kurze Strophen, deren Rhythmen sehr verschieden, wesentlich
aber die dolischen sind. Oft mochten sie von den Teilnehmern des Symposions gedichtet sein,
aber auch die grofiten, zumal #olischen Dichter waren gerade fiir bekannte Skolien namhaft, von
Terpander an, der (laut Pindar) diese Gattung sogar erfand. Das Skolion aller Skolien ist das
schone Trinke mit mir und sei jung mit mir und liebe mit mir und trage mit mir den Kranz! Sei
toricht mit mir und sei wieder weise, wenn ich weise bin! Wir sehen hier in eine Fiille von Anmut
hinein und kénnen froh sein, daf} uns eine Andeutung davon erhalten ist, wie ja auch die paar
allerliebsten Reste von griechischer Volkspoesie, die sich erhalten haben, uns ahnen lassen, welcher
Reichtum an Allerschonstem auf alle Zeiten verhallt sein mag.

6. Diechorische Lyrik

Chortinze mit Gesang waren bei den Griechen iiberall alt und wurden besonders bei den
Dorern leidenschaftlich geiibt, lange wohl mit einfachen musikalischen Refrains, wie das Lied der
Elierinnen an Dionysos und wie das olympische Siegeslied (mit dem whveAda xadlivixe). Gotter-
feste, Siegespomp bei den Agonen, Vermihlungen und Todesfille waren die nie ausgehenden
Hauptanlésse, und so entstanden bestindig Prosodien, Hymnen, Hyporcheme, Parthenien, Piane,
Hymenien und Threnoi.

Diese ganze Gattung nahm nun mit der groflen Aushildung der Musik (samt Rhythmik und
Metrik) durch Terpander, Olympos und Thaletas (bei dem auch der Tanz ebenso wichtig ist)
einen hoheren und vielseitigen Aufschwung. Vorhanden sind freilich nur Uberbleibsel, aber bei
dem Aufwande, den die Polis und die einzelnen fiir diese Auffithrungen machten, 148t sich ahnen,

238




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

wie grofl der Betrieb war, und zwar wurde auch hier alles agonal; in Athen wetteiferten u. a.
die Phylen in Chéren, und die Choregie wurde eine wichtige Pflicht der Biirger. Uberhaupt hatte
jede bedeutendere Stadt, besonders im dorischen Peloponnes, ihre Chorlehrer (yopodiddoxalot),
welche sich die Aufstellung und Einiibung von Chéren zur Aufgabe des Lebens machten, und so
entstanden von all den genannten Gattungen neben den alten, einfachen und populdren Formen,
die sich auch noch erhielten, reiche Kunstformen. Dabei wurde die Metrik sich eines unermefilichen
Reichtums bewufdt, womit sie Dichtung, Musik und Tanz gleichmifig durchdringen konnte; aber
freilich haben wir hiervon nur die Dichtung.

Die Reihe der chorischen Dichter beginnt fiir uns mit Alkman, der in der zweiten Hilfte des
VIL. Jahrhunderts blithte. Er war der Sage nach ein Lyder, der als Sklave jung nach Sparta kam
und dort freigelassen wurde. In der Musik konnte er schon auf Terpander und Thaletas fuflen
und macht dabei aber auch darauf aufmerksam, daf} er Neues schafft. Den Chor behandelt er
nicht, wie Pindar, als sein blofies Organ, sondern spricht von ihm, zu ihm und mit thm und laf3¢
ihn auch im Plural sprechen. Von ihm gab es Chorgesinge der verschiedenen genannten Gattungen
zur Feier von Gottern und Menschen — einem Parthenion, d. h. einem fiir Jungfrauen zu
singenden Liede, gehort das grofite Fragment an, welches erhalten ist —; doch war er auch Dichter
von Liebesliedern, die wohl von einzelnen zur Kithar vorzutragen waren. Er bediente sich
verschiedenartiger Verse und Strophen; sein Dialekt war der dorisch-spartanische, doch gar nicht
unbedingt, sondern bisweilen fast episch, mit bloflem dorischen Anklange.

Auf Alkman folgt Stesichoros, ein Biirger des ionisch-dorischen Himera auf Sizilien, aber von
ozolisch-lokrischer Abstammung. Die wichtigste Neuerung, die von ihm berichtet wird, ist, dafl
er den epischen Stoff massenhaft in die chorische Lyrik einfihrte. Damit entsprach er einem
dringenden Bediirfnisse; denn die chorische Lyrik jeglicher Gattung konnte, wenn sie nicht ein-
{6rmig werden wollte, auf die Linge den Mythus nicht entbehren, sie mufite ein episches Element
in sich aufnehmen. So finden wir denn bei Stesichoros Mythen von Herakles, Pelias, Meleager
und aus dem thebanischen und trojanischen Kreise, auch pathetische Zeitereignisse.

Und nun sind von Stesichoros ein paar Fragmente von ganz supremer Schonheit erhalten, wie
der Traum Klytimnestras und die wundervolle Stelle iiber Helios, wie er die goldene Schale, die
Sonne, besteigt und nach dem anderen Ende der Welt hiniiberfihrt. Bei dieser Behandlung erhielt
der Mythus ein zweites, lyrisch erhohtes Dasein; natiirlich aber ging der Dichter, da er das Lob
einzelner Gestalten zum Gegenstande seiner Geséinge machte, auch sehr frei damit um, zumal bei
der Gelegenheit, da er mit seiner eigenen Person in den Mythus verflochten erscheint.

Arion, ein Lesbier aus Methymna, bildete den (an sich uralten) Dithyrambos aus, indem er
zuerst diese Auflerung dionysischer Erregung, deren Charakter von jeher jauchzende Lust und
wilde Trauer gewesen war, zu Korinth in die Form des Chorgesanges brachte und ihr so ein
kunst- und wiirdevolles Geprige gab. Es waren kyklische Chére, d. h. solche, die sich im Kreise
um einen Altar bewegten, und hier herrschte nicht die Flote, sondern die Kithar vor, wie denn
Arion der grofite Kithardde war. Erhalten ist weder von seinen Dithyramben noch von seinen
Hymnen etwas; das Gedicht auf Poseidon, das unter seinem Namen geht, ist gefalscht.

In der zweiten Halfte des V1. Jahrhunderts blithte Ibykos aus Rhegion, ein Wanderdichter, der
auch lange bei Polykrates auf Samos war, dessen Knaben er u. a. besang. Er muf} mit Stesichoros
viel Verwandtes gehabt haben; doch hat man einigen Begriff offenbar nur von seinen Liebes-
liedern. Nach den zum Teil sehr schonen Fragmenten zu urteilen, war es wahrscheinlich ein
Mythus (z. B. von Ganymed oder Tithonos), der, in solchen Liebesliedern behandelt, ihnen die

notige Konsistenz und jedesmalige Neuheit gab.
239

Alkman

Stesichoros
(643—560
v, Chr.)

Arion (um
600 v. Chr.)

Tbykos

e




Simonides von
Keos (556—
4638 v. Chr.)

Balechylides

Fr. 13

Fr. 27

Pindar

Soziale Bedeu-
tung der Epi-
nikien

Poesie und Musik

Mehr eine vielseitige und betrachtende als eine lyrisch ergreifende war die Begabung des
Simonides von Keos. Derselbe lebte als Chorlehrer in seiner Heimat, meist im Chorhaus (xepmyetoy)
beim Apollotempel. Daneben aber besafl er hohes Ansehen und Einfluf} bei Hipparch von Athen
sowie bei thessalischen Groflen, und bei den sizilischen Tyrannen war er so angesehen, daf} er
z. B. 476 am Flusse Gelas einen Frieden zwischen Hieron von Syrakus und Theron von Agrigent
vermitteln konnte. Er bekam die Helden des Perserkrieges offiziell mit Grabschriften und Gesingen
(Elegien) zu feiern, und grofl war die Menge seiner Siege in musischen Agonen. Seine Muse war
die erste, die ihre Gaben um Geld verkaufte. Mit ihm erst wird der Siegesgesang (Epinikion) von
den Chordichtern kunstreich ausgebildet (wie auch die Siegerstatue erst ungefihr von 540 an
gewdhnlich wird). Seine Epinikien waren vielleicht im Sinn und Bau schon sehr den pindarischen
éhnlich; auch sie verflochten den Preis mythischer Heroen mit dem Lobe des Siegers und wandten
allgemeine Lebensbetrachtungen und Sentenzen auf die spezielle Lage desselben an; daneben
fand sich eine milde und humane, aber auch laxionische Beurteilung sittlicher Verhiltnisse. Von
seinen Klagegesingen (8pfivor) ist das sehr schéne Fragment mit dem Klagegesang der Danae
zum tiefen Schlummer des (Perseus-) Kindes erhalten; seine Art war nicht erbaben wie Pindar,
aber desto riibrender zu klagen, auch gedachte er mehr der Hinfalligkeit des Daseins, als daf} er
in Pindars Art das Jenseits gepriesen hitte. Seine Gedanken malte er viel feiner und vielseitiger
aus als dieser; die Ausdrucksweise war schmiegsamer und weniger befremdlich,

Wie in seinen Epigrammen, so hat Simonides in seinen Chorgesingen, und zwar hier vielleicht
zuerst unter den Dichtern, die Antithese, die in der Rhetorik spiter eine so grofie Rolle spielen
sollte.

Der Schwestersohn und Schiiler des Simonides und Pindars Rivale an den sizilischen Hofen war
Bakchylides, ein feiner und zierlicher, noch mehr auf die Reize des Privatlebens, Liebe und Wein,
gerichteter Dichter. Bei ihm ist alles chorisch, auch die erotischen Lieder und die sehr schonen fiir
Gelage verfaflten. Er ist unter diesen chorischen Dichtern weit der durchsichtigste, und doch wiire
vielleicht z. B. der schéne Paan auf die Wohltaten des Friedens in einfacher dolischer Strophe
und selbst als Elegie noch schoner; wirklich ist auch das schéne Fragment, welches das Lob des
phantasieerhdhenden Weines enthilt, in einer viel einfacheren, vierzeiligen Strophenform gedichtet.
Der sanften und bequemen ionischen Elegie nihert sich iiberhaupt der Ton des Dichters.

Unsere ganze Kunde von der chorischen Poesie ist, abgesehen von der Unméglichkeit, sich von
Musik und Orchestik eine richtige Vorstellung zu machen, schon darum einseitig, weil uns voll-
standig nur ein Stofl Epinikien erhalten ist, von einem Dichter, welcher im Altertume fiir alle
Gattungen seiner Schopfungen beriihmt war: dies ist Pindar, in dem wir den Vertreter der feier-
lichsten Gelegenheitsdichtung haben.

Er war 522 v. Chr. geboren und starb tiber achtzigjahrig. Selber von schwacher Stimme, lebte
er ausschliefllich fiir chorische Musik und Poesie, ein frommer und auch von den Géttern geliebter
Mann und als Chordichter ein grofler Theologe, was damals kein Priester war. Bei seinen Epinikien
sehen wir zundchst in die grofle soziale Bedeutung der chorischen Lyrik hinein. Es war ein
anerkannter Hohepunkt des Lebens, nicht nur, wenn man in Olympia, Delphi, Nemea und
Korinth siegte und sogleich an Ort und Stelle mit einer kurzen Ode gefeiert wurde, sondern wenn
man, zu Hause angelangt, die Ehre eines langeren Gesanges empfing. Hierfiir honorierte man den
Dichter hoch genug, dafl er dafiir andere Arbeiten hintansetzen konnte.

Pindar wiinscht nun nichts mehr, als sein ganzes Leben hindurch, ausgezeichnet iiberall bei den
Hellenen durch Weisheit, mit sieggewinnenden Ménnern zu leben (viaspdpore Spiketv). Natiirlich
haben wir es nur mit solchen zu tun, welche reich genug waren, den Diditer und den Chor zu

240




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Thyadenfest auf dem Parnafll (Kylix des Hieron. Museum, Berlin)

bezahlen, und Pindar schitzt denn auch den Reichtum hoch: wer den mit Tugenden geschmiickten
Reichtum (mAebtoc dpetal; Sebadalpévoc) besitzt, der weifl nach ihm ja sogar die Zukunft, d. h.
wohl die Dinge des Jenseits, und wahrend an und fiir sich das Wasser (als Grundbedingung des
physischen Daseins) das Beste ist, folgt darauf gleich das Gold.

Was nun den Inhalt und die Kompositionsweise der Epinikien betrifft, so ist vor allem zu
beachten, daf Pindar nicht die Schilderung des betreffenden agonalen Sieges selbst gibt, was eine
unertrigliche Einformigkeit wiirde hervorgebracht haben, sondern die Feier des Siegers. Fiir seine
Kunst aber geben den eigentlichen Maflstab nur die lingeren, mit Mufle gearbeiteten, auf genauer
Kunde iiber diesen Sieger, seine Genealogie, seine Angehorigen, Hauskulte, Heimat usw.,
beruhenden Oden. Vor allem hat er hiufig den Vorteil, eine ganze Siegerfamilie mitpreisen zu
konnen. Die eigentliche Substanz seiner Poesie aber sind Mythen, durch welche ein starkes
episches Element in die meisten dieser Oden kommt, aber in rascher glinzender Darstellung,
indem die Erzihlung hier nicht wie im Epos verfihrt, sondern nur die Ziige hervorhebt, die zur
Entwicklung eines bestimmten Gedankens beitragen, in dessen Dienste sie steht. Diese Mythen

241

16 Burckhardt, Griachische Kultur

Tnhalt und
Komposition




Preis des Ge-
Sanges

Selbstlob

Polemil

Pomp
der Sprache

OLIV, 1

0Ol V1. 32

Perschieden-
heit des Baues

Schonheiten

Pindars No-
torfetdt

Uberlegenheit
der Jolier

Fr. 60

Poesie und Musik

sind mit der Person des Siegers entweder durch dessen gbttliche resp. heroische Abstammung
verkniipft, womit damals das ganze vornehme Griechenland versehen war.

Er preist zundchst auf allen Tonen den Gesang als solchen; das Schénste in dieser Richtung
ist der berlihmte Anfang der ersten pythischen Ode. Dann aber ist thm sein Gesang in specie
gerade so viel wert als der betreffende Sieg, ja er ist dessen gleichwiegende Hilfte; das volle
Cliick des Siegers beruht darauf. Nur die enorme Feierlichkeit hindert uns, die Reklame zu er-
kennen, wenn es z. B. heiflt, der einzige Spiegel herrlicher Kampfe sei Mnemosyne und ihr Gesang,
oder bisweilen sei dem Menschen der Wind am notwendigsten, bisweilen die Regenwasser des
Himmels, die Tochter der Nephele, wenn aber jemand mit Anstrengung Grofles erreiche, so gebe es
(far ihn) honigtdnende Hymnen, Grundlage spiteren Ruhmes und sicheres Pfand hohen Verdienstes.

Haufig und laut ist bei ihm auch die Betonung des eigenen Wertes, was sich, in fernem Lande
durch Choristen gesungen, unméglich immer kann gut ausgenommen haben, womit er sich aber
im Preise hielt, solange ihm die Leute glaubten.

Besonders wendet er sich gegen Feinde und Neider. Er bezeichnet sie als Fiichse oder als
schreiende, tief unten weidende Krihen im Vergleich mit ihm, dem Adler. Namentlich hat er
hier und da einen bissigen Schluf} (z. B. Ol. I, Pyth. II, Nem. VII).

Bisweilen umschreibt er das Allerordinirste mit dem feierlichsten Pomp und sagt dann mitten
zwischenhinein ein holzern, prosaisches Wort. Um zu sagen, dafl das Fest sich jahre, sagt er
z. B.: Zeus usw. deine unter den bunten Klangen der Phorminx im Tanz sich drebenden Horen
haben mich hierher gesandt als Zeugen der erbabensten Kampfe. Um eine Behauptung zu Ehren
eines Siegers zu unterstiitzen, heiflt es: Ich, sonst zwar weder badersiidhtig noch allzu streit-
liebend, bezeuge dies mit hobem Eide, und die honigstimmigen Musen werden es mir zulassen!

Jedes Epinikion hat tibrigens einen eigenen Bau; nicht zwei sind ganz nach demselben Schema
gearbeitet. O. Miiller unterscheidet dem Tone nach dorische und Zolische Oden; einige seien auch
lydisch. Einmal sagt es Pindar selbst von einem Gedidhte, es sei in lydischer Melodie und lydischer
Art. (?) gehalten (Audiy v tpbme Ev te pedétarc). Es hat dies Lied auf den Orchomenier
Asopichos seine besondere leichte Siifligkeit; man sieht darin, wie durch eine rasche, hurtige
Benutzung der an sich schon anmutigen Sage von den Chariten ein poetischer Inhalt fast aus dem
Nichts kann geschaffen werden.

Im einzelnen Augenblick ist Pindar eben imstande, die allerwunderbarsten Wirkungen hervor-
zubringen, und die Art, wie er im Mythus lebt, hat fiir uns oft etwas Narkotisches. Er ist ja
auch ein grofler Dichter gewesen, trotz seiner Schwichen, die man, wo des Schénen noch so
viel bleibt, nicht zu beminteln braucht, aber er ist nicht gleichmiflig.

Eine sekundire Notorietit mufl Pindar bei allen Griechen genossen haben; sonst kinnte ihn
nicht Aristophanes in den Vdgeln als so bekannt voraussetzen, daf er auf ihn die Maske des
schlechten feierlichen Poeten aufzubauen wagt. Auch mufl er frith gesammelt worden sein. Dafl
gerade die Epinikien erhalten geblieben sind, diirfte vielleicht seinen Grund in ihrem anti-
quarischen Inhalte haben, welche es den Alexandrinern méglich machte, an ihnen am meisten
Gelehrsamkeit zu entwickeln. Auch Apollonios und Lykophron sind ja deshalb erhalten, wihrend
andere verlorengingen.

Wenn wir damit die individuelle Lyrik vergleichen, so erscheinen uns gleich bei Alkman die
vier Hexameter so ungleich viel herzlicher und genieflbarer als der ganze Rest, ausgenommen
etwa das Fragment tiber die Nachtruhe der ganzen Natur, weldhes doch nur eine Aufzihlung
ist. — Besonders aber sieht man bei Sappho die grofle Uberlegenheit der einfachen Strophe iiber
die dorische Kunststrophe, sobald es sich um den Ausdruck der Seelenbewegung handelt. Um

242




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

das Aphroditelied (mouihéfpoy” aBdvas Appodiza) mochten wir sozusagen den ganzen Pindar
geben, soweit wir ihn kennen. Auch das Fragment mit der Schilderung der tiefen Nacht und dem
Schlusse: ich aber schlafe allein und das Lied an die Ungebildete iiber ihr Schicksal im Hades
sind wunderbar ergreifend. Und wenn die Welt an Alkdos und Sappho wohl die grofiten Ver-
luste erlitten hat, so ist doch auch Anakreon aufierordentlich schén und klar, besonders das
Fragment mit der Festeinladung an Dionysos, dem er seine Liebe zu Kleobulos empfiehlt, und
dann das an den geliebten, jungfriulich blickenden Knaben und das an Eros, der ihn mit dem
Purpurballe wirft und mit dem lesbischen Médchen zu spielen auffordert, welches doch sein
weifles Haar nicht mehr mag.

Wenn aus diesen Fragmenten die natiirliche Anmut spricht, so ist dagegen die chorische Lyrik
eine wahre Herberge aller Trivialitit, und gerade Unberufene nisteten sich erst recht in das
Schwierige ein. Die grofle Kunstzeit hatte ein deutliches Gefithl von dem hiufigen Milbrauch der
feierlichen Formen, und bei Aristophanes fehlt es nicht an Parodien derselben. Den schlechten
Dichter, der sich in den Végeln zur Griindung von Nephelokokkygia einfindet und seinen Gesang
aus pindarischen Reminiszenzen zusammenflickt, haben wir eben erwihnt. Nachher tritt der
Dithyrambiker Kinesias leibhaftig auf und wird mit seiner ganzen Kunst, um die er sich in
die Wolken aufschwingen will, weil sie in diesen hiingt, aufs stirkste verhohnt. Auch in den
Wolken begegnen wir im Munde des Strepsiades einer Menge von Fetzen aus den gleichzeitigen
Dithyrambographen.

Auf uns aber macht alle chorische Lyrik wesentlich und unvermeidlich den Eindruck der Miih-
seligkeit, weil die Poesie dabei einem unsiglichen Zwang untertan war. Da wir, wie gesagt, an
ihr nur eine Drittelserscheinung haben, erscheint sie oft nur als die ausgeprefite Limone, die uns
hingeworfen wird. Selbst in den Choren des Sophokles ist eine solche Menge von gezwungenen
und schwierigen Redeweisen und Wendungen, daff man schlielen muf}, auch ihm habe die
Musik und der Rhythmus schwer tiberwindliche Schwierigkeiten auferlegt.

Die weiteren Schicksale der Lyrik, vom IV. Jahrhundert an, sind sehr dunkel. Eine Lyrik zu
blof} schriftlicher Mitteilung gab es bei den Griechen nicht; es fehlt das einsam gedichtete Lied.
Was Lyrisches weiter entstand, war und blieb in die Schicksale der Musik und des Virtuosen-
tums, @berhaupt des Auffithrens verflochten, und diese Schicksale kénnen seit der Wendung,
die es mit dem Dithyrambos genommen hatte, unméglich glickliche gewesen sein. Das Epinikion
muf} schon bald nach Pindar durch den Wegfall der reichen Sieger untergegangen sein, und mit
eigens bestellten Hymensen und Threnoi wird es sich kaum anders verhalten haben; fiir Prosodien
aber, mit denen ein Chor vor eine Gottheit trat, und andere gottesdienstliche Gesinge, die eigent-
lich jedesmal neu hitten gedichtet werden sollen, wird man sich, wenn die eigenen Krifte dazu
nicht ausreichten, wohl bald an die alten Dichter halten gelernt haben, wie dies Lucian wenigstens
fiir seine Zeit bezeugt (Demosth. encom. ¢. 27).

7. Die Tragddie

Das ganze seitherige Drama verdankt seine Wiirde und Bedeutung wesentlich der Wiirde
und Bedeutung, welche das Drama bei den Griechen und besonders in Athen hatte. Hier aber hing
alles daran, daf} es nicht zu Ergotzung und Zeitvertreib entstanden war, wobei es klein und gering
geblieben wire, sondern als Teil eines hochwichtigen Kultus der Polis.

Auf die ganze Entwidklung einer Kunstgattung wirkt aber deren Entstehungsart nach. Und
da ist nun vor allem zu sagen, dafi auf dem Boden der bloflen Lebensnachahmung (pfpnotc)
243

1G#

Fr. 56
Fr. 68

Chorische
Trivialitaten

Fernere Schick-
sale chorischer
Lyrik

Wiirde des an-
tiken Dramas




Die Tragadie
wdchst aus dem
Chor

Jhre Begriin-
dung im dio-
nysischen Kult

Ausbildung
von Rede und
Dialog

Dramatische

Gottesdienste

Der Mytbus

Seltenbeit der
Auffithrungen

Poesie und Musik

keine Tragodie erwichst, sondern fithrt blof zu einem gewissen Grad von meist possen-
hafter Nachahmung der Vorginge des dufleren Lebens, also hochstens, wenn die Sonne be-
sonders giinstig dariiber scheint, zur Komddie, und hierfiir haben Spafl und Hohn iiberall und
von jeher, selbst bei Wilden, gesorgt.

Statt dessen weist die griechische Tragddie so deutlich als méglich auf einen ganz anderen,
nicht in diesem Sinne mimischen Ursprung hin. Nicht der Schauspieler und der Dialog ist hier, wie
es sonst sein miiflte, das erste, sondern der Chor ist urspiinglich alles, und indem die alten
Prémissen in echt griechischer Weise mit tiefem Ernst festgehalten und nur langsam umgebildet
werden, behauptet er sich neben dem Dialog; ja in der Zeit des Aschylos, der doch schon eine Fiille
stummer Komparsen und mannigfach einen reichen und phantastischen Anblick voraussetzt,
wird gleichwohl die Rede auffallend spét an mehrere erteilt.

Es ist, als wire die Erinnerung an die fritheren Stadien mit aller Sorgfalt verwischt worden.
Ohne einen ganz gewaltigen Atemzug aber hitte sich das Drama schon seine monumentale Stitte
nicht geschaffen, durch weldhe allein es die Sache einer ganzen Bevolkerung war und blieb:
es entsteht aus der groflen dionysischen Erregung; es kommt in grofiem Maflstab und in grofler
Umgebung auf die Welt, und es ist eine spezifische Errungenschaft: die Perser, Juden, iiber-
haupt der alte Orient hatten kein Drama, vielleicht weil sie den Gegensatz, den es darstellt,
darin nicht auszuhalten vermochten, und das indische, das in seiner Entwiddung aus dem
Kultus des Wischnu und aus der Musik viele Analogie mit dem griechischen hitte, ist spiter
als dieses und vielleicht unter seiner Einwirkung entstanden.

Warum ist das Drama nicht gleich nach Homer, der schon in der Ilias und dann besonders in
der Odyssee so dramatisch ist, sondern gewissermaflen auf Umwegen entstanden? Warum hat
dies erst in Athen geschehen miissen und nicht z. B. schon in Korinth oder Milet? Man kénnte
freilich staunen, dafl eine Bithne noch dreihundert Jahre auf sich warten lief}, nachdem bereits
das Epos dem Drama oft so nahe gewesen. Aber der entscheidende, urspriingliche Impetus,
dessen es bedurft haben muf}, kam nun eben einmal vom dionysischen Kult und von dessen
Gefiihlswelt. Unerwartet, aus der Musik, aus dem Chorgesang geheimnisvoll michtiger diony-
sischer Gottesdienste erhebt sich wie aus einem reichen Blumenbeet eine scheinbar fremd-
geartete Prachtblume: das zunichst dionysische, dann dem ganzen Mythus geweihte Drama.
Erst nachdem die Seele der griechischen Nation durch jenen Kult der machtigsten, bisher un-
bekannten Schwingungen fihig und teilhaftig geworden, schafft sie auch noch dieses hichste
kiinstlerische Leben.

Rede und Dialog, die der Grieche vor Volksversammlung und Gericht so reichlich zu iiben
Gelegenheit hatte, besal man bei Homer lingst in erstaunlicher Fiille und Vollendung; auch
z. B. im Hymnus auf Hermes zeigt sich durchgingig eine hohe Kraft und reiche Nuancierung
der gesprichsweisen Rede. Das Drama ist gar nicht mehr dariiber hinausgekommen.

Eine fernere Hauptforderung war die alte Gewohnung an dramatischen Gottesdienst. Das
Mimische war bei verschiedenen Kulten seit alter Zeit vorhanden. Ja das Hyporchem, als Gattung
lingst vorhanden, bestand darin, daf} die in dem Gesang beschriebene Handlung durch einzelne
Personen, die aus dem Chore hervortraten, zugleich mimisch dargestellt wurde.

Endlich gehorte dazu ein Mythus, der in Epos, Hymnus und bildender Kunst schon endlose
Darstellungen erfahren hatte und nun hier zu einer hchsten und letzten Verwirklichung dringte.

Nehmen wir zu diesem allen noch, daf die Seltenheit der Auffithrungen, die auf die Dionysos-
feste beschrénkt waren, den Wunsch nach Dichtungen langeren Umfanges zur Folge hatte, und
bedenken wir den allgemeinen Charakter der griechischen Kunst, der iiberall bestimmte und

244




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

konstante Formen liebt und dadurch den hieran gewdhnten Geist sofort in eine bestimmte
Stimmung versetzt, der die schaffende Phantasie vielfach beschrinkt, aber auch gegen ihre
eigene Willkiir sichert, und der so im giinstigsten Falle jene Produkte der strengsten Gesetz-
mifligkeit und dennoch des freien Schonheitstriebes moglich macht, so werden wir begreifen,
daf} die attische Tragodie, was sich gar nicht so von selber verstand, zur groflen Hauptgattung
der griechischen Poesie werden und als solche anerkannt werden konnte.

Laut Aristoteles (Poet, c. 4) ging die ganze Tragddie von den Vorsingern des Dithyrambos
(&md @y EEapybvrwy tdv SilbpapBov) aus. Der Dithyrambos war ein Lied auf Dionysos, das seit
Arion regelmiflig von Chéren aufgefithrt wurde. Es gab frohliche und jauchzende Lieder dieses
Namens, die den Beginn des Frithlings feierten, und andererseits auch trauervolle, und in
Sikyon hatten solche der letzteren Art statt der Leiden des Dionysos die des Adrastos zum
Gegenstand, wahrscheinlich hier eines uralten Naturgottes. Der erste Schritt ins Drama aber
scheint dann gewesen zu sein, dafl der Chorfithrer entweder als Dionysos selbst oder als dessen
Bote die Geschichte des Gottes, zumal seine Leiden (ndfn) erzdhlte, und dafl sich dazu der
Chor als Satyrn gebirdete, in Lust wie in Schrecken.

Wann aber in Athen und durch wen aufler Dinoysos und seinem Mythus noch andere Per-
sonen und Mythen eingefithrt wurden, bleibt uns dunkel. Jedenfalls geschah zur Zeit des Peisi-
stratos die grofle Neuerung des Thespis, dafl nimlich dem Chor ein Entgegner (bmoxprefc) gegen-
iibergestellt wurde, welcher nacheinander in verschiedenen Masken erschien, also, wie O. Miiller
ausfiihrt, z. B. in einer Pentheustragddie als Dionysos, Pentheus und Bote. Doch war bei Thespis
die Hauptsache gewifl noch der Chor und dessen Tinze; noch in viel spiterer Zeit schatzte und
tanzte man sie, die Reden traten daneben gewif noch stark zuriide und waren mehr nur dazu
da, dem Chor Anlaf und Stoff zu seinem Affekt zu geben; ihr Metrum war der trochdische Tetra-
meter, den Thespis, wie Spitere den iambischen Trimeter, aus der sonstigen, schon vorhandenen
Poesie heritbernehmen konnte.

Auch bei Phrynichos (seit 512 bedeutend) trat nur der eine Schauspieler in mehreren, und
zwar jetzt auch in weiblichen Rollen auf. Das Lyrische war noch sehr Hauptsache; in seinen
Phénissen waren sogar noch zwei Chére: Phonikierinnen und vornehme Perser. Von dem Athener
Chirilos und dem Phliasier (also Dorer) Pratinas, der ebenfalls in Athen lebte, wird besonders die
Kraft im Satyrdrama gerihmt; beide blithten seit dem Ende des VI. Jahrhunderts.

Wann aber und wie hatte sich der attische Staat der Sache ernstlich angenommen? Diony-
sische Feste mit sonstigen Aufziigen (xGpot, 8fasot) blieben wohl der individuellen Lustbarkeit
iiberlassen; die Chére aber miissen vom Staat in spezielle Aufsicht und unter seinen Schutz
genommen worden sein, bis er sie geradezu den Dichtern stellte; und auch ein bleibendes Holz-
geriiste fiir die Zuschauer muf} es schon vor 500 v. Chr. gegeben haben.

Auffallend frith und nur in den Anfingen der Tragddie stellt sich der Versuch ein, auf Zeit-
geschichte iiberzugehen. Ein Zeitthema, namlich die Grofitaten Athens im Perserkriege, wahr-
scheinlich mit Betonung der Verdienste des Themistokles, lag den genannten Phénissen des
Phrynichos zugrunde, und der namliche Dichter hatte schon frither den Fall Milets auffithren
lassen, wofiir ihn die Athener, weil er sie an eigenes Ungliick erinnert hatte, um 1000 Drachmen
biiiten. In der Folge reihten sich diesen Stiidken noch die Perser und die Atnderinnen des Aschylos
an und sehr viel spiter, im IV. Jahrhundert, der Mausolos des Theodektes, das Gelegenheits-
stiide eines Rhetors und Tragikers, der sonst mythische Stoffe dramatisierte. Diese Ansitze
blieben vereinzelt. Man fiirchtete die Zeitgeschichte wohl, weil sie erweislich zu stark wirkte, und
der Mythos schlofl sein Goldgewdlb wieder, nachdem er es kurze Zeit gedffnet. Ubrigens ist

245

Der
Dithyrambos

Neuerung

des Thespis

Phrynichos,
Chérilos,
Pratinas

Beteiligung des
Staates

Versuche, Zeit-
geschichte zu
dramatisieren




Beschrankung
auf den Mythus

Poesie und Musik

von dem einzigen dieser zeitgeschichtlichen Dramen, das wir besitzen, den Persern des Aschylos,
zu sagen, dafl hier die Ferne und das Fremdartige schon annihernd wie das Mythische wirken;
d. h. sie gestatten eine dhnliche Befreiung vom Realistisch-Wirklichen; es ist ein frei-fabelhaftes
Persien mit einzelnen Ziigen aus der genaueren persischen Wirklichkeit.

Fiir die AusschlieBung der zeitgeschichtlichen Stoffe entschiidigte man sich dann freilich in der
Folge reichlich dadurch, daf} man dauernd nicht nur das patriotische Hochgefithl, sondern die
momentanen Tendenzen der attischen Politik hereinzog. Schon Aschylos tént in den Bittflebenden
auf den Bund mit Argos, und in den Eumeniden nimmt er deutlich Bezug auf die Frage
nach dem Schicksal des Areopags. In wie mafllosen Ausfillen sich Euripides in den Herakliden
und in der Andromache iiber Sparta ergeht, und wie er in den Bitiflebenden die Bestattung der
Gefallenen durch Theseus gegen die Thebaner erzwungen werden laflt, ist bekannt; Tragiker
und Redner brauchten diese Motive um die Wette.

Dagegen scheint die nicht heroische, nicht mythische Vergangenheit ginzlich aufier Betracht
geblieben zu sein. Euripides geht mit seinem Kresphontes und Temenos noch bis zur dorischen
Wanderung hinunter, aber es gab in der Bliitezeit keine Dramen: Solon und Peisistratos, Kylon,
Hochzeit der Agariste, Periander und sein Haus, Aristodem, Aristomenes usw. Die historische
Tragddie in diesem Sinne haben die Griechen vollig der neuen Welt tiberlassen, die denn auch
einen Wallenstein und Tell geschaffen hat.

Mit dieser Beschrinkung aber war fiir die Tragodie eine grofle Kraftersparnis verbunden.
Unsere heutige Bildung hiingt lange nicht so an der Geschichte, auch nicht an der vaterlindischen,
wie die der Griechen am Mythus. Der heutige Horer muf} sich zum Verstindnis der historischen
Tragddie schon mehr anstrengen; das Gesetz derselben ist audh ein vielseitigeres als das der
griechischen. Wir verlangen Breite der Handlung wie der sie kreuzenden Nebenhandlung und
Vielheit der Charaktere, welche sich im Stiick allmahlich entwickeln; die Peripetie wird durch
ein Zusammenstromen von Ereignissen, welche lingst durch die Charaktere vorbereitet sind,
mit der Absicht auf die hochste Spannung konstruiert. Darum gibt es aber auch so wenige
gute historische Tragddien, welche wirklich die Bithne bezwungen haben: sehr viele — wir
nennen den Egmont — existieren blofl um einiger ergreifender Momente willen.

Die griechische Tragddie diirfte das Geschichtliche schon darum vermieden haben, weil es
einen Realismus der szenischen Darstellung verlangt haben wiirde, welcher unméglich zu leisten
war; sie genofl nun aber dadurch den groflen Vorteil, da} ihr die Exposition, worauf unsere
Dichter die besten Kriifte wenden miissen, grofienteils erspart blieb. Was unser historisches
Drama im Dichter wie im Zuschauer durch seine Darlegung der politischen und anderweitigen
Lage an Atem und durch zerstreuende historische Details an Sammlung verliert, das ging dem
griechischen mit seinem Mythus nicht verloren; hier verstand sich das ganze Medium, in welchem
der Vorgang sich ereignet, als ein gegebenes von selbst; die ganze Existenz der Konigswohnung
z. B. ist eine und dieselbe, selbstverstindliche.

Aber in saecula saeculorum konnte es bei der griechischen Tragédie so wenig bleiben, als
beim griechischen Tempelbau, und es ist auch gar nicht gesagt, dafl sie uns auf alle Zeiten
hitten geniigen sollen. Erstlich war der Mythus doch erschopfbar, und ferner hat das psycho-
logisch Endlos-Reiche und -Viele auch sein Recht, wenn auch vielleicht weniger auf der Biihne
als etwa im neueren Roman, der sich die allseitige, realistische Behandlung aller Charakter-
moglichkeiten zum Ziel setzt.

Dafl aber schon in der griechischen Bliitezeit eine grofiere Anzahl von Schattierungen in der
Handlung und in den Charakteren gewiinscht wurde, zeigt Euripides, mit welchem auch der

246




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Zuschauer auf die Biihne gelangte. Nur blieb es beim Versuch und Anfang; eine viel groflere
Bereicherung hitte die Tragddie nicht ausgehalten; auch die Komédie bleibt ja im Realistischen
so viel beschrankter als die moderne.

Wenn wir uns nun von der Einrichtung der Tragédie in ihrer vélligen Ausbildung einen
Begriff machen wollen, so ist davon auszugehen, dafl sie weder ein vollstindiges, bewegtes
Lebensbild noch dessen sinnlich-duflerliche Vergegenwirtigung sein will; sie ist ein Hohepunkt
dionysischer Feste und ihrer Stimmung und von der Wurzel auf ideal.

Daher die feierlich-prichtige Bekleidung von Chor und Schauspielern. Der letzteren waren
seit Aschylos zwei, seit Sophokles drei, auf welche alle Rollen der Stiicke verteilt wurden. lhre
Gestalt wurde bekanntlich durch Stelzschuh und Kopfaufsatz kiinstlich erhdht und entsprechend
verbreitert, sie trugen fiir die einzelnen Rollen Masken mit scharfen Ziigen, stumme Komparsen
als Diener, Trabanten usw. waren in grofler Zahl und gleichfalls prachtiger Ausriistung vor-
handen. Aber auch der Chor hatte sich, als man von Dionysos auf andere Helden tibergegangen
war, von der Satyrmaske losgemacht, die nun nicht mehr pafite, und nur fir das Satyrdrama
blieb dieselbe erhalten.

Da man nimlich in Griechenland jede dltere Form der Poesie, welche etwas Eigentiimliches und
Charakteristisches hatte, neben den daraus hervordegangenen Arten festzubalten und fir sich zu
Lultivieren pflegte, so wurde nun ein besonderes Satyrspiel neben der Tragodie ausgebildet und
mit derselben so in Verbindung desetzt, daf8 in der Regel drei Tragodien, mit einem Satyrdrama
zum Schlusse, als ein Ganzes (Tetralogie) aufgefiibrt wurden. (O. Muller 11, 38).

Es mag freilich im einzelnen nicht immer leicht gewesen sein, dem betreffenden Mythus eine
solche Seite abzugewinnen, dafl Satyrn und wilde mythische Unholde damit in Verbindung
treten konnten, und da es nicht ritlich sein wird, aus dem einzig erhaltenen Kyklops des Euri-
pides, einer schon hingeworfenen Farce, viele allgemeine Schliisse zu ziehen, so bleibt uns hier
manches dunkel. Suidas sagt von Pratinas, dem Rivalen des Chorilos und Aschylos: xal mp@toc
Evpade Sacbpove. Gab es vielleicht eine Zeit, da man das Satyrdrama der bloflen possenhaften
Improvisation iiberlief und deshalb nicht schriftlich fixierte? — Laut der zweiten Vita des
Euripides gab es unter 92 Stiicken dieses Dichters nur acht Satyrdramen, die Gattung mag
seinem pathetischen Wesen widerstrebt haben; auch Sophokles dichtete, wie es scheint, wenige.
Wer sorgte wohl dafiir, dal doch regelmifig eines gespielt wurde? Der Inhalt mag oft der
Gotterkomik der mittleren Komodie und namentlich auch der sizilischen Komidie Epicharms
shnlich gewesen sein. Oft war Herakles, in seiner derbsten Ausbildung als Prasser usw., die
Hauptperson. Zur ischyleischen Trilogie Laios, Odipus und Sieben vor Theben gehorte das
Satyrdrama Sphinx, zur Orestie der Proteus, wahrscheinlich ein Scherz itber Menelaos, der, in der
weiten Welt herumstreichend, seinen Bruder bei der Heimkehr im Stiche gelassen hat und nun
fir Rettung und Rache viel zu spit kommt. Jedenfalls hatten die Auffithrungen an diesem fréh-
lichen Schlufstiidee eine wunderbare Bordiire des Tragischen.

Die ganze Ausstattung der Schauspieler wie des Chores aber hingt aufs engste von der
Lokalitit ab, wo die Auffithrungen stattfanden, und da ist und bleibt von hachster Bedeutung,
daf} das Drama ein fiir allemal der Ausdruck eines religiosen Festes, daher fiir das ganze Volk
ciner Polis bestimmt und auf einen riesigen, bald monumentalen Raum angewiesen blieb. Nach-
dem in Athen um 500 das obenerwihnte Holzgeriist, worauf die Zuschauer saflen, eingestiirzt
war, entstand allmihlich das grofle dionysische Theater am Fufle der Akropolis, und andere
Griechen folgten bald nach: schon zur Zeit des Peloponnesischen Krieges erhielten die Pelo-
ponnes und Sizilien ausgezeichnet schéne Theater. Die Grofle dieser Riume, die nun auch

247

Einrichtung
der Tragodie

Zweiter und
dritter Schau-
spieler

Satyrdrama

Der monumen-
tale Raum

T T S




Der Chor und
die Einrichtung
des Theaters

Anforderungen
an die drei
Schauspieler

Poesie und Musik

sonst zu Festen, Volksversammlungen usw. in Anspruch genommen wurden, und die als
Mafistab fiir die (freie) Bevilkerung der Stadt galten, wurde nun aber insofern verhingnisvoll,
als sie nur mit einer Art von Stil vertriglich war. Aus der Bedingung, einer ganzen Bevélkerung
dienen zu miissen, kam das Drama nicht mehr heraus, es blieb dazu verurteilt, die riesige An-
gelegenheit einer solchen zu sein.

Entstanden ist das Theater noch wesentlich fiir den Chor, und seine Anlage beweist es optisch,
daf} dieser noch die Hauptsache war, denn um auf die Bihne zu sehen, mufiten zwei Drittel
der Zuschauer schrig sitzen, die Orchestra dagegen war von iiberallher gleich gut sichtbar. Hier
war die Thymele, der ehrwiirdige Punkt, wo Drama und alte Dionysosfeier zusammenhingen.
Sie war urspriinglich der Dionysosaltar, den der Chor im Dithyrambos umgab und umtanzte,
war aber mit der Zeit das Zentrum des tragischen Chores geworden, das je nach Umstinden
als Heroon, Terrasse mit Altiren, Grabmal usw. diente. Hinter ihr erhob sich das Biihnen-
gebdude mit der Scena, d. h. eigentlich der Wand hinter den Schauspielern, und dem erhohten
Boden, worauf sich diese bewegten, dem Logeion oder Proskenion, dessen Schmalwinde die
Paraskenien hielen. Dasselbe war lang und ohne Tiefe, die Helden mit ijhren Begleitern
standen in die Lange verteilt; wer zensiert war aus der Ferne zu kommen, kam nicht von hinten,
sondern, wenn aus der Stadt und Nihe, von links, wenn vom Land und aus der Fremde, von
rechts. Der Raum galt im allgemeinen als der Platz vor dem Palast oder Zelt eines Konigs,
tiberhaupt als offentlicher Raum, und die Dichter mufiten hierauf sehr Riicksicht nehmen, ja
selbst die Komddie, obwohl sie das Privatleben darstellte, mufite sich darnach richten. Auch
die Hauptwand hatte drei Pforten mit verschieden gedachter Bestimmung, indem die mittlere
zum Konig fihrte, die beiden anderen als Einginge zu Gastgemichern, Heiligtimern, Gefing-
nissen, Frauenwohnung usw. gedacht waren. Eine Ortsverinderung, wie sie in den Eumeniden
des Aschylos und im Aias des Sophokles vorkommt, mufl haben mdglich gemacht werden
konnen: teilweise mag sie durch die an den Seiten angebrachten Periakten angedeutet
worden sein; prismatische Siulen, welche je nach der vorgekehrten Seite verschiedene Lokalititen
kulissenartig darstellen konnten; Binnenriume wurden, wenn unentbehrlich, entweder (durch
die Exostra) vorgeschoben oder (durch das Ekkyklema) vorgerollt. Flugapparate und die sog.
charonische Treppe machten das Hinab- und Hinaufschweben einzelner Gestalten und ganzer
Gruppen und die notwendigen Versenkungen moglich, auch die Maschinerie fiir Donner und
Blitz war schon ausgebildet. Schon zur Zeit des Aschylos endlich diente ferner die Malerei nam-
hafter Meister, wie des Agatharchus, der Bithnendekoration. Dafl um alle diese Dinge der gewaltige
Dichter selbst ein grofies Verdienst gehabt habe, wird glaubwiirdig versichert. Aber bei aller
Pracht fillt doch stark die ginzliche Abwesenheit des Anspruches der heutigen Biihne auf, ein
geschlossenes, malerisches Bild auszumachen; besonders fehlte auch jedes geschlossene Licht, und
auch die Dekorationen, z. B. im Aias und Philoktet, waren nur andeutend; die Ilusion,
welche der Grieche empfand, kam aus ganz anderer Quelle her.

Diesen Raum mit der Stimme zu beherrschen war gewif} keine leichte Sache, und das Mif}-
verhiltnis, das zwischen ihr und der kolossal ausgestatteten Gestalt bestand, wurde denn auch
schon im Altertum und sicher nicht erst zur Zeit Lucians empfunden. Ob die Masken auch zur
Verstirkung des Tones gedient haben, lassen wir dahingestellt; gewifl aber entsprach der durch
die enorme Réiumlichkeit bedingten Aufopferung alles subjektiven Mienenspiels und der im
ganzen Drama durchgefithrten Gleichmifigkeit der Stimmung und Haltung der betreffenden
Person auch das gleichmiflige Drohnen der Stimme, welches gesangartig und vollig unwirklich
klang. Auch sonst aber waren fiir den Schauspieler grofle leibliche Gaben, eine gute Geistes-

248




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

anlage und hohe Ausbildung erforderlich, und es gab ihrer stets nur wenige treffliche. Mit
der Seltenheit dieser bedeutenden FEigenschaften mag es teilweise zusammenhingen, dafl die
Dreizahl (vom Udipus auf Kolonos abgesehen) nicht iiberschritten wurde; man wollte eben
lieber nur drei, aber dafiir gute Schauspieler, als ein grofles, aber ungleiches Redepersonal
und ging darum auf die dramatische Wiinschbarkeit, hier und da fiinf bis sechs Personen durch-
einander sprechen zu lassen, so wenig ein, als auf sonstige Illusion in unserem Sinne, wozu
freilich auch bemerkt werden mag, dafl man durch diese Beschrinkung fiir den Staat, der die
Schauspieler bezahlte, die Auffithrungskosten nicht tiber ein gewisses Maf} steigen lief3. Dafiir
aber, dafl das Individuum des Protagonisten, Deuteragonisten und Tritagonisten, denen die
simtlichen Rollen aufgeladen wurden, unkenntlich blieb, sorgte der Wechsel des Kostiims und
der Masken im griechischen Sinne genugsam.

Den Schauspielern gegeniiber steht der Chor, der urspriinglich aus 48 Teilnehmern bestanden
hatte, nun aber in der ilteren Zeit aus zwolf, seit Sophokles aus fiinfzehn Choreuten fiir jedes
einzelne Stitck der Tetralogie bestand. Als dithyrambischer Chor hatte er den Altar umgangen,
ale dramatischer in bestimmter Maske trat er in Wechselgesang und Zwiesprache mit der Scena.
Seine zusammenhingenden Gesinge sind: 1. die Praodos, das beim Einzug durch die Seiten-
zuginge der Orchestra gesungene Lied, worin er sein Eintreten motiviert; 2. die inmitten der
Orchestra gesungenen Stasima, weldhe meist bei leerer Bithne in den (bald mehr, bald weniger
zahlreichen) Ruhepunkten gesungen werden, die die Handlung gewéhrt, und welche in ihrem
Inhalt auf das Stadium Bezug nehmen, in welchem dieselbe sich eben befindet; 3. einzelne
kleinere, von den Stasimen verschiedene Chorlieder, die teilweise in begeisterten Momenten
mit lebhaftem Tanze vorgetragen werden. Dazu kommen innerhalb der Szenen die Wechsel-
gesinge des Chores mit den Personen der Scena, die sog. Kommoi, in all denjenigen Momenten,
da die Empfindung das Ubergewicht erhalt; auch sie sind mit Tanzbewegung des Chores und
Bewegung der Personen verbunden zu denken. Ebenso kommt es vor, dafl die eine, erregtere
Partei lyrisch, die andere im gewohnlichen Dialog spricht, wodurch ein hochst bedeutender Kon-
trast entsteht, oder dafl innerhalb des Chores selbst das Gesungene sich auf verschiedene, von
abweichenden Gefithlen getriebene Stimmen verteilt. Bei all diesen Vortrdgen ist instrumentale
Begleitung durch Kithara, Lyra oder Flote anzunehmen.

Von den Dialogpartien, welche in erster Linie den Schauspielern zufallen, heifdt die der Parodos
vorausgehende Prolog, die von zwei Chorvortrigen begrenzten Epeisodien, die letzte Exodos.
Epeisodien und Exodos sind die eigentlichen dramatischen Hauptteile; auch die Personen der
Scena werden Ofter als Sanger verwandt; abgesehen von den eben genannten Kommoi, wo
sie in musikalischem Dialog mit dem Chore stehen, singen sie in den Epeisodien Duette und
bisweilen lingere Arien, die sog. Monodien; diese liebt besonders Euripides, sie sind bei ihm
meist ohne rhythmische Wiederkehr, frei in der Art der spiteren Dithyramben gestaltet. Die
anapistischen Systeme, die von den Personen und vom Chorfithrer, besonders beim Kommen
und Gehen, vorgetragen werden, kann an sich kaum nach bestimmten Melodien und doch nicht
als gewdhnliche Rede vorgetragen denken, hier trat wohl der melodramatische Vortrag, die
sog. Parakataloge, ein.

Der Dialog sowohl der Personen als des Chores, welcher hier durch den Chorfithrer ver-
treten ist, war in der dlteren Zeit in trochiischen Tetrametern gehalten, die auch in der spiteren
Tragédie wieder éfter das Metrum lingerer Szenen sind, in der uns erhaltenen Tragodie dagegen
meist in dem von Archilochos zu anderem Zwedke geschaffenen iambischen Trimeter. Sein Stil
ist bei Aschylos noch altertiimlich wuchtig und feierlich, spiter mehr der gewohnlichen Rede

249

Der Chor

Dialogpartien

der Schau-
spieler
Metren und

Stil des Dialogs




Reden

Stichomythien

Stellung des
Dichters

Choregen

Kampfrichter

Siegesfeiern

Beschrankung
auf eine drama-
tische Gattung

Poesie und Musik

nahe. Gerne ergehen sich die Personen in lingeren Reden, zwischen die dann pufferartig zwei
bis vier Verse des Chores, die sog. Interloquien, eingeschoben zu werden pflegen. Daneben
wird auch in dem in kiirzeren Worten verlaufenden Dialog eine grofle Kunst der Anordnung
betdtigt. Die Dichter lieben es, den Ton in den sog. Stichomythien sich steigern zu lassen,
indem die Personen in Distichen, Einzelversen oder Halbversen zueinander sprechen, so daf}
sich im Dialog ein Allegro, Presto und Prestissimo ergibt; in ein sehr langes und reiches Monostichen-
gesprach legt z. B. Euripides im Jon die ganze Exposition hinein. Auch wenn alle drei Personen auf
der Bithne zugegen sind, sprechen fast immer nur zwei miteinander, z. B. in einer langen Szene
des Orest, wo Orest, Pylades und Elektra von Anfang an da sind, erst Orest und Elektra, dann
Orest und Pylades, dann wieder Orest und Elektra und erst zum Schlusse alle drei durcheinander.

Hiermit hétten wir die Elemente der poetischen Komposition genannt, und nun diirfte es sich
empfehlen, auch nach dem Dichter und seiner Stellung zu fragen. Hierbei ist zuerst zu sagen, daf}
fast alle groflen dramatischen Dichter Dichter von Profession waren. Um ein Stiick auf die Bithne
zu bringen, meldeten sie sich beim Archon (Eponymos oder Basileus), und dieser wies einem, der
ihn darum anging und sein Vertrauen genof3, einen der Chére zu, die von reichen und ehrbegierigen
Biirgern als Choregen im Namen der Phylen zusammengebracht, unterhalten und ausgeriistet
wurden. Der Dichter, und zwar der tragische wie der komische, war von Hause aus Chorodidas-
kolos, er iibte dem Chor alle Tinze und Gesiinge ein, die im Drama vorkamen, dhnlich wie der
lyrische Chordichter und Dithyrambiker. Auflerdem kamen beim Dramatiker die Schauspieler
hinzu, welche nicht der Choreg, sondern der Staat unmittelbar in Sold nahm und dem Dichter
durchs Los zuteilte (wenn sich diesem nicht schon Schauspieler angeschlossen und besonders fiir
ihn eingeilibt hatten). Dafiir, dafl er ein neues Stiick einiibte und auf die Bithne brachte, erhielt
er die vom Staate ausgesetzte Belohnung. Nun war aber auch die Tragodie, wie das meiste Chor-
wesen, in das grofle allgemeine Agonentum hineingeraten, und der Chorege, dessen Dichter nach
dem Urteile der fiinf Kampfrichter im Wettstreite gesiegt hatte, bekam den Preis. Dabei kamen
in der dlteren Zeit die Tetralogien, d. h. die Verbindung von drei Tragédien und einem Satyr-
drama, als Ganzes zur Beurteilung, weil sie inhaltlich ein solches waren ; von der Zeit des Sophokles
an, der nicht mehr tetralogisch dichtete, sondern einzelne, unter sich nicht zusammenhingende
Stiicke auffithren lie}, die an verschiedenen Festen hatten aufgefithrt werden kénnen, scheinen die
Richter die Stiicke einzeln beurteilt zu haben. Bisweilen iihte das Publikum einen Druck auf sie;
denn auch bei der Tragddie geschah wohl, was von der Auffithrung der Wolken des Aristophanes
erzahlt wird, dafl die Athener iiberlaut klatschten und schrien, dieser oder jener Dichter sei Sieger,
und den Richtern befahlen, seinen und keines anderen Namen obenan zu schreiben. Man kann
auf eine solche Pression von unten z. B. daraus schlieflen, daf} Euripides mit seinen 92 Stitcken
nur fiinf Siege davontrug, was mit seiner tatsichlichen Popularitit bei den Gebildeten kaum
mehr im Verhiltnis steht, und von der spiteren Zeit, die ihn allen anderen vorzog, angesichts der
Minderwertigkeit der meisten damaligen Sieger rein nicht mehr begriffen wurde; auch das Kampf-
richteramt diirfte eben schon frith oft in kuriosen Handen gewesen sein.

Daf} der gekronte Dichter sowie seine Choreuten am Siegesfeste ein Opfer darbrachten, und
dafl sich dabei eine grofie (geladene oder nichtgeladene) Gesellschaft einfinden konnte, lehrt
Platos Symposion. Die nimliche Schrift bestitigt, was wir auch sonst wiiiten, dal der Dichter
nur Tragiker oder Komiker war, und zwar gerade, indem sie Sokrates, da er mit Agathon und
Aristophanes allein wach bleibt und die grofle Phiale rechts umgeht, den beiden Dichtern gegen-
tiber behaupten laflt, dafl komische und tragische Dichtung eigentlich Sache desselben Mannes sei.
Immerhin wird doch schon aus dem V. Jahrhundert wenigstens in einer Notiz des Suidas lon

250




Die Poesie auflerhalb des blofien Hexameters

Orest und Elektra (Innenbild einer Trinkschale)

von Chios als ein Dichter angefithrt, der beide dramatischen Gattungen gepflegt habe. Wenn dies
richtig ist, so steht er in dieser Beziehung einzig da; sonst gestaltete sich die Sache so, daf} die
Komodie sich ein Hauptgeschift daraus machte, die Tragbdie zu verhdhnen.

Merkwiirdig ist die Fruchtbarkeit und das lange Aushalten der Dichter, deren beste Sachen,
wie bei den venetianischen Malern, zum Teil ihrem hochsten Alter angehdren. Von Sophokles
hatte man 113 echte Stiicke aus einer 62jihrigen Dichtertitigkeit. Er und Euripides traten anfangs
nur alle drei oder vier, spiter wenigstens alle zwei Jahre mit Tetralogien auf, deren einzelne
Stiicke, wie gesagt, nicht mehr innerlich verbunden waren. Diese Dichter spielten in den eigenen
Tragodien auch nicht mehr als Schauspieler mit, was Aschylos noch getan hatte, und zwar soll
Sophokles diese Betitigung wegen seiner dinnen Stimme abgeschafft haben. Jedenfalls aber
widmete sich auch in der nachischyleischen Zeit der Dichter den Auffithrungen aufs angelegent-
lichste; ein Sophokles gestaltete, wie in seiner Biographie berichtet wird, die Rollen nach der
Individualitit der Schauspieler; der Dichter war Komponist und Ballettmeister und irgendwie
wihrend der Auffithrung sichtbar zugegen.

Welche gewaltige Stellung im athenischen Leben die Tragddie trotz (oder wegen) der Seltenheit
der Auffithrung muf} eingenommen haben, erhellt auch daraus, daf} Sophokles nach der Auffithrung
der Antigone mit Perikles zusammen zum Strategen gegen Samos gewihlt wurde, besonders aber
erkennen wir es aus Aristophanes, fiir welchen sie als Objekt den ersten Rang neben den grofiten
Staatssachen einnimmt. Hier moge auch die Frage itber die sekundére fortdauernde Kunde von
den Tragodien gestreift werden. Da sich némlich der Athener von den iibrigen Hellenen mit

251

Fruchtbarkeit

Tatigkeit fir
die Auffiih-

rungen

Ansehen der
Dichier




Fortwirken
der groflen
Tragédien

Poetische
Bedeutung des
Chors

bei Aschylos

bei Sophokles

bei Euripides

Poesie und Musik

dadurch unterschied, dafl er Tragiker rezitieren konnte, und da er poetische wie musikalische
Einzelheiten sowohl als die Bilder der einzelnen Charaktere und die Erinnerung an das Canze im
Gedéchtnis festhielt, muf} eine solche neben der Auffithrung bestehende Kunde mit Notwendigkeit
vorausgesetzt werden; der stirkste Beweis des Faktums an sich liegt aber darin, daf} das bestindige
Anspielen auf die Tragédie, wie es die aristophanische Komédie hat, sonst nicht denkbar wire.
Wir werden also ein starke Publizitit durch literarischen Vertrieb anzunehmen haben; daneben
mochten aber auch geiibte Mnemotechniker dem Publikum die Kunde seiner Tragddien vermitteln,
und was das Musikalische betrifft, so ist psychologisch wahrscheinlich, daf} der Athener VOIrZugs-
weise gerade das Schwerste, euripideische Monodien u. dgl., fetzenweise, wie der Italiener die
Arien, nachsang.

Indem wir nun zu Stil und Behandlung in der Tragodie tibergehen, miissen wir mit der poetischen
Bedeutung des Chors beginnen, der seiner eigentimlichen Provenienz nach urspriinglich die
alleinige Hauptsache der Tragddie gewesen war, mit der Zeit aber zum bloflen einfassenden
Rahmen geworden ist, gewifd durch eine Reihe von Ulbergingen hindurch, von welchen wir keinen
Begriff mehr haben kénnen. Wihrend er urspriinglich aus lauter dionysischen Komparsen bestand,
stellt er sich jetzt als die Leute aus der Umgebung des Dramas dar, von den Okeaniden des
Prometheus bis zu den Schiffsleuten des Aias. Er hat laut Aristoteles das Amt einer menschlich
fithlenden Teilnahme, die zwar nicht von einer hinlinglich tiefen Einsicht geleitet wird, um den
Knoten der Handlung zu lésen, aber doch von einer solchen Gesinnung, um alle heftigen
Bewegungen und leidenschaftlichen Erschiitterungen auf ein gewisses Mafl besonnener Betrachtung
zuriickzufiihren. Das moderne Wort vom idealen Zuschauer indes, dessen Betrachtung gleichsam
die des zuschauenden Volkes lenken und beherrschen soll, ist insofern nicht ganz richtig, als er
doch von frith an allzuoft aus Mitleidenden und Beteiligten besteht. Tatsachlich freilich greift er
selten ein. Die tiber ihr Greisentum redseligen argivischen Greise des Agamemnon, deren Diktion
durchgingig so schwierig ist, machen zwar einen Anlauf hierzu, bleiben aber bei einer Beratung
in zwolf Stimmen und lassen sich auch, nachdem sie die Schwerter gegen Agisth gezogen haben,
von Klytdamnestras Vermittlung zuriidhalten. Den grofiten Takt zeigt in der Verwendung des
Chores Sophokles. Sein Chor ist da, wo er sich auf die Handlung selbst einlif3t, oft unsicher und
selbst verblendet; sobald er sich aber zu einer allgemeinen Betrachtung der Gesetze des Daseins
sammelt, erhaben; d. h. Sophokles klebt nicht fest an der Fiktion, daf} er nur Greise oder
Dienerinnen usw. von da und da singen lasse, sondern behandelt den Chor abwechselnd als
wirklichen und als idealen Bestandteil, aber auch im letzteren Falle lifdt er ihn nicht als idealen
Zuschauer, sondern grofler erscheinen.

Bei Euripides wirkt der Chor nicht mehr beruhigend und vermittelnd, sondern er ist jetzt
Vertrauter und Mitschuldiger der Hauptperson oder erzihlt weitldufig frithere Vorginge des
betreffenden Hauses, Feldzuges usw. So ist er im Jon voll tiefer Todesangst wegen Mitwissenschaft
an Kreusas Giftmischerei, und auch in der Medea, der taurischen Iphigenia, der Helena usw. hat
er die Rolle des Confidents; in den Troades ist er Mitduldender, hier aber bis zur Komik. Redht
schon ist in demselben Stiicke der Gesang vom hélzernen Pferd und der Einnahme Trojas, und
noch recht stilgemifl, dem Pindar kaum nachstehend, erzihlt im rasenden Herakles der zweite,
sehr grofle Chorgesang die simtlichen Taten des im Hades verloren geglaubten Helden. Dagegen
meldet in der Hekabe der Chor iiberaus weitliufig, wie er vom Eindringen der Griechen in Ilion
bei der Nachttoilette sei iiberrascht worden, Weitere Chére enthalten oft blof} Klagen und
Gejammer, wie z. B. im Hippolytos, der nach Phidras Abgange eigentlich blof das Thema o wdr
ich doch recht weit von hier variiert. Oft bringt der Chor auch nur allgemeine Raisonnements

252




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

und athenische Sympathien und Antipathien vor, gerade wie die Personen des Dramas, und vergif}t
etwa dabei, wer er ist.

Was die Handlung der Tragddie betrifft, so werden wir uns zunichst mit den Vorfragen nach
Schicksal und Katharsis kurz abfinden. Uns erscheint das viele Gerede iiber die Schicksalsidee in
der antiken Tragodie im Gegensatz zur modernen deshalb so trostlos itberfliissig, weil man meint,
die antike Tragddie habe sich bemiiht, durchweg zu lehren, daf} niemand seinem Schicksal entgehen
konne, und diese Weisheit, die damals auf allen Gassen herumlief, sei ihre Jdee gewesen. Vor
allem miiflte man doch unterscheiden, wie sehr verschieden das Verhingnis auftritt: 1. als blinde
Notwendigkeit, als efpoppévoy iiberhaupt, wobei es einen geringen Unterschied ausmadt,
wenn statt dessen der Wille von Gottern auftritt, welche entsetzlich neidisch und rachsiichtig
sind; 2. als bedingte Notwendigkeit, wie in der Odipodie, indem das und das nicht geschehen
wiirde, wenn nicht jenes und jenes vorher geschihe; 3. als Schuld der Ahnen, als Alastor, so daf}
sich von Vergeltung zu Vergeltung die Schuld immer hoher hiuft.

Die hohe Kunst, wie sie uns vornehmlich im Sophokles entgegentritt, wird nun nach Kriften
Charakter und Tun der Menschen mit dem Schicksal so verflechten, dafl letzteres dem Zu-
schauer von Anfang an als unabwendbar erscheint und der Mythus sozusagen von selber Recht
behilt. Aber das Entscheidende, die Wirkung Bestimmende ist ja gar nicht der Hergang, das
sichtbare Schicksal, nicht das, was der Zuschauer ja lingst auswendig weil}, sondern das Innere
der Menschen, die Art, wie die Charaktere sich entwidkeln, sich dem Zuschauer ans Herz legen.
Der koloneische Odipus ist vollkommen ungliicklich und erreicht dabei eine wahre Verklarung;
Prometheus in seinem Untergang nimmt die volle Sympathie des Beschauers mit sich und Aias
ebenso. Je gefihrdeter und nichtiger alles Irdische erscheint und je bosartiger bisweilen die
Gotter, desto ergreifender und grofler leuchten die Charaktere.

In das Rechtbehalten des Schicksals ist aber noch durchaus nicht die Schuldhaftigkeit der
betreffenden Hauptpersonen einbedungen, und es ist das abgeschmackte Ableiten des tragischen
Ausganges aus irgendeiner Schuld durchaus zu verwerfen. Erstlich hélt der Grieche die Hand-
lungsweise aus Selbstsucht iiberhaupt nicht so leicht fir eine schuldvolle, und es muff daher
der Grad der Schuldhaftigkeit beim griechischen Dichter und Zuschauer anders beurteilt werden
als heute, und sodann mogen die betreffenden Individuen sonst freilich schuldig genug sein,
aber das Schicksal faflt sie gar nicht immer an dieser Schuld, und darauf wiirde es doch ankommen.
So wird freilich im aschyleischen Agamemnon, wenn man diesen allein als Mafistab nimmt,
allerlei Tadel und Schuld auf Agamemnon gehduft, und doch geht er nicht deshalb zugrunde.
Iphigeniens Tod ist fiir Klytimnestra ein blofer Vorwand, und Agisth ist wahrlich kein Racher
fir den Untergang so vieler Argiver im Krieg und zur See und kann sich ja wegen seines Vaters
Thyestes nur am Sohn des wirklich Schuldigen réchen. Kurz, Aschylos hilt den Agamemnon
nicht fiir schuldig. Auch Sophokles mufite dem Odipus ein volles Maf} von Schroffheit und
Leidenschaftlichkeit mitgeben, damit sein Schicksal nur fiir die Zuschauer ertraglich wurde,
aber begriindet ist das Schicksal des Helden hierauf nicht, so wenig als das Antigones darauf
begriindet ist, daf} sie, von Kreon gereizt, einen gar zu harten, unbeugsamen Willen aufgesetzt
und alle sanften Mittel verschmiht habe.

Nur mit einem Worte wollen wir die beriihmte Definition des Aristoteles beriihren: E&s
ist aber die Tragodie eine nachahmende Darstellung einer wiirdig-ernsten und vollstdndig in sich
abgescblmsenen_ Handlung von einer dewissen bestimmien Ausdebnung, vermdge des durch andere
Kunstmittel verschonerten Wortes, so daf diese Darstellung durch Furcht und Mitleid eine
Reinigung eben dieser Affekte erzielt. Die Deutung dieser Worte ist bekanntlich streitig, und

253

Das Schicksal

SeineVerflech-
tung mit den
Taten der
Menschen

Bedeutung der
inneren Her-
gange (Psycho-
logie)

Unrichtigkeit
der Schuld-
theorie

Katharsis
(Aristoteles:
Poet. 6, 1 nach
der Uberselzung
von Susemihl)




Geringe

auflere Biibnen-
bandlung als
Folge der thea-
tralischen Ein-
richtungen

Ersatz durdh
die Erzablung

Poesie und Musik

Goethe konnte die Reinigung (Katharsis) nicht in die Zuschauer, sondern in die Personen des
Dramas verlegen. Jedenfalls wire die Definition irrig, wenn damit ein auflerhalb der Poesie
liegender, etwa moralischer Zwedk gemeint wire; doch geht der Sinn des Aristoteles offenbar
dahin, dafl die erregte Furcht, resp. das Mitleid im Beschauer eine gereinigte Gestalt, eine Art
Verklirung annehmen sollen. (Die verschiedenen Erkldrungen vgl. bei Susemihl.)

Einer der auffalligsten Unterschiede zwischen der antiken und der modernen Tragtdie besteht
darin, dafl dort die Handlung auf der Bithne eine so hochst miflige ist im Verhiltnis zur Reich-
lichkeit der inneren Motive und zur Umstindlichkeit des blof Erzihlten. Hierfiir liegt der
Hauptgrund in der geringen Beweglichkeit der Personen, welche, aufgepolstert, gestelzt und mas-
kiert, wie sie auftraten, nur der Rede, nicht der Handlung fahig waren. So geht im koloneischen
Odipus nur etwa das Wegfiihren der Antigone durch Kreons Leute iiber das blofle Kommen,
Gehen und Reden hinaus, und auch sonst sind lebhafte Bewegungen nicht hiufig, und Kimpfe,
Ermordungen und sonstiges &ufleres Tun werden iiberhaupt (mit einigen derben Ausnahmen,
wie dem Selbstmord des Aias, der Anschmiedung des Prometheus usw.) dem Auge entzogen.
Wenn man aber der Technik wegen gekonnt hitte, so hitte man ganz gewif} gerne vieles von
dem, was nur erzadhlt wurde, sichtbar vor den Zuschauern geschehen lassen. Was hier entschied,
war nicht jene isthetische Scheu vor allem, was nicht innerer Vorgang im Gemiite war, wovon
Neuere geredet haben, und auch nicht der Wunsch, von dem Horaz spricht, den Zuschauer
mit blutigen oder mirakulosen Schauspielen zu verschonen; denn wenigstens, was das Crude
und Gréflliche betrifft, so wird hierin auf der Szene das Argste geleistet; nicht nur werden hiufig
Leichen gezeigt und in den Choephoren auch das blutige Mordgewand Agamemnons, sondern
in den Bakchen bringt Kadmos den zusammengelesenen Leichnam des Pentheus auf die Szene,
und Euripides erspart dem Beschauer das wirklichkeitsgemifle abscheuliche Auftreten des zer-
fleischten Hippolytos nicht, ja er 143t den Sterbenden noch eine Monodie singen. Wir werden
also besser tun, von den idealen Beschénigungen des Mangels an iuflerer Handlung abzusehen
und uns dafiir daran zu erinnern, dafl schon das Wandeln auf dem Kothurn eine gefhrliche
Sache war, und dafl man bei heftiger Bewegung purzeln konnte, wie der Sage nach Aschines,
als er in der Rolle des Anomaos den Pelops verfolgte; auch der Selbstmord des Aias mag fiir die
Darstellung nicht ungefahrlich gewesen sein. Mittelbar beruht also auch diese Beschrinkung der
Aktion wie alle tbrige Abwendung vom Realistischen auf dem riesigen Raume, den die Auf-
fuhrungen in Anspruch nahmen. Euripides, der gewif} gute Lust zum Wirklichkeitsgeméflen hatte,
konnte dagegen nicht aufkommen.

Man verlegte also das Interesse, statt in die &uflere Tat, in die Motive, entwidkelte die
inneren Empfindungen, Uberlegungen und Entschliisse, und suchte einen Ersatz fiir das auf der
Bithne Geschehende darin, dafl man die Erzahlung dafiir realistisch bis ins einzelnste ausfallen
lieff, und zwar nicht blofl im Munde der Boten und Herolde. Klytimnestra erzihlt mit einer
fiirchterlichen Genauigkeit den Mord des Gemahls, sogar wie er im letzten Rocheln das Blut
wie einen Staubregen von sich spriihte, wovon sie erquickt worden sei wie ein knospenreiches
Saatfeld vom Siidwest des Zeus, und nicht gelinder wird in der Antigone erzihlt, wie Himon sein
Blut aus dem Munde @ber die blassen Wangen der toten Braut spritzt. Auch die greuliche
Beschreibung vom Untergange Glaukes und Kreons in der Medea spricht dafiir, dafl man, wenn
man die Zuhorer so traktierte, auch dem Zuschauer so sehr viel Schonung nicht wiirde erwiesen
haben, sofern man szenisch gekonnt hitte. Dabei aber bildete sich fiir die Darstellung der Kata-
strophe oder auch wohl fritherer Ereignisse, die Boten, sonstigen Nebenpersonen, seltener auch
Hauptpersonen in den Mund gelegt wird, jener eigentiimlich feurige Erzihlungsstil, welcher

254




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

wesentlich ein anderer ist als der epische, denn er ist an Mithandelnde resp. Leidende gerichtet
und soll deren stirkste Erregung hervorbringen, und der Sprechende ist Augenzeuge. Meister-
werke dieser Art gibt es in allen drei Tragikern; eine ganz besondere Leistung aber ist in den
Bakchen des Euripides die Erziihlung des Boten vom Tun der Bakchen auf dem Kithiron, oder
vielmehr nicht blofl eine Erzahlung, sondern eine umstindliche, prachtvoll farbige Beschreibung,
welche Euripides mit grofiter Hingebung und Begeisterung gedichtet hat; es ist, als lige ihm
daran, das Mysterium des bakchischen Rasens aufs hochste zu verkliren und zu preisen.

Das allbekannte Substrat der Tragddien ist nun der Mythus. Zwar mit grofler Freiheit und
mit einzelnen starken Abweichungen von Dichter zu Dichter gehandhabt, blieb dieser doch
immer so weit konstant, dafl einer der Haupthebel der neueren Tragddie fehlt: die materielle,
in Ereignissen und Ausgang liegende Spannung. Wenn die gleichen Stoffe immer wieder neu
behandelt wurden, so daf} man an die Libretti der italienischen Opernkomponisten des XVIII. Jahr-
hunderts erinnert wird, so war der Mythus an und fiir sich bereits etwas Bekanntes, und bei
dieser seiner Allbekanntheit beruhten Furcht und Mitleid, die beiden von der Tragddie zu er-
weckenden Wirkungen, nie auf der bloflen Erwartung und Betrachtung des Ausganges (wie die
Furcht etwa in den Pariser Schauerstiidken des ehemaligen Boulevard), sondern auf der Schilderung
der Seelenbewegung, welche immer neu sein konnte. Indem aber die Athener keine Spannung,
wohl aber einen héchsten Stil der Rede und eine hichste Kunst der Téne verlangten, taten sie,
was sich in hohen Kunstzeiten etwa einmal wiederholt hat. In der Kirchenmalerei des Mittel-
alters und der Renaissance ist gerade das sachlich Bekannte und tausendmal Dargestellte, die
Geschichte Christi und Marid, das Beste, im Gegensatz zu denjenigen Legenden, die erst auf
eine Erklirung hin verstindlich sind.

Nun haben wir frither gesehen, dafl die Bekanntheit des Mythus fir die Komposition einen
groflen Vorteil mit sich bringt, indem dadurch dem Dichter ein Teil der Exposition abgenommen
wird. Bei Aschylos, der in Trilogien dichtete, bedarf tiberhaupt nur das erste Stiidk einer solchen,
indem das zweite durch dieses, das dritte durch das zweite erklirt wird. Sophokles hat immerhin
eine kunstreiche Exposition, worein er die Primissen der Handlung verlegt; Euripides dagegen
scheint Zeit und Kraft gewinnen zu wollen, indem er eine der Hauptpersonen des Stiickes
oder etwa auch eine Gottheit in einer Prologrede denjenigen Moment feststellen 1af}t, in
welchem der Mythus einsetzt; er spart damit Atem, um sogleich auf sein Gespinn von Leiden-
schaften iiberzugehen, und bei seiner kecken Art, den Mythus zu dndern, war dies Verfahren
ohnehin kaum entbehrlich; es ist aber an sich eine bequemere und rohere Form als eine gute
Exposition, und auch die Ubertragung dieser Art von Einleitung auf eine Hauptperson verrét
eine gewisse dramatische Gleichgiiltigkeit; Plautus, Terenz und Shakespeare, die einen besonderen
Prologus auftreten lassen, haben sich besser geholfen.

Diesen Prologen, die sehr weitschweifig sein konnen und sogar Dinge berichten, die erst
im Stiick geschehen werden, entspricht der deus ex machina, von dem spéter die Rede sein soll,
am Schlusse der Tragddien, insofern auch er dem Dramatiker das Dramatische erspart. Hier
mége zunichst darauf aufmerksam gemacht werden, wie ganz im Gegensatz zur neueren Tragddie,
welche vom Gesetz der Spannung vorangetrieben wird, das Spannende auch innerhalb der
Stitdee oft verschmiht wird, Da die Handlung eine vom Mythus gegebene, selbstverstindliche
ist, kann sie sehr einfach sein. Sie stebt, z. B. in den Mittelstiicken der &schyleischen Trilogien,
fast stille, indem die Betrachtung iiber allen Leiden weilt. Ferner 146t Aschylos die Erkennung
von Orest und Elekira gleich am Beginne der Choephoren eintreten; erst Sophokles baut
seine Elekira auf das spite Erkennen im letzten Drittel des Stickes auf und motiviert die

255

Der Mytbus
als Substrat
der Tragidie

Die Exposition
der alteren
Tragiker

Die Euri-
pideischen
Prologe

Verschmaben
der Spannung




Feblen der Ab-
wechslung und
der dufleren
Wahrschein-
lichkeit

Die drei
Einheilen

Die
sophokleische
Einbeit

Poesie und Musik

Todeswiirdigkeit der Klytamnestra auf alle Weise, wihrend bei Aschylos nur geklagt und geschildert
und gesungen und geopfert wird. Bedenken wir ferner die Kindlichkeit alles dessen, was zur
eigentlichen Intrigue, zum Komplott, zum geheimen Treiben und Tiuschen zumal in der ilteren
Tragodie gehdrt. Wie einfach sind alle diese Dinge z. B. in den Choephoren, wo Elektra —
gewifl einem uralten Zuge der Sage gemifl — am Grabmal die identische Grofe ihrer Fufi-
stapfen und der des Fremdlings konstatiert. Auch wird dem Zuschauer deutlich vorausgesagt,
wie man es mit Agisth machen wird, um ihn zu tiuschen und dann zu toten; das einzige Stiick
Intrigue besteht darin, dafl der Chor die Amme, welche den Orest tot glaubt, enttiuscht und
ihr auftrigt, Agisth zu bewegen, daf} er ohne seine Leibwache komme. Auch im Altertum wurde
iibrigens schon bemerkt, dafl der Bau der @schyleischen Dramen nicht viele Peripetien und Ver-
wicklungen habe wie der bei den neueren (womit auf Euripides gedeutet wird), dem Dichter liege
mehr daran, seinen Personen Wiirde (84poc) zu geben, das Intrigante (mavebpyey), Niedliche
(nopdompenéc) und Sententidse (yvwpodoyindy) dagegen halte er fiir der Tragddie unangemessen.
In welchem Kontraste eine solche an Verwicklungen arme Dramatik zur modernen steht, braucht
nicht ausgefithrt zu werden.

Mit der Spannung fehlt auch die Abwechslung. Schon die — wenn gleich nicht absolute —
Einheit des Ortes bringt dies mit sich. Z.B. verliflt Odipus auf Kolonos bis zu seinem Todes-
gang die Szene nie, und so der Protagonist mehrmals. Alles duflere Leben aber, das wir ver-
missen kénnten, wird dadurch ersetzt, daf, was im Innern der Personen vorgeht, in allen Ulber-
gingen deutlich und kréftig betont wird. Hinter der psychologischen Wahrheit tritt denn auch
tief zurtik, was in unserem Sinne #uflere dramatische Wahrscheinlichkeit und Wirklichkeit
ist. Unmoglich ware heute eine Szene wie die des Wiedersehens zwischen Klytimnestra und
Agamemnon, der auf seinem Wagen bleibt und sich lange dagegen sperrt, auf den Teppich zu
treten; aber bei Aschylos charakterisiert sich die Verstellung Klytimnestras gerade durch den
gesucht pomphaften Empfang.

Von den drei Einheiten wird die der Zeit, die sich im ganzen von selbst ergibt, im Grunde
mehr vorausgesetzt, als eigentlich innegehalten; die des Ortes konnte auch frei gehandhabt werden,
indem in den Eumeniden der Anfang zu Delphi, das weitere in Athen, im fias die erste Hilfte
vor dem Zelte der Helden, die zweite vor dem Walde am Meeresufer spielt. In Sachen der
Einheit der Handlung — wie in Sachen der Handlung tiberhaupt — dachten die Dichter sehr
frei, und zwar nicht erst Euripides. Es geniigte, daf} die Handlung einer Tragédie im wesent-
lichen kausaliter zusammenhing oder zusammenstrome, und Einbeit des Tnteresses wire vielleicht
der richtigere Ausdruck. Erst Euripides freilich dringt verschiedene Handlungen, die einander
nichts angehen, in ein Stiick.

Dafiir ergab sich aber auch bei manchen Thematis die Einheit der Handlung aus dem Mythus
und aus den szenischen Voraussetzungen von selbst, zumal wenn der Protagonist — wie im
koloneischen Udipus — gar nicht vom Theater kam.

Doch gibt es Meisterwerke ersten Ranges wie den Kanig Odipus des Sophokles. Hier sieht der
Zuschauer Szene um Szene das Schicksal kommen, bevor es die Handelnden sehen, und aus
der Abweisung der warnenden Mantik, aus der sekundiren Verblendung, wodurch Odipus
von einem falschen Verdacht auf den anderen gerit, aus der falschen Beruhigung, einem iiberaus
machtigen dramatischen Mittel, da sie im Zuschauer bereits Mitleid mit einem sich noch gliicklich
Wahnenden erweckt, und aus der endlichen schredklichen Aufklirung wird dem Menschen und
Zuschauer ganz erschiitternd die Blindheit tiber das Schicksal klargemacht. Wie ergreifend ist
es z. B, dafl Odipus den Morder des Laios um jeden Preis glaubt ermitteln zu miissen, als wdre

256




wmasnpy ‘wdjag] anpewoiuediny ydpc] ul uydi§ J9p SNRYZILIPS WOA SALI]

17 Burckhardt, Griechische Kultur




Reiter von einer dreiseitigen Basis. Athen. Nationalmuseum




Reiter von Platte 1V des Westfrieses am Parthenon




Krieger. Grabrelief. Kopenhagen. Ny Carlsberg




S

=

e e

Grabrelief eines Kriegers mit seiner Familie. Berlin. Museum




Diskuswerfer nach Myron (attisch-rémische Kopie). Rom. Vatikan




Olympische Wettlduferin in Exomis (rémische Kopie). Rom. Vatikan



@
@
g
-
=
2
=
7
i
L
=
=
-1
=
=
o
[
-
&
-
&
u
-
i
i)
2
=
o
-
]
(=5
2
i
&
E
7
L
=1
o
£
o
o =
i
18]




Ballspielende Jinglinge. Basrelief einer Grabfigur. Athen, Nationalmuseum '|




Farnesischer Stier Kolossalgruppe von Apollonios und Tauriskos (rémische Umarbeitung)
Neapel, Museo Nazionale




Laokoon-Gruppe von Hagesandros, Athanadoros und Polydoros von Rhodos
Rom. Vatikan. Antikenmuseum

267



Grolte apulische Prachtamphora: Die Jagd auf den kalydonischen Eber. Berlin. Antiquarium




Caeretaner Hydria: Totenklage um Achill. Paris. Louvre

269



wnasniy .mu.:t_n._ _.._D__Uh.wr__w..__v?



wnasnpy-sijododyy uayly Izuenaq N Uoa sadarg




272

Grofier Zeusaltar in Pergamon. Berlin. Pergamon-Museum




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Laios sein Vater gewesen. Uberhaupt zeugt fast jedes Wort von ihm unbewuflt gegen ihn
selber. — Neben dieser einheitlich ausnehmend zwingenden Tragddie, wo alles an einem Stiicke
ist, haben wir aber von dem nimlichen Dichter den Aias, der schon in der Mitte des Stiickes
vom Zuschauer Abschied nimmt, aber noch als Interesse, als Nachhall, als Schatten bis zum
Schlusse fortwirkt, und ferner den Herakles in den Trachinierinnen, der erst gegen das Ende
auftritt, nachdem Deianira bereits durch Selbstmord geendet, auf den aber schon das ganze
Stiide hindurch die Aufmerksamkeit gelenkt worden ist.

Bei Euripides ist das Geschehen oft planlos gehéuft, die Handlung nur ein Hin und Her von
bunten Schicksalen, so dafl ihre Finheit dabei zugrunde geht, daher sich auch im Gedachtnis
des Lesers das Ganze eines euripideischen Dramas oft kaum fixiert. Ferner fehlt es nicht an
listigen Wiederholungen, indem eine und dieselbe Sache erst beredet wird, dann geschieht
und hernach erst noch berichtet wird. Fin Stiick, das so recht durch das Viele glinzen will, sind die
Troades, eine blofle Reihe von Bildern aus einer Stadteroberung, ein blofler letzter Akt, daneben
freilich stellenweise sehr schon, auch in den Choren. Aber eine Steigerung ist bei dieser Aus-
schopfung alles méglichen Jammers gar nicht denkbar, und ebenso steht Hekabe am Ende des
nach ihr benannten Stiickes wie am Anfang da. Ubel gebaut ist aber auch der rasende Herakles
unangenehm durch das zweimalige Unheil, das tiber die Familie des Helden kommt, und zwar
erst durch Lykos und dann durch Herakles selbst, in welchem man den volligen Retter zu sehen
glaubte.

Wo bei Euripides die grofien Leidenschaften, d. h. der Hauptanhalt des wahren dramatischen
Interesses nicht da sind, sucht er sie durch einen gréfleren Reichtum von Vorgingen auf der
Bithne und grofere Verwiddungen der Handlung zu ersetzen. Ofter baut er auch die Wirkung

Menelaos und Helena (Attisches Vasengemilde. Gregorianisches Museum)

seiner Stiicke bereits auf den szenischen Anblick, auf optische Fernsichten usw. Im Orest erscheint
~um Schlusse die verklirte Helena sichtbar in der Luft, von den Phénissen sagt die erste Hypo-
these, dafl das Drama in den Wirkungen auf das Auge (zaig oxnvxetc &eat) schon sei. Neben
diesem Sinn fiir den uferen Effekt steht aber oft eine grofle Gleichgiiltigkeit fiir das psycho-
logisch Denkbare und Undenkbare. So hat die Helena bei vielen Detailschonheiten doch ein schon
von vornherein ungliickliches Sujet. Da8 Menelaos mit dem Scheinbild der Gattin lange Jahre
in der Welt herumfshrt, ohne es zu merken, ist mythisch geschaut, aber mit einem psychologisch
zu begriindenden und innerhalb der sonstigen menschlichen Handlungsweise sich bewegenden
Charakter unvertraglich; hierfiir ist der Mythus entschieden zu rauh. Menelaos findet dann in

273

18 Burckhardt, Griedhische Kultur

Das Gescheben
bei Euripides

Dessen Ersalz
fiir feblende
Leidenschaft

Helena




Der deus ex
machina

Responsion im
Aufbau der
Handlung

Tdealitat der
Charaktere
bei Aschylos

Poesie und Musik

Agypten die echte Helena, withrend das Scheinbild in die Liifte fliegt. Wire dies doch auf der
Szene geschehen! Allein vom Scheinbild wird nur berichtet, wie denn {iberhaupt mit Bericht-
erstattung in dieser Tragddie die meiste Kraft dahingeht und die Charaktere dafiir gering
bleiben. Auch der Chor mit seinem unniitzen Gejammer dauert einen; Helena macht den
gefangenen griechischen Frauen Hoffnung auf Rettung; hernach aber bleiben sie in Agypten,
wenigstens wird kein Wort von ihrer Heimkehr gesagt; auch dies ist so ein élan généreux,
der nachher keine Folge hat. Schliefilich miissen die Dioskuren als dii ex machina erscheinen,
nur um den Theoklymenos von blutiger Rache an seiner Schwester abzuhalten, die das Entweichen
hat geschehen lassen. Was sie dann noch iiber die kiinftige Vergottlichung der Helena und iiber
den einstigen Aufenthalt des Menelaos auf den Inseln der Seligen weissagen, ist im Charakter
der beiden, wie er sich im Drama offenbart, durchaus nicht vorgedeutet.

Den deus ex machina, auf den uns die Helena gefiihrt hat, hat bekanntlich auch Sophokles,
indem er den gottgewordenen Herakles im Philoktet eingreifen l4ft. Euripides hat ihn in der
Hilfte seiner Dramen, besonders den fritheren, nicht; in einigen ist er nur dazu da, um jeden
noch bestehenden Zweifel zu losen, z. B. einem der betreffenden Geschlechter eine kiinftige
Herrschaft zu weissagen; in diesen Fillen ist er immerhin nur, wie am Anfang der Prolog, eine
gewaltsame Notiz dariiber, wie das Drama mit dem sonstigen Mythus zusammenhinge, und
der Gott kann wohl auch durch einen anderen Weissagenden ersetzt werden, sogar einen Be-
straften, der, wie Polymestor in der Hekabe, den Siegern mit Hilfe der Mantik kiinftige Fluch-
schicksale kiindet. Uberhaupt bringt er nicht immer einen verséhnenden Abschluf. Dionysos
in den Bakchen hinterlifit Kadmos und Agaue im tiefsten Jammer, obwohl er dem Kadmos noch
cine weitere Herrschaft und ein Ende im Lande der Seligen weissagt. Endlich aber ist der
Maschinengott auch dazu da, den Knoten zu zerhauen und durch Autoritit den gesetzlichen
Zustand herzustellen, wie im Orest, wo Apoll férmlich Polizeistunde macht, und ganz besonders
im Hippolytos, wo die Unschuld des Helden ohne das Auftreten der Artemis nicht an den Tag
kommen wiirde. Wenn gar der Dichter nur auf diese Weise tiber die verdorbene Situation Herr
zu werden vermag, so ist dies nicht mehr Drama, sondern Machtmifibraudh.

Was den Aufbau der Handlung betrifft, so haben sich in der spiteren Tragddie allmihlich
auch Geheimnisse gemeldet, die man im Theater selbst nicht sehen und bemerken konnte, und
die doch ihre Bedeutung gehabt haben miissen. Gewisse Tragddien des Sophokles und Euri-
pides bauen sich quantitativ, den Verszahlen der Dialogpartien nach, so auf, dafl die Mitte
eine Hauptszene ist, gegen welche die tibrigen Szenen gleichmaflig von der einen Seite ansteigen
und nach der anderen fallen, so dafl sie gegen die Mitte symmetrisch zusammenkommen, wie
die Figuren einer Giebelgruppe. Das hat keines Menschen Auge sehen noch eines Menschen Ohr
héren kénnen, und dennoch ist es nachgewiesen; es sind Dinge, die uns einstweilen noch nicht
erklart sind, die uns aber das supreme kiinstlerische Vermégen der Dichter zeigen.

Indem wir nun zur Betrachtung der tragischen Charaktere tibergehen, beschrinken wir uns
zundchst auf Aschylos und Sophokles. Was bei diesen beiden sofort ins Auge springt, ist
die allgemeine Idealitit der Helden. Es sind lauter Gestalten auf Goldgrund, und zwar nimmt im
Agamemmon des Aschylos selbst noch eine Klytimnestra und ein Agisth an der Idealitit Anteil
jene gerade durch die Sophistik der Leidenschaft, womit sie die Tat bemintelt mit allen
mdglichen Griinden, die sie hatte haben komnen, wenn nicht der eine ausgereicht hitte. Ganz
besonders ist Eteokles in den Sieben eine vollig ideale Gestalt, und ebenso sind in der Antigone
die beiden Schwestern ideal, obwohl sie sich entzweien, weil Antigone den Bruder bestatten will.
Nur die Dienenden, z. B. der Wichter im Agamemmnon und die Amme Orests in den Choephoren,

274




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

haben einige Ziige aus dem gemeinen Leben; gerne werden sie, wie der Wichter in der Antigone
und der Bote in den Trachinierinnen, durch niedrige Liebe zum Leben oder zum Vorteil charak-
terisiert.

Bei Sophokles sind sakrifizierte oder nach unseren Begriffen soviel als bose Charaktere Kreon
in der Antigone, der den hichsten Grad der Verblendung darstellt, die Atriden im fias, Odysseus
im Philoktet u. a. Aber, obschon Sophokles die Anlage dazu wohl gehabt hitte, das Bose rein
aus den Tiefen der Selbstsucht abzuleiten, sind doch alle keine Bosewichter; auch sie nehmen
noch an der allgemeinen Idealitét teil, welche alles umhiillt, was mit dem Mythus und der
heroischen Welt zusammenhingt. Sie sprechen mit dem Gefiithl der Berechtigung und driicken
bisweilen grofie Empfindungen aus. Im Dialog kommt wohl heimlicher Vorbehalt, Absicht der
Tiuschung usw. vor; allein keiner hat vor sich selber ein schlechtes Gewissen. Abgesehen davon,
dafl dem Griechen iiberhaupt vieles erlaubt war, hat der einzelne auch in der Tat nicht nétig, sich
besonders schuldig zu fithlen; die Gotter helfen ja zum Bosen treiben, und das Bése ist voraus-
bestimmt vom Schicksal und von Orakeln vorausverkiindet; bei Aschylos vollends ist die Tatenkette
zum Band und Hebel der Trilogien erhoben. Deshalb gibt es keinen Jago, keinen Richard IIL,
keinen Franz Moor. Erst von den Charakteren des Euripides diirfte auch mancher vor sich selber
das base Gewissen haben; doch haben auch diese es nicht, sie sind vielmehr beruhigte Schufte.

Unter den aschyleischen Tragodien ist nun das grofle Unikum, in welchem lauter ttbermensch-
liche Wesen auftreten, der Prometheus. Hier ist schon der mythische Horizont riesig, ihn bilden
der Fels am fernen Weltrand itber dem Meere, die Schilderung der Vilker, welche um Prometheus
klagen, und die des Weges, den lo tiber die ganze Welt gemacht hat, und daneben wird der
Eindruck des Urtiimlichen durch die Bilder der Erdrevolution, der Stiirme, des Unterirdischen usw.
hervorgebracht. Und nun werden die beiden Opfer des Zeus: der Angeschmiedete und die
wandernd Herumgejagte in einer Handlung vorgefithrt, die sich so aufbaut, dafl sich der Leser
noch heute des Staunens und eines heiligen Schauers nicht erwehren kann. Er, gewaltig grof},
weif} alle Vergangenheit und Zukunft; sie dagegen gehort einer dumpfen, unfreien Ahnungswelt
und verfillt zuletzt wieder in einen wirren Taumel. Seine wahre Schuld ist, dafl er trotz anfing-
licher besserer Einsicht doch dem Zeus bei der Bindigung des Kronos geholfen, wie dies auch
Themis, seine Mutter, tat; dann aber nahm er sich doch der Menschen an, die von Zeus zum
Untergang bestimmt waren, und hieran hingt sich die Kleinliche Bosheit des undankbaren Zeus.
Doch hat auch diesen der Titan mit einem letzten Geheimnis in der Gewalt (dieses letzte
Geheimnis, nimlich die furchtbare Folge einer mglichen Ehe des Zeus mit Thetis, weifl N. B. das
Publikum; bei Pindar Isthm. VII, 66 plaudert schon Themis alles aus); denn Gotter und Menschen
sind gegenseitig voneinander abhiingig, und die Moira steht tiber beiden, Motive, von welchen
wir gerne wiiflten, wieweit sie von Aschylos selber herriihren. Von den Nebengestalten priigt sich
der hohnische Ton des Kratos gegen Hephistos, der scharf-bittere des Hermes gegen Prometheus
dem Leser besonders stark ein; wer sonst zu Prometheus spricht, tut es im Sinne der klugen
Fiigsamkeit; Zeus ist ihnen allen bose, nur aber sehr machtig. Thnen allen gegeniiber, auch den
stellenweise, z. B. beim Abgang der Io, so gering gehaltenen (immerhin am Ende doch dem Pro-
metheus treu bleibenden) Okeaniden, bleibt dem Prometheus sein Trotz und auch im Versinken
die sublime, Klare letzte Strophe, in welcher er selber noch den riesigen Naturprozef} schildert.

Im Agamemnon braucht Aschylos einen jener groffen metaphysischen Vorteile wie Manzoni
in den Promessi sposi mit Fra Cristoforo und Federigo. Selbst Shakespeare mit seinem Geiste von
Hamlets Vater und den Hexen und Erscheinungen im Macbeth hat das Ubernatiirliche nicht so
zum Angelpunkte des ganzen Stiikes machen kdnnen oder wollen, wie hier mit Kassandra

18+ 275

und Sophokles

Aschylos:
Promethens

HAschylos:
Agamennon




Psycholo-
gischer Reich-
tum bei

Sopbokles

Poesie und Musik

geschieht; denn hier ist es ein heiliges Ubernatiirliches. Nachdem schon die ganze erste Partie
cdes Dramas von tritben Ahnungen und bésen Erinnerungen iiberquoll, tritt hier in die Mitte des
Stiickes die alles verbindende, in Kassandra persénlich gewordene Mantik, an deren Dasein die
Zuschauer des Aschylos noch hinreichend glaubten, um aufs tiefste ergriffen zu werden. In ihrer
grandiosen Art, die Menschen (Agamemnon, Klytdmnestra, Agisth) durch Tiere vollig deutlich
zu bezeichnen, tut sie dar, daf} sie nicht nur durch die Mauern des Palastes hindurchsieht, was
eben jetzt geschehen wird, sondern auch das Vergangene vom Mahl des Thyestes an weif3, und
ebenso kennt sie die kiinftige Rache an Agisth und Klytimnestra, welche der letzte Trost ist, mit
dem sie gegen den Palast hingeht — und dazu ihr Wort: Genug des Lebens (dpxzizw Biog)!

Agamemnon selbst gilt dem Dichter, wenn auch das Uble, was er getan hat, nicht geleugnet
wird, personlich als unschuldig, als ein solcher, der nur die Bluttat der Fritheren (mpotépuy alpa)
biflen mufl. In Klytimnestra dagegen stellt sich die hochste Furchtbarkeit und Verlogenheit dar,
wobei nicht gefragt wird, ob dies fiir die jetzigen Nerven geniefibar sei; dem Dichter erschien
sie gewif}, wie er sie gab, mitsamt ihrem wiitenden Hohntriumph iiber Kassandra. Dabei ist sie
im tiefsten Grunde unfrei und weifl es. Der alte schreckliche Fluchgeist (Alastor) des schlimmen
Gastgebers Atreus, sagt sie, hat nur despenstisch meine Gewalt angenommen und an diesem
(Agamemnon) Rache geiibt, indem er zu den Kindern (des Thyest) auch den erwachsenen Mann
opferte. Zuletzt freilich mochte sie gern ihre Reichtiimer bis auf einen kleinen Rest hingeben,
wenn nur der Fluch des Wechselmordes ein anderes Haus aufsuchen wollte. Aber nun kommt
Agisth und freut sich noch seiner besonderen Rache wegen des Thyestesmahles (welches seine
Halbbriider betroffen) an dem Sohn des Atreus. Nach zorniger Zwiesprache mit dem Chor werden
die Schwerter gezogen; doch tritt jetzt Klytimnestra mit einem weichen, wehmiitigen Ton da-
zwischen: Kein neues Boses! Geht heim, ehe es euch trifft! Wir haben, was wir taten, gezwungen
getan und sind selber vom schweren Zorn des Dimons unselig getroffen. Nochmals weist der
Chor auf Orest hin und droht Agisth; Klytimnestra schliefit: Jetzt berrschen wir! —

Mit einem Worte erinnern wir daran, wie Aschylos mit derselben strengen Einfachheit und
Kraft in dem Apoll der Eumeniden den groflen Gott, in Eteokles den Hort der Vaterstadt, in
Dareios den alten Schutzherrn einer Nation zeichnet, und gehen nun zu Sophokles tiber. Hier
haben wir es mit einem Dichter zu tun, dessen Tatsachen nach Kriften psychologisch-menschliche,
daher von ewiger Geltung und Wirkung sind, und der dementsprechend auch alle Charaktere
nd Situationen maglichst ausweitet und aufs tiefste erschopft, mit grofitem psychologischen
Reichtum, nach allen Seiten und Maéglichkeiten hin, so dafl seine Stiicke eine villige, zusammen-
héngende Wahrheit darstellen. Schon das Altertum bewunderte dieses sein Charakterschaffen
(fifemoretv), wozu ihm, wie seine Vita sagt, bisweilen ein einziger Halbvers gendigte. Zumal die
Hauptgestalt wird pathologisch total ausgebeutet. Um dies moglich zu machen, verringert der
Dichter lieber die dem Chore zufallende Quote im Verhaltnis zum Umfang des Stiickes; deshalb
ist ihm auch der Tritagonist unentbehrlich, denn nun erst hatte man genug Schauspieler, um bald
dem Bedtirfnisse nach einem Confident, bald dem nach einer Kontrastfigur zum Protagonisten wie
Chrysothemis und Ismene geniigen zu kénnen.

Auflerordentlich reich sind Gestalten wie Aias, Philoktet, Elektra ausgestattet; letztere wird hier
die Hauptperson, wahrend in den Choephoren des Kschylos Orest dies war; sie hat einst den
Orest heimlich gerettet, wihrend dieser laut den Choephoren von Klytimnestra verstofien worden
ist. Eine vollig freie Schopfung, der bei Euripides als etwas Ahnliches nur etwa die aulische
Iphigenie zur Seite steht, ist die Antigone; ganz besonders michtig ist auch der Odipus auf
Kolonos, dessen Gegenstiick in der neueren Poesie Calderons Standbafter Prinz sein dirfte. Hier

276




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

steigert der Held seine Tone des Ungliicks, vom bloflen Ausdruds des Elends an, bei jeder neuen
Begegnung: mit den Tochtern, mit Kreon, mit Polyneikes; allmihlich aber kommt ihm ein er-
habener Anfang von Trost, und endlich wird er ahnungsmichtig und fithrt die anderen. Eine
Schattenseite hat freilich diese Behandlung des Mythus: Indem nimlich bei Sophokles das
Mythische dem allgemein Menschlichen weicht, und dieses mit durchgingiger innerer Wahrheit
zu Tage gefordert wird, entsteht ein Konflikt mit den rauhen, alten, stehengebliebenen Motiven
des Mythus; dieser ist zumal beim Tiermord des Aias sehr fithlbar, aber auch in den Trachi-
nierinnen bei der Geschichte des Nessos und schon im Prolog, wo Deianira ihre frithere Umwerbung
durch den Fluflgott Acheloos in dessen barodken Verwandlungen berichtet, Auch in der Antigone
besteht eine Inkongruenz zwischen dem urweltlichen Mythus (Tétung wegen Bestattung eines
Bruders) und der iiberaus verfeinerten psychologischen Schilderung.

Bei Sophokles verflicht sich Charakter und Tun der Menschen mit dem Schicksal so, daf} dem
Zuschauer das letztere von Anfang an als unabwendbar erscheinen muff, und zwar aus einem
inneren Grund und nicht, weil man den Mythus auswendig weifl. Die einzige Ausnahme macht,
wie oben gesagt, der Philoktet, welcher psychologisch anders enden will, als der Mythus vor-
schreibt: Neoptolem ist (im Gegensatz zu Odysseus) durch die Leiden des Dulders bereits so
weit gerithrt, dafl er denselben nach seiner Heimat zuriickzufithren im Begriffe steht. Da
erscheint — als einziges Beispiel bei Sophokles — Herakles als deus ex machina und verkiindet
die Gesetze des Schicksals. — Sophokles hing an dem Sujet wahrscheinlich wie am fias wegen
seines reichen pathologischen Inhaltes; diese Leiden sind aufs hochste ausgefiithrt, und ihre Bliite
ist die Riihrung des Neoptolemos. Dem Dichter lag mehr an der griindlichen Ausschopfung dieser
Charaktere als an einem harmonischen Abschlufi.

Auch von den Charakteren des Euripides sind zunichst einige fast in sophokleischer Weise
nach der leidenschaftlichen Seite hin ausgeschopft; so FMedea und Hekabe (obwohl in der
letzteren die weichen Ziige des Flehens usw. mit der spiteren entsetzlichen Rache, die sie iibt,
nicht gut vereinbar sind). Sodann sind schon und rein die taurische und besonders die aulische
Iphigenie, wo der reine und hobe Sinn einer Jungfrau den Ausweq aus allen Verwicklungen zu
finden weifl, welche durch die streitenden Leidenschaften der Minner geschaffen worden sind, mit
Recht wird der freie Entschluf}, wodurch Iphigenia sich opfert, eine gbttlich erhabene Tat genannt.
Fine shnliche Gestalt ist die Theonoe der Hekabe, sehr eigen aber der reine und heilige Jingling
Hippolytos, der vielleicht auf der Szene um so pikanter wirkte, je weniger dergleichen in Athen
lebten ; mit ihm ist dann wieder der Ion verwandt. Das Gegenstiide zu diesen Guten sind dann
die Verworfenen, zumal die verruchten und schrecklichen Weiber, aufler der Medea die Phidra
und Kreusa; auch die Hermione in der Andromache hat einen ganz scheufllichen Charakter, den
sie besonders in der Wechselrede mit der Verfolgten offenbart — ohne dafl wir sicher wiren,
ob sie nicht im griechischen Sinn dennoch recht hat. Leidenschaftliche Taten und kithn gesponnene
Pline lat der Dichter tiberhaupt gerne von den Weibern ausgehen, denen die Minner
dienstbar sind. Aus der spiteren Zeit des Dichters sind dann die Bakchen mit der prichtig
gezeichneten Gestalt des Dionysos, der in dieser letzten, ruhmvollen Tragédie noch einmal
die Scena betritt.

Daf} Euripides die mythische Vulgata kedk zu dndern liebt, haben wir bei der Betrachtung
der Handlung seiner Stiicke gesehen. Auch die Charaktere behandelt er sehr frei, und auch dies
hitte an sich nicht so viel geschadet; allein es geschicht im Dienste einer Neigung der Athener
fiir realistische Vielheit und fiir ein Ausweichen aus der rein mythischen Anschauung, im Dienste
der Rithrung, im Dienste der Tagestendenzen und im Sinne praktischer Redekunst.

Sein Konirast
ztt den mythi-
schen Motiven

Der deus ex
maching
des , Philoktet®

Die Charaktere
bei Euripides




Euripides’
Realismus

Ausbeutung
des Gefiibls
bei Euripides

Politische und
philosopbische
Erorterunden

Sentenzen

Willkiirlida-
keiten in den
Charakteren

Poesie und Musik

Den euripideischen Realismus zeichnet bekanntlich das Wort des Sophokles, er stelle Menschen
dar, wie sie sein sollten, Euripides wie sie seien; leider aber verringert dieser die Charaktere nicht
nur in iiblem Kontrast mit dem dufleren Auftreten, indem er aus Ixion und Bellerophon Geizhilse,
aus Helena eine Dirne, aus Menelaos einen Narren, aus Orest einen Verbrecher usw. macht,
sondern er bringt auch das Genrehafte und Kiimmerliche des taglichen Lebens auf die Bithne,
z. B. in der Elekira, die an einen Bauern verheiratet ist, und im Hippolytos, wo der Chor in den
feierlichsten Worten melden mufS, daff Phidras Leidenschaft durch eine Wischerin ausgeschwatzt
worden sei. Daher die ewige Klage des Aristophanes, Euripides respektiere die allgemeine Idealitit
nicht. Und in der Tat hat er etwas wie die deutsche Malerei des XV. Jahrhunderts: hifliche
realistische Charaktere auf dem allgemeinen tragischen Goldgrund. Wihrend sodann Sophokles
es immer mit dem Ganzen eines Charakters zu tun hat, hat Euripides bisweilen die Art, das
Gefiihl einer einzelnen Person in einer bestimmten Szene bis ins einzelnste auszubeuten, ja bis
ins Materielle, wie in den Phénissen, wo beim Willkomm des Polyneikes durch Jokaste alle
einzelnen Leiden der Verbannung aufgefithrt werden. Der von Adhill verwundete Telephos wurde,
um Rithrung zu erwecken, in Lumpen auf die Bithne gebracht und so noch mehrere Kénige, was
bekanntlich Aristophanes in einer prichtigen Szene der Acharner persifliert. Weiber sind ebenso-
oft edel und rithrend als schrecklich; besonders aber werden zu groflerer Rithrung ofter auch die
Kinder mit aufgefiihrt, sogar sprechend, indem ein Singer die Rolle hinter der Bithne sang. Aber
die Rithrung kommt bei Euripides nicht aus tieferer Quelle; sonst konnte er nicht anderswo so
roh sein wie z. B. im Orest, welcher nur ein Chaos egoistischer Leidenschaften darbietet.

Sodann ist der Mythus dem Dichter oft nur Grundlage, um Menschen seiner Zeit in aufgeregten
Situationen sprechen zu lassen; seine Stiicke sind der Sprechsaal, aus dem uns das damalige
allgemeine athenische Résonieren {iber gottliche und menschliche Dinge entgegentdnt. Wie frither
gesagt, entschidigt er sich durch Erérterung der Politik des Augenblicks fiir den Verzicht auf die
zeitgeschichtlichen Stoffe; besonders aber philosophiert er gerne im Sinn der Sophistik und zumal
auch des Anaxagoras; es gab von dem szenischen Philosophen ein Stiick, das nach der philo-
sophierenden Heldin die weise Melanippe (zur Unterscheidung von der gefesselten Melanippe)
benannt wurde, und ein rechtes Paradigma frecher Sophistik ist in den Troades, Helenas Entschul-
digungsrede an Menelaos.

Echt euripideisch ist die Art, wie Polyneikes und Eteokles vor Iokaste weitliufig plidieren und
sie dann restimiert und beide widerlegt; der Dichter mochte auch auf diese Situation, die Aschylos
(in den Sieben) nicht in den Sinn gekommen war, besonders stolz sein. Wie stark aber die Neigung
zu allgemeinen Betrachtungen war, zeigt sich u. a. darin, daf} selbst der Verbrecher Polymestor
nach der schauderhaften Beschreibung seiner Blendung und des Mordes seiner Sehne durch die
Troerinnen, es sich nicht versagen kann, mit einer Schlufflbemerkung iiber das weibliche Geschlecht
im allgemeinen zu schlieflen, woriiber ihn dann Agamemnon zurechtweist.

Massenhaft sind die Sentenzen, z. B. gerade in der eben angefiihrten Tirade der Iokaste in den
Phonissen. Thretwegen diirfte vielleicht Sokrates den Euripides den anderen Dichtern vorgezogen
haben, weil ihm hier ein Mittel philosophischer Wirkung auf die Massen zu denken gab. Gerade
an diesem Elemente fand dann auch die spitere und noch die byzantinische Zeit am meisten
Gefallen; als der Chor tot war, die Auffithrung nicht mehr vorkam, die Stiicke zu bloflen
Deklamierdramen geworden waren und fiir das eigentlich Dramatische der Sinn erloschen gewesen
sein mag, da mufiten die sententitsesten Dramen als die besten erscheinen.

Sodann finden sich bei ihm Willkiirlichkeiten in den Charakteren. Die durch Erkennung und
Vorweisung von Fundstiidken herbeigefithrte Verséhnung von lon und Kreusa z. B., einer Frau,

278




Die Poesie auflerhalb des bloffen Hexameters

die sich zu allem berechtigt glaubt, wiirde fiir unser Gefithl noch immer eine sehr faule heiflen,
weil die Charaktere unterwegs schon zu viel verloren haben, als dafl ihre spétere Begliickung
uns noch recht interessierte. — Eine der dramatisch unerlaubtesten Sachen ist ferner die vollige
Suspension eines Charakters durch einen nicht von selbst im Menschen erwachsenen, sondern
yon irgendeiner boshaften Gottheit gesandten Wahnsinn. Den erlaubten Gebrauch des Wahn-
sinns kennen wir aus dem Lear, wo der wirklich Irrsinnige (Lear), der Simulant (Edgar) und der
Berufsnarr in ergreifendem Kontrast nebeneinandergestellt sind; aber auch bei Sophokles, wo
Aias, wenn ihn Athene nicht verblendet hitte, die Fithrer des Achderheeres bei gesundem Ver-
stande, blof} wegen der Waffen Achills, und zwar mit Arglist wiirde ermordet haben, ist der
Wahnsinn der Umschlag einer ohnehin gewaltsamen heroischen Natur ins Fiirchterliche und
riesig Wilde und somit durch das ganze Wesen des Charakters motiviert. Ganz falsch aber ist
das Motiv im rasenden Herakles des Euripides angebracht, so grandios, wie gesagt, die Ein-
fithrung der Lyssa (des Wahnsinnsdimons) durch Iris an sich ist. Hier wird der Held auf der
Sonnenhohe aller seiner Mithen und Pflichterfiillungen, unmittelbar, nachdem er den Seinigen
noch das Leben gerettet, auf Befehl Heras zum Morde der eben Geretteten wiitend gemacht, um
darauf im tiefsten Jammer wieder zur Vernunft zu erwachen, und zwar bekommt man dabei
die pathologische Schilderung des Hergangs in Gesicht und Gebirden, wie er das Haupt schittelt,
die Augen verdreht und stohnt und briillt. Der Schluf3 des Stiickes fillt dann wieder auf durch
eine sehr umstindliche Ausbeutung der Wehmut, indem Herakles die Leichen der Kinder noch
einmal sehen will, den Vater Amphitryon umarmt (dessen wirkliche Vaterschaft doch im ganzen
Stitdee bald gilt und bald nicht gilt) usw.

Bei diesem allen erfreute sich Euripides einer steigenden Beliebtheit bei den Griechen, und der
Erfolg bei der Nation strafte die Erwartungen nicht Liigen, die er in dieser Beziehung trotz vieler
Miflerfolge bei den athenischen Preisrichtern soll festgehalten haben. Von dem Zauber, den er
schon bei Lebzeiten auf griechische Bevélkerungen austibte, gibt die bekannte Aussage Plutarchs
cinen Begriff, wonach die siegreichen Sikelioten einander selbst die bloflen kleinen Proben (Befypata
xal yedpata), die sie von den gefangenen Athenern kennenlernten, eifrig mitteilten, was viele der-
selben gerettet haben soll. (Plut. Nikias 29ff.)

Diese Anerkennung der Spiteren mag vorziiglich auch der herrlichen euripideischen Sprache
selten, worin die Sprache der gebildetsten Kreise Athens der Kunst dienstbar gemacht erscheint
durch jenes wundervolle Griechisch, das klarer und fiir uns leichter vernehmlich lautet als die
Sprache seiner Vorginger. Jedenfalls will es viel sagen, dafl er die von Aristophanes in den
Acharnern, den Thesmophoriazusen und den Froschen gegen ihn gerichteten Angriffe glitcklich
iiberstanden zu haben scheint. Diese richten sich im wesentlichen gegen den Realismus, der damals
durch alle Poren drang, aber vom attischen Theater einmal nicht ausgehalten wurde, und ferner
wird dem Euripides in Summa vorgehalten, daf} seine Schopfungen nicht aus einer hoheren
Inspiration, sondern aus dem Gerede der Zeit und aus Fetzen ihrer Bildung entnommen seien.
Als sein Gegenbild zeigt der Aschylos der Frosche eine Art wilder Groflartigkeit; er erklirt es fir
die Bestimmung des Dichters, die Menschen zu veredeln, und beweist, wie er derselben anders
als Euripides nachgelebt und eine Generation voll Heldenmut hinterlassen habe; aber trotz aller
scheinbaren Andacht gegen Aschylos miifite man doch wissen, wie Aristophanes auch ihn behandelt
haben wiirde, wenn er noch gelebt hitte.

Daf nun aber an dem Verfall der Tragodie eine Komddie, die ihr wahres Geschift daraus
machte, die Tragiker zu ruinieren, nicht auch ihren Anteil gehabt habe, ist schwer zu glauben.
Threm Hohn gegenitber war der Anspruch derselben, Erzieher des Volkes zu sein, wie anderes

279

Euripides’
Beliebtheit

Seine Sprache

Opposition des

Aristopbanes

Beforderung des
Verfalls der
Tragodie durch
die Komiker




Erschopfbarkeit
der Gattung

und des Mythus

Dilettanten
und Streber

Poesie und Musik

Pathos, nicht mehr zu behaupten. Dieser Verfall aber ist seit dem IV. Jahrhundert ganz offenbar
vorhanden, und es diirfte sich lohnen, seinen Ursachen nachzugehen, soweit dies moglich ist.

Zwar fiihrte man auch ferner an den grofien Dionysien und den Lenzen neue Tetralogien auf,
und dafl fiir die Stiicke der drei groflen Dichter Wiederauffithrungen gesichert waren, ist gut
bezeugt. Auch gab es immer noch eine grofie Zahl momentan namhaft gewordener Tragiker.
Vor allem hat man hier an die Abkémmlinge und Familienglieder der Groflen zu denken, wie
denn der gleichnamige Enkel des Sophokles, der 396 v. Chr. zum ersten Male auftrat, zwolf
Siege davontrug; auch Astydamas, der 240 Stiicke gedichtet und fiinfzehnmal gesiegt haben soll,
war der Urenkel einer Schwester des Aschylos, und an Namen fehlt es auch auflerhalb dieser
Kreise nicht. Niemand von diesen Dichtern wurde mehr in Wahrheit beriihmt; darum wird
uns auch von ihnen so wenig zitiert, es ist fast, als wiren sie nicht vorhanden gewesen —, und
es wird seinen Grund haben, dafl von 400 v. Chr. abwirts nichts erhalten ist.

Die Hauptsache wird wohl sein, dafl die Gattung erschépfbar war. Fine innere Grenze des
ganzen antiken Dramas, solange es bestand, lag eben darin, daf} es etwas Allgemeines, Offent-
liches bleiben mufite, weil schon das riesige Lokal zu Leistungen zwang, die fiir die ganze Ein-
wohnerschaft giiltig und mit groflem Aufwand und vielen Umstinden verbunden waren. Zunidast
konnte es nie in eine Exhibition fir Reichere, Gebildetere, besonders Gestimmte und Inter-
essierte umschlagen, d. h. sich nie in einen Reichtum einseitigerer, materiell bescheidenerer, aber
vielleicht poetisch noch immer hochst wertvoller Gattungen aufldsen; nur eine Gattung war mog-
lich; wenn es mit dieser abwirts ging, so war kein Innehalten mehr, denn das Gehiuse der
Tragodie, ihre Gestalt und ihre simtlichen Voraussetzungen waren so groflartig, daf alles bedroht
war, wenn einmal der Geist diesen Leib nicht mehr vollstindig beseelte. Nun konnte die Tragddie,
um allgemein zu bleiben, vom Mythus so wenig als die Komédie von der Posse oder einem sehr
oberflachlichen Intriguenspiel loskommen; alles Geschichtliche z. B. hitte zu lokal, zu zeitlich, auch
fiir andere Stidte zu unverstindlich geschienen, und tiberhaupt hatte man die Wendung zur
historischen Tragddie ein fir allemal abgewiesen. Aber auch der Mythus war erschopfbar, und
schon von Euripides war das Mogliche grofienteils aufgezehrt. Und dabei war ein Ulbelstand
im Wachsen, der den Untergang herbeifithren mufite: der zumal bei und seit Sophokles und
Euripides vorhandene Gegensatz der psychologischen und szenisch dramatischen Verfeinerung
auf der einen und der harten alten Grundlage der mythischen Ereignisse, welche an sich oft gar
nicht dramatisch waren, auf der anderen Seite.

Da man auch keine Dichter hohen Ranges mehr hatte, war der Tragodie schwer zu helfen.
Um so mehr Helfer aber prisentierten sich, es sind die Dilettanten und Streber. Von einem
reilenden Zunehmen des allgemeinen Dilettantismus erfihrt man schon in den Froschen des
Aristophanes. Herakles erhilt dort auf die Frage, ob es denn nicht in Athen auch nach dem Tode
des Euripides noch tragddiendichtende Knaben gebe, von Dionysios die Antwort: mebr als
tausend, die den Euripides an Geschwitzigkeit um mebr dls eine Meile binter sich lassen. Auch
in den Vigeln riilhmt einer der in der Barbierstube anwesenden Philister das Talent seines
Sohnchens fiir die Tragodie, wie ein anderer das des seinen fiir die Rede; also auch die Bestimmung
zum Tragiker von Kindheit auf kam vor. Diese Unberufenen werden gerade an Euripides, der
ihnen doch so vieles vorweggenommen hatte, als an dem letzten grofien Eindruck, hangengeblieben
sein. In ihren Hénden wird jene erbabene und wunderbare Tragdie nichts mebr bezwedkt baben,
als sich den Zuschauern gefillig zu machen, indem sie das Angenebmschlechte nicht weglief) und
das Bitterniitzliche verschwieg, wie Platos Urteil tiber diese Streberei (wodaxela) lautet. Und
nun war auch das Agonale in die unrechten Hinde geraten, indem das echte Kampfrichteramt

280




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

aufhorte. Wahrend frither nach der alten und hellenischen Weise der Kampfrichter nicht als
Schiiler, sondern als Lehrer der Zuschauer safi und ihnen mufite widerstehen kénnen, wenn
sie das Vergniigen auf unziemende Weise an den Tag legten, tiberlie nunmehr die neue, als
sizilisch und italisch bezeichnete Weise die Entscheidung des Sieges der Menge der Zuschauer,
die ihr Urteil durch Aufheben der Hinde kundgab, und daneben mag dieser Beifall des Theater-
publikums, welcher den Preis entschied, immer zweifelhafter und zweideutiger geworden sein.

Um Neues zu bieten, mufd sich diese Spittragddie besonders stark auf die Ausbeutung der
erotischen Motive verlegt haben; dem Stil nach aber war gewifl das meiste Neue von wesentlich
risonnierender Art. Schon bei Euripides waren Dialoge mit einem Rechtsstreit als Inhalt, teils in
fangerer Rede, teils in Einzelversen, Mode geworden; von Agathon heifdt es, daf} er die Antitheta
(in der Manier des Gorgias) liebte und sie fiir das Wesentliche seines Stiles hielt, nun aber
erstieg die Rhetorik die Bithne vollends, und die dramatischen Ereignisse wurden in erster
Linie so arrangiert, daf} sie Gelegenheit fiir Reden boten. Im IV. Jahrhundert fithrte denn der
Weg zur Tragodie schon mehr als einmal durch die Rhetorik. Strengere Richter aber, wie Plato
an der Gorgiasstelle, fanden, wenn man aus solchen Dramen Melodie, Rhythmus und Versmaf}
wegnihme, so wiirde bloffie Prosa (Aéyot) iibrigbleiben, dic zum Volke und der groflen Masse
gesprochen wiirde; die Dichter schienen im Theater die Redner zu spielen (gnropedew). Und
schliefilich war doch auch dieses rhetorische Element erschopfbar; so wie Euripides verstand sich
wohl spiter ohnehin niemand mehr darauf.

Daneben wurde der Genufl dramatischer Vorstellungen aller Welt zuginglich. Wie bereits
im IV. Jahrhundert in Attika (und wer weifl wo sonst noch?) herumziehende Truppen in den
Demen, etwa an den lindlichen Dionysien, auch Tragtdien auffithrten, erfahren wir aus der
Kranzrede des Demosthenes (besonders 262), wo Aschines mit der Armseligkeit dieses von
ihm durchgemachten Schauspielerlebens aufgezogen wird; im gleichen und im folgenden Jahr-
hundert aber miissen in der ganzen griechischen Welt die vielen Theater entstanden sein, von
denen wir freilich so wenig wissen, was darin aufgefithrt wurde. Zur Zeit des Aristoteles gab
es bereits ein Virtuosentum, das dem Schauspieler groflere Bedeutung verschaffte, als der Dichter
besafl. Welche FEffektstiicke sich ein solcher erlauben konnte, geht aus der zur Zeit des
Demosthenes spielenden Geschichte des Schauspielers Polis hervor, der, als er die Elektra des
Sophokles zu agieren hatte, statt der leeren Urne, welche angeblich die Gebeine Orests enthalten
sollte, die Urne mit den wirklichen Gebeinen seines kurz vorher gestorbenen und von ihm
beklagten Sohnes auf die Bithne brachte und hierdurch alles mit wahrem Jammer erfiillte. Diese
Erziihlung spricht ganz durch sich selber; man miifite nur noch wissen, ob die Sache nicht vollends
vorher in Athen herumgesagt worden war.

Mit der Zeit pflegte dann auch eine ganze Tragddie durch einen einzigen Schauspieler gegeben
zu werden. Diese Darstellung war unentbehrlich, wenn in Stidten auflerhalb Athens ein Begriff
von einer Tragodie gegeben werden sollte und herumzichende Truppen nicht vorhanden,
vollends aber Chére undenkbar waren, welche die Geséinge des athenischen Dramas wiederholt
hitten. Der eine Schauspieler wird dann in dem Theater der betreffenden Stadt den ganzen Dialog
aller Rollen rezitiert und ganz gewif} die Monodien gesungen haben, da man auf diese, und zumal
die des Euripides, im hochsten Grade begierig war; die Chore aber werden weggeblieben sein.

Auch in der Pantomime aber, d. h. dem auf die blofle Situation beschrinkten Exzerpt der
Tragddie, stellte ein Schauspieler alle moglichen Rollen mimisch zur Musik dar. Dieser Art
mochte jener Schauspieler sein, der sich gegen Demosthenes rithmte, er konne durch ein Auf-
treten von zwei Tagen ein Talent verdienen.

281

Aufhoren des
editen Kampf-
richteramts

Vorwieden der
Erotik und
Rhbetorik

Gord. 502 ¢

PVirtuosentum

Einzel-
schauspieler

Die

Pantomime




Das Komische
bei den
Griechen

Die dionysi-
sche Herkunft
der Koméodie

Die Komodie
in Medara

Die attische
Komadie

Die daltesten
Dichter

Poesie und Musik

8. Die alte Komo&die

Parodistische Nachiffung des Ernsten ist so alt als das Ernste selbst, und Nachahmung irgend-
welcher Vorginge des tiglichen Lebens, mit possenhafter Ubertreibung, ist gewif} einer der
frithsten Triumphe eines Individuums iber das andere gewesen.

Bei den Griechen war das Komische in der Poesie uralt. Abgesehen von jenen frither ent-
standenen Possen der Deikelikten, Phlyakes usw. lebte es langst im Epos und in der Lyrik. Wir
brauchen uns nur an Homers Thersites, Polyphem und Iros, dazu an die alte Gewohnheit der
Parodie und an die Poesie des Archilochos zu erinnern, jene zur poetischen Gattung gestaltete
Schméhschrift, die nach Form und Inbalt vom gréPten Einflusse auf die Komédie sein mufite.

Aus allen jenen Possen und auch aus dem Triebe, sich von Polis gegen Polis mit Spottworten
zu verfolgen, wire aber noch keine Komédie hervorgegangen, wenn nicht auch hier der
Dionysoskult die Angelegenheit auf seine Schwingen genommen hitte. Nur so, und nur in
Konkurrenz und gemeinsamem Lokal mit der Tragddie, und nur, indem auch hier fiir die ganze
Polis gespielt wurde und der Chor ein Gegebenes war, kam das Groflartige dariiber, das
Offentliche, das riesig Groteske, die Erhabenheit in der Darstellung des Schlechten und Licher-
lichen.

Der Ursprung der Komédie wird an die kleinen oder lindlichen Dionysien angekniipft, das
Schluf¥fest der Weinlese. Hauptteil dieses Festes war der Komos (Umzug beim Trinkgelage),
ein wildes Gemisch aus Trunk, Gesang und Tanz. Beim Komos wurde u. a. der Phallos herum.
getragen, unter einem besonderen Gesang der maskierten und bekrinzten Sdnger, eine Ubung,
von der uns der Aufbruch des Dikiiopolis zu den lindlichen Dionysien in den Acharnern des
Aristophanes eine Vorstellung gibt, und nach dem Liede pflegte der Schwarm den ersten besten,
der des Weges kam, zu verhohnen. In diesem Zustand, als lyrische Urkomédie, soll sich die
Komédie auch neben ihrer ausgebildeten Form an vielen Orten forterhalten haben. Irgendwie
werden sich dann an dieses Treiben sprechende Charaktermasken angeschlossen und sich dazu
aramatisch gebérdet haben; aber gleichwohl blieb die Komédie noch lange ein obskures Spiel
ausgelassener Landleute, wofiir kein Archon sorgte, wozu sich kein bestimmter Verfasser bekannte,

Eine ziemlich konstante Aussage gibt nun an, daf die Koméodie sich zuerst in dem possen-
stichtigen und witzigen dorischen Megara ausgebildet habe; doch scheint sich diese megarische
Komédie nach einer Andeutung des Aristophanes mit plump licherlichen Vorgingen begniigt zu
haben; es war ein derbes, dem der Deikelikten verwandtes Lustspiel (xopwdia Joptini), welches
statt des Komischen das Gemeine gab, und von hier fithrt eine Briicke zu der spiter zu er-
wihnenden sizilischen Gstter- und Stiindeposse des Epicharmos. Sicher aber ist, die Urspriinge
mogen sein, welche sie wollen, ohne Athen und ohne das grofie Theater die grofle alte Komodie
undenkbar; hier muf3 das komische Spiel einen neuen Sinn und eine neue Bestimmung an-
genommen haben, und die Hauptfrage ist fiir uns: Wann gab der Archon nicht blof} den Chor,
sondern auch das grofle Theater her? Dies wird am Anfang des V. Jahrhunderts geschehen
sein. In dieser Zeit scheinen die iltesten attischen Komiker, deren Namen bekannt sind, auf-
getreten zu sein, ferner Ekphantides, der sich in einem Fragment rithmt, von der megarischen
Form abgewichen zu sein; und an diese schliefit sich die glinzende Reihe von Dichtern der
perikleischen und der Zeit des Peloponnesischen Krieges: Kratinos, der hoch bejahrt nach
410 v. Chr. starb, Krates, Telekleides, Hermippos (von dem ein schénes Fragment bei Athenius
die Rustung zum Kriege schildert, wihrend das Kottabosspiel usw. im Winkel liegen), Eupolis,
der 429 begann und bis gegen das Ende des Krieges dichtete, Aristophanes, der seit 427 unter

282




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

fremdem, von 424 bis 388 unter eigenem Namen auftrat, Phrynichos seit 429, Platon von 427 bis
mindestens 391, Pherekrates, Leukon, endlich im Ubergang zur mittleren Komddie: Diokles,
Philyllios, Sannyrion, Strattis, Theopompos. Nachrichten tber diese Dichter hat man ziemlich
viele, und manches tiber ihre Stiicke 1ifit sich aus dem einzig erhaltenen Aristophanes erraten;
nur ist das Restaurieren einer verlorenen Komédie, von der nur Titel und Fragmente erhalten
sind, nicht blof schwerer als das einer Tragddie, wo der feststehende Mythus mithilft, sondern
in den meisten Fillen absolut unmdglich.

Gemeinsam hat nun die Komédie, wie wir sie aus Aristophanes kennen, mit der Tragodie
die Bithne und die Orchestra, die bestimmte Zahl der drei (bisweilen vier) Schauspieler und
die Maskierung derselben, endlich den Umstand, dafl auch sie die Sache eines Wettstreites ist.
Verschieden aber ist schon die Form der Verkleidung. Das Kostiim ist durchaus barock; statt
des Kothurns ist hier, schon weil die Personen &uflerst beweglich sein mufdten, der Soccus
im Gebrauch, die Masken sind bisweilen personlich kenntlich (bekanntlich fiirchtete sich der
Modelleur, fiir die Ritter des Aristophanes die Portritmaske Kleons anzufertigen). Ferner kamen
hier nur Einzelstiicke, keine Tetralogien zur Auffithrung, und dafir war die Zahl der Choreuten
doppelt so grofl als beim dschyleischen Chore; es waren ihrer vierundzwanzig. Dieser Chor
aber, dessen Tanz im Gegensatze zu der feierlichen tragischen Emmeleia der wildbewegte Kordax
war, und der sich etwa auch in zwei streitende Halbchére teilte, zeigte in seinem Auftreten
hiufig Vermutungen von der grofiten Abenteuerlichkeit, bei denen man an eine Mischung
der Menschengestalt mit den betreffenden Naturwesen zu denken hat. Aus Aristophanes sind
die Chore der Wespen, Vogel und Wolken bekannt, bei anderen Dichtern figurieren als Titel
die Chére der Ziegen, Greife, Ameisen, Nachtigallen, Bienen, Kentauren, Sirenen, Liifte (ASpa).
Schon durch diese Art der Personlichmachung des Unpersonlichen deutet der Chor auf eine Freiheit
hin, von der die Poesie anderer Volker keinen Gebrauch gemacht hat; er ist ein ganz neues Element.

Unermeflich ist nun der metrische Reichtum der Komédie. Am hiufigsten bewegt sich die Rede
des Dialogs in frei behandelten iambischen Trimetern, gerne aber auch in trochdischen und
iambischen Langversen und in den bertthmten anapistischen Tetrametern. Von den Chorpartien
sind die Parodos und die Stasima weit weniger bedeutend als in der Tragodie, sie dienen hier
mehr nur der Begrenzung der Szenen; dagegen hat die Komdodie in der Parabase, welche bei
irgendeiner Hauptpause des Stitckes, auch wohl zweimal, eintritt, ein chorisches Element, das die
Tragddie nicht hat, und das fiir sie von der grofiten Bedeutung ist.

Die Parabase begleitet die Bewegung des Chores, der, nachdem er bisher zwischen Thymele und
Bithne mit dem Gesicht gegen die Bithne gestanden, nunmehr eine Schwenkung macht und in
Gliedern an den Plitzen der Zuschauer hinzieht. Auf ein anapastisches oder trochdisches Eroff-
nungsliedchen (das Kommation) folgt ein laingerer, meist in anapéstischen Tetrametern gehaltener,
in eine Koda von entsprechenden kiirzeren Versen (das Pnigos) auslaufender Vortrag, dessen
Inhalt die eigenen poetischen, politischen und personlichen Angelegenheiten des Dichters sind.
Dieser Vortrag ist die Parabase im engeren Sinne; an ihn reiht sich in den vollstindigen Beispielen,
wie z. B. der Parabase der Ritter, ein zweites Stiick, das eigentlich die Hauptsache ist: der Chor
singt ein Lied (meist zum Lobe einer Gottheit), und dann werden Trochden (in der Regel 16)
vorgetragen, welche meist eine scherzhafte Beschwerde gegen Stadt und Volk enthalten; es ist
dies das sogenannte Epirrhema, das nebst der lyrischen Strophe sofort antistrophisch wiederholt
wird. Nach O. Miillers wahrscheinlicher Ansicht sind die beiden lyrischen Strophen aus dem
phallischen Lied, das Epirrhema und Antepirthema aus jenen Spiflen des Chores gegen die
Begegnenden hervorgegangen. (O. Miiller II, 210.)

283

Aristopbanes

Das Kostiin

Die Masken

Der Chor

Die Metren

Die Parabase




Thr Inbalt

Der Chor und
seine Bedeutund

Die jdealen
Partien bei
Aristopbanes

Poesie und Musik

Diese Parabase ist nun ein Unikum in der Geschichte der Poesie. Wo irgend in der Diditung
anderer Volker (z. B. im XIIL Jahrhundert oder in der Renaissance) eine Besprechung von
Literaturgegenstdnden oder der Verhiltnisse des Dichters zu seinem Publikum vorkommt, geschieht
es entweder in einem besonderen Gedicht oder etwa am Anfang eines Gesanges, eines Epos u. dgl.,
sonst erlaubt sich der Dichter hochstens einzelne Hiebe und Witze. Die Griechen gehen hierin
freilich schon in der chorischen Lyrik weiter. Der Dichter spricht vom Chor und zum Chor und
duflert sich bisweilen gern und allzugern proprio nomine; aber es sind doch auch hier kurze
Worte oder hochstens ein paar Zeilen, nicht eine Bresche, die in den Zusammenhang der Dichtung
gelegt wird. In der Parabase dagegen scheint der Didhter geraume Zeit die groteske Maske ab-
zunehmen und sich als wirkliches Individuum mit dem Publikum umstindlich zu unterhalten, und
zwar zundchst (in den Anapdsten) iiber seine eigenen Angelegenheiten als Dichter, dann (in den
lyrischen Strophen und den Epirrthemen) nach einem kurzen Kompliment an die Gottheit als
Mahner in politischen u. dgl. Sachen. Asthetisch hat die Sache ihr Pro und Contra; vielleicht war
es zweckmiflig, in die tolle Dichtung von Zeit zu Zeit eine Liidke zu reifien.

Den Inhalt der Parabase machen nun aus: a) rein personliche Angelegenheiten zwischen Dichter
und Zuhdrern; sein Selbstlob, sein komisches Prahlen, selbst mit dem Groflkénig, die Exposition
dessen, was er als Dichter wolle und sei, und was er fiir die Komadie im allgemeinen geleistet
habe; die Vorwiirfe an das Publikum, das seine alternden Dichter habe fallen lassen, auch wohl
Anreden an die Kampfrichter und sogar Drohungen gegen diese; b) ganze Konglomerate von
Schmihungen gegen einzelne Athener; ) Parinesen meist politischer Art, welche direkt an das
Publikum gerichtet werden, ohne alle Verbindung mit dem tibrigen; d) wihrend in allen diesen
Fillen der Dichter spricht, kommt es auch vor, daf} in der Parabase der Chor im Namen und Sinn
seiner Maske spricht. Mit anderen Worten: der Chor ist alles mogliche und wechselt Sinn und
Bedeutung je nach Umstinden als eine der dehnbarsten Schépfungen der Poesie aller Zeiten.
Hier und da héngt er allerdings fester an einer sachlichen Standesbedeutung, wie z. B. in den
Wespen und ebenso in den drei Weiberstiicken: den Thesmopboriazusen, den Ekklesiazusen und
der Lysistrata. Dagegen mit der Person der Wolken geht der Dichter sehr frei um; es lif}t sich
bisweilen fragen, wer sie sind, und ganz grofle Freiheiten erlaubt er sich mit dem Chor der Frosche.
Hier scheinen die Mysten zuniichst nur ein Teil des grotesk ins Kurze gezogenen Jenseits zu sein;
es sind selige Seelen von Verstorbenen, die sich bei Lebzeiten irgendwo haben einweihen lassen,
d. h. der natiirliche und unvermeidliche Chor im Jenseits. Dann aber lodkert sich diese Bedeutung
zu einem lustigen, bakchischen Festschwarm von Lebenden, und nun legt der Dichter ferner in
diesen hinein, was er will.

Durch die hohen festlichen Prizedenzien des ganzen attischen Dramas, durch die unvermeidliche
Idealitdt des Chorischen, der Musik und der ganzen Umgebung, endlich durch die natiirliche
Reaktion, welche die Karikatur hervorruft, wird nun Aristophanes darauf gefiithrt, stellenweise
den reinsten Schonheitssinn walten zu lassen, und die alte Komédie konnte so, was das gewohn-
liche Schau- und Lustspiel nicht kann, nimlich jeden Augenblick in den idealen Stil einminden.
Wir fragen uns, wie das Ilang, wenn der Chor aus nirrisch gedachten Personen bestand: aber
prachtig tont in den Wolken der Beginn der anapistischen Tetrameter, worin Sokrates die Luft
(Aer) und den Ather und die Herrinnen, die Wolken, herbeibeschwért, wo sie jetzt auch weilen
mdgen, sei es auf dem Olymp oder am Ozean, oder ob sie an der Nilmiindung die goldenen Kriige
vollschépften usw., dafl sie das Opfer gnidig annehmen und ihm ein williges Gehér schenken
mochten. Und darauf folgt der schone Chorgesang der Wolken als der alles Schauenden und
weiter, obschon Strepsiades dazwischen eine Unflitigkeit nicht hat unterdriicken konnen, die

284




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Lanzenkampf der Pygmien mit den Kranichen (Vasengemiilde Britisches Museum, London)

Gegenstrophe, worin sie den Blick tiber Attika schweifen lassen, ein wahres Seitenbild zu der
bertihmten Schilderung von Kolonos im koloneischen Odipus. Freilich hatten die Wolken keine
komische Gestalt, sondern glichen sterblichen Weibern; aber Sokrates hat sie inzwischen bereits
als Patroninnen von allem Schwindel und Geflunker definiert, und trotzdem i3t er sie diese
erhabene Sprache reden. Uberhaupt kommt ja bei Aristophanes an allen Enden die hochbegabte
Dichternatur zum Vorschein. Sehr schon ist auch in den Végeln der Aufruf des Wiedehopfes an
seine Gemahlin, die Nachtigall, deren Weisen empordringen sollen zum Throne des Zeus, und
Phobus soll samt den iibrigen Géttern einstimmen in den Klagegesang. Hier schwingt sich die
Poesie plotzlich in den soeben licherlich gemachten Olymp empor. Mehrmals enthalten auch in
den Parabasen die kleinen lyrischen Zwischenstiicke schéne Anrufungen der Gotter. Endlich waren
die allegorischen Figuren (z. B. Eirene, Opora, Theoria im Frieden ), wenn sie schon durch geputzte
Dirnen dargestellt wurden, doch gewif} ideal zu verstehen. Der Frieden war ohne Zweifel grofSen-
teils auf diese schonen, stummen Erscheinungen der zweiten Hilfte berechnet.

Mit einem Worte moge daran erinnert sein, dafl gerade die Gbtter sich bei Aristophanes auch
wieder die keckste Komik miissen gefallen lassen; ganz gefahrlos scheint indes ihre komische
Verwertung doch nicht gewesen zu sein. (Vgl. z. B. Lysias gegen Kinesias bei Athen. XII, 76.)

Die Handlung ist bei Aristophanes meist eine hochst einfache und direkte und geht fast
widerstandslos vor sich, wie z. B. die Stadtgriindung in den Végeln, es gibt wohl kleine retar-
dierende Spifle, aber keine Gegenintrigue, keine die Haupthandlung kreuzende Nebenhandlung;
wir haben es hier mit dem exkludierenden Gegenteil der neueren attischen Komédie zu tun.
Etwas aber, worin Aristophanes den geschmahten Euripides noch iiberbietet, ist der Miflbrauch
des Juristischen, Gerichtlichen. Nicht alle seine Plidoyers und Gegenplidoyers sind so schon und
merkwiirdig wie in den Wolken die der gerechten und ungerechten Rede (des Aéyoc Bixatog und
&5woc). Ermiidend, wenigstens fiir uns, sind durch ihre Linge die des Wursthandlers und des
Paphlagoniers vor dem Demos, welche die Hauptmasse der Ritter ausmachen, und ebenso der
lange Hundeprozefl in den Wespen, auch der Prozef} zwischen Aschylos und Euripides in den
Froschen ist etwas lang. Noch am meisten geschiebt in den Froschen, wenigstens in deren erstem
Teile.

Aber auch ohne Geschehen kann grofle Abwedhslung dadurch hervorgebracht werden, daf
sukzessiv eine Menge verschiedener Masken auftreten, die von den Hauptpersonen je nach ihrer
Bedeutung Bescheid bekommen. So treten in den Vigeln, abgesehen von Herolden, Boten und
Sklaven, der Priester, der Dichter, der Chresmolog, Meton, der Aufseher, der Volksbeschluf3-
handler und spiter der Vatermérder, Kinesias und der Sykophant auf. Auch die Acharner drehen
sich um das einzige Hauptfaktum, daf} sich Dikéopolis durch Amphitheos dreierlei Friedensproben
(ohne Zweifel in Flaschen) hat kommen lassen, nimlich fiinf-, zehn- und dreifSigjahrigen Frieden,
und den letzteren tibernimmt und wirklich mit den Seinigen genieflt. Alles tibrige spielt nur um

285

Die Gotter

Die Handlung

Prozefipartien

Bunte
Szenenfolge




Die Einbeit
der Zeit

Komische
Gegenstande

Der Hades

Die karikierten
und die rea-
listischen
Charaktere

Poesie und Musik

den Markt herum, wohin der Megarer, der Béoter, zwei Ankliger, der Bauer, die Gesandten der
Brautleute und Lamachos kommen; auch in der Eroffnungsszene sind so schon die kéniglichen
Gesandten, Pseudartabas und der Thrakergesandte erschienen. Ahnlich sind die Wespen gebaut,
und in mehreren Stiicken sind der Mantis und besonders der Sykophant verwertet. — Mit der
Einheit der Zeit geht der Dichter insofern frei um, als ein kurzes Chorlied oder (in den spitesten
Komodien) ein Tanz eine lingere Zwischenzeit dedken muf. In den Acharnern wird derselbe
Lamachos, der eben erst in den Krieg gezogen, nach einem Intervall von 50 Versen verwundet
zuriickgebracht, und im Plutos hat man sich wihrend des Entreakts zwischen V. 626 und 627
den ganzen Hergang im Asklepieion zu denken, welcher hernach von Karion sogleich erzihlt
wird. Anderseits ist es auch ein hiibsches Motiv, dafl in den Rittern, als die beiden Sklaven dem
schlafenden Paphlagonier seine Orakel stehlen und daraus ersehen, ein Wursthiandler sei bestimmt,
der Nachfolger von dessen Macht zu werden, ein solcher Wursthidndler gerade auch im gleichen
Augenblicke auf die Bithne tritt und von ihnen mit feurigem Willkomm begriifit werden kann.

Im Frieden war der Mistkifer, welchen Trygios zum Emporschweben braucht, zugleich Parodie
der Stelle, da Bellerophontes in dem euripideischen Stiidke auf dem Pegasos emporgeschwebt war.
Ubrigens hatte schon Asop einen Mistkifer zu den Gottern empordringen lassen. Ebenda sind
der Morser, worin der personifizierte Krieg die Stidte zusammenstampfen will, die beiden
Morserkeulen, die ihm fehlen (es sind Brasidas und Kleon gemeint, die kiirzlich gefallen waren),
die vom Krieg in eine tiefe Grube gestofiene Friedensgbttin, tiber welche noch Steine angehiuft
sind, lauter ins Handgreifliche iibersetzte Allegorie, ja Sprichwort und landliufige bildliche Rede,
die aber fiir solche Verwendung einer festen Hand und eines hohen, das Ganze beherrschenden
Sinnes bediirfen. — Wir erinnern hier noch an den iiberaus abenteuerlichen Apparat, die riesigen
Zirkel, Lineale usw., womit in den Vdgeln der Astronom Meton kommt, der die Vermessung fiir
die neue Luftstadt besorgen will, an die zwei Stimmurnen, die ebendaselbst der Psephismenhindler
mitbringt, an den Sonnenschirm, den Peisthetiros (ebenda 1508) iiber Prometheus zu halten
ersucht wird, und an die Denkhiitte (das gpovriatfipiov) des Sokrates in den Wolken.

Ein stets bereites Reservoir fiir Handlung und Charakter war endlich der Hades. Er ist die
Lokalitit der Frasche, aber auch Eupolis lief} in seinem goldenen Geschlechte die Schatten des
Solon, Miltiades und Aristides sich tiber Kleons Fithrung im Peloponnesischen Kriege besprechen;
und wir erfahren an der Stelle, wo uns dies tiberliefert wird, da8 die Rhetorik hierfiir, wenn sie
von der alten Komédie sprach, das Wort Schattendichtung (eldwiencita) braudhte.

Was nun die Charaktere betrifft, so sind die Hauptfiguren in ihrer Gesamterscheinung Kari-
katuren (Ulberladenheiten) im eigentlichen Sinne des Wortes, wie ja schon ihr Kostiim, toll
erfunden und aus Ublichem und Phantastischem gemischt, ja nicht etwa das des wirklichen Lebens
ist. Sie wollen keine moglichen und wahrscheinlichen Charaktere, keine Typen sein, wie die der
neueren Komédie, sondern Fratzen, und zwar oft ganz personliche, und stellenweise auch Ideal-
figuren. Nur Nebenfiguren, welche blof ein Amt, eine Verrichtung reprisentieren: die Wirtin,
der Sykophant, der Chresmologe, vor allem die Sklaven treten natiirlich realistisch auf.

Ganz unethdrt sodann ist in den Fréschen die Personifikation des schlechten Theatergeschmacks
als Dionysos, d. h. als eine ganz konkrete Figur, an deren sonstige gottliche Prizedenzien un-
gescheut appelliert wird. Aristophanes nimmt einfach den Gott der Bithne fiir die damalige
Richtung des Publikums, welches iiber seinen Euripides verziickt ist und ihn bei jeder Ge-
legenheit zitiert. Darum ist hier, wie bei Rabelais, vor jeder allzu prizisen Beziehung solcher
Gestalten zu warnen, als wire dieser immer der und der und jener ebenfalls immer die und die
bestimmte Personlichkeit. Vielmehr behilt die Farce ihr Recht einer hohen Freiheit, in alles

286




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

mogliche tberzuschlagen und Beziehungen aller Art in ihre Figuren aufzunehmen. Nicht nur
metamorphosieren sich diese bestindig, sondern sie kénnen auch jeden Augenblick ihrem osten-
siblen Stande gemaf realistisch reden und handeln, Dikiopolis und Trygios als Landwirte, Karion
und Xanthias als Sklaven, Strepsiades als abgehauster Philister, Dionysos als Gott. Der Dichter
mufl ungemein frei tber sie verfiigen konnen, wenn er sein wesentliches Kunstziel erreichen
soll: die Stimmung Athens in einem bestimmten Moment in vollig grotesker Gestalt zu fixieren
und zugleich zu richten.

Weit das feinste und beste ist die Zeichnung der athenischen Natur in zwei Personen, nim-
lich dem Peisthetdros und dem Euelpides der Vdgel. Jener ist die Personifikation der athenischen
Prahlnatur, die sich aber auch tberall zu helfen weifl und die erstaunlichsten Existenzen im-
provisiert. Man achte z. B. auf die grofle, echte demagogische Hetzrede an die Vigel, wasmafen
sie ehemals die Welt beherrscht hitten und sie nun wieder beherrschen sollten; man sicht, wie
geliufig dergleichen auf anderen, wirklicheren Gebieten dem Athener war, er beutet die ganze
Situation nach allen ihren Moglichkeiten aus. Jeder gewitzigte Athener mochte sich und seines-
gleichen in diesem Bilde des Rechtbehaltens mit grotesker Unverschimtheit erkennen. Daneben
ist sein Gefahrte Euelpides der gutmiitige und leichtgliubige Mitliufer, der dazwischen immer
das Maul offen hat, um kleine Miseren zu erzihlen; er hingt noch mit allen seinen Sinnen an
Athen, hilft aber gelegentlich dem Peisthetéros renommieren, auch gegen die Gotter.

Dabei ist fir alle Einzelduferungen die Hyperbel cin wesentliches Mittel der Komik, auch
wenn es sich um Abwesende handelt wie bei der Schilderung des Groflkénigs in den Acharnern.
Elf Jahre braucht die zu ihm abgegangene Gesandtschaft zur Hin- und Riickreise, und im vierten
Jahre erreicht man die Residenz, er aber ist eben mit Heeresmacht auf Stuhlgang in die Gold-
gebirge ausgezogen. — Auch die Parodie, d. h. das Zitieren ernstgemeinter tragischer Stellen
mit leichter Entstellung, gibt, schon abgesehen von der eigentlichen literarischen Kritik, dem
Sprechenden wesentlich die Physiognomie einer Karikatur, wenn z. B. ein Pfandleiher in der-
gleichen verfillt, wie dies in den Wolken geschieht. Aus der ganzen karikierten Existenz gehen
dann von selbst die komischen Einfille hervor.

Das satirische Bild der Zeit haben wohl auch andere Perioden der Geschichte hinterlassen, aber
keine ein so grandios konkretes, wie die aristophanische Komédie ist; daf} ein Ereignis wie der
Peloponnesische Krieg und die ganze damit verbundene innere und duflere Krisis des griechischen
Lebens ein solches Akkompagnement der sublimsten Narrenschelle mit sich hat, ist ein Unikum
in der Geschichte. Und es war eine unvergleichliche Zeit, in welcher wohl eine Art von tollem
Taumel die meisten ergreifen mochte: Athen hat allmihlich seinen ganzen ungeheuren Reichtum
an politischen Einrichtungen, biirgerlichen und richterlichen Formen, Kultur und Sitten entwickelt;
— alles ist a priori agonal, auf gegenseitige Uberwindung und Uberbietung gestimmt und ein-
gerichtet, und die Form dieses Kampfes ist mehr und mehr zur Geltendmachung bei den Massen
ausgeartet; dazu der Konflikt zwischen Superstition und Atheismus, ferner die Herrschaft iiber
ein ganzes Reich und die nun hereinbrechende Krisis, wobei der ganze Zustand aufs hohe Meer
hinausgerdt; Genialitit und Verruchtheit schlingen sich durcheinander; eine gewaltige Zahl von
bedeutenden und selbst grofilen Individualititen reift unter diesen Umstinden: die gréfiten
Kiinstler, Dichter, Philosophen, Thukydides, Alkibiades — alles zwischen Pest, Hunger und Krieg.

Diesen Zustand nach allen seinen Seiten in seinen verschiedenen Momenten in einem gewaltigen
Hohlspiegel zu sammeln, ist nun die Sache der Komédie. An den Realismus, d. h. an das Zu-
greifen auch nach den duflerlichen Einzeldingen des Lebens, sobald sie charakteristisch sind, war
die Poesie seit Archilochos und den Jambikern gewdhnt; die Komédie nun greift zu, im groflen

287

Umschlag ins
Realistische

Peisthetdros
und Euelpides

Die Hyperbel

und die Parodie

Zeitsatire bei
Aristophanes

Die Komodie
alsBild der Zeit




Politische
TJoleranz
gegen die
Komadie

Der patrio-
tische Wille

fie sAnpc
Aristopbanes

Friedenspolitilk

Die Ritter

Poesie und Musik

wie im kleinen, nur dafl ihr daneben eine kolossale Phantastik dient, die Ziige des Lebens in
grotesk vergroflertem Maflstabe zu verwirklichen; zugleich aber besitzt sie prachtvolle Kunst-
formen und ideale Bestandteile die Fiille; Hohn und Begeisterung sollten sich mischen diirfen.

Und es gab ein Athen, welches gerne in diesen Hohlspiegel hineinschaute. Wihrend die
franzosische Revolution jedem den Kopf vor die Fiifle gelegt haben wiirde, der im geringsten
an ihrem Pathos gezweifelt oder gar es grotesk verbildlicht hitte, lebte diese Stadt ihr tolles
Leben, verlangte aber zugleich zu wissen, wie sie sich dabei in den Augen grofler Dichter aus-
nehme, und gestattete solchen dabei in hohem Grade eine eigene Meinung, welche oft eine
Minoritdtsmeinung sein mochte. Zugleich wurden dieselben gleich den Tragikern durch den
Wettkampf gespornt und balanciert,

Im Dichter mufite ein Verstindnis und Mitleben von allem sein, was Athen bewegte, weiter
nichts. Die Schwimmkraft aber, wodurch er in diesem Strome sich oben hielt, konnte auf die
Lange doch nur ein ernster Wille fiir das Wohl Athens und als Norm hierfiir die vergangene
Zeit der Marathonkémpfer sein, wie Aschylos es ihm fiir die Poesie ist. Mit dem bloflen Hohn
und Witz, der bloffen Giftelei wire er nicht ausgekommen. Als Patriot und laudator tem-
poris acti konnte er allen Leuten und Parteien eins anhingen und ohne oder doch nur mit
gelegentlicher Tugendpredigt sein Ziel verfolgen und seinem Humor leben. Dabei aber erlaubte
er sich, schwer willkiirlich zu sein wie in den Wolken, und erscheint einer gar nicht immer
richtigen momentanen Politik hingegeben.

Bekanntlich vertritt Aristophanes in der Zeit des Krieges die Friedenspolitik. Aber es 1ifit
sich streiten, ob es wohlgetan war, im Frithjahr 425 v, Chr., als man noch kaum einen unschid-
lichen Frieden haben konnte, der Friedenssehnsucht einen so starken Ausdruck zu geben, wie er
in den Acharnern tut. Die Ursache der Fortsetzung des Krieges war ja nicht Kleon allein, und in
Lamachos wird einer der fihigsten und hingebendsten Soldaten Athens verhdhnt; aus Dikaiopolis
aber spricht im Grunde die gemeinste Philistersehnsucht, nicht nach den hoheren Segnungen,
sondern nach den Bequemlichkeiten und Geniissen des Friedens. Im Frieden wird der ohnehin in
Verthandlung begriffene Friede gefeiert und zugleich durch den Mund des Hermes eine Art
populdre Anschauung von den Ursachen und dem bisherigen Verlaufe des Krieges auseinander-
gesetzt, in der Lysistrata aber fillt der Dichter wieder in seinen fritheren Fehler zuriids; denn
dieses stirkste der Friedensstiicke muflte in der Zeit, da die Spartaner in Dekeleia standen, mit
Persien verbiindet waren und nicht die mindeste Ursache hatten, so friedenssehnsiichtig zu sein,
wie es ihre Boten hier sind, da also der Friede gar nicht oder nur in schidlichster Form zu haben
gewesen wire, politisch so unzweckmiflig als méglich sein. Auch ist es nicht nétig, dem Dichter
bei dieser Tendenz eine hohe unabhéngige Gesinnung zu vindizieren; mit seiner Friedenspredigt
hatte er tatsichlich die Majoritit der Zuschauer immer fiir sich, und es ist auch zu beachten,
daf} er in derjenigen Vorgeschichte des Krieges, die er in den Acharnern gibt, zwar sehr scharf,
und wie es in einem modernen kriegfithrenden Staate auf der Bithne nicht geschehen kénnte,
betont, daf} die Schuld an dem Kriege auch in Athen zu suchen sei, sich daneben aber auch
weislich mit sehr emphatischer Wiederholung durch Exzipierung Athens gegeniiber den schlechten
Athenern zu decken weif3, die mit den Megarern Hindel suchten.

Wenn also die Friedenssehnsucht des Dichters von zweifelhaftem Wert ist, so sind dagegen
imposant wahr und warnend die 424 v. Chr. gegebenen Ritter, wo der paphlagonische Bediente,
der den Herrn Demos vollig in seiner Gewalt hat, d. h. Kleon, nur durch einen noch &rgeren,
den Wursthindler, tibertrumpft und fortgeschimpft wird, als ein wahres Bild von der demo-
kratischen Abwechslung der Schlechten mit noch Schlechteren. Die Komddie war tiberhaupt,

288




Die Paesie auflerhalb des blofien Hexameters

solange sie konnte, antidemagogisch (was vielleicht auch die Majoritat der Zuschauer war), nicht
nur bei Aristophanes, sondern auch bei Eupolis u. a.; der Kampf aber, in den sich Aristophanes
mit Kleon einlief}, erheischte wirklichen Mut und blieb auch nicht ohne Folgen fiir den Dichter;
denn Kleon hatte beim Rate schon wegen eines seiner ersten Stiicke, der Babylonier, Klage erhoben,
angeblich weil Athen darin an den groflen Dionysien in Gegenwart fremder Gesandten blamiert
worden war, in Wahrheit wegen der Hiebe, die er selbst erhalten hatte, und nachdem dieser
Angriff erfolglos geblieben war, lief} er ihn auf die Auffithrung der Ritter, allerdings des stérksten
Parteistitckes, hin durch die Theaterpolizei durchpriigeln, wofiir ihm der Mifthandelte in der
Nebenparabase der Wespen die Quittung ausstellt.

Von hédhster Schénheit sind die Vogel. Im Jahre 415 v. Chr. zur Auffihrung gebracht,
vermeidet dieses Stiick mit grofiter Diskretion das Banglich-Wirkliche, nimlich die Sorge um die
sizilische Expedition und den Hermokopidenprozef}, um dafiir in Peisthetéiros das allgemeine Bild
des athenischen Wesens und speziell das des Treibens der Athener in Kolonien und Hegemonie-
stidten zu entfalten. — Was dann die spiteren Stiicke betrifft, so ist politisch sehr bedeutend
die dem Aschylos in den Froschen in den Mund gelegte Empfehlung des Alkibiades. Die Ekklesia-
zusen sind ein lustiger Ausdruck der Verzweiflung an der damaligen matten und kleinlichen
attischen Demokratie und zugleich ein Hieb auf die politischen Utopien der Philosophen.

Wieweit dies Treiben der Komodie dem Staate zum Heil diente, und welchen Gesamteinfluf}
die massenhafte personliche Invektive auf die Abwendung der Denkenden vom Staat und von
der Offentlichkeit hatte, welche fiir das folgende Jahrhundert so charakteristisch ist, das haben
nicht wir zu tiberlegen; die Athener hitten dariiber zu entscheiden gehabt; sie aber wollten
einmal die Komddie, wie sie war, und wurden dabei wunderbar genial bedient; erst im
IV. Jahrhundert verbot der Demos die persénliche Maske. Was soll man nun von Aristophanes,
der so tief in den Schmutz hineingreift, als Menschen denken? Man wird wohl tun, ihn weder
als Helden der Moralitit noch als besonders unmoralischen Menschen zu betrachten; man méchte
ihm vielmehr eine mittlere Moralitit zuerkennen. Aber zu einem Heiligen soll man ihn nicht
machen.

Unvermeidlich natiilich betreffen seine unbarmherzigen Witze vorzugsweise das Theater
selbst, die tibrigen Komiker und die Tragiker, aber auch andere Dichter, z. B. Dithyrambiker,
und zwar bis zur Verdammnis ihrer Bewunderer in den dicksten Hollenpfuhl, ja auch die einzelnen
Schauspieler samt dem Theaterpublikum. Die Zitate aus bekannten tragischen Stiidken erscheinen
dabei hiufig in parodistischer Umgestaltung; vielfach wéren aber diese Scherze ohne die Scholiasten
sehr hinfillig, oder wir sind auch darauf angewiesen, den zugrunde liegenden Tatbestand zu
erraten. Weit das beste ist das parodistische Verhohnen z. B. des schlechten und dabei pindarisch
feierlichen Dichters in den Végeln, der zuletzt in diesem Stil noch betteln mufl. Aber diese ganze
literarische Kritik, so belehrend, ja unschitzbar sie fiir uns als Kunde iiber den Grad der Teil-
nahme an der Poesie ist, ist an sich eine der schwachen Seiten der alten Komodie. Es ist ein
vollig untriigliches Zeichen des beginnenden Verfalls, wenn die Poesie anfingt, systematisch
Literatur zu treiben, und davon lebt, und ewig konnte das nicht so fortgehen. Es ist zwar fiir
Aristophanes ein Gliick gewesen, dafl er ein so erlauchtes Opfer wie Euripides zum Zerpfliicken
hatte, aber er hat so wenig diesen als Kleon stirzen konnen, und es zeugt fiir uns von der
Unabhingigkeit des athenischen Gefithls, dafl Athen trotz allem mit so vielem Geschick vor-
gsebrachten Hohn sich seinen Euripides nicht verleiden lief?.

In den Fréschen hilt sich der Agon zwischen Aschylos und Euripides auf der Héhe, solange sie
einander die allgemeinen Anklagen entgegenhalten, sinkt aber merkwiirdig von Vers 1119 an,

19 Burckhardt, Griechische Kultur 289

Die Végel

Aristophanesin
seiner Wirkung

und als Mensch

Seine scharfe
Polemik

Kampf gedgen
Euripides

Aschylos und
Euripides




Sophokles und
Euripides

Sokrates und
die., Wolken*

Der Plutos

Stande-
verspottung

Poesie und Musik

wo Euripides die einzelnen Tragédienanfinge des Aschylos zu kritisieren beginnt, was ihm dieser
nachher zuriickgibt. Nachdem sie dann einander gegenseitig ihre Manier in den Chéren und
darauf in den Monodien parodiert haben, ist man froh, wenn nur endlich die magere Erfindung
des Waagebalkens kommt, auf dessen Schalen jeder einen Vers hineinsprechen muf}, wihrend
er die Waage fafit. Da Dionysos noch keinen Entscheid wagen will, kommt Pluto, um ihn zu
dringen, und erst, nachdem beide Dichter sich iiber Alkibiades in politischen Ratschligen haben
aussprechen miissen, nimmt Dionysos den Aschylos mit sich und 148t den Euripides sitzen, d. h.
die Sache wird am Ende durch eine auflerhalb der Poesie liegende Tendenzfrage entschieden;
Aschylos hat fiir, Euripides gegen Alkibiades gestimmt.

Sehr fein motiviert Aristophanes in diesem Stiicke den Umstand, dafl Dionysos Sophokles
im Hades lassen will, wihrend er Euripides evoziert. Uberhaupt wird Sophokles, der dem
Aschylos huldigt, hier wiirdevoll behandelt, wihrend ihm im Frieden nachgesagt wurde, daf3
er vor Geiz um des Gewinnes willen auf einer Binsenmatte in die See stechen wiirde. Euripides
aber wird @berall schonungslos angegriffen, und aufler der literarischen Kritik meldet sich hier
so viel personliches, an der Schmahung seiner Privatverhiltnisse kenntliches Gift, daff man versucht
ist, bei Aristophanes etwas wie gemeinen Neid gegen ihn anzunehmen. Diese persénliche Mif3-
handlung des Euripides und in den Thesmophoriazusen auch des Agathon, wobei sich zur
Parodie noch die Denunziation gesellt, ist durch gar nichts zu beschonigen; zumal die sittliche
Entriistung des Aristophanes iiber Euripides aber wire an und fiir sich gar zu lacherlich.

Was aber den in den Wolken persiflierten Sokrates betrifft, so bleibt es trotz der Anbiederung,
die im platonischen Symposion zwischen ihm und Aristophanes stattfindet, Tatsache, daf} er in
seiner Verteidigungsrede die Komédie und ganz direkt Aristophanes mit seinen Wolken unter
die Ursachen seines Verderbens rechnet, und zwar gehoren diese Ankliger, die thm das Auf-
suchen der tiberirdischen Dinge und die Erhebung der geringeren Sache zur besseren vorwarfen,
zu den fritheren und ilteren. Er sagt zu den Richtern: Die Leute, die dergleichen héren, halten
einen dann auch fiir einen Atheisten ... Diese Ankliger baben euch schon bestimmt, als ibr
Knaben waret.

Das letzte Stiick des Aristophanes ist der Plutos, ein noch immer héchst grazitses Werk.
Abgesehen von einem einzigen Wechselgesange fehlen die Chorgesiinge hier ginzlich (die
Parabase findet sich schon in den Ekklesiazusen nicht mehr), und zur alten Komédie ist also
dieses Stiick schon der Form wegen nicht mehr zu rechnen; doch ist es deshalb nicht fir die
mittlere typisch. Meisterhaft ist der Konflikt von Plutos und Penia (Reichtum und Armut) mit
dem vielseitigen Egoismus der Erdenmenschen gegeben. Hier handelt es sich eigentlich nicht
mehr um Athen, sondern um die Welt, auch nicht um einen Moment der athenischen Entwidklung,
sondern um ein moralisches Problem aller Zeiten.

9.Diemittlere Komédie

Mit der sogenannten mittleren Komddie, welche zu Athen ungefihr von 380 bis 330 v. Chr.
gebliht hat, und deren Hauptvertreter Eubulos, Anaxandridas, Alexis und Antiphanes sind, kommt
die uralte, nur durch das vorwiegend politische Kolossalbild Athens, welches die alte Komédie
heif}t, in den Hintergrund gedringte Richtung alles Lustspieles, die Stindeverspottung, wieder zu
ihrem Rechte, das megarische Element scheint wieder vorgedrungen zu sein, die derbe Komédie
(xwpgdla goptixf)), verbunden mit der Gotterkomik und ohne Zweifel mit Liebesgeschichten
als Substrat.

290




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Von der megarischen Posse war frither die Rede. Sie soll bereits die lacherliche Nachabmung
bestimmter Stinde und Geschifte im Menschenleben, besonders bereits die des Haus-Koches
kultiviert haben, und an sie soll der sizilische Megarer Epicharmos angekntipft haben, der, um eine
Generation ilter als Aristophanes, besonders unter Hieron in Syrakus lebte. In dieser Stadt war
die Komadie unméglich politisch, sondern von allgemein menschlicher Tendenz; der Dichter erging
sich iiber Torheiten und Licherlichkeiten aus dem gemeinen Leben, und seine Gestalten sind der
Bauer, der Trunkenbold, auch schon der Parasit; dabei waren seine Komddien voll philosophischer
Erorterungen nicht bloff moralischer, sondern sogar metaphysischer Art, wobei uns freilich ratsel-
haft bleibt, wie die Philosophie mit dem tibrigen Stoffe zusammenhing. Ein grofler Teil dieser
Stiicke hatte eine mythische Form; das ganze Gotter- und Heroenwesen erschien darin in eine

Ariadne als Weinschenkin
(Silbermiinze von Histiaea auf Eubda. Miinzkabinett, Paris)

niedrige Sphire versetzt; das Leben der Gotter war nach der Weise der biirgerlichen und héus-
tichen Verhaltnisse des gemeinen Mannes aufgefaflt, die gemeinsten Triebe an ihnen hervor-
gehoben. Es findet sich der fressende Herakles, ein Hochzeitsmahl der Gotter, ein Gelage, an dem
Hephiastos mit Hera streitet, aber trunken durch Bakchos auf den Olymp zuriickgeftihrt wird,
kurz die Respektswidrigkeit gegen die Olympier ist nicht kleiner als in den PVdgeln des Aristophanes.

Von dieser ilteren sizilischen Komddie also mit ihrer Verspottung nach Stinden und ihrer
Gotterkomik war der Ulbergang zur mittleren attischen Komddie viel leichter als von der alten
attischen Komadie aus; dafd diese letztere aber sich in Athen nicht halten konnte, hatte seine
inneren Griinde. Der grofle aristophanische Spott auf den Staat und dessen Reprisentanten
und Krisen war nimlich unmoglich geworden; man war zu schwach und unbedeutend, um die
volle Karikatur, die sich nur fiir das Grofle lohnt, noch auszuhalten; auch war die Politik schon
zu vielen klugen Leuten verleidet. Dazu gab es ein Staatsverbot gegen die persdnlichen Masken;
die personliche Malice aber liefl man sich jedenfalls durch das verschiedentlich erwihnte Verbot,
die Leute unter Nennung ihres Namens zu verhohnen, nicht nehmen; vielmehr blieb dieser, auch
neben der Persiflage ganzer Stinde und stehender Charaktere, Tiir und Tor offen; nur traf sie
jetzt neben allerhand anderen Opfern des Stadtgespriches hauptsichlich die Philosophen, Redner,
tragischen und epischen Dichter, allenfalls auch einen fremden Herrscher, und wenn man einmal
auf einem Individuum herumtrat, so taten es gerne mehrere.

Von den Chéren ist in dieser Komddie keine sichere Spur mehr vorhanden, und somit ist auch
keine Rede mehr von einer Parabase; schon in den letzten Stiicken des Aristophanes will das
Wort Chor, wo es, ohne daf} ein Chorlied folgt, zwischen den Szenen steht, nichts anderes mehr

19 291

Epicharmos

Fortdauer der

Persiflage

Ende des Chors




Das Erotische

Die Gatter-
burleske

Standekomik

Verbohnung
der
Philosophen

Poesie und Musik

sagen, als daf} hier eine Zwischenmusik durch den Flotenspieler oder auch ein kurzer Tanz statt-
fand. Im tbrigen blieben die Auffithrungen im Zusammenhang mit den dionysischen Festen;
nur 1aBt sich angesichts der Massenhaftigkeit der Produktion ohne die Annahme kaum auskommen,
dafl auch zwischen denselben Auffithrungen stattfanden; diese waren im ganzen wohl eher schon
ein Geschift geworden.

Da diese Gattung nun auf Erfindung neuer Stoffe angewiesen war, bedurfte sie neuer Vehikel,
und als ein solches scheint sich ihr bereits die Liebes- und Entfithrungsgeschichte geboten zu
haben. Angeblich meldete sich diese zuerst bei Anaxandridas, daneben aber steht die beharrliche
Behauptung, dafl Aristophanes bereits in seinem spiten Stiicke Kokalos Verfithrung und Wieder-
erkennung und andere Motive Menanders gebraucht habe. Das Erotische wird vielleicht, wenigstens
wenn das Stiick keine Gétterposse war, aber auch selbst dann das haufigste Substrat der Handlung
gewesen sein, und am Ende hat sich die mittlere Komédie von der neueren nur durch die hiufigere
Stande- und Literaturparodie und durch das Mythologische unterschieden.

Was nun die Gotterburleske betrifft, so war dieses an sich, ohne aristophanische Beziiglichkeit,
sehr dubiose Genre den Titelverzeichnissen nach sehr stark vertreten. Die einzige einigermaflen ent-
sprechende Idee davon gibt uns der Amphitruo des Plautus. Wenn dieser wirklich die Nachahmung
eines solchen Stiickes ist, so mogen manche gute und spaflhafte Szenen darin vorgekommen
sein: wie Merkur den Sosias, vermége der Gotterallwissenheit, an seiner eigenen Personlichkeit
irremacht und thm durch Mitwissen des Geheimsten beweist, er sei Sosias, ist echt komisch. Der
Rest, besonders die schamvolle Verwirrung der Alkmene, welche mit zwei Verschiedenen geschlafen
hat und dagegen kummervoll protestiert, ist einfach frech; sie will und kann die Tatsache nicht
zugeben, wihrend der wiehernde Zuschauerpébel sie weif.

Von der Stindekomik, worin die Neueren den Alten tiberlegen sein konnten, zeugen eine Menge
pikanter Titel, die vielen athenischen Realismus erwarten lassen, freilich aber vielleicht pikanter
lauten, als die Stiicke selbst waren. In den Fragmenten finden sich hitbsche Genrebilder, wie die
von Athendus aus dem Olyntbier des Alexis mitgeteilte Rede, worin ein Bettelweib ausfiithrt, wie sie
threr fiinf seien, ihr Mann, der Bettler, und sie, die Alte selbst, eine Tochter, ein junger Sohn
und die Wackere, die sie bei sich hat (wahrscheinlich eine Tochter, die sie verkuppeln will), und
was sie essen und wie sie nach Umstinden abwechselnd hungern und dabei elend werden. In
solchen Stellen wiirde fiir uns der Wert dieser Stiicke, der ein kulturhistorischer wire, am ehesten
liegen. Auch kithne bildliche Prahlereien kommen vor, indem z. B. jemand die Gefihrlichkeit
seiner Tischgesellschaft mit dem Worte schildert: unser Essen sind geschirfte Schwerter, als
Zukost schlucken wir brennende Fackeln, zum Nachtisch bringt der Bediente kretische Doldhe
usw. Gewif} aber spielte die Ubertreibung nicht mehr dieselbe Rolle wie in der alten Komédie.
Eine Liebhaberei dieser Dichter, die wir hier beiliufig erwihnen wollen, bestand nach den vielen
Mustern bei Athendus auch darin, ihre Personen Ritselfragen (ypigove) aufgeben und lssen zu
lassen, ohne dafl man ahnt, welche Forderung das Ganze der betreffenden Komédie davon haben
mochte; es war wohl nur eine athenische Liebhaberei.

Gern beschiftigt sich auch diese Komddie mit den Tragikern, besonders aber wird den Philo-
sophen vieles nachgesagt. So schildert Epikrates aus Ambrakia eine Szene aus Platos Akademie, wo
die ganze Schiilerschaft tiber einen Kiirbis streitet, ob er ein Kraut, ein Gras oder ein Baum sei,
bis ein sizilischer Arzt sie deshalb verhohnt. Als sie dann bdse werden, erscheint Plato ruhig und
befiehlt thnen, nochmals tiber die Frage zu meditieren. Aus Antiphanes wird uns eine Hohn-
tirade tiber die Sophisten im Lykeion, also die Peripathetiker, wegen ihrer Distinktion von Sein
und Werden (8lvar und yéyvesbar) mitgeteilt, die fiir uns ganz so klingt, als horten wir die Parodie

292




Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Hegelscher Logikoperationen. In verschiedenen Stiicken ebendesselben und auch des Alexis fielen
ferner Hiebe auf das armselige Leben der Pythagoristen, welche kein Lebendiges (Epduyoy) und
keinen Wein genieflen, wohl aber einen Hund, den man vorher getdtet hat, so daf} er kein
Lebendiges mehr ist. Dagegen scheint man damals die Zyniker in Ruhe gelassen zu haben, vielleicht
weil man ihr boses Maul fiirchtete. — Immerhin beweist die Verhéhnung der Philosophie, wie
sehr dieselbe eine Hauptsache im athenischen Leben geworden sein muf}, als es sich nicht mehr
lohnte, den Staat zu verhthnen, und da die Philosophen einander gegenseitig in ihren Schriften
fast noch #rger behandelten, als die Komiker taten, empfinden wir ihnen gegeniiber kein grofies
Mitleiden; aber gut ist es, dafl die mittlere Komodie so wenig als die alte und die neue der
bildenden Kunst auch nur gedacht zu haben scheint; Skopas und Praxiteles hatten das Gliidk,
von ihr ignoriert zu werden, vielleicht schon, weil sie nicht permanent in Athen verweilten.

Gegeniiber von diesem allen ist nun iiberaus bezeichnend die enorme Stelle, welche der Koch,
das Essen und iiberhaupt das Wohlleben einnehmen. Weil die Dichter ein Publikum von solchem
Geschmack voraussetzten, war bei ihnen so unbillig viel vom Essen und Trinken die Rede, und
gerade von den angesehensten, von Eubulos, Alexis, Antiphanes, Anaxandridas, sind die Zitate
dieser Art sogar zahlreich. Aus letzterem erhalten z. B. wir die Erzéhlung von der halbbarbarisch
grotesken Aufwartung bei der Hochzeit des Iphikrates mit der Tochter des Thrakerkdnigs Kotys.
Ein anderes Mal erfahren wir von den Grof3fressern, welche stiirmisch alle Fische auf dem Markt
zusammenkaufen; auch der aus Aschines bekannte Misgolas kommt bei ihnen vor, welcher sich
bestindig mit Kitharisten und Kitharistinnen umgibt; im Asop des Alexis, vielleicht einem Genre-
bild aus vergangener Zeit, das Asop im Gespriich mit Solon zeigte, war auch von den Wein-
handlern die Rede, welche den Wein verwissern, aber ja nicht aus Gewinnsucht, sondern um den
Kiufern die schweren Kopfe zu ersparen. Auch fiir dies Gebiet hatte Epicharm, der Ahnherr
dieser mittleren Komodie, das wichtigste Prizedens abgegeben; er hatte bereits den Namen des
Parasiten, der nun zur stehenden Figur wurde. Bei Alexis erscheint z. B. der Parasit Chérephon,
der sich um jeden Preis freien Tisch verschafft, bei den Garkichen auskundschaftet, fiir wen sie
ritsten miissen, und sogar nach Korinth fihrt, um ungeladener Gast zu sein, und von Antiphanes
gab es eine Komédie: der Parasit. Ein Prestissimo aus Mnesimachos bringt den Wortschwall eines
Kochs, der seinen Sklaven auf die Agora aussendet, um die jungen Herrn, die dort Reitstunde
nehmen, durch Aufzihlung aller méglichen Geniisse in sein Lokal zu laden; blof} die Effwaren
machen sechzig Artikel aus, und der Vortrag dieser Stelle in einem Atem mochte fiir den Schau-
spieler ein Kunststiidk sein, schwerer als die groflen Wortschlangen bei Aristophanes. Von der
literarischen Seite wird man zugeben miissen, daf8 viel recht Komisches und gut Gemachtes in
diesen Partien vorkommt.

10. Die neuere Komddie

Die mittlere Komédie wurde durch die neuere (ungefihr vor 330 v. Chr.) abgeldst, welche
neben der bukolischen Dichtung Theokrits die letztgeschaffene griechische Kunstform ist und fir
uns an die glinzenden Namen Menander, Philemon, Diphilos, Poseidippos, Apollonios von
Karystos geknfipft erscheint. Thr Schopfer oder wenigstens derjenige Dichter, von dem das ganze
spitere Altertum am meisten entziickt war, der Verfasser von iiber hundert Stiidcen, ist Menander
von Athen, der Neffe des Alexis, Schiiler des Theophrast und Freund Epikurs, zur Zeit auch des
Demetrios von Phaleron. Obschon er im Wettstreit nur achtmal gesiegt haben soll, weil Philemon
volkstiimlicher war, folgte er doch einem Rufe des Ptoleméus Lagi nicht, der ihn nach Alexandria

293

Essen und
Woblleben

Menander und
Philemon




Ramische
Nach-
dichtungen

Biibne und
Kostiim

Atben als
Schauplatz

Weiterleben-
des aus der
mittleren
Komadie

Die Liebschaft
Hauptinhalt

Kuppler,
Hetdren,

Sklaven

Poesie und Musik

zichen wollte, und ist zweiundfiinfzigjihrig in Athen gestorben, wo er in sanften und gemdfigten
Geniissen, wie sie Epikur empfahl, aber eben doch mit Hetdren, nimlich der seelenvollen Glykera
und der tibermiitigen Thais, gelebt hatte. Nach der herrlichen vatikanischen Statue, die ihn sitzend
darstellt, einem Meisterwerk von feiner Charakteristik, wire er eine etwas biirgerliche, aber iiber-
aus geistreiche Personlichkeit gewesen, ein Mann, der vor allem die gutmiitige Auflenseite zeigt,
aber im Innern den Schalk birgt.

Aus Menanders zahlreichen Fragmenten und besonders aus den rémischen Nachbildungen
ist uns diese neuere Komédie nun viel bekannter als die mittlere. Plautus und Terenz nimlich
hingen mit ihr nicht in stubengelehrter Weise durch blofle Kenntnis der Texte zusammen, sondern
noch durch lebendige Tradition. Freilich ging man hier mit den Originalen oft frei um und
scheute sich nicht, durch sogenannte Kontamination aus zweien ein neues zu machen.

Wie wir nun aus den Nachbildungen wissen, stellte die Bithne in der Regel ziemlich lange
Strecken von Straflen dar, wo man die Hiuser der handelnden Personen und dazwischen mitunter
ffentliche Gebdude, Heiligtiimer usw. unterschied. Das Kostiim war etwa das der betreffenden
Stinde im gewohnlichen Leben; dagegen verzichtete man nicht, wie man wohl gekonnt hitte,
auf die Masken, um dafiir Angesicht und Ausdruck walten zu lassen; denn im Grunde ist auch
die neuere Komédie nicht individuell; vielmehr tat man nach der Seite des Individualisierens nur
den einen Schritt, dafl man mehr und andere feststehende Masken schuf, als die mittlere Komédie
gehabt hatte; dieselben waren iiberaus licherlich, nur die Weiber waren bisweilen anmutig. — Vom
Chor war keine Rede mehr. In den Zwischenakten unterhielten wohl auch jetzt Flstenbliser oder
Ténzer das Publikum. Das Rezitativ wird so laut und dréhnend wie in der Tragddie gewesen sein.

Der Schauplatz dieser Stiicke ist meist das diadochische Athen. Auch nach Chironea und nach
dem lamischen Kriege noch war die Stadt reich und selbst politisch nicht machtlos geblieben; aber
siec. war des kraftigeren alten Geistes bar, der jetzige Geist war teils den Philosophen und
Rhetoren, teils dem Genusse des Privatlebens zugewandt. Trotzdem nun die Szene in Athen
ist und die daherigen Ideenassoziationen mit Dank angenommen werden, stellt diese Komdodie
doch nicht mehr das konkrete Athen, sondern das allgemein Menschliche dar, und das Nationale,
Politische, Religiose hat sich zur Philosophie des Lebens und Lebenlassens verdiinnt. Aus der
mittleren Komodie lebt weiter die Komik der Stinde und stehenden Beschiftigungen, zumal als
hochst erwiinschte Nebenfigur der Parasit und der Koch, der jetzt erst seinen ganzen Umfang
gewinnt. Auch die Verhdhnung der Philosophen dauert fort und ebenso die Parodie der Tragédie
(welche man allgemach hitte in Ruhe lassen konnen); als Rest der alten behilt sich die neuere
Komédie auch noch hier und da die personliche Invektive vor. Mittelpunkt des Dramas aber
wird nun, wie unter solchen Umstinden bei allen Vilkern, die Liebschaft, und zwar ist die Seele
des Stiidkes jetzt Intrige und Spannung, Flechtung und Losung des Knotens, innerhalb der
Wahrscheinlichkeit, und die Tréger sind Charaktere, aus deren Wesen sich die Handlung ergeben
soll, und die durch ihre vollige Wahrheit das Interesse des Zuschauers pro und contra erregen
sollen; neben der kunstreichen Intrige erscheint jene stellenweise noch vorhandene Verhthnung
der Stindetypen nur als Nebenziel.

Nach Plautus und Terenz zu urteilen, war es nun im Grunde ein beschrinkter Kreis von Lebens-
verhiltnissen, von Charakteren und von danach moglichen Intrigen, der hier auf die Bithne kam,
und besonders die weiblichen Charaktere sind sehr einformig und bei der volligen Abwesenheit
jedes reicheren Empfindungslebens ziemlich geistlos. Vor allem hat man es mit der Hetire zu tun,
welche bald edler gemiitlich, bald mehr gemeinschlau und gierig ist, ohne daf} ihr aber letztere
Eigenschaft viel schadete, und daneben steht die eigentliche Dirne, die Sklavin eines Kupplers

294




Die Poesie auflerhalb des bloRen Hexameters

(leno). Eine solche kann, wenn ein Liebhaber sie auslost, zur Hetire werden. Auch zur recht-
mifligen Gattin wird sie leicht; wenn dies der Fall sein soll, so geniigt der Nachweis, daf} sie
einst frei geboren und blof} geraubt worden sei; der Loskauf deckt dann die sittliche Inkongruenz
vollig; vollends wird die Hetiire sehr leicht Ehefrau; ja es ist dies wohl ihr Ziel. Die Viter, welche
oft geizig sind, wollen das Verhaltnis der Sthne zu ihren Hetéren zerstdren, fallen dann aber
etwa selber der Versuchung anheim, und so ist die Konkurrenz von Vater und Sohn um eine
Hetire kein seltenes Thema. Uberhaupt genieflen Eltern und alte Leute hier wenig Respekt,
weil sie sich selber nicht sehr respektieren. Auch diese Gestalten und ebenso die des jugendlichen
Liebhabers sind nicht sehr vielartig, und eine individuelle Vertiefung, wie wir sie in den Charak-
teren des Theophrast finden, wire von ihnen nicht zu verlangen.

Die grofie Hauptperson und gewdhnlich der Triger der Intrige ist der Sklave, der damals durch
die allgemeine Lizenz hoch emporgekommen war. Er kommt in allen guten und schlimmen
Schattierungen, bald mehr wohlwollend, rettend oder durchhelfend, bald mehr egoistisch, vor und
ist an zwei Haupteigenschaften kenntlich: dem Reichtum an Auskunftsmitteln und dem Toupet,
d. h. der Fitelkeit, daf} auf ihn der Ausgang ankommt. Auch die zwei Sklaven zweier Herren
wurden von der neueren Komddie tali quali ttbernommen, bald als Intriganten, bald als niedrigere
Reflexe des Tuns und Treibens ihrer Herren, bald als Konfidents.

Wir erwihnen hier ferner noch den Offizier, der nicht Biirger, sondern heimatloser Stldner
und halber Barbar ist. Er ist der miles gloriosus, den sein Parasit weit iibersiebt und ein gescheiter
Sklave in den Sack steckt, und in seiner Gestalt haben wir ein Beispiel dafiir, wie sich neben dem
Intrigenspiel auch die Satire auf bestimmte Menschenklassen im Sinne der mittleren Komédie
behaupten konnte. Zu iiberbieten suchte man diese offenbar mit dem Koch, der in den mannig-
faltigsten Varianten vorkommt, wie denn die ganze Efi- und Kochpoesie ihren Weg wie in der
mittleren Komodie geht. Wir lernen den wissenschaftlich hochmiitigen Koch kennen, der sich als
Schiiler Epikurs gibt, und den, der alle anderen fiir Ignoranten erklért, ausgenommen ihn selbst
und zwei Kollegen, die noch die Schule des grofien Kiichenklassikers Sikon aufrechterhalten;
dieser nimlich hatte alle Reden iiber die Natur (Mdyouc mepl @boewc) inne und lehrte die Kéche
zuerst Astrologie, Architektonik, Strategik. Ein gebildeter Koch macht die Kochkunst zur Mutter
aller Kultur. Ein anderer spielt sich speziell als den Koch der neuen Schule auf, deren Griinder
die scharfen Gewdirze, die einst schon Kronos gebraucht, abschafften, um den Gasten das Weinen,
Nieflen und Geifern zu ersparen. Er weif3, wie man fiir junge Schwelger, fiir Zollner, fiir Greise
kochen muf usw. Ulberhaupt wird gerne etwa die praktische Physiognomik der guten Kunden ent-
wickelt. Andere brauchen lauter mythologische Redensarten oder ergehen sich sonst bei den
geringsten Anlissen in poetischen Redeweisen, und @iber einen Mietkoch klagt ein Herr, weil dieser
— er behauptet, es sei seine Gepflogenheit — in lauter homerischen Ausdriicken redet. Daf} d&rmere
Kunden von den Kédhen hochmiitig behandelt werden, ist ebenso natiirlich, als daf3 der grofle
prahlerische Koch, den man samt seinen Dienern mietet, durch seine Grobheit alles in Schrecken setzt.

Herr der Dinge ist in dieser Komddie tiberall der Zufall; ein hiufiges Vehikel der Erfindung,
von dem freilich ein etwas sehr starker Gebrauch gemacht wird, ist die Wiedererkennung ver-
lorener, in frither Jugend geraubter oder ausgesetzter Kinder, welche etwa schon als Sklaven
verkauft worden oder doch von diesem Schicksal bedroht sind. Auch daf3 zwei einander tauschend
shnlich sehen, ist bei der groflen Unwahrscheinlichkeit des Faktums wohl zu oft behandelt worden;
gemeine Prellereien, an gemeinen Subjekten veriibt, gelten als komisches Thema. Es mag fraglich
sein, wieweit hier noch das ridendo castigat mores zu seinem Rechte kam; die Torheit modite
man allenfalls scheuen lernen.

295

Offiziere

Kiche

Der Zufall und
die Wieder-
erkennunden




Die Prologe

und Gnomen
Diktion

Wert der
Gattung

Die Hilaro-
tragodie

Machon

Verbreitung
de
Dionysischen

Ablosung
durch den
Pantomimus

Poesie und Musik

In seinen Prologen lieB Menander nicht, wie Euripides, Personen des Stiikes, sondern alle-
gorische Introduktionsfiguren auftreten, wie den Elenchos (Gott der Pritfung), den wahrheits-
liebenden und freimiitigen Gott. Was tiberhaupt seine Koinzidenz mit Euripides betrifft, so liegt
sie nach unserer Ansicht nicht sowohl in der individuellen Ausgestaltung der Charaktere, als in der
Freude an der verwickelten Handlung, am Résonnieren und am sententidsen Ausdrucke, welcher
letzteren wir die Erhaltung der vielen menandrischen Gnomen verdanken, die das Eleganteste
sind, was sich auf Grund allgemeiner Beobachtung iiber das Leben sagen liefS. Menanders Diktion
und Ausdrucksweise ist die gleichmafige des gebildeten Tons, ohne das Burleske, das, wo es sich
bei Plautus findet, Zutat des rémischen Dichters oder aus Epicharm entlehnt ist; die Grazie dieses
Stils war im Altertum eine allgemein zugestandene.

So viel feiner attischer Geist und Formensinn aber in dieser Poesie auch gelebt hat, wir werden
doch sagen miissen: die alte Komédie und die Tragdie Athens sind nur sich selbst gleich und
durch nichts unter der Sonne ersetzlich, das die neuere Welt schaffen kénnte; dagegen die neuere
Komédie ist aus jeder Literatur zu ersetzen, und zwar reichlich; sie ist blof} Sache des Esprit
und einer mafligen Lebensbeobachtung und von héherer nationaler Empfindung abgelost.

1. Die alexandrinische Komédie und Posse

Dunkel ist die Geschichte des Theaters von Alexandria; wir wissen aber, dafl daselbst alle
Gattungen, sogar noch das Satyrdrama nachgeahmt wurden. Fir die Komadie sind wir auf blofe
Nadchrichten angewiesen, und zwar solche, die nicht einmal von wirklichen Komddien, sondern von
dramatisch gestalteten Satiren oder von Phlyakenpossen handeln. Auch die zur Zeit des Ptolemius
Lagi aufgekommene Hilarotragodie gehdrt hierher, welche vielleicht nicht wie die mittlere Komaddie
das komische Auftreten mythischer Personen und Gétter zum Gegenstand hatte, sondern die
wirklich tragischen Ereignisse des Mythus possierlich wiedergab. Deutlich wird uns als Komédien-
dichter nur Machon aus Sikyon genannt, der seine Stiicke in Alexandria zur Auffihrung brachte.
Sonst gab in der Komddie jedenfalls Athen lange noch den Ton an und blieb fiir dieselbe die
selbstverstindliche oder doch weit vorherrschende Lokalitit.

Was nun aber die diadochische Zeit im allgemeinen betrifft, so herrschte dionysisches Treiben
tiberall, sowohl an den Héfen als in den Hauptquartieren als in den Stidten. Uberall, wohin
Griechen kamen und wo man die Mittel aufbringen konnte, wurden Theater gebaut, und die
Auffithrungen wurden von grofien Vereinen dionysischer Kiinstler unternommen (die ihre Zentral-
stitte auf Teos hatten); das Agonale samt den Choregien aber war vom Theater verschwunden.
Durch die dionysischen Kiinstler lebte die neuere Komédie weiter, freilich mit der Zeit wohl nur
in thren namhaftesten Vertretern, und daneben mag die Pose eine grofle Rolle gespielt haben. Wenn
irgend etwas die Griechen im weiten Orient vom Strand des Nils bis hinauf zum Tigris und Indus
zusammenbhielt, so war es das Theaterwesen. Die Schaulust war etwas, das jeder mitbrachte, und wie
das Schauspiel fiir die Griechen das Verbindende war, so war es fiir die Orientalen das Anlockende,
wobei Mythologie und Kunst unwillkiirlich mitgingen. So méchte gerade diese schauspielerische
Zigellosigkeit das Panier und Feldzeichen der weit umher zerstreuten Griechen gewesen sein.

In der rémischen Kaiserzeit, als von der Tragddie nur noch die festen (d. h. iambischen) Teile
aufgefithrt wurden, scheinen wenigstens wihrend der ersten zwei Jahrhunderte noch vollstindige
Auffithrungen von Komddien stattgefunden zu haben; vom dritten an scheinen sie grofitenteils
durch den Pantomimus verdringt worden zu sein, von dessen Glanz uns Apulejus in seiner
Schilderung des Paris auf dem Jda (Apul. metam. X, p. 232f.) die lebhafteste Vorstellung gibt.

296




	1. Allgemeines
	Seite 229

	2. Die Elegie
	Seite 229
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232

	3. Das Epigramm
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234

	4. Der Jambus
	Seite 234
	Seite 235

	5. Allgemeines über die Lyrik. - Die äolische Lyrik
	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238

	6. Die chorische Lyrik
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242
	Seite 243

	7. Die Tragödie
	Seite 243
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249
	Seite 250
	Seite 251
	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267
	Seite 268
	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281

	8. Die alte Komödie
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290

	9. Die mittlere Komödie
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293

	10. Die neuere Komödie
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296

	11. Die alexandrinische Komödie und Posse
	Seite 296


