UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1958

5. Die griechische Aristokratie

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Die Polis in ihrer historischen Entwicklung

Sklaven seines Opfers Leokrates zur Folterung verlangt; letzterer verweigert sie und soll damit
wiederum sein bdses Gewissen verraten haben, ganz als hatte Menschlichkeit und Anhinglichkeit
an die Sklaven unmoglich ein Wort mitreden kénnen. Meineid und falsches Zeugnis liefen damals
in Athen auf allen Gassen herum. Freilich, wenn man sich einmal auf das Foltergestindnis zurtick-
gewiesen glaubte, konnte es mit der Zeit nichtausbleiben, daf dasselbe auch von Freien erprefit wurde.

Der Sklave bleibt eben eine Sache, und auch diese oder jene Gunst, welche er erfahrt, ist eine
nur scheinbare, so z. B. die Aufsicht tiber die Kinder bis tief ins Jiinglingsalter, welche durchweg
dem Sklaven als Padagogen iibertragen wurde. Hierbei ist vor allem zu erwégen, dafl derselbe
wesentlich die negative Seite der Erziehung, die Hiitung und Abwehr vertrat, wihrend der Unter-
richt bei freien Lehrern empfangen wurde, besonders aber, dafl man Freie fiir das Amt des
Pidagogen vielleicht fiir den Augenblick zu finden, aber dann nur schwer richtig zu lenken ver-
mocht hitte, weil kein Freier, namentlich kein Mitbtirger derselben Stadt, auf die Linge taugte,
abhingig (bmaftioc) zu leben. Unter mehreren oder gar unter zahlreichen Sklaven denjenigen aus-
zumitteln, welcher sich am besten dazu eignete, konnte im Lauf der Jahre so schwierig nicht sein;
auch werden Beispiele der beiderseitigen Treue und Anhénglichkeit nicht gefehlt haben, wie einige
Grabschriften auf treffliche Pflegesklaven beweisen, dhnlich wie sie getreuen Ammen, ebenfalls
Sklavinnen, sind gesetzt worden.

Von den Freigelassenen hatte man im ganzen keine gute Meinung. Zunichst verstand sich von
selbst, daf} bose und undankbare Sklaven, wenn sie frei geworden, ithren Herrn am meisten von
allen Menschen hafiten, weil dieser sie in der Knechtschaft gekannt hatte. In der neueren attischen
Komédie trat aber der Freigelassene tiberhaupt leicht als Ankliger (ohne Zweifel seines Herrn)
auf, als bestande der Genufl der freien Rede in der Anklage, und was die Poesie als Typus zu
brauchen wagt, das mufl im Leben haufig vorgekommen sein. — Den ganz fatalen Freigelassenen
in Lucians Timon (Kap. 22f.) wird man wohl der rémischen Kaiserzeit véllig zu tiberlassen haben,
so gut als den Petronischen Trimalchio.

Ubrigens gab es Falle im Leben, da ein spezifisches Talent alle Schranken zu beseitigen wufite,
wenn nimlich ein bestimmtes Geschift Fihigkeiten verlangte, welche in der freien griechischen
Familie nur vereinzelt vorhanden und nicht erblich waren.

Endlich versteht sich von selbst, daf} fiir jede spezielle und regelmiflige, also unfreie Tétigkeit,
die der Staat, und ganz besonders der so ausgebildete athenische, nicht entbehren konnte, Sklaven
gebraucht wurden. Thnen fielen regelmiflig die unteren Beamtungen, das Schreiberwesen, die
Polizei usw. zu. Der freie Streber begehrte nicht ein Amtchen, sondern er wurde entweder
Demagoge oder hungerte. Nur solche Amter, wobei etwas Ttichtiges zu profitieren war (&py42),
nahm der Demos mit Begier an.

5.Diegriechische Aristokratie

Am einfachsten entschied sich die Sache da, wo infolge der dorischen Wanderung ein ganzer
siegreicher Stamm sich unmittelbar als alleinherrschender Adel und Hauptbesitzer des Landes
konstituierte (Sparta). Wie sich anderswo aus der fritheren adligen Umgebung der Konige oder
aus solchen, die reich genug geworden, um Rosse zu halten, oder aus den besonders Kriegstahigen,
ja aus einer einzigen ehemals koniglichen Familie (Korinth) der alleinherrschende Adel gebildet,
wie er den meisten und besten Grundbesitz entweder schon inne hatte oder ihn den iibrigen
Freien abdriickte, wie ferner die Kaste wichtige Priestertiimer und das Privilegium der Rechtskunde
besal und das des Rechtsprechens mifibrauchte bis zum Verkauf der Schuldner als Sklaven in die

43

Sklaven als
Pddagogen

Die Frei-
delassenen

Talentierte

Sklaven

Sklaven als
Subaltern-
beamte

Thr Auf-
kommen, ibr
Grundbesitz,
ihre Rechte




Der Charakter
ihrer
Autoritat

Thre Dauer

Tbre soziale
Bedeutung,
die Kaloka-

gathie

Die Beschaf-
tigung der

Iristokraten

Die Entwick-
lung des ago-
nalen Wesens

Staat und Nation

Fremde (Athen), dies alles mag wohl als bekannt vorausgesetzt werden. Méchtig war diese Aristo-
kratie, solange sie sehr zahlreich und der Grundbesitz das einzig Entscheidende war; den beweg-
lichen Besitz zu erwerben und fiir sich allein nutzbar zu behaupten, verstanden und bezwedkten
die Aristokraten nicht, zum Unterschiede von den herrschenden Klassen in den phonizischen
Stidten, welche dies gar wohl verstanden zu haben scheinen. Daf? die besitzlos gewordenen Freien
die Hauptmassen der Auswanderer nach den Kolonien gebildet, daff gekaufte Sklaven die ent-
standenen Liicken ausgefiillt haben mégen, ist schon oben angedeutet worden. Die Form des
aristokratischen Staates ist noch eine von selbst entstandene, die Autoritiit eine eigenwiichsige; nur
in den kleinasiatischen und grofigriechischen Stidten, welche bereits Kolonien waren, wird wohl
bei Errichtung der Herrschaft der Reichsten (TJimokratie) auch schon die Reflexion mitgewirkt
und irgendeine Art von Vertrag stattgefunden haben. Die Dauer der Aristokratie und der, wie sich
zeigen wird, mit ihr alternierenden Tyrannis war verschieden, je nachdem die ihr entgegenwirken-
den Krifte frither oder spiiter sich ausbildeten; im ganzen hat sie drei oder vier Jahrhunderte
hindurch die Gewalt in Hénden gehabt. Diese Zeit erscheint trotz mancher Fehden auf beiden
Ufern des Archipels im Vergleich mit der nachfolgenden wie lauter Frieden und Eintracht, der Adel
fiihlte sich wie einen gemeinsamen htheren Stand der Nation, das gegenseitige Emporschrauben und
Vernichten war noch nicht an der Tagesordnung, und dies darf jener Periode nie vergessen werden.

Dieser Adel aber war nicht bloff eine politische, sondern eine soziale Macht, und dies wirkte
noch lange nach im spiteren Griechentum, als von dem Adelsstaat lingst kein Stein mehr auf dem
anderen stand. Das grofle Vermichtnis der aristokratischen Periode an die Nation war die
Kalokagathie, jene ganz untrennbare Verschmelzung einer moralischen, einer isthetischen und einer
materiellen Uberzeugung zu einem Begriff, den wir nicht genau wiedergeben, nur umschreiben
konnen; und zwar liegt der moralisch-dsthetische Akzent eher auf dem xa)ée, der materielle eher
auf dem ayabdc, indem schon bei Homer die dyafot die Vornehmen und Reichen sind im Gegensatz
zu den Geringen (xefpove, yépnec). Jene Verschmelzung, vollzogen in einer noch jugendlichen
Entwicklungsperiode des Volkes, hat sich dann in der Anschauung behaupten kénnen, solange es
Hellenen gab; auch die Philosopben bemiihten sich umsonst, der Kalokagathie einen neuen Sinn
unterzulegen, und die stirkste Demokratisierung des Staatswesens war nicht imstande, dieser
Anschauung ein Ende zu machen. Alle schénen Reden von einer Wohlgeborenheit durch bloflen
inneren Wert schlugen nicht durch. Der Glaube an das Gebliit behauptete sein Recht.

Das Leben der Aristokraten war wie eine Weiterfithrung des heroischen; Waffen, Leibesiitbungen
und Gelage fillten das Dasein der Edeltrefflichen aus, soweit es nicht durch Staat, Rechtsprechen
und Gottesdienste zum voraus in Anspruch genommen war. Fin Hohepunkt desselben war das
Auftreten an den berithmten Stitten der Wettkdmpfe, ganz besonders zum Wettreiten und zum
Wagenrennen. Der edle Mensch hatte sich das edle Tier, das Rof}, beigesellt, welches zum Kriege
wie zum Kampfspiel sein Begleiter war und, in so viele menschliche Eigennamen aufgenommen,
sich ganz deutlich als der geliebteste Besitz zu erkennen gab. Das Pferdehalten (tmmotpopery) galt
als das eigentliche Kennzeichen adligen Daseins, und wer es vollends vermochte und Rennwagen
fiir die Feste hielt, dessen Streben war das schénste und stolzeste von allen,

Wieweit das damalige Geistesleben der Nation von diesem Adel gepflegt wurde, ist im einzelnen
nur unvollstindig nachzuweisen, und die Uberlieferung ist hier den Tyrannen giinstiger, deren
Hofen Kunst und Dichtung eher nachgezogen sind. Dafiir aber boten die aristokratischen Staaten
eine reiche Fiille von bevorzugten Einzelmenschen dar, welche zusammen das Ideal des griechischen
Lebens im Sinne ihrer Jahrhunderte verwirklichten: gemeinsame Waltung im Staat, Kriegstiichtig-
keit, Glanz in den Wettkimpfen und edle Mufle fiir dies alles. Mit ihnen beginnt im grofien

44




Die Polis in ihrer historischen Entwidklung

dasjenige agonale Wesen, derjenige Wettstreit unter Gleichen, welcher dann in zahllosen Ge-
staltungen das ganze Tun und Denken der Hellenen durchzieht.

Ahnlich wie wir vom Konigtum das meiste erst erfahren bei Anlaf} seines Untergangs, so auch
in betreft der Aristokratie bei Anlaf} der verschiedenen Griinde und Wege ihrer Auflsung. Sie
entartet, sobald sie nicht mehr imstande ist, sich selber zu disziplinieren; sie wird zur Oligarchie,
indem sich in ihrem Innern eine engere, alleinherrschende Clique bildet, welche aber nicht blof3
die Madht, sondern den grofiten Reichtum, auch wohl die wichtigsten Amter an sich reifit und
auch nicht blofl gewalttitig, sondern habsiichtig zu regieren anfangt. Man hat es, wie in Sparta,
versiumt, die alten Landlose aufrechtzuerhalten, wie dies einzelne alte Gesetzgebungen vorge-
schrieben hatten; jiingere Zweige der Familien wurden ein gleich bedenkliches Element im Staate,
ob sie besitzlos blieben, oder ob das Erbgut sich in sehr viele Teile zersplitterte; unter heftigem
Hader ist innerhalb der Kaste eine gefihrliche Zahl von besitzlosen Aristokraten entstanden,
welche zwar nodh das Bewuftsein ihres edlen Gebliites, aber nicht mehr die Mittel zum edlen
Leben haben; dafl aber dieses letztere méglichst vielen gegonnt sei, war die erste Lebensbedingung
der Kaste gewesen, denn ein Vorrecht gedeiht nur bei sehr zahlreichen Verteidigern.

Das Geld und der bewegliche Besitz, Industrie und Handel werden eher in den Hinden der
Nichtadligen gediehen sein. Aus Handwerkern und Seeleuten werden industrielle Unternehmer,
Reeder und Kaufleute emporgestiegen sein. Und wenn diese unteren Klassen — neben den adligen
Hippeis — jetzt grofle Hoplitenscharen im Kriege zu bilden anfingen und, stets bereit zum Aus-
fahren, die Ruderer der Flotten stellten, so mufiten sie Inhaber der Polis werden. Durch Pietit
tanden sie sich gewif} nicht mehr an die Herrschenden gebunden, sind sie doch alle desselben
politischen Rasonnierens fahig geworden, welches damals in hundert Kolonien gute oder schlechte
Verfassung schaffte.

Hierzu kommt die harte Ausiibung des Schuldrechts, wie wir sie hauptsichlich bei den attischen
Eupatriden kennen lernen, deren Handlungsweise uns ebenso gefihrlich fiir sie selbst als hart
und grausam erscheint. Sie hatten sich Knechtung sehr vieler Schuldner, ja deren Verkauf ins
Ausland erlaubt; der allgemein verschuldete Demos muflte sogar oft seine Kinder verkaufen.
Was Solon in diesen Dingen fiir Hilfe schaffte, war so wichtig wie seine ganze Verfassung.

Dieses Schuldrecht in Verbindung mit einzelnen besonders drgerlichen Gewalttaten kann dann
rasch den Umschlag herbeifithren, sei es in eine Tyrannis oder in eine Demokratie. Letztere
namentlich pflegt begleitet zu sein von Schuldenerlafl, Verteilung des Grundbesitzes der Reichen,
Aufnahme von bisher geknechteten Landbauern in die souverine Stadtgemeinde, Zwangsver-
mihlungen der adligen Téchter usw. Den Kummer und Groll der Gestiirzten lernt man ziem-
lich vollstindig aus Theognis kennen, welcher in seinem Megara alles miterfahren hatte.

Auch das Aussenden von zahlreichen Kolonien hat erweislich mehr als eine Aristokratie
nicht vor dem Untergange bewahren konnen, ja denselben vielleicht mittelbar beschleunigt, in-
dem sich mit den Kolonien auch der Handel, d. h. das bewegliche Vermigen und die Bevol-
kerung der Mutterstadt, aber auch der damit verbundene Trotz vermehrten. Milet, welches
75 Kolonien ausgesandt, muflte schreckliche Krisen durchmachen.

Diejenigen Aristokratien, welche Aristoteles noch lebendig sah, waren nicht altiiberlieferte,
sondern temporire Oligarchien, wie sie hauptsachlich als Reaktion gegen die Demokratie, auch
als Stiitzpunkte Spartas in manchen Stadten entstanden waren. Es sind im ganzen nicht mehr
Altadlige, sondern Besitzende (edmopor), welche sich zu ihrer Selbstverteidigung der Polis
bemichtigt haben. Meist nebmen die Reichen, diinkt mich, die Stelle der Edeltrefflichen ein.
Diese Art von Oligarchen ist es, welche dann die Lasten des Staates auf andere wilzt und zu

45

Grinde der
Auflosung der
Aristokratie

Das Aufkom-
men der unte-
rett Massen

Das barte
Schuldrecht

Der Umschlag
i Tyrannis
oder Demo-
kratie

Aristoteles
fiber tempo.
rdre Olig-
archien




Pindar und
die alte
Aristokratie

Aristoteles’
Auffassung

Aristokraten
als Urbeber
der Tyrannis

Staat und Nation

den Staatswiirden auch noch den Gewinn sucht. Gute Ratschlige, wie man auch einer so spiten
Oligarchie einige Dauer verleihen konne, finden sich in der zweiten Aristotelischen Rhetorik;
wir wissen aber nicht, ob dieselben sind niher befolgt worden, und ob, wenn dies geschah, es
auf die Linge geholfen hat gegeniiber der stets von neuem andringenden Demokratie.

Jene frithere, urspriingliche Aristokratie hatte wenigstens nicht blol Rechte oder gar nur
Interessen vertreten, sondern eine Weltanschauung und eine Sitte. Pindar, der sie besang, als
sie in den meisten Poleis das Steuerruder verloren hatte oder nahe daran war, es zu verlieren,
ist in gewissem Sinne eine fortlaufende Urkunde ihrer Denkweise.

6. Die Tyrannis

Aristoteles, bei welchem die Tyrannis als ible Seitenform (mapéxBzoic) der Monardhie
figuriert, will nur das Notwendigste dariiber sagen, indem kein Grund vorhanden sei, sie um-
standlich abzuhandeln. Er hétte aber gar nicht n6tig gehabt, so spréde zu tun, denn die Tyrannis
ist eine der ganz unvermeidlichen Formen der griechischen Staatsidee, und in jedem begabten
und ehrgeizigen Griechen wohnte ein Tyrann und ein Demagog.

Vor allem sind die Tyrannien nicht als aus den Konigtiimern entsprungen zu denken, und auch
Aristoteles will dies nicht sagen; von den sehr wenigen Beispielen, die dafiir zu sprechen scheinen,
bleiben, wie sich zeigen wird, nicht einmal Pheidon von Argos und Arkesilaos 111. von Kyrene
wirklich bestehen. Die Tyrannis ist vielmehr eine Todeskrankheit der Aristokratie. Diese mag
zundchst bedroht sein durch Wirren in ihrem eigenen Innern; hat sie noch die Kraft, von sich
aus einen zeitweiligen Rechtsverteiler (aloupviienc) aufzustellen, wie z. B. das (adlige) Volk von
Lesbos den Pittakos und wie der patrizische Populus von Rom seine Diktatoren, so kann sie
sich noch retten. Geféhrlicher ist diejenige Tyrannis, welche sich im Namen der Beherrschten,
der Massen erhebt. Diese ist in ihrem Ursprung geradezu eine antizipierte, durch einen ein-
zigen vertretene Demokratie; da aber die Polis eine unbedingte Madcht tiber die Biirger hat, so
besitzt sie dieselbe auch in dieser Gestalt; der Tyrann tut nicht mehr, als sich die Polis jederzeit
erlaubt, und der einzelne hat es unter ihm eigentlich nicht schlimmer. Ofter ist die Polis ganz
vollkommen in einem solchen Manne repriisentiert gewesen, und die grofle Verbreitung des
Phanomens tiber die ganze hellenische Welt im VII. und VI. Jahrhundert beweist, daf} es einer
relativen Notwendigkeit entsprochen haben mufi. Dafl nach einiger Zeit fiberall ein Mif-
verhiltnis eintrat zwischen der oft sehr persénlich gewordenen Herrschaft des Tyrannen und
den Wiinschen und Gelisten der verschiedenen Bevolkerungsklassen, versteht sich von selbst;
auch war alles Gelingen sehr an die personliche Begabung des einzelnen gekniipft; man darf aber
das Ganze nicht beurteilen von den Deklamationen der spiteren Zeit aus, da durchschnittlich
die vollige Demokratie gesiegt hatte, und gerade daneben hie und da die verruchteste Spit-
gestalt der Tyrannis florierte, wie bei Alexander von Pherd, Klearch von Heraklea und den beiden
Dionysen.

Der erste Urheber ist in der alten Zeit fast tiberall ein Aristokrat, etwa ein zuriickgesetzter
Halbblitiger, wie Kypselos, oder ein olympischer Sieger im Vollgefiihl seines Wertes, wie Kylon,
auch vornehme Priesterschaft konnte dazu helfen, wie beim Hause Gelons, ebenso Anfithrer-
schaft in einem gliiklichen Kriege u. a. Amter mit einer verfithrerischen Madhtfiille. Irgendwie
mufite man sich bei der Masse als ihr kiinftiger Helfer bekannt und womoglich beliebt gemacht
haben, denn nur durdy Volksmassen oder durdh Bestechung ist die Tyrannis zu erlangen. Letz-
teres konnte in ganz gelinder Art geschehen. Peisistratos, der schon populir geworden durch die

46




	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46

