UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Griechische Kultur

Burckhardt, Jacob
Berlin, 1958

10. Die neuere Komodie

urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81277

Die Poesie auflerhalb des bloflen Hexameters

Hegelscher Logikoperationen. In verschiedenen Stiicken ebendesselben und auch des Alexis fielen
ferner Hiebe auf das armselige Leben der Pythagoristen, welche kein Lebendiges (Epduyoy) und
keinen Wein genieflen, wohl aber einen Hund, den man vorher getdtet hat, so daf} er kein
Lebendiges mehr ist. Dagegen scheint man damals die Zyniker in Ruhe gelassen zu haben, vielleicht
weil man ihr boses Maul fiirchtete. — Immerhin beweist die Verhéhnung der Philosophie, wie
sehr dieselbe eine Hauptsache im athenischen Leben geworden sein muf}, als es sich nicht mehr
lohnte, den Staat zu verhthnen, und da die Philosophen einander gegenseitig in ihren Schriften
fast noch #rger behandelten, als die Komiker taten, empfinden wir ihnen gegeniiber kein grofies
Mitleiden; aber gut ist es, dafl die mittlere Komodie so wenig als die alte und die neue der
bildenden Kunst auch nur gedacht zu haben scheint; Skopas und Praxiteles hatten das Gliidk,
von ihr ignoriert zu werden, vielleicht schon, weil sie nicht permanent in Athen verweilten.

Gegeniiber von diesem allen ist nun iiberaus bezeichnend die enorme Stelle, welche der Koch,
das Essen und iiberhaupt das Wohlleben einnehmen. Weil die Dichter ein Publikum von solchem
Geschmack voraussetzten, war bei ihnen so unbillig viel vom Essen und Trinken die Rede, und
gerade von den angesehensten, von Eubulos, Alexis, Antiphanes, Anaxandridas, sind die Zitate
dieser Art sogar zahlreich. Aus letzterem erhalten z. B. wir die Erzéhlung von der halbbarbarisch
grotesken Aufwartung bei der Hochzeit des Iphikrates mit der Tochter des Thrakerkdnigs Kotys.
Ein anderes Mal erfahren wir von den Grof3fressern, welche stiirmisch alle Fische auf dem Markt
zusammenkaufen; auch der aus Aschines bekannte Misgolas kommt bei ihnen vor, welcher sich
bestindig mit Kitharisten und Kitharistinnen umgibt; im Asop des Alexis, vielleicht einem Genre-
bild aus vergangener Zeit, das Asop im Gespriich mit Solon zeigte, war auch von den Wein-
handlern die Rede, welche den Wein verwissern, aber ja nicht aus Gewinnsucht, sondern um den
Kiufern die schweren Kopfe zu ersparen. Auch fiir dies Gebiet hatte Epicharm, der Ahnherr
dieser mittleren Komodie, das wichtigste Prizedens abgegeben; er hatte bereits den Namen des
Parasiten, der nun zur stehenden Figur wurde. Bei Alexis erscheint z. B. der Parasit Chérephon,
der sich um jeden Preis freien Tisch verschafft, bei den Garkichen auskundschaftet, fiir wen sie
ritsten miissen, und sogar nach Korinth fihrt, um ungeladener Gast zu sein, und von Antiphanes
gab es eine Komédie: der Parasit. Ein Prestissimo aus Mnesimachos bringt den Wortschwall eines
Kochs, der seinen Sklaven auf die Agora aussendet, um die jungen Herrn, die dort Reitstunde
nehmen, durch Aufzihlung aller méglichen Geniisse in sein Lokal zu laden; blof} die Effwaren
machen sechzig Artikel aus, und der Vortrag dieser Stelle in einem Atem mochte fiir den Schau-
spieler ein Kunststiidk sein, schwerer als die groflen Wortschlangen bei Aristophanes. Von der
literarischen Seite wird man zugeben miissen, daf8 viel recht Komisches und gut Gemachtes in
diesen Partien vorkommt.

10. Die neuere Komddie

Die mittlere Komédie wurde durch die neuere (ungefihr vor 330 v. Chr.) abgeldst, welche
neben der bukolischen Dichtung Theokrits die letztgeschaffene griechische Kunstform ist und fir
uns an die glinzenden Namen Menander, Philemon, Diphilos, Poseidippos, Apollonios von
Karystos geknfipft erscheint. Thr Schopfer oder wenigstens derjenige Dichter, von dem das ganze
spitere Altertum am meisten entziickt war, der Verfasser von iiber hundert Stiidcen, ist Menander
von Athen, der Neffe des Alexis, Schiiler des Theophrast und Freund Epikurs, zur Zeit auch des
Demetrios von Phaleron. Obschon er im Wettstreit nur achtmal gesiegt haben soll, weil Philemon
volkstiimlicher war, folgte er doch einem Rufe des Ptoleméus Lagi nicht, der ihn nach Alexandria

293

Essen und
Woblleben

Menander und
Philemon




Ramische
Nach-
dichtungen

Biibne und
Kostiim

Atben als
Schauplatz

Weiterleben-
des aus der
mittleren
Komadie

Die Liebschaft
Hauptinhalt

Kuppler,
Hetdren,

Sklaven

Poesie und Musik

zichen wollte, und ist zweiundfiinfzigjihrig in Athen gestorben, wo er in sanften und gemdfigten
Geniissen, wie sie Epikur empfahl, aber eben doch mit Hetdren, nimlich der seelenvollen Glykera
und der tibermiitigen Thais, gelebt hatte. Nach der herrlichen vatikanischen Statue, die ihn sitzend
darstellt, einem Meisterwerk von feiner Charakteristik, wire er eine etwas biirgerliche, aber iiber-
aus geistreiche Personlichkeit gewesen, ein Mann, der vor allem die gutmiitige Auflenseite zeigt,
aber im Innern den Schalk birgt.

Aus Menanders zahlreichen Fragmenten und besonders aus den rémischen Nachbildungen
ist uns diese neuere Komédie nun viel bekannter als die mittlere. Plautus und Terenz nimlich
hingen mit ihr nicht in stubengelehrter Weise durch blofle Kenntnis der Texte zusammen, sondern
noch durch lebendige Tradition. Freilich ging man hier mit den Originalen oft frei um und
scheute sich nicht, durch sogenannte Kontamination aus zweien ein neues zu machen.

Wie wir nun aus den Nachbildungen wissen, stellte die Bithne in der Regel ziemlich lange
Strecken von Straflen dar, wo man die Hiuser der handelnden Personen und dazwischen mitunter
ffentliche Gebdude, Heiligtiimer usw. unterschied. Das Kostiim war etwa das der betreffenden
Stinde im gewohnlichen Leben; dagegen verzichtete man nicht, wie man wohl gekonnt hitte,
auf die Masken, um dafiir Angesicht und Ausdruck walten zu lassen; denn im Grunde ist auch
die neuere Komédie nicht individuell; vielmehr tat man nach der Seite des Individualisierens nur
den einen Schritt, dafl man mehr und andere feststehende Masken schuf, als die mittlere Komédie
gehabt hatte; dieselben waren iiberaus licherlich, nur die Weiber waren bisweilen anmutig. — Vom
Chor war keine Rede mehr. In den Zwischenakten unterhielten wohl auch jetzt Flstenbliser oder
Ténzer das Publikum. Das Rezitativ wird so laut und dréhnend wie in der Tragddie gewesen sein.

Der Schauplatz dieser Stiicke ist meist das diadochische Athen. Auch nach Chironea und nach
dem lamischen Kriege noch war die Stadt reich und selbst politisch nicht machtlos geblieben; aber
siec. war des kraftigeren alten Geistes bar, der jetzige Geist war teils den Philosophen und
Rhetoren, teils dem Genusse des Privatlebens zugewandt. Trotzdem nun die Szene in Athen
ist und die daherigen Ideenassoziationen mit Dank angenommen werden, stellt diese Komdodie
doch nicht mehr das konkrete Athen, sondern das allgemein Menschliche dar, und das Nationale,
Politische, Religiose hat sich zur Philosophie des Lebens und Lebenlassens verdiinnt. Aus der
mittleren Komodie lebt weiter die Komik der Stinde und stehenden Beschiftigungen, zumal als
hochst erwiinschte Nebenfigur der Parasit und der Koch, der jetzt erst seinen ganzen Umfang
gewinnt. Auch die Verhdhnung der Philosophen dauert fort und ebenso die Parodie der Tragédie
(welche man allgemach hitte in Ruhe lassen konnen); als Rest der alten behilt sich die neuere
Komédie auch noch hier und da die personliche Invektive vor. Mittelpunkt des Dramas aber
wird nun, wie unter solchen Umstinden bei allen Vilkern, die Liebschaft, und zwar ist die Seele
des Stiidkes jetzt Intrige und Spannung, Flechtung und Losung des Knotens, innerhalb der
Wahrscheinlichkeit, und die Tréger sind Charaktere, aus deren Wesen sich die Handlung ergeben
soll, und die durch ihre vollige Wahrheit das Interesse des Zuschauers pro und contra erregen
sollen; neben der kunstreichen Intrige erscheint jene stellenweise noch vorhandene Verhthnung
der Stindetypen nur als Nebenziel.

Nach Plautus und Terenz zu urteilen, war es nun im Grunde ein beschrinkter Kreis von Lebens-
verhiltnissen, von Charakteren und von danach moglichen Intrigen, der hier auf die Bithne kam,
und besonders die weiblichen Charaktere sind sehr einformig und bei der volligen Abwesenheit
jedes reicheren Empfindungslebens ziemlich geistlos. Vor allem hat man es mit der Hetire zu tun,
welche bald edler gemiitlich, bald mehr gemeinschlau und gierig ist, ohne daf} ihr aber letztere
Eigenschaft viel schadete, und daneben steht die eigentliche Dirne, die Sklavin eines Kupplers

294




Die Poesie auflerhalb des bloRen Hexameters

(leno). Eine solche kann, wenn ein Liebhaber sie auslost, zur Hetire werden. Auch zur recht-
mifligen Gattin wird sie leicht; wenn dies der Fall sein soll, so geniigt der Nachweis, daf} sie
einst frei geboren und blof} geraubt worden sei; der Loskauf deckt dann die sittliche Inkongruenz
vollig; vollends wird die Hetiire sehr leicht Ehefrau; ja es ist dies wohl ihr Ziel. Die Viter, welche
oft geizig sind, wollen das Verhaltnis der Sthne zu ihren Hetéren zerstdren, fallen dann aber
etwa selber der Versuchung anheim, und so ist die Konkurrenz von Vater und Sohn um eine
Hetire kein seltenes Thema. Uberhaupt genieflen Eltern und alte Leute hier wenig Respekt,
weil sie sich selber nicht sehr respektieren. Auch diese Gestalten und ebenso die des jugendlichen
Liebhabers sind nicht sehr vielartig, und eine individuelle Vertiefung, wie wir sie in den Charak-
teren des Theophrast finden, wire von ihnen nicht zu verlangen.

Die grofie Hauptperson und gewdhnlich der Triger der Intrige ist der Sklave, der damals durch
die allgemeine Lizenz hoch emporgekommen war. Er kommt in allen guten und schlimmen
Schattierungen, bald mehr wohlwollend, rettend oder durchhelfend, bald mehr egoistisch, vor und
ist an zwei Haupteigenschaften kenntlich: dem Reichtum an Auskunftsmitteln und dem Toupet,
d. h. der Fitelkeit, daf} auf ihn der Ausgang ankommt. Auch die zwei Sklaven zweier Herren
wurden von der neueren Komddie tali quali ttbernommen, bald als Intriganten, bald als niedrigere
Reflexe des Tuns und Treibens ihrer Herren, bald als Konfidents.

Wir erwihnen hier ferner noch den Offizier, der nicht Biirger, sondern heimatloser Stldner
und halber Barbar ist. Er ist der miles gloriosus, den sein Parasit weit iibersiebt und ein gescheiter
Sklave in den Sack steckt, und in seiner Gestalt haben wir ein Beispiel dafiir, wie sich neben dem
Intrigenspiel auch die Satire auf bestimmte Menschenklassen im Sinne der mittleren Komédie
behaupten konnte. Zu iiberbieten suchte man diese offenbar mit dem Koch, der in den mannig-
faltigsten Varianten vorkommt, wie denn die ganze Efi- und Kochpoesie ihren Weg wie in der
mittleren Komodie geht. Wir lernen den wissenschaftlich hochmiitigen Koch kennen, der sich als
Schiiler Epikurs gibt, und den, der alle anderen fiir Ignoranten erklért, ausgenommen ihn selbst
und zwei Kollegen, die noch die Schule des grofien Kiichenklassikers Sikon aufrechterhalten;
dieser nimlich hatte alle Reden iiber die Natur (Mdyouc mepl @boewc) inne und lehrte die Kéche
zuerst Astrologie, Architektonik, Strategik. Ein gebildeter Koch macht die Kochkunst zur Mutter
aller Kultur. Ein anderer spielt sich speziell als den Koch der neuen Schule auf, deren Griinder
die scharfen Gewdirze, die einst schon Kronos gebraucht, abschafften, um den Gasten das Weinen,
Nieflen und Geifern zu ersparen. Er weif3, wie man fiir junge Schwelger, fiir Zollner, fiir Greise
kochen muf usw. Ulberhaupt wird gerne etwa die praktische Physiognomik der guten Kunden ent-
wickelt. Andere brauchen lauter mythologische Redensarten oder ergehen sich sonst bei den
geringsten Anlissen in poetischen Redeweisen, und @iber einen Mietkoch klagt ein Herr, weil dieser
— er behauptet, es sei seine Gepflogenheit — in lauter homerischen Ausdriicken redet. Daf} d&rmere
Kunden von den Kédhen hochmiitig behandelt werden, ist ebenso natiirlich, als daf3 der grofle
prahlerische Koch, den man samt seinen Dienern mietet, durch seine Grobheit alles in Schrecken setzt.

Herr der Dinge ist in dieser Komddie tiberall der Zufall; ein hiufiges Vehikel der Erfindung,
von dem freilich ein etwas sehr starker Gebrauch gemacht wird, ist die Wiedererkennung ver-
lorener, in frither Jugend geraubter oder ausgesetzter Kinder, welche etwa schon als Sklaven
verkauft worden oder doch von diesem Schicksal bedroht sind. Auch daf3 zwei einander tauschend
shnlich sehen, ist bei der groflen Unwahrscheinlichkeit des Faktums wohl zu oft behandelt worden;
gemeine Prellereien, an gemeinen Subjekten veriibt, gelten als komisches Thema. Es mag fraglich
sein, wieweit hier noch das ridendo castigat mores zu seinem Rechte kam; die Torheit modite
man allenfalls scheuen lernen.

295

Offiziere

Kiche

Der Zufall und
die Wieder-
erkennunden




Die Prologe

und Gnomen
Diktion

Wert der
Gattung

Die Hilaro-
tragodie

Machon

Verbreitung
de
Dionysischen

Ablosung
durch den
Pantomimus

Poesie und Musik

In seinen Prologen lieB Menander nicht, wie Euripides, Personen des Stiikes, sondern alle-
gorische Introduktionsfiguren auftreten, wie den Elenchos (Gott der Pritfung), den wahrheits-
liebenden und freimiitigen Gott. Was tiberhaupt seine Koinzidenz mit Euripides betrifft, so liegt
sie nach unserer Ansicht nicht sowohl in der individuellen Ausgestaltung der Charaktere, als in der
Freude an der verwickelten Handlung, am Résonnieren und am sententidsen Ausdrucke, welcher
letzteren wir die Erhaltung der vielen menandrischen Gnomen verdanken, die das Eleganteste
sind, was sich auf Grund allgemeiner Beobachtung iiber das Leben sagen liefS. Menanders Diktion
und Ausdrucksweise ist die gleichmafige des gebildeten Tons, ohne das Burleske, das, wo es sich
bei Plautus findet, Zutat des rémischen Dichters oder aus Epicharm entlehnt ist; die Grazie dieses
Stils war im Altertum eine allgemein zugestandene.

So viel feiner attischer Geist und Formensinn aber in dieser Poesie auch gelebt hat, wir werden
doch sagen miissen: die alte Komédie und die Tragdie Athens sind nur sich selbst gleich und
durch nichts unter der Sonne ersetzlich, das die neuere Welt schaffen kénnte; dagegen die neuere
Komédie ist aus jeder Literatur zu ersetzen, und zwar reichlich; sie ist blof} Sache des Esprit
und einer mafligen Lebensbeobachtung und von héherer nationaler Empfindung abgelost.

1. Die alexandrinische Komédie und Posse

Dunkel ist die Geschichte des Theaters von Alexandria; wir wissen aber, dafl daselbst alle
Gattungen, sogar noch das Satyrdrama nachgeahmt wurden. Fir die Komadie sind wir auf blofe
Nadchrichten angewiesen, und zwar solche, die nicht einmal von wirklichen Komddien, sondern von
dramatisch gestalteten Satiren oder von Phlyakenpossen handeln. Auch die zur Zeit des Ptolemius
Lagi aufgekommene Hilarotragodie gehdrt hierher, welche vielleicht nicht wie die mittlere Komaddie
das komische Auftreten mythischer Personen und Gétter zum Gegenstand hatte, sondern die
wirklich tragischen Ereignisse des Mythus possierlich wiedergab. Deutlich wird uns als Komédien-
dichter nur Machon aus Sikyon genannt, der seine Stiicke in Alexandria zur Auffihrung brachte.
Sonst gab in der Komddie jedenfalls Athen lange noch den Ton an und blieb fiir dieselbe die
selbstverstindliche oder doch weit vorherrschende Lokalitit.

Was nun aber die diadochische Zeit im allgemeinen betrifft, so herrschte dionysisches Treiben
tiberall, sowohl an den Héfen als in den Hauptquartieren als in den Stidten. Uberall, wohin
Griechen kamen und wo man die Mittel aufbringen konnte, wurden Theater gebaut, und die
Auffithrungen wurden von grofien Vereinen dionysischer Kiinstler unternommen (die ihre Zentral-
stitte auf Teos hatten); das Agonale samt den Choregien aber war vom Theater verschwunden.
Durch die dionysischen Kiinstler lebte die neuere Komédie weiter, freilich mit der Zeit wohl nur
in thren namhaftesten Vertretern, und daneben mag die Pose eine grofle Rolle gespielt haben. Wenn
irgend etwas die Griechen im weiten Orient vom Strand des Nils bis hinauf zum Tigris und Indus
zusammenbhielt, so war es das Theaterwesen. Die Schaulust war etwas, das jeder mitbrachte, und wie
das Schauspiel fiir die Griechen das Verbindende war, so war es fiir die Orientalen das Anlockende,
wobei Mythologie und Kunst unwillkiirlich mitgingen. So méchte gerade diese schauspielerische
Zigellosigkeit das Panier und Feldzeichen der weit umher zerstreuten Griechen gewesen sein.

In der rémischen Kaiserzeit, als von der Tragddie nur noch die festen (d. h. iambischen) Teile
aufgefithrt wurden, scheinen wenigstens wihrend der ersten zwei Jahrhunderte noch vollstindige
Auffithrungen von Komddien stattgefunden zu haben; vom dritten an scheinen sie grofitenteils
durch den Pantomimus verdringt worden zu sein, von dessen Glanz uns Apulejus in seiner
Schilderung des Paris auf dem Jda (Apul. metam. X, p. 232f.) die lebhafteste Vorstellung gibt.

296




	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296

