BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens ad viginti sex Quaestiones priores, centum & septem
Disputationes in Capita diuisas

Vazquez, Gabriel

Antverpize, 1621

Dispvt. XXII. An Deus sit in aliquo genere cum rebus creatis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

concepiunm

€# ordinatio,

Dubitandi
ratios

slicamen-

m [eries,

DASRYT. XXIL

camentum poteff reduci, Dockri™
t tl1 2 logicis difpurar at,
et videri Theologo aliena: ex ea enim
ediocris diuinarum perfeétionum cognitio
er.Omillis vero permultis , quae de ar alogia
1 hocarticulo tradi folent , brcui[crill,quod: d
Theologum [peétat, aliquibus etiam ex Logica
petitis expedicmus.

DISPVTATIO XXIL

An Deus ficin aliquo genere cum
rebus creatis.

Status controuerfie.cap..

Deum in predicamento collocari Nominales afferunt. ¢.2.
Verior fensentia fex aliorum vationibus probatur, ap 3
Prtor vatio efficax pracedentis (ententid. cap.4.
Pofleriorratio cap.s.

Ratio pracedens Patrum doctrina confirmair, cap.é.
Refpondet® argumentis priorisfententic. cap,7.

ARV T

Status controuerfic.

Vi manifeftum fit;vnum folum Deum efle;

vequaft.1.ex prof«ﬂb probandam eft,con-
trouecfia praefens non erit, an Deus inaliquo ge-
nere fibi, &aliis Diis communi collocerur: vbi
enim pluralitas efle, aut excogitari nequit, non
potett intellectus rationem aliquam genericam
inuenire, vel predicamenti feriem ordinari, ve
quipicut patet.

Eft igitur quaeftiode genere, ant pradicamens
to Deo,& creaturis communi, an videlicer Deus
{ub aliquo huiufimodi pofsit collocari.Eritautem
difficitius , Deumextra omne genus conftituere;
fi fupponamus id,quod ego puto verilsimum , &
inferiyg difp.118.cap.4.compertum erit;nimiruni
feriein omnem alicuius predicament non effe
rerum;neque rationum formalium diftinétarum
ex naturarei, fed conceptuum ordinationem, ex
eo quod in rebus,quas videmus, maioti antmi-
nori im'pecﬁ‘ta conuenientia per :ﬂ'cﬂ:u_s, & alia fi-
gna, concipimus rationem aliquam ipfis commu-
nem;,aliam vero magis communem, yfque ad fi1-
premum gradum gcgeris,&conucniemix. qua
{ane conuenientia,ex ipfa naturarerum perintel-
®leGtum defumitur, non quia in rebus fit aliquid

l‘eipfa commune, vel diftin&um ex natura rei a
fingularibus. Hoc vero fuppofito,facilius videtur
Deum fub aliquo genere continere. Quid enim
obefle poteft,quo minus ratio noftra Deggni con-
cipiat cuin rebus creatis ex parte conuenire, Scali-
qua ratione differre 2 Quod fiinaliquo preedica-
mento debet conftitui , non reductive ; veaiunc ,
fed direéte collocandugeft: ea enim folum redu-
cuntur ad predicamentum , quanon funt entia,
aut formz per fe (ubfiftentes, fed partes, autquafi
P[jncipia,&: npp@,}diccs, qualia[nnrpun&um, a-
nima,& materia: eftigitur peelens difficaltas.An
Deus directe fub aliquo genere, ficut fpecies con-
ftitnatur,

" C APV L
Desnt in pradicamento collogirs Nominales [enferunr.e

On defuerunt ex Scholafticis, qui affererér,
Deum direéte in przdicamento collocari:
Auores hnius fententiz funt Robertus Holcot.”

&
-
[ et #
-
-
~

- QCaietanus, & recentiores in hocartic. Henricus

linsin 1. q. 12.art. 2. €amque quh:xb;l.:m,m CEr
fet Gabriel in 1.d.8.q. 1. quamuis oppofitam fen . Marfil.
tentiam ipfe ample@atur ,'quod putet in Schola Sate
Oxonien{icommunem fuifle. Eodem modo do- 2
dicti Doctores,nominaaliqua de Deo, &
creatutis vniunoce pradicari :id quod etiam purat
Scotuscademd. 8. & in1.d.3/qualt. 3. §, Onantum
ad fecundum: quem nihilominus pro {equenti fen-
tentiacitabimus. Veautem oftendant, hoc non
repugnare diuir fim plicitati , ﬁll‘;mnunt id,
quod {uperius dicebamus,genus, & differentiam Fundamen-
non ex naturarei , fed Tolanoftraconfideratione %7 Puix
diftingui, ac proinde Deo non repugnare in pra-
dicamento efle; at nere , & differentia
componi: nullaer etur elle repugnan-
tia,quo minus Deu camento collocetur:

Deinde probant autoritate Auguftini, quilib, Augsi
nita p.8.10.8¢ . docere videtur , qua-
y predicamenta de Deo dici tran{lacivie, & im-
I rie,vt quale,quantum, ﬁru;)mbims,& tem=
pus; quadam yero proprie, vefubftantia, 8 rela-
tio: quo fundamento bona pars doérinz rorius
librinixavidetur.Eceodem cap.8.poftquam dixir,
multa predicamentade Deo tranflatione pradi-
cari;fubdit hazc verba: Ouod antem ad faciendum atti-
netsfortafsis defolo Deo vertfsime dicitar. Solgs enim Deus
facit, e ipfenon fit , neque patitur : quibus docere vi-
detur predicamentumactionis Deo propric con-
uenire.

Accedit etiam Damafcenus, qui libade fidec: 3
g.ita Deo tribuit nomina filiationis, & paternita-
tis,vtnon acreatis tranflata fuerint ad Deum,fed
potius contra,ex Deonobis fucrint communica=
ta.Probat aurem ex illo ad Ephel. 3. Ex quo omnis 4d Epbigi
paternitas i celo, nominatir : exprefsing id
docetlib. primarum inftitution,c,7.vbi poltquam
dixir effenriain,quam alij dicunt fubftantiam, ge-
nas effe fvpremum, fubiungit: Huiss autem [ummni,
primique generis [becies funt s prizum id, quod corpore
vacat, ¢ corpus inanimum:& paucis interie ctis: Com-
plectitur enim 8fentia catpore vagans Desins, ;Ingdum s d=
nitnam,demoncm.,

CAPV T, HL

Verior [ententia fe

Scotus,

fintentise

Audforitats
probabitdy.

% aliorumratioibus probatut.

” ; ; % .
Ppofita fenténtia multo probabilior elt,
quam plures, & maiorisaultoritatis T heo=

logi fequuntut; videlicet Deum non pofiein pre-

dicamento collocari. Ira docuerunt S. Thomas, S Themat

Caiet.

Recentiores,

enricti=

Magssiers

in Summaart.2 6.qs2: Refertur eriam T‘.i.\giﬂcx in
1.difp.8. qui docet neque pradicamenta acciden-
tium,nequefubftantiamipfam proprie Deo con-
uenire, quibus videtar Deum excludere a pradi-
camento fubftantiz. Sed clarifsime predictam
fententiam amplectuntur, Alberrusin eademd:
- 5 .
art.32.Bonauéc.x 94 Ricardusart.4. q.z.Al'gCnE,
q.uare, Agidiusartic,r. 3.5cot.q.3. Teneo opinionein
ffl'i’\.vil.Balfb]iS.(].z‘r.Cﬂlneol.q.1,.11[. r.conclu. . &
6.Duarand.inz 3.{]\.:&1%.!,uum.[z.idcmSanﬂ'us
Thomas, & Ferrarienfis 1, contragent. 25. Deni-
que Ocam in illadiftinét.8.quaf . quanmis pu- gﬂiqu;i
tet eam difficile probari. F‘rr:-sr
Varfanttamen in confirmatione huius fenten-
< 3 = . 5 % F canm.
tiz.Primaratio S. Thomz in hoc articuloefthu-
infmodi: Species, quz eft in aliquo praedicamen- p,#ss ratie
S.Thaim.

Albert.
Bonatent.
Ricardss.
Argents
Aeginints
Scotsiss
Baffol.

to,ita conftar gengre, & differentia, vrid.a quo
fumitur

-~

Gn

Hy

S




mituf,gen
:in Deo au-

fumitur di

B = Fat
umlvarctnr ficuractus cum poten
tem noneltaliquid, vt porentia uid,
& diferenna conltituinon

Frps:eloo ex gencie
ct;,,_an)uscm 2
SRy us, Ri

]
}ouJL Eadem ratione \'umms_l'wn 5 r
dns, & Agidius: canm tamen tofirmam elle paucis

G ceme B ey
Jaeds - oltendam,Si eniin repugnarct in Deoelle auqmd
i 3 1 3T o 0ol F oenls.
fiite Pt:,'l]]OLh]lH potentiz , ' €x quo iL.JlLuEm gqi:_)
Saliquid per modum actus, ex quo fumetetur
differentiaseo efler, quia (equcrqu 1, Deum non
acompoficum ex a¢
ratione fequitar, {i dica-

elle !impliccm',:bd r
potentiaarqui hocnu 4
ms, VT 1.Cap, hotatam C(t,COmI‘WOleu..'JeH] gene-
ris ;& differenciz efle folum per muone:n no-
{tram, Sic aurem nullum eft ab "dl:lUJ plurain
Deo concedere tanquam copiponentia, quorum
alterum per modum potentiz, ai:i:rum pet r:m
dum actus intelligator: nofter enim 11)@1{:(;{\15
inre 11mpucilf{m,qmlis cll‘\"i)eusﬁiltc_fﬂcilﬁfm'
cipere porelt.icar ;rinm dilt nguere eius rf[!l'lb‘u—
ta, quiz ex naturarel :!gn d;‘.:1)111111,:1tzi s id cmin
Pmuinitex in:pcgfcﬂmne mtchcgm_s cog?u((cf
tis Deun inftar aliarum rerum;, vtinfra difp. 118,
oftendemus.

Exhacdoérina Gregorius q. citata artic.1.& 2.
dilloluic fere omnes rationes , qua afferri folent
pro hac fententia, vt induione conftabit, Hinc
enim foluitut fecundaratio,que talis eft: Genus
elt pars eius, quod eftfitb genere : fed Deusnon
habec partes: ergo Deus non eft {ub genere: qua
Scards e~ ratione vfi funt Agidius, & Henricus locis cita-
i tis,& Auicen. 8. metaphy(, cap. 8. ea ramen miu!

probatur: quoniam non videtur efle contra Dei
fimplicitatem conftare aliquibus tanquam par-
dbus per intelleGtam. Sicutetiam non repugnat
compofitum cfle, aut conftitutum per rationem;
vtintra difput.r2r.c.3.& difp.159.c.2.explicabitur.
Solumenim repugnar Deo compolfitio ex natura
1ei, ficut etiam plaralitas; & diftindtio, prater-
quan diftintio perfonarum. .

Tertiaratioeft: Res pracdicamenti deber efle
aliquiddiftinétum 2 fuo effe,fal-em intentione, &
definitione quamuis re ipfa non diftinguatur. In-
telligitvero Henricus, cuius ett hac ratio, folam
dittioGtionem rationis, vt exdocrina ipfius pate-
bisiufmdifpur.u t.cap.r, Cum ergo Deusgon di-
ftinguatar a fwo elle, fed in definitione ipfins Dei
illad includatur etiam fecundum rarionem no-
fam, fic, vein pradicamento Deus non col-
locerur.

Haceadem fere ratione vius eft S, Thomasin
hucat‘:.& Capreolusin 1.d.8. quael.z.art.1.con.a.
alfamit enim neceflarinm e, vtaliquid ponatar
1n pradicamento, effentiam illius ab exiftentia
dlﬁcrre nonfolum per rationem, vt dicebat Hen-
ticus, fed etiam ex natararei, Hectamen ratio ex
¢odem principio fuperias pofito facile foluitur,
Tum quia probati non poteftid, quod fupponit

5 HC'IIF‘lCLlS I maiori propofitione. Tum ctiam
quia1n Deo diftinguere potlumus efentiamal
exiftentia concepru noftro inftar creaturarum.
ﬂ:}tf;e;tg;‘l‘{7-35t.z‘ol’tcz}dgmug;,»\ﬂé, & eﬁcn._
S cteatls non diftingui ex natura rei.
C']m“iue compofitio ex genere, & differenda fir
éiglzxi:‘t:::?:l?&ﬂm » non videtnralis diftin-
reineceflaria,
. Quartatatio Scoti eftin hunc modum.Quam-
UisDeo, & creaturis dari pofficscon
: at1 poffit~conce

Vafg, ins Lparsem Toris 1,

Grigar,

Rejeitur,

Hanvie,

$Thom,
Cagtuals

Syt .
9 Sggt,

PLus com~

1i i

fcamento, d

in

ebe

ia dicitur, au-

¢tore Augnit lib.7.de Trinirate . ergo Deus Angs
AMCAT
ainy :
ofitum eft

tar 5 fe
ftando accidentib
catam attendamus, propuijllia
titr, veeodem cap. indicat At
nararam, feu eflenciand, qu

inherear, fed et Q
Deo proptie conue
Pu(‘;.ﬁis I::m :
Patrum, & Coaciliort
eriam fub i
& hypolt

Refponde
11 id, a quo nomen
temns, deDeo proprie
s enim fult i (o

~

n; ron eft, cu
) proprie pre
bitantia latine, & {ub-

o

tantian

lamd

sca

mas cap.illo 2
gnificare, ac proind
quatenusaccidentibus
prie non conuenite,m
oftendam 3.p queft.4. 2102 coint
dusille per & n fubflan
fed pofitinum,quod ne
iamin 1ixppoi>m,5: petlona,

Sexrd ratio ; quicq
clauditur ipfb, & cont

noneft (ol

cft

in preedicamentd Sexts
I, antem, quodeft ©°
infinicam, ficat Daus,claudi, aut contineri-nequic ™
abalio:ergo neque effein predicamento.Hoc
gumento v{i funt Bonaueacura, Thomas de
gentina, & Durandus, & paucisinfinuarunt £9
dius, & Albertus:co tamen parum probatur.Nam

contineri fub aliquo genere prrdicament; con- -

8

tingit folum noftro modointelligendi: ficut au-

tem intelligimis naturas rerum derermin:
finicas efentiali SOt
aliquid,™ if to cc

ne

ifferens ent finito,
idaliunde repugnarer. Contir
&concludifub generatilimo prad

eft xcinhﬁnf!ﬁm efle, & limi
fantiam. Nam conceptus commun
abftrahitur, ac proinde (ub [t com
nitam, &infinicum fecandumeflentiam,

enti non
r

Mitto
rationes alias, quas infirmas e® ex precedeonti

dodtrina facile demofftrarem , & duabus tan-
wm efficacioribas pradiétam fententiam confié-

mabo.

CA PV T N
~  Priorvatioefficax precedentis fententis.
Va mihifuppetant rariones, quee fenten-

tiam fuperiori cap. poficum efficaciter pro-
bant: quarsm priorem, quod minus Theologica
- ogica

T
«

Vidgas

A ™~



Srmnik EnIEL.

Scotus.

auremcum
potefk: alio~

3 \IUKI crearu-
rre: quod eftabfur-
creatura , L]L\:Hll
rie fpeciei: Deus igitur

'l\) numero
sdift

G PVT -V,
Poffeiior ratio.

},O.mrimrmrio eft. Aut Deus camalijs omni-
bus rebus creatis eft fub vnico pradicamento
autfubaliquo ex decem alfignatisabAurifto-

‘-.)u(n pot:(t: eigo noneft b alia

€nLis
tele:fed fub nt
quo pradicamento, Primum non poteftefle fub
5 wm quiafubftantiafolum eftens fimplici-
ter,cetera vero i‘“cnndumaplicl hoceft, entis en-
idveroqued vninoce de 'uqmlms pradicatur,
em l!“'llﬂl\,lr[‘l COilL lt”,[ nim CH’, 11 "J'u\ L]“U‘
s conceprus ..b{%tnduJvrnuw;pluh
¢l vias praver multa,hoc
rcinipfisaliquid rema-

ties aliqu
l)LI’%

conuenit, depe
iraabillis abftrack

us,

nus, Ens
nam “l €0y
ipfa ratio entis in-
aufa vulgo dicitur,ens
sroinde non effe
juevnivocum refpedn omnium entid
yuam rationem tetigit Ricar. Quare
o quomodo culu:ream ea, qua docet
co V.t«ru, nimirum aliquid effe vninoce
commune Du.() CFEB"UFiS DCLH]] autem ﬁlb Pf(,«
mham&.n o non collocari , id quod latias contra
am perfequinon eftne cciR Ex di¢tis quoque
lligere licet, commentitiam efle quw‘mnd.nn
centiorum fententiam, quires omnes inynum
sreedicamentum entis reuocare conantur.,
U(.Iud“ dici non poteft, Deum effe fub aliquo
ex decem pi‘z:dn.amcnusdb Ariftotele affignatis,
n'lendu aliqua illorum facile conftabir,
1b aliquoillorum collocaretur,effet fub-
Lr\l‘:ﬁoms, vevidetur docuiffe Augu-
ftinus locis pro priori fenwentia ciratis, ex aliis
enim prac dicamentis quamuisaliquid deDeo pto-
prie dicatur, veagere, ficut indicar Auguftinus.
illo# tamen noneflta liquid in ipfo Deo intrinfece
ei conueniens, nunc autem controuerfiaeftan
ipfe Deus fecundum alidaid fui in prscdicamfﬁto
aliquoponatur;non tamenan de ipfoaliquodpre-
dicamentum extrinfeca faltem denominatione
proprie enuncietur, ficur forfan epunciarettic
-

1
100 pote

1 remanetininferio

l.lwuhuvum

n\mvm_

. Scortus lo

La
®

predican
musactio
ter ms aliqu
nis, 11 quo

nto
tamen

licamento €1-

wneft,

non proprereal
L K

fer.Superelt 1to fubftant

eft.In his antem non pofle
probabitur.

i"rimum quidem de predicamento telat

arer rationem communem, quz idem proba
(}L 1rlIdu amento fubftantiz, quaminferius af
nus, lnrpccmmn muniha.l Eu,)tw. Quamuis
{eries cuinfque przdicamenti per intelie (
lum noftrum difp 1, imo vero ipfa pradica-
menta nonnunquam fola ratione noftra diftin-
guantur, vt actio, & pallio, id quod manifeftum
tutllhnm‘mlt 118, hr‘nnc;‘.m['men'lcui-
d:’n[mmsmuneca
dicamentoaccide
liaa i
tiz eft vera, & reali
nouem funt fo
poﬁto hum:
dentis ord

POI’C

tam o=

ft, relat

nouem, coll L. Qu
ca. rom' i '10 » relatio
ntia, in predicamento relatio-
A“‘l“ ‘-\{:1 vero de CTU{:;

am in Dm

menta F—Cf
modumextrinfecz forma deDeo dici, demum
pr:edic:u‘]emum relationis de Deonon predicari,
explicabirur di
Przterea Deum n ()ncfcmprwlmmuo fub-
ftantiz, fic oftenditur, nulla ratioapprehendi po-

! k E ;

telt 2 noftro intelle@u wnivoce communis Deo,

in creaturis funt acc

aliozum atrributorum,qu
dentia, in Deo autem {abfantia, fed neque ipfius
; I
fubftantiz, hec enim talis naturz inDeoeft, ve
po(ms fuperfubftantia dici debear,quam {ubltan-
tia, €0 quud necnomen fnbftantiz, nec conce-
}7mslqtlt‘.mx LIEJ a habemus, ’u:mg“e tm,qu}’m
Deoefty id quod cateris nominibus, qua de Deo
dicuntur conuenire, communis Patrum opinio
fert vefequentic.videbimus.
CAPVT VI

flantiz in illo, feilic [ishsE
itra fibflantiam, & pancis int Am opi dici~
s, Deus, [ubffantiam quidem fignificare videmur 5 fed
egin que fit vitrafubflantias. Quem locum elucidans
Gilbertus in commentario illins libriinquit, Nam
quevocatur eigs [ubflantia, in illo quidem oSt , de quo
pradicatur, [ed nonineo vere ofl fubStputia, id eff, nonea
veritaterationis,qua dicituy [idiffantia qnud’fwr tllud c/'é,

quofubfiffenseft aliquid, e5t fubfantia quod in eoeff, /A
aliqua vationis proportione vocatur fubflantis
bus' verbis Gilbertus fententiam Boethij ex-
preflir, nempe fubftantiamin Deo non effecinf-
> dem

wntia, fed

Cunr non gol~
ocetr Dexs
[ub pradicas
menlo fub=
& creatutis, non folum [;i{.alCu[l.E. L..‘c)LcmM s KB .

Baethitiis

Gilbert,




suhfantia

1

8T horn,
Triples i
;gﬁm:{ran:ﬁ
Desm,

Walas pri-

itionem.
Disy s,

Dafafieni
pechiea
b,

-

smodode fabiungit,
Db Aeoth parione 1

DISPVT. XXIL.
dem rationis cum noftra, fed proportione qua-
tantiamvocarl.

dmg;:l[\:rf;:n id, quod phulo inferias hicaudtor
mihinon probatur: I_lczr_\pe.]_)cqm alia
ominati effentiam,quam fubftantiam,vt
hac rationc aliqua litconuebmrrmia isn:elr Dtum &
¢reaturam; cm reucra veriufque nominis eadgim
fir racio, ficum Deo,& creaturis cqmpare[.ur.Nc-
que enim Boethius ideo ll_eg:ttﬁlbﬂ:xnt:z_u‘n ‘de
Deo, quod primatia fia (ignificitione camlllg:nﬁ—
cer,qua accidentibus fubttar,fed quia D.cl fubftan-
tia,& natura capram no{?m: ‘c_og:ntlgms excedat;
acproptercaneque nomine (_ubltm.nx, ztut'cﬂvcn—
iz;ant quolibeealio anobis impofito exprimiva-
leag,nifi proportione quadam. . ;

Hanc autem fuifle mentem Dionyfij 7. de di-
inisnominibus.mihihabeo perfualum.Ibienim
deleribens modum quo Deum cognolcimus in
hacvita,inquit; Deinos h:d)-cninomi:xmf non ex
ipfius natura, quod nobis incognita fic (intelligic
in [eipfa)fed exrebusab eo creatis, in quibus funt
imagines 5 & fimilirudines dininarum pe[fcého-
num: Arque hunc modum magis explicans {ub-
dit: At id quod ommia fuperat,vid, & ordine provirili pir-
teomninm detraltione , €& praflantia omninmeque caufs
afeendimus. Itaque in omnibus Deus nofcitur, & fineom=
nibe: fiientvaque Dews nofiitur, & ignoratione. Qua
verba explanans Sanétas Thomas lections 4.inil-
lud capue, tres modos diftinguit, quibus Peum
cognofcimus : quos verbiscitatis Dionylius ex-
prefliffe viderur.

Primus, & pracipuus modus eft per negatio-
nemeorum, quz videmus: idcirco negamus de
Deo fubftantiam, fapieatiam, ceteraque omniat
negamus, inquam, ¢omodo, quoin creaturis ea
videmus, & pro hocftatu concipimus: ficenitm in
Deonequaquam reperiuntar. Quareidem Dic-

wii per 6= ny( de myftica Theologia cap.s. de Deoitaloqiii-

s Erofitemur nec aninstin effe,nec mentemsneo vifionen,
At opinionen, vel vationem, vel mentis notionem habere,
nesrationein effe, ne meniis perceptionem. Arqueinter
alia multa, que de ipfo negat, nimerat vitam; ef
fentiam,& zternitatem, non alia de caufa,nifi quia
nihil tale, quale nos concipimus, & videmus; in
Deo eit.

. Hunc modum cognoltenidi Deum pradidic
idemDionyf.c.illo 7.de diuinis nomin.illis verbis:
Ompiwm detractione, & iterum cum ait, Sineomnibus:
imoipfaignoratione Deum cognofti : acfi dice-
te;nosde Deo potius cognofcere, quid noi fir,
quam quid fit.Id quod Damafeenlib.r.de fide c.4a
preclate dixit his verbis:In Deo autem impofsibile eft,
qued:mf: effentia fuz,acnaturaipfe it dicere; aptiufque eff,
EXOUBIAN Terim [ublationesatque inficiatione orationein
bnl_;m: neque enim eorum, que funs, quicgttam eft. Ood
uidein non ita accipiendum oft,quafi non fir, Jed quia [i-
pra ominig, que fant,ipfe it, wrque adeo fipra ipfism efie: &
pauds interietis , concedit ipfum effe fupra el-
{entiam: poftremo tanderm fubiu ngit: Sunt porro
honnulla, quetamerfi per nﬁr};ﬂzt&or:e:r:?eDaa dicantsr,
pracellentis tamen negationss vim habent : Verbi gm?m,
i de Deo verba facientes tenebiarumg, vovem vjurpa-

#08S, noncaliginery nobis animo proponimas, fed quod lux
nonfit . verum lumine fublmior, Hic igitur modus
leflm cognolc i
diximus ; non
quia ipfe
tecellar,

eidi negar omiaja , quz de Deo
propter Dei imperfectionem, (ed
omniailla fuperiori quadam ratione an-

. . e
Vafquez.in 1.part, Toiins 1,

CAFE:

Sectindus modus cognofce
Dionyfius, & Damalcenus verbis cicatis indica
runt, eft per exceflum, vel E-,r,rﬂ’uuuam, adden
do feilicet fupra omnia; qua videmus, cum ali-
quid Deo tribuimus % veluti fi quis enmincelli-
gat fapientem efle, addere debet fupra apientewn,
& ficdealijs. Qua rarione Dionyf. cap.i. & 2. de
diainis nomin, & alibi fepenumero , Dei fub-
ftantiam , ﬁlpmﬂxblbnn‘.lcux , & omni eflentia
fuperiorem appellar. Eodem
lib. illo de: Trinirate dixit, Deum nonelle fub-
fantiam, {ed fuperfubftantiam. Viriulque modi
cognofcendi per atlirmationem, & negationem
meminit Djunyf eodem lib. de myfti. 'J.‘iawlugi:
cap.3. & cap.1. de dininis nomin. poft medium
videtur, cum dixic’ Deum omnia
nihileffe eorum, qua funt.Quz
Elias in orationem 24, Nazianze-

99

modo Boethius

cum indicafle
efle, qua funt,
veiba recitans

ni, que et in aduentm Egyptigiam, 10quit;

off quidem sanfays, quefunt, ve Jerentic.
Nazian,

Deus e §.Dionylins ait
fint, ipfe antem non o5, ve qui nibil borut, que funt, fed
fupra omnia fir, Quawmuis entin Dessens dicirur y xIE
ilisd, Ego fiem, qis fiem, atens tamen non ¢ft, vt ea que
funt (quonam evim wirodo opifex, vtopera efiei?) neque
verto mado ens, fed fimpliciter ac peculiari modo, aut velus
eximie, ac pravellenter, quemadmodum ipfe folus nouit.
&inorationem r. apologeticamin illa vcrvb.az Ce-
dum excelfom, fic loquitar s Qui quidem (Icilicer
Deus) vt eftapud 8 Dionyfium, & v mens & vs Deus,
& vt Sapicutia, ¢ vi vita, & v ens & veamabilis a10-
ta Scriptuvitcelebrasy. Tdemque & malva nomina ha-
&ep, & momine s cares: Et paulo inferius cuar
plura enumerafler, quz de Deo dicuntur, fubdit:
Heo igitur ompia dicitur 5 & tamen fuper hac ominia
eff: & paucis interpolfitis: Deus enivn, € fupramen-
sem mens off, & fupra vitun vita, & denique fupra
omisia. |

Contia veroalij , vt oftenderent eandgm in-
ter Deaw, & alia creata differentiam, iplamque
fupra omnia effe; dixerunt, Denm elle. ctera ve-
1o nonelle. Sicrefert Auguftinus lib8. de ciuira-
te Dei cap.i1. Platonem appella(le cetera omnia
prater Deumnon entia : cx quo perfuafum fibi
habuit Auguftinus Platonem legille illuf% Exodi
4. quod Dotirius Moyt refpondic: Egofum qui
fum_ Idem quoque Plato in Sophifta oftenditiliud
fimpliciter pofie dici ens; & eile quod in fe omnes

li Denm, quens S
7

Elias.
Elis pulchra

Omnsa alia

preter Derm

non effe quoe
modo inteils=

Lendsm,

Auguit,
Plato,
Exod.3s

continet perfecticnes entis;Sccui nihil deeft. Quom

fenfn Aunguitinus 7. confell: cap.ix. iva ait: Infpexi
tetera infrate, & vidines omuing efle, nec omnino nonef-
16: effe quidem, quoniam abste funt, non effe autein, qua-
st idwgstod o5, pon fint;id enfin veve est,quod fncermmu~
fabiliter manet. =

Tertias modus cogno’fteﬂdf Deum , inquit
§.Thomas,eft, fecundum rationem caufz, & eff.-
&us, cum omnia, qna:in réerim natura funt, ran-

quam effectus ipfits Dei confideramus. Verum ©

hic rertius modus; qui prelenti difpurationi pa-
rum accommodatus eft, alterum ex duobus mo-
dis pr:zcedcnribus includere deber, Cam enim
res alias ad Deum referimus ; aur negatione, aut
praltantia iplum intelligimus: ex hac igitar Pa-
trum doctiina _per.rpicu's patet 5 nihil viguoce
commune Deo, & creaturis in nioftta coguitione
éile polle; quare ratio Mbftantiz dininz ad pradi-
camentumaliarum rerumnon pertinebit. Neque
hoclolum verum eft, fi fermo it de intelleétu via-
™torum; {ed etiam deintelletu videntium Deum:
& =) i

n

Auguft.

-

Tertizs mo-
dus fechiduma
7 ationem

Deducirnrds
"‘“’fmuu.-
rAtio.




te pollunt Deo,
;

Inue

pra omuoem modum é
i 1 videntes rem, ficuci
onem genericamab {pe-

Nomina Deo

ina , que alias inxta
n Theologorum de Deo
proprie dic mant Parres nec vere, nec
proprie ipli conuen quod inDeo longe aliud
hgmhc nt, quainincebus creatis, ex quibus de=-

non conse~

CAPVT VIL

Relpondetur argumentis prioris ententiz,
M L5 J

}:‘ Vadamenta vero priori fententiz conuelle- 19
re difficile non eft. Ad rationem illius, quae pyip, file-
vnicaeft,quod videl putétauctoresillius,nul- #o.
lum pre noftra effica argumentum inucniri. Re-
fpcmdt:o, multas quidem rationes, qua prono-
{tra fententizattertifolent , non mulcum habere

Eoethins,  Sumpta funt. Ira Bozthius Lib. illo de Trinitare
dixic, fubftantiamin Deo noun efle vere fubftan-  momenti, non tamen omnino aliquas efficaces

Auguft, tiam, & Augult lib.s. de Trinitate cap.to. in fine; deefle, vt fuperius oftenfum eft. Adreftimonia
cum affermiflee, sreedicamenta de Deodi- — vero Patrum ex dictis eviam facile refponderi po- Refponderne
ci, non tranflaritie, fed proprie, fubdit: Si tamen  telt.Ad Frmnml,quod eft Auguftini, concedimus andorirati
de illo proprie aliquid dici-ore hominispotest: veinfi-  duoilla preditamenta fubftantiz, & relationis, 4ugy
nuaret in omni ;11@%15.\[1‘011«:, qua Deum nun-  hoceft, nominaillorum pradicanientorum Deo
C“PQI"JHS) LQA'W. AntuImuais I)lUPfifl yideatur, l‘t'mpci: pl’upl'lc conuenire, l‘n_‘_; non \'Iljﬂﬂ(c: {’l'{!ﬂ I“.U.J_)lle
eflealiquid ad modum tranflationts. Quo fenfi 'Ehlmmsi:umumms, cundem Auguitinum lib.g. dugufl,

Dishy s D}o:xyn cap.s de myftica Tn_:olo:_;m 111;1:[}}1111[.1 de Trinit, c.1 0. filk]}?;; Sitatiren deillo , hoceft de
alia, que de Deo negar, du_:mnl):o nec filij, nec  Deo, proprie aligtsid dici ore hominis poreft. De praedi-

Bafilins, patris rationemelle, & Bafilius lib.s contra Eu=  camentis vero ; que extrinfece tantum de Deo

nomium cap.r3.ai crationem
deitaris efle proprium, fed ex humana fimilitadi-
neadduétum; arque ex cadem nomen {piritus tra-
ductum efle puta.

1iam, nec 5

enunciantur, thc.t prazdicamentum actionis,
in pr:xzfc;:[i non cutamus. Liceténim actio Dei
ponereturin przdicamento; tamen non proprec-
€a ip!i: Deus in pradicamento collocaretur

18 Pro cuius rei cxpiic&:ionc notandum ¢ft , in Ad fecundum teltimonium, quod eft [ Ad ¢ |
Cur fignifi-  omnibus nominibus, quz Deo tribuuntar, efle fceni,refpondeo,vocabula filictatis, & proceflio- ninm Dams-
tum for- monnihilimproprictatis, quod Deum , ipfinfque  nis,ficucreliqua omnia,vere efle acreaturis ad di- feend refpons

male aligno- perfetionesnon fignificenr, vt in fefunt, fed in-
i arbighdies (ay rerum creatarum, quarum fimilitadine co-
;i'ﬂ’;::‘fx gnofcuntur , per cle;mﬁhonem, vel preftantiam

vt explicatum eft. Quia vero ad Deum cianfe-

ALLHY,

uina tranflata,ve fuperius ex Dionylio, &alijs Pa-
tribus often{um eft, quiproptereaaliquod genus
rr;u‘lﬂ.\:lo}l].s m dimmsnu:n;:huus CD]AEC(LC[C Vv i‘
dentur, quod exrebus creatis illaomania defum=

cedamu,
= runtur, vt fignificentid, quodinipfo eftnon ad-  prafint. Quare non video, quomiedo Damafee- o

mixtum imperfectiont, ideo dicimus, formale i- nus dicere poaeritoppofitum, Id vero quodad-
gnificatum illorum vere, & propriein Deorepe-  ducitexcap.3.ad Ephel. Ex quoomnispaternitass &6 44 gphef 3
riri. Sic ipfuxll appellamus {apientem, non quod non probagnominaipia; & vocabula Filij, & Pa~
difcurrar, neque quod eius cognitio , operatio rris exdininis ad humana fuiffe deriuata: neque
queedam (it elicitaa faculrate intellectas, fod quia  aliquis Pacrum lociin Pauliin eum {feufumin jeatup |
ipfifuperiori quadamrationeres omnes fintma~ pretatur. Neque vero paternitas eo loco rationd, fufe Panlsis t
nifefte. & dignitaté Pauis fignificat; fed familiam, Grzce

&, Tharas. De hisauté nominibus optime docuit S.Tho- enim eftzaspid,quod familid, fcuribam denorat. [
masinfra q.13-arc.3. impropriedicide Deo, fiat-  Sic Pfalm,2r. vertit Vulgatus, familiam, Adors- Pfalm,21. |

tendamusid,a quo defumpra funt, & modum no-

ftrz cognitionis; fivero rem ipfam, propric Deo
conucnire. Id quodex Cyrillo, &loanne Cypa-
®tiflioro ibidem oftendemus, Contra vero, quia
funtnominaaliqua, quorim proprium fignifica-

tum ab imperfectione omnino fepatarinequit, ad

»  Deum tranflata non poffunt ei vllo modo pro-
prie;fed metaphorice conuenire: quz tapen Deo
tribuuntur propter fimilitudinem aliquam effe-
&us. Qualia etiam aliquando rebus inanimis tri-
buimus, fictit mari pcnmbam iram, & indigna-
tionem:anditum end & fenfum, propter aliquam
fimilitudinem ex parte effc@us. Cum igitur Pa-
tres citati docent nihil éoram,quaintelliguntur,

A nobis proprie Beo conuenire,ac proinde omnia
nominade ipfo improprie przdicari, priori mode

” locutos effe,intelligendum eft.

Hac ratione vii etiam fant 8. Thom. & Cadiet.
inhgeartic,Richard.& Argentinaloc.cir. ve enim
optime ait Richardus; omais Creatura refpecta
Dei dicitar ens perimitationem;non fecus atqle
accidentia refpectu fubftantiz: ideoque citati Do-

&ores cenfent, non diri quid vninoce commune

Beo,& creaturis, Cum quibushocipfum docer

bunt, inqui, i confpects eius vniner[efamilic gentinim,
& Pfaln.gs. vbi Latine dicere poterat: 4fferre do~ Pfal 95
ming familiegentium: reliquitnomen Grecum rg-
71y, ¢ dixie, Patrie gentium., Hebraice vero eft,
NINAY D, Mipahot, quod 70. Interpretes Gra-
ce tranftulerunt, zarpioalocis ciratis, & Numer.r.
Eoigitur cap.ad Ephef.3. ponitur nomen wdrpiz,
quod familiam ﬁgmticac,uou 7arpiry:»quod Lati-
ne paternitas dici potelt; quo vritur idem Dama-
fcen.in fuo textu, cum dicit. HoeGire oportes nomen
paternitatis,&rc

Deinde obferuandum eft, verbum, Nominatar,
apud Paulum eo loco non fignificare id
appellatur,aut vocasar,fed idem quod ¢ff. Sicut criam,
Nomen, aliquando {umitar pro reipta, ad Philipp. 44 phil.s:
1, In nomine lefiotine geiss fleckatur, v latius oftendi
2.1ib.de Adoratione difpur.8.cap.so.Sumile et id,
quodin eadegm epilt.c.c dicteur: Siper otine nomen,
quiod nominasur fiue in hoc feculo finegn furiro, hoc eft
fuper omneid,quod celebracur.

Senfus igitur Pauliad Ephel 3. eft huinfmodi: SenfusPasth
fle€to genuaad Patrem Domuni noftri Iefa Chri-
{ti, ex quo omnis paterna cognatio, & familiaho- &
minum, atque Apgelorum derivatur, quinonfo-

Damgafcets

1 quu;l,

3 C = luma
£ . e
”
: - ~
[ » ‘ X
> e




Chnpfolts
Zhsophyle
qhesdarete
QLeumens
Ambral
Hagronyms

Paternitas

@V ST 1L

Jam Chyifti;fed eciam omnium hominut, & Aqi
elorum Patereft: ideoque noa rantum pacerni-
15 <eerna, fed temporalis etiam ,i“ cmlef‘t_cs atque
mundanas tribus, & congrcg.munc51ph conue=
nit. Flanc interpretationem fequuntur omnes
Graei Patres, Chryfoft. homil.7. Theophylact.
Theodoretus, & Qecumeniusin eum locum: ex
Latiriis vero Ambrofias' hanc paljtict]ld!‘f.l textus
non yrget. Hicronymus autem in paruis com-
mentarjs, que hab;nrur 8.[01n.!1_111p11t1[c1 expo-
nirhocniodo: Ex que omnis paternitas nonien accepit,
fise exx g0 0TS TES Pater nominaisr: non quod putet
er tranflationem ex dininis ad humananomen
Patris derinatum efle, fed quodomnisres, qua
Patereft; Paris fecutiditatem, & dignitatem, ac

proinde quoque nomen ipfama Deo habear.
Czrerum idem Hieronymus in magnis com-
mentarijs,qu-habentur in 6. torm, praclare hunc
locum iuxra mentem Gracorum Patrum expla-
nar,demondtrans nomen warpg, fignificare fami-
liam, rametfi ipfe interpretetur paternitatem: &
certe Vulgatusinterpres proptcrpamnom.aﬁam,
hoceltnominum fimilitudinem, Larine tranftu-
lic, Paternitas, quod Grzee warpid, dicitur. Senfus

Jrorineipa= gtem viroque modo eodem recidit, fi nomine

1o fuim it

L

Patarnitatic
Bmen non
et ex digja
i, ad -

g trap/.

)

3

paternitatis non folam rationem, quz generatio-
ne confurgit, fed etiam ptincipatumin quacam-
que familia, & congregatione intelligamus: alio-
qui ﬁp.uernims exgenerations ibi folum {ignifi-
catetur, nullaratione veram elle poflet, omnem
paternitatem,quz in ceelis, & in terris eft, ex Patte
ZIErNO prougnire,aut nominari; It quidem in cee-
lisnullaelt alia precer zternam Dei Patris: hac
antemnon eftexipfo,fed potius eft ipfemet Pater;
Spirituum aurem cceleftium et quidem princi.
patusacnulla certecft paternitas ex generatione
procedens. Sic igitur Hieronymus in illis com-
mentariis explicat hunc locum, vt dicat , non fo-
lum ompem familiam, & ccerum , tam Angelord,
quamhominum ex Deo Patre effe, verum etam
omnem parernita.tem, quam putat efle principa-
tumincongregatione: inquic enim : It pute Arngs~
loi,cererafgue virtutes habere principes fit generis i cele-
JHibis,quos Pasres gaudeant appellare. Confar igivu;
Damalcenam non iuxta mented Apoftoli prz-
di¢um citalle teftimonium, A
Ratione quoque probatir, pradidta nomina
ex divinis ad humana non fuifle derinata: fiqui-
dem antequam myRerium Trinitatis mundo ma-
nifeftaretar ivxta cuinfque linguz idioma homi-
nes Patres appellabantur , & filij ; generationis
Quogquenomen in humanis tanto antiquius cft.
quantaprios humana generatio cognitafuit,qui
{.{.luma_ Nomen etiam Spiritus, vt notauit Bafi-
lins, exrebus creatis, nempe ex aere fpirato de-
fumprum eft, & ad divina quodammodo tranfla-
tum.Eot‘:leLn modointelligendus &t Dionyfius 1.
c.dcdmln.gomm.vbf quafi perallufionem, & ac-
commodamonem pradictam Panli ceftimonium
kg”f hoc modo,Ex gua, [cilicet dinina rriade, Tajds
omnisid et Trinitas, n calo eff, atque nominatar.
e
S l:j'i;mf:sn ?o,pn?n feptentuz
e Sl eIEfC: ioco einon tam cu-
n pradicamento,
quam exempla proponere {pecieruay & gene-
;um: quotum exemplorum ngp femper requiri-
€ur veritas, = - =
Vafquezin Lpars, Tomgs .

~

=

~

AERCFACE ST 101
AR TLEGV LN SR
Virum in Deo fint aliqua accidentia.

Dfextum ficproceditur. Vi
quodin Deo fintaliqua acciden- -4
tia- Subftantia enim nulli eft ac- ¢,y oo @
dens , ve dicitur in 1. Phyl. quod ergo in &g &g
vno eft accidens, non poteft malie el 27 4 4 &
fubftantia. Sicut probatur, quod calor fss}l(}(lﬁi
non fit forma {ubftantialisignis: quiain 6. few. 17
aliis eft accidens: {ed fapientia 8¢ & 30.10m.2s
huinfmodi,qu& in nobis funtacciden
Deo ateribuunciirzergo & in Deo funes
cidenria. y :
2.: Preterea s In qilohbct genere qiL
viium primuin, mulcaautem {unt genera
accidentium; (i igicur prima illorum ge
nerumnon{untin Deo, eruntmulea pri-
ma extra Deumiquodeft incontieniens.
Sed contra. Omneaccidensinfubiecto
eft, Deus autem non poteft elie fubiedi:
quiaformaf{implex non poteft efle fubie-
Etum, vedicit Boet. in libro de, Trinizat. datemed,
ergoinDeonon potelt efleaccidens. gL
Refpondeo dicendum,quodiecundurm
przmifla manifefte apparet quodin Deo
accidens eflenon poreft. A
Primo quidem, quid {fubfeftum com-
paraturadaccidens, ficutpotentiaada- ©
“toum ¢ {ubie@tum enim fecundum acci-

denseftaliquo modo in a&u, effeautem -
inporentia omnino remoueturd Deo,ve
expradictis patet. D2 arry

Secundo, quia Deus eft fuum gffe: vt

Boeth. dicitin libro de hebd. & licerid /7 kg di-

J . 5 ~ Ciiur, An

quodeft aliquid, aliud poflithabere ad- H,,m,},,,u :
iun&um,tamen ipium effenihilalind ad- e7 bosum fie
iunctumhabere potelt: ficut quod eft ca- A mediosllins
lidum poteft habere aliquid extrancum

quaim calidum, vealbedinem:{edipfcca-
lognihilhabert preter calorem.

Tertio,quiaomhe quod eft perfe,prius
eftco, quodeft per accidens. Vade cupm:
Deus fit fimpliciter primum ens , in co
non poteft effealiquid per accidens. Sed
necaccidentia pet fe in co efle poflunt, ‘
ficuNifibile eft pet.{e accidens hominis:
quia huiufimoedi accidentia cayfantur cx
principiis fubiecti. In Deo autem nihil
poteft effe caufatum,cum fic caL}Ih prima
vnde relinquitur,quod in Deo nullum fic
accidens.

Ad primum ergo dicenMum,qued vir-
tus,& {apienitia iMn voinoce dicuntur de
Deo, & denobis,vrinfra patebit, Vade ¢13. 405
nonfequirur quod aceidentiafintinDco,
ficutinnobis. .. .. %
® Ad fecundum éicendum’; quod cum
{ubftantiafic prioraceidentibus ,princi-
pia accidentiimreducuntur in prin cipia
{ubftantix ficutin priora : quamuisDeus

4 >y Iz now

~ o




Explicatio, & confirmatio articali.

nclufio eft: In Deo nulla fufit accidentia : quam

L nibus probat S. Thomi Quibbs
omilfis, qumnfillm‘cs funt,&iis etiam ,'qua Ca-
ieranus notat,totam dorinam ardculi fententia
Parrum conficmare decreui, Eftautem tam phi-
lofophis,quam Theologis indubitacum,, omnia,
> in-creaturis (unt accidentia, cum Deo tribii-
, in {ubftantiam ipfius tranfire, Ira docent
ex Pacribus Auguftinus . lib.de Trinitate cap.4.
5.& 16.Boethius lib. de Trinitate,cum atunt pra-
dicamenta accidentium ,'quz ad Deam transfe-
runtur, fubftantiam fignificare. Confentiunt A-
thanafius in epiftolaad Epilcopos Africze : Bafi-
linsin epift.i4rad C wfarienfes,Marius victorinus
lib. 1: conrta Arrianos, 8 Nicetas in orationem

rati

SR 40. Nazianzeni in illa verba, Cupio diffelu, &.

Leox 2adem veritas definita eft 3 Leone t. epilt. 93.ad

Cancil. Turibium cap 5. & in. Concilinm Remenficon-

Remén. tra Gilbertum , cuius a&a inferius referemus di-

fpuc. 120, cap. 2. non quod Gilbertus fenferit in

Deo effe accidentia, fed quod dixerit Deum non

elle fuam iﬂ!picnt'..r_mCum autem in Congilio de-

finitur Deum, hoc eft,perfonam efle fuam {apien-

o 2y M fuam dclm[;:ln,i?lnllc decernitur, nullum
in'Deo accidens effe.

P Ex philofophis vero du¢tu rationis naturalis

Plato. hoc ipi-um cognouerunt Plato in conuinio, vbi

5 de pulchro,quod ait effe Deum; inquit:: Semper ¢i2
Notabile - mecmutatione afficitur,nec vt pars puldhrum est, neque v
Platonis di- idycui pulchritudo inest 5 [edipfe per [epulchritudo s vnde
ilry: ; wmanat ceterorum pulchritado : 8 Plutarchus in lib.de
L dodkriga Principum,ybiaiv:Non afiider loui iussitia,

[ed ipfeestinflitia, & lex exaclifiima.
Ratione quoque philofophica monftrari po-
telt. Omifla vero ratione Auguftini, quaex Dei
ZaDeocur  immutabilitate,non effeinipfoaccidensaliquod,
:]"]’: f:‘ciuf’:;— quod feparari poflir,reéte probat, hocargumen-
i toaliqui vtuncur : fine accidens poffic a Deofe-
parari,fiue non, fi femel in Deoaccidens effe con-
cedimus, ipfum ex ducbus compolitum dicere
cogimiir: nequit enim effe forma aliqua veriac-
ecidentis refpectu alicuius.nifi ab illo ex natura rei
anteintelletum diftinguatur- Deum autem com-
pofitum afferere, abfurdum eft, v conftat exar-
e tic.2.ergo quicquidin eoeft, deillius fubltantia,

& cflentiaeft.

Verum,cum hacenus in o artic. 2 olfm pro-
batumfit, Deam non effe efféntialicer compofi-
tum,ex eo autem quod aliquis dicat; in ipfo efle
aliquamaccidentium compofitioné , non fequa-
tur in €o effentialis compolitio; opus eft;aliara-
tione probare, accidentatiam compofitionem in
Deonon teperimpque efthuin(modi. Cum Deds
fuapte natara fic fummumgens perfediffimam

o5 nulliusindigens, quo nihilmelius excogitari, ne-
dum effe poteft,fequitur infua effentia,& fubfti-
tia ggpnem plenitudinem perfectionis contineri,
nec alterius peregrine natare, aflt formz, qualis
eftaccidentaria,indigers equare non folum eflcm-
vialiter, fed neque accidentarie componi poreft:

Czrerum,cum fint quadamappellationes,que

ex tempore Deo tribuuncar, ve creatoris, Domig

®
[ € e

ARTF 'Es NIva VIL
. nonexaliquain
il pe {
P m ex mutatione creaturara Deo dicun-
tar conuenire ,id quod oprime notauit Au
nuslib. 5, de Trinit, ¢.16, & Hieronymus in illud ;
Amos 9.Ecee ego mandalo, vbi ingquit: Non ergo Dey
mutatiy , qut femper eft imma s et noftra
conuerfione mtamus : ac [ dicat, nullain ipfo mu-
tatio eft,{ed quianos n

nosrefpicere dicitn
loquamur, quamu cei-
dcnsprmdicﬁuhuui , hoce qua formaintri
{eca,eft tamenaccidens praedicabile,id eft,aliquid
deillo przdicatione quinti predicabilis pradi
casi poreftdmo vero, faliquod eft praedicamen-
tum , quod per extrin(ecum (olum refpectum de
fubftantiam dicatur, alignod etiam de Deo enud-
ciari,ratione folius fimpliciratis non repugs :

2
R
5}

am domina

2, lec

fonem , &

5, fe

amur, ipfe alio modo

re, vt more logicornm

n Deonon fitalignoda

AR 11 cvavs VIL
Veru Deus it omiiino Gimiples.

D feptimum fic proceditur, Vi-

deturquod Deusnon ficomnino *

fimplex.Eaenimqua functaDeo, conra c.,6
imitancur ipfun :vaded ptimo ente funt 8.6 1y £t
omniaentia & 4 pritno bone funtomnia *
in rebus, quz {untd Deo s nihil .
implex:ergo Deusnonef
mnino fimplex.

2. Praererea , Omne quod elt melius,
Deoattribuendielt: fed apud nos com-
poﬁm funt meliorafimplicibus:ficutcor-
poramixta clementis, & animalia pl;m.,
tis:ergononeft dicendum quod Deus fic
omnino fimplex.

Sed contra eft;quod Auguftt.dicic 6.de Capé. &7
Trinirar.quod Deus vere, & fumme fim- 227 2#»

1 16759
plexelt. ;
RCfPDnL{U(‘ dicendum’, quod Deum
omninocfle implicem mulupliciter po-
telt effe manifeftum.

Prigio quidem per fupradicta in qua- 4rricslus
ftione: ' Cum enim in Deo non fit com- 2142 i
pofitio, neque quantitativarum partinm: Ay
quia corpus non eft : neque compofitio
forma, & materiz neque in eo fir aliud
natura, & {uppofitum:neque aliud effen-
tia, & efle : neque in co fic compofitio
gcn:ms,&'dj{’:‘trcnri;u: nequefnbiecti, &
accidentis , manifeftum eft quod Deus
nullomodo compofitus eft, {fcd omaino
fimplex.

Secundo, quia ottie compofitim eft
Foﬂcriusiui:mmpm‘.untilms, &'dqu]»
e®eis: Deusaurem elt primum ens, viiu-
praoftenfign cit.

Tertio, quia omne congpoﬁtum cati-
fam habert: qua enimfecundumie diuer
{afunt,non conuéniuntin aliqguodiynu

o
to- ¢

nifi peraliquam caufam adunantemipia,
Deus autem non liaber' caufam; vriu-
) pra




QY AEST II

i oftenfiim eft ; ‘cum fit prima cauld

Juarto, quia in on)miqcompu fito{ 0=
portet cﬂc\}:omm‘uif,{}muum,quoh 1}1
Deononelt : quia vel vna partium eft a-
&us l‘clpc&g aleerius, Vc‘l'l;llrc‘r_n (_31‘:1}1?’.55
partesiunt ficut in potentia refpectuto-
Tius. ; :

Qu‘into, qu i.'L_omuc cpmpnﬁm :
]lquid,quogi n‘o.n cun.ucmr ;lhsil]l‘hle“fillll"‘
p;u‘ciun'l, & qu}.}cm 11} totis m!.x:.x‘z‘} l.lLl.ll"‘\
partium 11'1f1111tu£cu;n eft :nullaenim par-
tium hominis eft homo : neque aliqua
pattium pcdis cft pes. In 4totis vero il.n';j. =
Jium p;‘.rtium,hcct;'r_!nqum;v quod décicur
de toto,dicaturdc parte;; ficut pars aeris
¢lt aer,8caque aqua: aliquid ramen dici-
turdetotoguod non conuenirtalicuipar-
fium:non enim fi toca aqua eft bicubira,
& paz'scius.Sicigicurm om_ni compofito
clt alignid quod non eftiplum , Jmc au-
temetfi pofiit dici de habente formamy
quod feilicer habeat aliquid quod non
clt ipfum: puta m albo eft aliquid-quod
non pertinet ad rationem albi: tamen in
ipfa forma nihil eft alienam; vn_dc cum
Deusficipfaforma;vel potiusipfum cfle,
nullo modo compofirus effe poteft. Ec
hancrationemtangit Hilar. 7. de Trinir.
dicens: Deus qui virtus eft ex infirmis
non continctursneque quiluxeft, ex ob-
fcuris coaptatur.

Ad primum dicendums, quod ea, quae
func 2 Deo, imitantur Deum ficut cafata
primam caufam. Eft autem hoc de ratio-
ne caufati,quod ﬁtalfquo modo compo-
ficum: quia ad minus effe cius ¢ft aliud,
quamquod quid eft,veinfra parchit.

‘ Adiccundum dicendum , quod apud
noscompolita funt meliora {implicibus:
quia pertectio bonivatis creaturx nen in-
shuir. g uenitarinvno fimplici, fed inmaleis: fed
i, perfettio dininge boniratis inuenitit in
: imofiplici,veinfra oftenderut.

Conflrmatio doBring articuli,
anciuﬁoeﬂt: Diewis eft omnino fimplex: qua non

: 10_““‘-‘| ad dogma fidei pertinet, fed etiam ra-
tione P_hiiﬂlophlcn euidend conftac. Primum de-
nita fuicin Concilio Remenfi, ve fuperioriarti-
Fxlo notauimus. Nam qgiatﬁuis Gilbercus expref-

cnon dleflt.Dsu111 elle compofitum, ex eius ta-
men fententia {equebatyr, Anvero ideminferti
g_ﬂi_ﬁt &x eorum opinione , qui dicunc atcributa
by Sk e ncer (6, & b effen-

o o Dﬂ; C‘OEZ a6, _(?ppo!lﬁ_upl aptem errc-
= nPOﬁllmmn‘-mhmt; adfcribic

abArkl

éftas

Liha.de
Trkitats

ngarts,
L7%8

26

Concil, Re-
rnf,

Pe ; Binoby .
4}:‘“",!'5 ﬁhzmAb:ufmdoﬁPrateolusm fuo Eienchohaere-
];f;u“.rd. &, > qUeM tamen errorem Bernardus epift. 188,
wavd, I a5 R S X . 5 =
gl refe?cD&' 192 nter alios errores Abailardi non
e tDeinde cadem verias definita fuit in Con-

» GlLaterancnfe
Fitmiter de fum

Vafg, m L partem Tomis 1,

. 4
fub fnnocentio s.8&referturine,

na Trmi[_ape & ﬁchathol. Ra-

FRlaC o VIl

quoque natura
. Porrode fimpl

AR

1C3

nobis probata. eft difp.
irate Rei eleganter di-

fputant Hilarivs 8.de Trinitate, Angaf: lib.1i, de Hilarias,
I  Ang i
ciuiticap.10.8& librogs. cap. 17, lioderus Lib. 1. de

- ) L1

fommo bono cap.1.Boethjus lib. de Trinit.caj
Bernard.lib.s.de confideratione, Ariftor.
12.met.cap.7.primam fubftanti
ﬁ‘n';:h-':cn'l efle,& indiuifibilem pronunciac,

n,hod

ARTICVLYVS

VIIL

Vernm Deus in corispofitionem aliorum ven

Dio&auum fit proceditur.Vide-
4 tur quod Deusin compofitionem
> alioram veniat Dicicenim Dio- 00, (o
nyfius 4. ¢. ceel. Hicrarch. Efle omnium 27.¢ 25. ¢
ey quefuper efle eft; Deitas: fed efleg- ¥eria-21-
mnium incratc con*.puiinoncm vniufcu- -
iufquetetgo Deusin compofitionemali- proneryic,
ofumvenic. $ Serwno.38
2.Prazrerea,Deéus eft forimasdicitenini At
Auguftinas -in hibro de verb. Domim', werbinm,
quod verbum Dei,quod eft Det!f, eft for- 10m.10.
ma quaxdam non formata: fed forma eft
pars compofiri: ergo Dens eft parsalici-
1us compofici. :
3+ Precterea; QJ_{J:CMﬂC’pH: {unt, & Etmal 15,
finllo modo differunt} funtidem: fed #41-& 2
Deus & materia prima funt,é nullo mo- L)’pcf:l_,\ .
do ditferant : crgo penitus funt idem. 22 ©°
Sed materia prima intrat cmmpoiitzo—
Jemterum:ergo & Deus. Probatio me-
diz, Quacanque ditterunt , aliquibus
differentiis difteruhe, 8 fta oporteted
efle compofita:fed Deus, & materiNpri-
ma {unt omnino fimplicia: ergo nulle
modo differunt. .
Sed contraeft;quoddicit Dionyfz. c. Caprepr.
dediu. nom. quod néque tadus eft eius, 70 e
{cilicer- Dei: nequealia quedain ad par-
tes cominifcendascommunio. =
2. Praterca, diciturin libro de caufis
quod caufla prima regit omnes £es; pr.

ar

o frperilud in

{nter apera
Arift.zom. 3.
In propofitio~
g G

Vv -~
terquamycommifceatur eis. "
Refpondeo dicendiam;quodcirea lioc
focrunc tres crrofes. Quidam enim po- -

flncruq&,quod Decuseflet anima m
vepaten,pet Auguftin.inlibro7.de cinjr, Lt
Dei:écadhoceriamreducitnr,quod quizi s 2
damdixerunc, Deum efleanimam prinii S
caeli. Alij autem dixerunt ; Deum efle -
principium formale omniym rerum. : &
hacdicicur fuifie opino Almarianorum,
Sed rerriud eftof fuic Damd de Dinan
do,qui ftultiffime pofuit Deum effc ma-
tetiam primam.. Omniacnim hxcma-
nifeffam continent falfiratem. : negue
et poflibile Deum aliquo medo incom-
politioné dlicuius v¥nire :nec ficutprin-
cipium formale , necficur princ@:inm‘
fatcrale;

di,

It

I 4




fin i o~ e

Pritmo quidem , quia ii:;»m diximus
Deum cfle ¢

Caufaat

}11)'1]

ritnam caufam cficientem

m efficiens cum forma rei fa-

fed fo-
igmin D L‘nim ‘-'C] orat
hominem. l\LLLL-J vero cum .m“u‘h-
cienti non incidit in idem numero, nec
n [pecie: quia hoc eft in potentia,
illud veroin acku.
Secundo fl'l]nk cum Deus fit prima cau-
1a efficiens, ciuseft prim o,&pu feager
lel(\&L autemvenit 1n LUJ]PLH []OULIT\ ’i‘l'
cuius ,non elt pr imo, & per fe agens, fed
magis compofitum, non enim manus a-
git, fedhomo per manum, & igniscalefa-
cic.per cem : vade Deus non potcl:
clleparsalicuius gompuhm.

Tertio , quianulla pars compofiti po-
teltefle hmphcltm pnm ain cntibus,ne-
quc etiam materia, & forma, qua funt
primapartes compofitorum: nammate-
riaeftin potentia:porentia autem eft po=
{terioractufimplicirer,vrex dictis patet,
forma autem quz eft pars compofiti , eft
forma participata : ficue mtcm partici-
pans elt pol fterius €0, quod cft pereflen-
v tiam, ita & ipfum ¢ r1c1p;1rum' ficut
i ignitis eft pofterior eo quod eft
3. petellentiam. Oftenfum eft autem, quod

Deuseft primumenstimplicitet.

Ad primum ergo dicendum , quod
Deitas dicicurefle omnium effeétine, &
exemplaricer,non aucem pet eflentiam.

Adefecundum dicendum , quod Ver-
bum eft forma exemplaris 5 non autem
forma, qua eft pars compofici.

Adtutmm dicendum, quodﬁmphcn
non differnnt aliquibus aliis differentiis;
hoc enim anpourmum clt:homo enim,
&chuusduludntLatzolml & irrationali
differentiis,quz c1L11d<,m differentiz non
differunt amplius ab inuicem aliis diffe-

®.rentiis: vnde {iflatvis in verbo, non pro-
prie:dicuntur differre 5 fed diuerfa effe.
Vndefecundi Pluloiophum 10. Metapli.
diuerfum abfolute dicicur: fed ompe dif-
ferensaliquo differtivadefifiac visinver-
bo, materia prima,& Deusnon diflerunt,
{ed funt dmcrm{clyfas vndenonfequitur
quod fint idem.

1
CIdit 1n lLH.‘Z‘nl numeros

dem {i I

inid

9.3 ArLY

Tox 24,7
2§.t0m.3

Confirmatio articuli.

Oncrvsto®ft:Dess non poteft cim alioin compo-

27 , ffnomn»almtl_ fcom{zniv,Concluﬁo hmusag-
ticuli non minus in philofophia, & Theclogia
certaeft, quam prazcedentis: fuerunt tamen non
pausi,qui oppofitum auli funtaffirmace, Primum
exphilofophis tefte Enfebio libx 14. de prapara-

B dze tione euangelica c. 6. Defhocritus docuit, Dedrt
5t Deams  Ellcanimam mundi,ac proprerea ipfumignez pi-

in conpofi 402 3? Formam lmbcre Hums tamen errorem longe

'
f
B - e
P
-
&

‘ad

THE: VUL

hancvero {ententiam Sioicos chl‘u‘n.um[}:p[— Eufel "/
phanius refi 5. quam Damalcenusin (uo D
lib. de hzrefibus non omnibus, fed ‘quibufdam
Stoicorum adferil e !Lf‘u.lﬂl hvilL Py-

Ul[, €
ram cenfet Ludol
init.Dei. E¥ A'Lh'lﬂ:l‘n.s aurem omnium l'“
{cillianiftz in hocerrore fuille videntur, cum P
affererent animam hominisdivinam efle fubfaa- £ AR EPILY,
tiam,vel partem illius, vt conftar ex Concil. Tole
effione fidei, & Leane pp.tinepittol. |,
Turibium ¢94. cap.s. Clarins tamen Petrus A-
bailardus tefte Bernardo in epift.19 0. cum docuit #é:
Spiritum fanéum efle m {en-
tentiam ex Platone d ietra
inter errores cuiufdam Almerici, qui fuir tempo-
relnnocentj 3. Turrecrematalib.4. famme c.35.
huncerrorem enumerar: dicebarenim omnia efs rem incide
fe ynum,& eiuldem naturas; imo omniaefle Ded, runt.
& Deum ipfum cffentiam efle omnium rerum; “merie.
quem hzreticum vnico verbo dathnatInnocen- ’,[”" :
t:;"‘u: dar 5, de fumma Trir :
10l. ex Seriprura quoque a
non polle Uun.l efle
Iob.22. dicitur:Excelfior celoe

te, & fideCa
verte demaor
animam totins muhdi:
Par: ..p .2.Coe- 5.7 m: 2
autem 28

Deus effer anima mur -&o intra
lpiam conc‘ul'uc & definitus,vt C\nw‘ﬁm* nullo
modo efle pofkt, quod ¢ft ablurduin; ve inferiug
probabirurdifp. -29.cap. 4 Jd ipfum optime often=
dit Aurmihmla c.citato, & fe quenti,

Porfo Deam non pmf- conuenire in compofi- Augufiin |
tionem alicuius, hac ratiope poteft oftendi.Omne
id, ex quo alig Jcorupcmmr imperfectius eft
ipfo compofito: arqui Deus’eft rerum omniuni
petfectiffimus:ergo exipfo nullaresalia componi
poteft. QEI vero oppofitum docuerunt; eo vi=
demtut decepti ,  quod ynivetfumhoc confpice-
rentitaa Deo efficiente, 8 fex nte pendere,ve (i
neillonon minusefle non pofler, quam animan-
tia fine anima viuere. Ob id tamen non deberenc
affirmare,Deam ipfum,aut mundi,autaliarum re-
rum animam effe.

De philofophis quidem antiquis non fatis per-
fpe&nm habeo, an dixerint Denm vere efle ani-
mam mundi,tanquam formam,& nataram illius,
velfolum per modum ¢fficientis,& confernantis,
eo modo quo nonnulli arbitrantur Ariftotelem
appellafl intelligentiam motricem ceelijanimam .
eius affiftentem. De heereticis vero Prifcillianiftis 21/
dubium noneft, docuilleanimam noftram infor-
mantem, quandam Dei portionem effe. Inquem
fenfam eorum damnanterrorem Concilium To- <
letanum prl num,& Leo pumus, &randem Leo , l:o 1
concludit, nullam ram pracipuam efle faéturam,
cui Deus iple natura fit, hoc eft; forma: nomine
enim naturz formam appellat, ficut Arift 2 Phyle arifior,
¢.1. & clarius f- Meta, €4 bicitca finem ait, pu.-
tam,& que proprie dicitur natura,effe {ubftan-
tiam, hoceft, formam eorum, qua in fcipﬁs, vt
iiﬁlff.ml',mo[usprincipiumImbeuc;mq;crv;zmvc— 29
rometaphorice, &qnod huius fic fufceptiva, na-
turam dici, Ipe Abailardo etiam, & Almerico du-
bium nan eft,de anima informasse fuifle locutos.

QV £:S T10 LV.
~ De perfectione Dei,

Cmrxf Ts-

Oft confiderationem dinin fimplici- »
tatis, de perfedtione ipfius Dei dicen-
dum

i »41-'*@.-




GV ST 1V,

LU : -
dumeft . Er quia vnumquodque fecun-
dumquod perfectum eft, fic ¢ ;
nug: primo agendum cft de perfectione
dinina. Secundoe deeius bonitate.

Notatiocizcarotam qrsflionens.

Vemadmodum in iis quaftionibus eluci-
dandis,que difficiliores funt, zaliquid ha-
bencanimaduet{ione dignuim, nectempaori; nec
labori pnrcenulmn eft , ficetiam 1sz£\;:_L:r3<_'i= 15
lurlqnm rexere tméhmoncu?, rcp;cncnhouc di-
gm;miudica:idcbcr. Ideo in totam hanc quedl.
quz facillima eft, youm tantum ac.lrno:;zrc h‘bﬁ’
it quod ex duo‘tmmprzc.cdeml,& exlis, quie dice-
alie frmali= s in quatt. 13. 111;111}&:(?6 co.llgl?:xt : nempein
ioralis 7= Dy quafidam cile perfectiones eminentet folum,
O g virute , qualdam vero formalicer, & proprie,
ok vel pc‘tius natacam Dei impliciflimam vircute
qualdam peifectiones continere, aliasvero ipﬁ
formaliter conuenire.lllas quidem dicitur virture
continere,qua in fuo mtrimi:co,&eﬁcnnali con-
ccptuql.mmumuis nbitmc}_oimpcr ectionem ali-
quam includunt : qunl:cs funt rerum corpore_ar.ﬁ.
Diciturautem eas eminenter continere, quiain
fe vircatem habet eminentem ad eas producen-
das.Quare perfectio lapidis, quz inDeo eft emi-
neates;inipfo Déo viram habert, in lapide autem
finevitaelt. De hocmedo quo res in Deo dicun-
wor elle.multa dicemus difp. st.c. 3. 8 difp. 70.c.2,
Tlicancem perfectiones, quaintelligi pofluntab
omm'imptrfm‘,kione purgatz in Deo formaliter,
& propriedicuntur effe,non quidem dittinétx ex
natararei,vt difp.116.dicemus, fed in vna {impli-
ciflima cflentia abfque diftinétione coniunétz.
Cazrera, que Caietanus, & recentioresin hant
queftionem tradtant facilia funt, & ad ea, quz de-
inceps dicenda funt minime neceflatia.In artic.z,
infol.s.norandum erat, quare creaturz dicantus
Deo alsimilari,Deusautem non creaturis, de hoe

tamen differemus d 167,¢,vlc.

30

ARTICYLVS 1.
Virum Deus fis perfectus,
22

D primum fic proceditur. Vide-
Tmtrea8,

P tur quodeﬁb pcrf'c&u mndn con-
A ueniat Deo. PerfeGtum enim di-
me.-_l,,,. 5 citur,qgaﬁ r_otalitcf fadtum:fed I?co non
g conuenitefle fa&um:crgo necefleperfe-
ctum., :

2. Praeterea , Deus eft primum rerum
principium,fed principiarerumvidencur
cllcimperfeéta. Semen enim eft princi-
plumanimalium, & plantari :ergo Deus
clt imperfeQus. =

3. Prazterea, Ofterifiim eftfupra, quod
cﬂcntia Deieftipfum effe, fed ipfum effe
videtur effe imperfetiffimum , cum it
com.munimmum,;& recipiens omnium
addxtimics:‘Ergo Deus eftinerfedtus.

quod dicitur Match. 5.

Sed conttaeft,
eftote perfedti, ficut & Pacer velter cee-

leftis perfeétus eft. ¥y
i Refpondeo diccndum,quod {icut Phi-
olophusnarracin 12, Mer quidam anti-

1, ;';md.
Ari, .4,,

Riric

qui Philofophi feilic

I. ius

et Pythagorici, & Lib-
Leu 15, non ateribuerunt optimum, °
& pertediflimum e C
ius ratio eft,quia p antigui con-
{iderauerunt princiy ateriale tan-
tlliﬂ:pl‘]l“'liu autem Pl’:ﬂ(fﬂl N mareria-
leimperfediflimum eft. Cum enim ma-
teria in quantum huigfmodi ficin potren-
xia : oporter quod primum principium
materiale (it maximein potentia, & it
maxime Em}':crﬁ:chnn Decusautem poni-
tur primum principium non maternale,
fed ingenere ® efficicatis: & hoco-
portet effe perfectiffimum. | Sicut enim
materia,inquantim huinfmodiseft in po-
ens in quantum huiufinodi
eftinactu:vnde pricium principium a&ti-
uomoportetmaximeefle inaétu: & per
confequens maxime eife perfe@um: fe-
cundam hoc enim dicitur aliquid efde
pcrf_c&u m,fecundum quod cg} acti:nam
perfedum dicitur, cui nihil deelt{fecun~
dum modum fuz perfectionis.

Ad primum ergo dicendum, quod{i-
catdicit Gregor. balbutiendo; vepoflu-
mus,excella Dei refonamus: qued enim
faltum non eft , pcrf?:tl'um proprie dici
non poteft.Sed quiain his;qu¢ flunc,tune
dicitur clie aliquid perfetum, cum de
potentia educiturinadtum,tranffumitur
hoc nomen perfedtum ad fignificandum
omneillud cui non deefteflein aétu, fiue

-hochabeat permodum pcrfct‘ciouis,ﬁuc
non. G 2

Adfecundum dicé'{idmh,qnodprinci-
piummateriale, quod apud nos imperfe-
¢tum inuenituir, non potefteiic fimplici-
ter primum,fed pracedicurabalio perfe-
¢to.Nam femen, licet ﬁtprincipium ani-
malis generati ex femine, tamen habet
antefe animal,vel plantam,vnde decidi-
tur.Oportet enimante id,quod eft in po-m
tentiaeffealiquid allu,cumensin poten-
tia,nonreducatur id actum, nifi perali-
quod ensin adtu. :

Admertinm dicendum;quod ipfum effe
cft perfedifimum omnium : compara-
tur enim ad omnia; ve actus :nihil enim
habeta@ualitatem , nifi in quantum eft:
vnde ipfum effe-eft actualitas omninm
rertim, 8¢ etiamiplarum formarum: ynde
non comparatur ad alia Acur recipiens
ad receptum {b»i‘ magis ficut receprum
ad recipiens: cum enim dico efle homi-
ni8, vel equi, velcuinfeunquealterius,
ipfum effe canfideratur, vt formald, &
receptum, non augem ve illud, cuicom-
petic efle.

10 princi

~




. QVAEST IV
AR T 1IEWE VS50,
Vtrumin Deo fint perfectiones ommisiis tersim.

33

D fecundumfic proceditur. Vi-
& dift, 2 :

d(..'['til L};lh?il mn 1){,’0 non i;'_'ﬁ[ p(‘I“-
feGtiones omnium rerum: Beus
enim fimplexelt,vt oftenfum eft: fed per-
fecriones rerum {unt mulee 8 diuerf :
crgoin Deonon funcomnes perfediones
rerum.. g
2. Prazterea , Oppofita non poflunt
efle in codem : fed }m-L”'u&i:)rws rerum
funt oppc vnaquaqueenim {pecies
perficicur per {uam differentiam fpcciﬁ-
cam: differentizaucem,quibus dividicir
genus, & -onftituuntur fpecies, funtop-
pofitx: cumergo oppoﬁtanonpoﬁimh-
mul efle in eodem ;, videtur quod non
omnes rerum perfectiones fint in Deo.
3. Prazeerea, Viuens eft perfectius
quam ens, & fapiens quam viuens: Ergo
& viuere eft perfedtius quam efle, & fa-
perc, quam viuere : {ed eflentia Dei eft
ipfum effe: ergonon habet infe perfeéti-
onem vire,& fapientik, 8 aliashuiufme-
diperfectiones.

Sed contra cft,quod dicit Dionyfiuss.
&.c.ams.0.in CAPILE dediui.nomin. quod Deusinvna
pincipo. exiftentia omnia prahaber.

pa Refpondeo dicendum, quod in Deo
{unt perfectiones omnium rerum. Vnde
& dicitur vniuerfaliter perfedtus: quia
non deeft eialiqua nobiliras , quz inue-
niaufin aliquo genere, vt dicit Com-

men.in 5. Meta.Echoc quidem ex duobus
confiderari poteit.

Primo quidem pet hoc , quod quic-
quid perfetionis eft in effectu , oportet
inueniriin caufa effecina: velfecundum
candemrationem,i {icagens. yninocum,
vt homo generat hominem: veleminen-

& tiort modao, {1 fitagens zquinocum: ficut
in Solec eft fimilitudo eorum , que gene-
rantur per vircurem Solis. Manifeftumeft

~ enim q.uod effectusprzexiftic vircute in
mu!}lngcntc:pmcxi{kcrc auteminvircu-

tc caul® agentis non elt pr'ycxi{kcrc im-
Parfc@ciori modo , fcd perfectiori, licet
pr:ccxiﬁcrc in potentia caufx materialis

o {ic praexiftere imperfectiori modo 3 eo
quod materia inquancum huiufmodi eft
impcxfc@ca, agens vero inquantum hu-
juimodieft pcrh:&um;\ Cum ergoDeus

” fit prima caufa effeétiua rerum, oportet
omnium reium perfectiones praexiftere
in Peo fecundum eminentiorem modi.
Er hancrationem tangit Dionyf: 5. cap.
de divin. nom. dicerTs de Deo quodnon
quidem hoceft,hocautemnon elt,fed o-

®ap.s paule
ante medium

Lib.g. text.

21,

Cap.§. 4 me=
dia.

mnia eft,ve emnium caulfa. A

A RTF G Ik& I
Secundovero ex hoc,quod{upracften-
fumeft, quod Deus cft ipfum efle per fe
fubfiftens: ex quo oportet, quod toram
perfedtion m ellendiin (e continear. Ma-
nifeftum eft enim quod fi aliquod cali-
dum non habettoram perfectionem cali-
tishocideo eft;quia calor non participa-
tur {fecundum rpcrfc&al‘n rationem:{ed fi
calor effer perfe fubfiftens, non poflet ei
aliquid deeffe de virtute caloris: vnde,
cum Deus fic ipfum effe fubfiftens, nihil
de perfectione effendi potelt ei deefle.
Omnium autem perfectiones’pertinent
ad perfeétionem eflendi : fecundumhoc
enun aliqua perfecta funt, quod aliquo
mod¢ ¢fi¢ Babent: vndefequitur quod
nullius rei pcrfccho Deo defic. Echanc
eriamrationé tangic Dionyf.5: cap. dedi-
uin. nom. dicens; Quod Deusnonquo-
dammodo eft exiftens,fed iimplicicer, &
incircumfcripte totum in {eipfo ynifor-
miter efle praaccipit: & poitea fubdit;
quod ipfe et effe fubdiftencibus.
Adprimumergo dicendum, quod fic-
ut Sol, vedicit Dionyf. 5. c. dedmni. nom.
fenfibilium fubftantias;& qualitates mul-
tas,& differentesipie vaus exiftens, & v-
niformiter lucendoin feiplo vniformirer
preaccif itsita multomagisin caufaom-
nium necefle et praexiltcre omnia fe-
cundum n ynionem: & ficqux
{unt diver{a,& Oiékzo{itatillfbi}i{is] in Deo
pr;rc.xﬂl‘uut; vtvaum ablque detrimento
fimpliciratis ipfius. Erperhocpatetfolu-
tio ad fecundume..
Ad terrium dicendum , quod ficytin

eodem cap.idemDionyfdicit,licetipfum ,

efle fit perfectius, quam vita: & ipfa vita,
quam ipfa fapientia, fi confiderentur fe-
cundum quod Lhﬁ'mguunmr ratione: ta-
iner viuens clt pcri‘bc’iius, quam ens tan-
tum: quiaviuens ctiameltens, & lllpicus
eftens, & viucns.Liccthjmr cnsnonin-
cludatin {e vitens, & fapiens: quiamon
oportet quod illud quod parricipat eile,
participetipfum fecundum omnem mo-
dum effendi,tamenipfum effe Dei inclu-
ditin feyiram, 8 fapientiam: quianulla
deperfectionibus cilendi poteft deefieci,
quod cftipfam eflefubfiftens.
ARTICYLYVS 1L

Virum aliqua creatura pofsiz effe [iilis Deo.

D tertiumfic proceditur, Vide-

tur quod nulla ereatura poflicef-

- {e imi

Pfalm.Noneft fimilis tui i diis Domine;
fedinteromnes creaturas excellentiores
funr,qua dicuntur dij pnrricipatmc:mul—
to ergo minus alix creature poflunt dici
Deo {imiles.

-~

2. Pre-

is Deo. Dicitur enim in *

(o3t 4

Cap.§.Boit
remote &
principio.

princigios

24
2.diff3.4. 1
JLoEl 1008~
trac, 19, Et
ver.q. . Ark.
12,E2 0,97+
ArtiaTs




5,]_,'"/.3-

Qv AST IV.

5 DPrzrerea, Similitudo eft compata-

n: non eft

i em comparati

tio qu J tem compara
sy T

ecorum, qua fiint diverforum generum:

Non enim dicimus;
auod dulcedo fitfis is albedini: fed nul-
acreaturacft cinfdem generis cum Deo,
cum Deus nonfic in genere, vt li:prq of-
cenfiim eft :ergo nulla creatura eft fimi-
lis Deo. :

3. Prezcerea, Similia dictintut; quz
conueniuntin forma: fednihil conuenit
cum Deo in forma: nullius enim effenitia
rei cﬁi;tﬂxmcﬂi',niﬁfbh‘us Dei: ergo nul-
lacreatura poteft efle fimilis Deo.

4. Przrerea;In {imilibus eft mutuafi-
filicudos nam fimileeft fimili fimile. Si
igitur aliquacreatura eft fimilis Deo, &
Deus eritfimilisalicuicreatura:quod eft
contra id; quod dicitur Haiz 40. Cui fi-
milem fecifti Deum?

Sed contra eft quod dicitur Genef 1.
Faciamus hominem ad imaginem, & {i-
militudinemnoftram, & prima Toann.s.
Cum app';lrucrit,ﬁmilcs ei erimus.

Refpondeo dicendum,quod cim fimi-
litudo attendatur{fecundum conuenien-
tiam, vel communicationem in forma:
multiplex elt fimilicudo fecundum mul-
tosmodos comunicandiin forma. Quz-
damenim dicuncur fimilia, qua commu-
nicant in eadem forma fecundum ean-
demrationem, & fecundum eandem mo-
dum: & hzcnon folum dicuntur fimilia,
fed zqualia in fua fimilicudine, ficut duo
zqualicer alba dicuntur f{imilia in albe-
dine, & hzceft perfectiffima fimilitudo.
Alio modo dicuntur fimilia , quz com-
municatin formafecundum eandem ra-
tionem , & nonfecundum eundem mo-
dum , fed fecundum magis, 8 minus; vt
minus album dicitur fimile magis albo:
& heceft fimilicudo impetfeéta. Tertio
modo dicuntur aliqua fimilia, qua com-
municantin eadem forma,fed non fecun-
dum eandem rationem,vt patetinagen-
tibus non yninocis, Cum enim omne a-
gensagacfibifimilein quatum eft agens,
agit autem voumquodque fecundums
fuam formam,necefle cft quodin effeétu
ficfimilicudo forme agentis. - Siergo a-
g_cnsh; contentum in cadem fpecic cum
{uo effe@tu, erit fimilirudo inter faciens,
& fai&um in forma, fecundum eandem
rationem fpeciei,ficut iomo generathib-
minem : {i autem agens non, fit conten-
tum ineadem fpecie, erit fimilitudo , fed
honfecundum eandem rationem fpeciei:
ficutea, qu& generantur ex'vireute Solis,
acccdunp quidem ad aliquam fimilitudi-
nem Solis; non tamen vt recipiant for-

-

ersonec amilicudo:

lacr

-

<

o

NMofophum propric {pectabar, vt in fequenti pro-
. o

mnam ¢
cieli, {ed fect
ris.Si igicur fic al
in genere conti
hucmagis accedent remote ad fimilicu
dinem forme agentis, non taméira quod
participent fimilicudinem formzagentis
{fecundum candem rationem fpecicr, aut
genetis , fed fecund aim lem analo-
giam, ficugipfu

imilitudinem {pe.
rlicudinem gene-

quod non.

alicit
r.u(,l.

n efle eft commune om-
nibus. Er hoc modo illa;quz funt d Deo,
aflimilancur ei inguantum funt entia vt
primo vaiuerfali principio totius effe.

Ad primum ergo dieendum, quod fi-
cutdicit Dionyf 9. cap.dini.nom.cumfa
cra Scripruradiciraliquid non effefimile
Deo, non el contrarinm aflimilationi ad
iplum. Eademn enim funt imilia Deo ;8¢
diflimilia:fimilia quidem fecundum quod
imitantut ipium,prout contigic eum imi-
tari,qui non perfe@eimitabilis eft. Dilli-
milia vero , fecutidum quod deficiunt 4
fua caufa, nonfolumiecundum {uamin-
tenfionem, & remifliohem, ficurminus
album deficit d magis albo,fed quianon
eft conuenientia necfecundum {pecicm
nec fecundumgenus.

Ad{ecundum dicendum; quod Deus
non fe haberad creaturasficut res diner-
forumgencrum,fedficut id, quod eft ex-
traomne genus, & principinm omnium
generums,

Ad tertium dicendum ; qued non di-
cicur efle fimilicudo creaturz ad™eum
proptet communicantiam in forma, fe-
cundum eandem rationem generis , &
[peciei,fed fecundum analogiam tancum:
prout fcilicer Deus eft ens per eflentiam;
& alia per participationen.

Ad quartum dicendum,quod licetali-
quo modo concedatur, quod creatura fic
{imilis Deo,nullo tamenmodo concedé
dumeft , quod Deus fit fimilis creaturz:
quia,vtdicit Diony {. 9.cap. dediui.nom.
In his, qua vniusotdinis funt, recipitur
mutyg imilitudo, non autem in caufa &
caufato. Dicimus enim quod imago fic
{imilis homini, & non ¢ conuer{o: & fi-
militer dici poteft aliquo modo, quod
creatura ficfimilis Deo: non tamen quod
Deus fic {fimilis creatura.

BvesTIiO v
-~
De bono in communi.

D Einde queritur de bono. Ec primo,
¢ bono,in communi. Secundoy de
Ronitate Dei.

Eod

IN hac quaftione difputar S. Thomas de bono
invniuerfum, cuius quidem difputatio ad phi-

bet

2

medio

~

-~

Cap.g @

meaio.
N




Frtexpropo-
[tz 22,
Lib.1.0232.
€ITEA Pring,

TK}//‘-,Q.

s princips
Ethic.tom 5,

in Deo, {1 eam i
co ea,qu ad hane The-
n c6ducere videbuntur, q

litur, Vide-

rat {fecunk

T inmum ic ¥
D primum fic

. Dicitenim

Boet.inlib.de hebdoma. Intueorinrebus
{ cfle quod {unt bona, & aliud efle
‘roo bonum, & ensdif
.
2. Praeterea, Nihil informatur
fed bonum dicitur per informatior
entis,vt habetur in comment.lib.de cau-
is: Ergo bonum differt fecundum remal

ente.

minus: efl
minus : Ergo bonuny differt fecundum
rem ab ente.

Sed contra eft,quod Auguftin. dicicin

libro de do&tina Chrift. quod inquan-
n fumus; boni{fumus.
Refpondeo dicendum; quod bonum,
& ens {untidem fecundum rem, fed dif-
feruntfecundumrationemtantu m:quod
iicp:ﬁcr, R atio enhim boni in hoc confi-
ftit,quodaliquid fic appetibile:vnde Phi-
lofophusint. Ethicor.dicit,quod bonum
efts uiuud omnia appetunt : manifeftum
cft autem,quod vnumquodque eftappe-
tibile fect fe&(: nam
omnia appetunt {uam pc.’;tl:dioncm. In
rantumeft autem pcrfc&um Vnumquod-
que, inquantuim eft aQu: vnde manife-
ftum eft, quodintantum eft aliquid bo-
num, in quantum cft ens: effe enim eft
actualitas omnis rei, vt ex fuperioribus
Patct.Vndc111‘1J11‘r'ci‘tﬁ cft, quod benum,
& ensfuntidem fecundum rem: fed bo-
num dicit tationem appetibilis , quam
non dicit ens.

Adprimumetgo dicendum ,quodlicet
bonum, & ensfint idem fecundum rem:
qiia ramen défferunt fecundum rationé,
nof codeinmodo dicigar aliquid ens fim-
pliciter,& bohum fimpliciter. Nam cum
ens dicataliquid proprieeflein actu : a-
&um autem propric ordinem habeat ad
potentiam: {fccundym hoe fimpliciter g-
liquid dicitur ens , fecundum quod eft
primo difcernitur ab eo, quodin poten-
tia tantum:hoc autem eft efle fubftantia»

I 1en
dum quod eft pe

P [
Ll - "
-
p »

cur vnuir ens

3 11:
r accusautem ;{J‘;?i_'i"lx‘;n\f(,‘»

e fecundumqu

Nonenime
tia impliciter,cuma
exiftenti in aétu. Se
nem perfeéti, quod e
confequensdicit ra
idquod eftvltimo pcr‘rbi‘m:n, d
Quodaut
onem, quan

fimplicit

Itimam pcrh
lvcr‘c,-1}11.mmishui)ur.dznlu.
nem inqu -{t

citur pe
fimplic

id ens fecundum quid,
& bonum fimg Sicergo quoddicit
Boctius quod mrebusaliud et quod func

d funt,r

bona,& aliudg
ad eflec bonum fix
plicicer: quia 4
]
ideen

um bont

eftali s -cundum

menie-~

vitim

cundum prir
lo bonum

%

eft quodammo

Ad {ecunc
diciturper ]
tur bonum fimpliciter

Jonumny
onem ;.‘i'l,‘LiL accipi-

S S
fecundum vlcimi

nus fecundu
putafecundum fe

haber ens.Qua concl
dicat,hzc duo (ola ratione diftir

DISPVTATIO XXIIL
formalis ratio bonivniuerf{im,
to Deo conueniat,

Qua

& quopac

Sententia Durandi.cap.t.

Refutatio precedentis [ententia.cap.2,

Poflerior pars v
Qrvaedmint oppofitiones con

Corellariapraceden
~

a pradicl.cap.6.
ap.7.
P-7

CAPVT I

Sententia Diyandi.

finitio boni=
slligere debe=

v

tatis nobis trada

nin hog att. 3

mus Deum effe bonuin; enitendom nobis eft»
ita




	Status controuersiæ. c. 1.
	Seite 96

	Deum in prædicamento collocari, Nominales asserunt. cap. 2.
	Seite 96

	Verior sententia sex aliorum rationibus probatur. c. 3.
	Seite 96
	Seite 97

	Prior ratio efficax præcedentis sententiæ. c. 4.
	Seite 97
	Seite 98

	Posterior ratio. c. 5.
	Seite 98

	Ratio præcedens Patrum doctrina confirmatur. c. 6.
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100

	Respondetur argumentis prioris sententiæ. c. 7.
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108


