BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens ad viginti sex Quaestiones priores, centum & septem
Disputationes in Capita diuisas

Vazquez, Gabriel

Antverpize, 1621

Diluuntur rationes eiusdem sententiee. c. 5.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

i

AdBafily te=
Limonium
refpondetsr,

Tgen tienes
Patrsm,
quthas Desim
€ XLV A

70 B AT
pronuniiant
EXPOBRBINY.

. QVE S T¢ Vi
ialp jsnon co

nodo. St De ternonon
I 1 conderet
vniuerfum, eadem etiam ¢
hunc mundum in infiniti

fuc

infinitos mund
{iere in [p
alios infinitos mundos excra hunc mundum pro-
ducere.Hoc aatem reche culi:gw i Deus perin-
fiaita tempora non potuit abop acare. Quod
fi Augaltin iftentia Deiin fpa-
tijs imaginarijs, {icutaduerfarij contendunt, 1o
argumento probaret, Deam qu dem Putuiile n
illis non efle, ficur potuit per infinitam duratio-
nem nihil operari. Hoc autem Docores priotis
{ententie non concedent : nam cum alferunt,
Deumin eavalliratei iaexiftere,affirmant
ed necell
e ex libera Deivoluntate, fed exei-
s, quatenus immen(a eft. Nihil ergo
priori opinioni fauer Auguftinus.
indo Nazianzenus loco allegato folam

§ 1Maginarijs, {ed, non potuitnoin

loqueretur de e

- conrendirDenm n6 eflfealicubi circumferiprum:

quaread abfurda conatur deducere cos, qui dice-
baur;Deum effe intoto hoc niuerfo, aut parte il-
lias circumferipram: & an‘:ll'cqueutlbus verbis
plane doceat, Deum non elle (upm,aucexuavuh
uer{um ranquamin loco 5 non afleric ibi aliquo
modo eum exiftere.1d vero,quodallumitin arga-
mento,non tanquam cercum,- {ed fub dubio pro-
ponir, cumdicar Fortaffe: poflet tamenaliunde fa-
cile fupponere; Deum elle, autintoto vaiuerfo,
aut in parteillius;qued nullus negaret. Solumer-
goin ferre voluit, Denmitaeflein vniuerfo,venec
toto, necparte illius circamfcribatar: quod fiue
intelligat de ciccumicriprione ad modum corpo-
ris, fine de particulati, & adequata loci definitio-
ne, n®eflarium, & veriflimum eft, vrinferius ex-
plicabirur.

Tertio Bafilius loco allegato folum docere vo-
luit intra ea, ﬂum creatafune, quucnnqucaliqms
cogitatione p;f.uenf\rit, illic Deum efle cum hy-
poltafi fili (ui necellario fibi coniunéta.De fpatio
yero extramundum quod mgit.-‘.moncluiac fti-
tuimus,nihil curauit. Nam paulo anteinea verba,
K¢ verbum erat apud Desm,inquic, Vb erat verbumici-
licetin principio,rcfbondem,Nm in loce:at vhierar?
rc:ll:ondet,/lp:td Deum,De fparijs vero imaginarijs
nihil dixit.

Quarto Philo ideo dixit, totum mundum non
efle dignum Dei domicilium, né quia extraipfum
etiameflet, fed quiaipfe nullam exeo wailitatem
accipiat,eum fibi locus effe poffic;hoc eft,infeipfo
fine loco nonminus perfecte effe. Quinimo ab
iPlb,inquit,'\mpleri,&continerinlicnam indigen-
tiam, & vacnitatem, non quiaimpleat {patiailla
imaginatia, nimis enim rude eflechoc dicere, fed
quia omnia,qua funt, in nihilum redigerentur, &
jnania eflent,(i abipfo non {ultentarentar.

Quinto loco addudti fdntquamplures Patres,
quimodum loquendi Scriptura {ecuti, varieafle-
runt, Deum effe extra, & intra,atque [upra vniuer-
fum. Verumipfi, licat eriam Scriptara, €o modo
loquenditancum fignifigare voluerant, Deum ita
efle invaiverfo, &intraipfum, yrnon fittotoco
circumfcriptus,8¢ definitus;non quia extra inifpa-
tio quoque imaginario fit,fed quiainfinita fua po-
teftas,& imm nficasin maiosi, & minori, &inf®

@ g
. 3

ARTIC.

nitis alijseffe poffit : & hacfp
qmbus {eriptura, & {antti Patres vl {unt,q
ne interpretari de exiltentia illa veluti co
extra ceelumynimis rude effer & abfurdum.
Neque vero folum docerevolunt, Deum non
effe circur .nl:uun,licur corpus ﬁrpclﬁcéc aliqua
ambiente, fed neque definitum, & aliqno modo
alligacum huicvniuerlo,vt loco U‘bi.‘n’fl’quﬂ[ﬂ,li(—
ut Angelis contingir. Ideo autem dicitur Deus
P.‘lmo continere orbem,ve virtutis {uz mngnim-
do declaretur,qui quafi nihil agens,palmo,id eft;
pon toto conatu fuftentat omnia. Nec vero opus
eft ingula,que quinco locoadduximas, percurre-
resex hisenim facile explicantur.Porso cum San-
&iPatres dicunt, Denm effe (upraomnem crea-
turam aliquando per particulam Supra, non loco-
rum {patia,etiam imaginaria, {ed virtutem, & po-
tentiam fignificant, v plane dixic 4ugu/ftin lib.de na-
tura boni contra Manichesim cap. 3. his verbis: Deus ita
[upraomnem creature modunveft s fupero emjjmiem,
[upraompem oydinens,nec (pasiis locorum fupra e5t: fedin-
effitbili, ¢ fingulari potentia, & quo owinis modis, omni
[pecies, omnis ardo. Atque nihil alit d docerevoluit
Hgode Szuito Vidtorelib..de Sacram.p.3.6.17.Qui pro
oppofira {entériaimmerito referri {oler. Ad quod

I

N
[

g,

etiam alludens Trifegiftus,qui communiter re- Trifmegif

fertur, Deum {phara cormparanit, cuius centrum
ellerybique & circumferentia aullibi: pon quia
vaftitatem 1il:m1ima;ilmriamimpl-"rtr 5 fed o;nin
toto vainerfonon definiretur, vt predittum ett.

In honcfenlum dixic S.Thomas quodlibet.1r.art 1.
Dei infinitatem eameffe , vt non{olum ficinillis
rebus,quee fung fuerunt, & erunt;led quas poflu=
mus cogitare:non quiaaéta fir in pxmw[x:is,fum—
1is,& Puﬂib_‘ilibus,qu:cnou funt,& imaginatione
cogirari pollungcum in co,quod nondum eft,nac
acueile nequear, fedquia Deo conuenitratione
fue infinitatisin omuibus effe, quando funt, &
eius operatio heec omnia fuo tempore pertingits
ue fundamento, hunc textum Docto-
ti pro fententia oppofita recentiores ali-
qu allegant,vt probét in {pario imaginario, quod
cogitationeap, rehendipotelt Deum effezalioqui
norn tantum probarer, Denm eflein {patio imagi~
nario, guod nung eile extra ceelum putant , {fedin
alio vaiuerlo,quod 2 nobis cogitatur, & quod ex-
tra hunc mundum créare puifét; qitod eft abfur-
dum.Nec vero S. Thomas dixit,Denm efle in f.pa—
tmimagi:mrio nunc exira ceelum, fedinijs rebus,
quz cogitalipoﬂhnt s intelligensyes p ffibiles,
nondum exiltentes.

Gl PN iV
Dilusintuy rationes einficm [ententia.
DEinde rationes oppofitas figillatim dilua-  *
mus. Circa quarum primamiam {atisinz.c.

di¢um eft, vbi oftendimusdifctimen inter cor-
pus, & {piritum in vniuerfum, quare videlicet in
vacuo, vel extracalum corpus moueri , aut elle
poffic: {piritus autem nonitem, quo difcrimine

24

totavisargamenti infirmacur. Ad fecundam ali- Recentiorim

quirecentigges refpondent, totum vniuerfum fi- o/ <4
F Jecandinity

mulmotu re¢to mouerinon pofle ; ne cogantur
concedere Deum cum vaiuerfo loco moueri,
quod putantabfurdum. Dicunt tamen yniuerfum
moueri pofle, (i Deus crearet fpatium aliquod rea-
le,per quod,vel ad quod moueretur. Tancautem ¥
non fequeretus(inquivnt) illud abfurdum;videli-

cet

5. Thomas,

g




DISPVT. XXX

¢et Deum cum vnivefo moueri: Deus enim effet
anteainfpatio illo [ca]l,pCF quod,velad quodvni-
perfum mouerenn,ac proinde non chm:neth-
cum , quem anteanon habebart, neque cum vni-
uerfo mouereturs S
Nﬁ"ﬁ”iﬂ" EgU tamen uo.n kaﬂ)’ qua ratione impoiubiie
fums fit,cotum hocvniuerfum fimul motu recto mo;lF-
i, cunmﬁuihilalu‘ld extraipfum crearctur. Pri-
mam quidem , quiafiexcra hunc mundum Elgﬁ
slius,vea Deo fieri poreft, vrergue inuicem pofiet
alreri appropinguare,ve aduetfarij quoque conce-
dungcreate enim (ermino realiextra hoc vhiuner-
fum ad quem moueretur, fatentur recte moueri
ofle : concedere autem debentita moueri pofle,
ytvlq;ad terminum perueniat velin me_dm cluaﬁ
viaconfiftar. Tancigitur i moueretur vniuer{um,
& ad terminum creatum non perucnirer fequere-
tur,Deam cum illo moaeri; d.ei"crc:ric n?im fitum
priorem , & alium acquireretin media via, quem
antea non habebat. -

Deinde param intereft creari aliguid realc,quo’
mabile perueniat, vt per iu;n iratem m‘ie.xmedlalr!
moueri poffit: nam terminus ne.elhgms motui
non efk extremum in maru, & quaf vltimum mu-
tatum efle ; fed forma , quee continuo acquiricur,
quandia durat motus: qualis ¢lt in calefatione,
tota caloris latiradosin motu locali,totum effe ali-

2  cubi, quod dinifibile eft cum ipfo moru: fine ex-

tremo autem, & vltimo mutaro efle, quod dicitur
primum mutatumefle in termino ad quem, opti-
me poffec effe motus, quando {cilicer defineret
motus cumipfomobili, faltem annihilaro: tunc
enim primum non effe mobilis, eft primum non
effe omnium , que funtin mobilis
furta rejei- - Poltremo quanuis terminus;hoc eft excremum
1l motas efler motui neceffarius non deberet efle
corpusaliquod,aut fuperficies continés,ad quam
yulgodiciour mobile moueri;fed deberer effe mu-
taum effe inipfo mobili exiftens,quod effer indi-
uifibile illius formz, & modi, quem mobile per
motam acquirit. Mot enim nihil omaino con-
fert fuperficiesammbiens,neque in rermino,neque
dum mobile moueturinam Arift.cum exiftimatet,
primam mobilem {phzram nulla alia contineri,
putauit etiam moueri circa locum. In vacuo etiam
motus corporis efle poreft, ve3. cap. dictum eft, &
dilp. 1¢5. fufius probabitur. Quare omninoacci-
demarium eft, fpatium efle plenum; vimobile
moueatar,

Concedamus igitur fecundo argumento id,
quod affumit, nempe voiuerfum moru redto mo-
ueri polle, quafi corpus pervacuum. Quod vero
inde inferebatur Deum [cilicer moueri cum toto
27 . vniuer(o, nonnallilibenter ¢tiam concedunt, ita

vtfecundarie tantum , & (vt aiunt ) peraccidens
Dens moueri dicatur ; non mutatione aliquain-
tnnfscamilzf‘o Deo facta,fed folum refpedtu quo-
dam extrinfeco diftantia variato,, quiei fecanda-
rie conuenit ratione corporis;cni {ubftantiali pra-
{entia contungitar. Ve enim diximus 3.c.&dilpur.
ﬂlfegnta: oltendemus, Deo, & cuilibet fpiritui fe=
cundarie conuenit refpectus diftanpiz, fecundum
ql‘;_e’?' f}l morus.: & fan‘e qui afferunt, Deum non
it e o
Przfentix creand, e pc&urq Clﬂrmfcc.u_m

: > o nouum aliud vninerfum : imo
etiam pofle ac
fecum

Seciindd its=
,wgnﬂ A

Vg felutin,

18 Rouo yaiuero,, amittendo priorem re-

3 quirere nouum refpedum extrin-= ﬂab wterno, & nullaalia: eodem modoab zterno
non fuitin alio quamin feiplo, quiaprareciplom

CApP V. 153
fpedtum, fi deftruerer hoc Vniuerfum , & extrail-
lud,crearetalind.

Addunttamen pradi@i Doétores, Deum non
pofle neqie per accidens , neque extrinfeco folo #°7 4ccidensy
refpectu variato intta hoc vninerfum moueri, PAgnects g
quianon poteft non efle in toro vniuerfo imul:
quare refpeétus ille extrinfecus prafentiz {emper
eritidem eifdem rebus permanentibus. Arque
hacfola rationeafferunt Augnf.16.decigic. c.5. dixil~ Augaitin,
{fe,Deum loco non moueri,qui femper vbique to-
tus eft, ¢ lib.deeffentia dininitaris in principio Deum
efle illocalem, quianeclococontinetur, necde
locoad locum mouetur. [dem dixit 7. de Cinit. Dei
¢ap. 30. Et Inftinusin dialogo contra Triphonem pag. 5. Iuftin,
Deus(inguit)nec monerur,neque a loco,totoque
mundo feparari, comprehendique potelt. Cete-
sum in eorum fententia quidicunt, Denm eflein
fpa[iisinmginarijs,uon extenfum,neque tanquam
in loco,fed folum in feipfo indiuifibili modo,non
minus fequividetur Deum, cumvniuerfo poffe
mouerf: Quia fi vniucrfum moueretur, inciperet
Deus cumillo habere nouum refpetum, quem
ante non habebat,

Mihi tamen videtur; neque extrinfeca adhue
denominatione,Deum pofle moneri,etiam{i vni=
uerfum mouerecur fecundum locum; quia veali-
quid moueatur fecundum locum opottet vt mo-
bile, quod eriam {ecundarie mouetur, habeatno-
uum relpe@um diftantiz i pundtis, faltem imagi-
narijs ¢ Deusautem poteftquidem habere refpe- 7
Gum extrinfecum prafentiz, &illum variare , i
varijs corporibus prafens fiar: dum enim incipit
vni cotpori effe fubftantialirer prafens, incipit =
habere extrinfecum refpetum, quemanteanon -
habebat:at vero refpectum diftantiz,etiam a pun-

&is imaginariis, habere non poteft, ficut habet
corpus quodcunqneextraccelum , & totum hog
vniuerfum, extraquod nihileftadtu.

Ratio vero difcriminiscft ; quia corpus, extra
guodnihilaGueft, ficuthoc voiverfum, fecun=
dum modum,quem habet ex quantitate {ua, cate~
nus folum diftare dicitur, quatenus extra ipfom
efle potelt corpus; in quo imaginatione noftra
punéta figamus,3 quibus recedere poteft, & quan-
uis alivd corpus extranon fic; nihilominus pro=
prer apti[udiuem diétam,quam habet, & variatex
modo fuz quantitatis, dicitur muraie refpe&um
diftantiz : fed quia extra Deum non poteft cffc”
corpus; vel punétumimaginatione fixum, 2 quo
Deus diftet, quiafuapte natura vbicunque figere~
tar punétum, Deus effer, necinde diftare poflee:
ideo,edamfi mouereturhoc vniuerfum fecundum
locum,Deus non moaererur. Porro motu circu~
lari moueri nequit fpiritus exiftens in {phara,
cum totusfitin toto, & totus in qualibet parte;
ficurelt Deus, quia motus circularis non mutat
diftantiam,fed dinerfum refpeum partium:qua-
re,cum {piritus partes non habeat; eodem modo
femper in{phzra manet, &ideSnon mouetur. g

Ad rerdam pbiectionem refpondeo,Deum fut- Solatis tersi:
iffe ante omne tempus, fed non inalia duratione, 5.
quaminzternitate fibi propria,in qua femper eft,
quanuis etiam in tenppose , autve (mauult Aafel-
mus) cum tempore fit, ytin obferuationibus are;
notatum eft. Non fuitautem ante tempus Deusin
alia duratione, quam in zternitate; quia hae fuic

Deus nequs

fece poresiin
hac vntHer [0
moneri,

- ﬂh




Y.ara, om

OV

EST., VIL
pleautem,cum fic indiui
linem habens ;, nec pmfundlinicim
iL A ‘[J:l"ll[ﬂ‘,'ili !E"ﬂ mi D"l'[]ﬂlTI
vel fitum, aut« Hmn[m.nuwbuc vt 3.c. demon-
ftratum eft : vode ab 2terno nullibi , nifiin feipfo
‘n"rqwmju..c non eft alicubi effe. Quare argu~
mentam in ‘D!(IQ ’IL(ULTHHIUS Ytli)llll]ill potc 1[1]
ml 1¢ mod : Deusab zterno non fuit in dura-
ne mn:{m aria, fed in zrernirate, ergo non fuic
waginatio.fed in fei })(Q.

Poftremo obiiciunt mmu in hunc m
Spiritus funrin locc licationem virtutis,
antequam ¢ itemapplicare poteft
nario, pa’oduwndo
Juam producat. Re-
re efle Doétorum opinio-
sconcedamus, Angelos efle
in loco genus applicationis virtutis,
veexpli abi 0, 1(?mfpacsotamf'mmn"m‘k
Honﬂu‘nurn'hm Autcmm"tdnc(ﬁn]apuhcx-
tionem vi nsmrclh gunt effe operationem ali-
quam externam, & hzc efle non poteftin vacuo,
; 1Gmm§gi'm!o praeterea Deus non appli-
riori aliqua oper 1¢ fuam virtutemad
tur, quare per illam
non pofcﬂ auteft opera-
nal utauir Caietanus in
¢, probabimus 5 & Deo
effe non po > exiftendi in fpatio imagina-
rio,quia non po urinloco, decreto voluntatis
fuae,ve difpuc.2 ameft:tum quia etiamfi hoc
modo poneretaring rebus, nonfequeretur infpa-

rio;cum nihilfit : hoe modo collocari

n fpatio imaginario efle, noneft
aliud,quamin feipfoefle, profectoid Deo conue-
niet, non voluntate, fed narura fua.

AR-TICVLVS LK
v1flim Deus fit vhique per effentiam,prafentiam &
potentiam.

infpatio in

nes:ceterur

€0 art. gu

Vide-
$ quod male aflignenturmodi
ex 1di Deumin rebus,cum di-
citutqmd Deuseftinomnibus rebus per
cflentiam, potentiam, c,\.pla:{c.mnm. Id
Clnﬂ“ per eflentiam eftin aliquo, quod ef-
ialiter eftineo. Deus autem non eft
nrebus : nonenim eftdeef-
us rei. Ereo non fif‘wt di:i,

€

D tertinmf{icproceditur.
tu

fentiam, & poten

2 Pr¥rérca, Hoc

}- XA
licui tel, falicer, non deefic ieilli. Scu}*nc

Deumelle € per eilen rmmm omnibus,
-ctnondeeffe alicuirei:ergoidem eft
Deum in ommbus pr:r cﬁn ntiam, &
Piuum 1m. Superfluum ergo fuit dice-
xe, quod Dens firid rebus pcrc_ﬂcnnam,
prefentiam, & potentiam.

3. Preterea SrurtDcuscf}p"mcrpmm
otflnium rerum per {uam potentiam, ita
pet {acm:mmw¢ rokintatem.Sed non #i-
citur Deusefle in rebus per {cientiam, &

yoluntatem: “<Crgo IICCPC'['POECBU’U’H [

4. Preterea, Sicurgratia et qmdup

L 4
[ (d

AARaT -T2 =1IL

pcrn&lo fupcmumm {ubftantiz rei : ita
multe funt aliz puhdm'lc Iupud(h 1%
5 ro Deus dicitur effe {pecialimo-
do in quibufdam per gratiam, videtur
quodfecundum mmmh bet perfectionem
debeat accipi pccmllx modus eflendi
Deuminrebus.

Sed contraeft, quod Greg. dicic fu- 2

per Cantic. cantic. cap. 5. quod Deus
communi modo eftin omnibusrebuspre-
fentia,potentia , & fubftantia:ramen fa-
miliari mode dicitur effe in aliquibus per
gratiam.

Refpondeo dicendum, quod Deus di-
citur cfle in realiqua dupliciter.Vno mo-
do permodum caufe agentis: & fic eft in
omnibusrebuscreatisabipfo. Alio modo
{icurobieGtumoperarionis eft in operan-
te: quod proprium eft in operationibus
animz, fecundum quod cognitum cft in
cognofcente, & defi deratam in ‘defid
rante. Hoc igitur fecundo modo Deus
fpecialitereft in rationali creatura , qua
cognofcit,& diligit illum a&u,vel hnblm.
thunhuc habet rationalis cr eatura per
gratiam, vtinfra parcbzt, diciturefle hoc
mod_omz.‘mua per gratiam. Inrebus ve-
ro alijs ab ipfo creatis quomodo fit,confi-
ders wdamn texhis, qua mtebus huma-
nis efle dicuntur. Rex enim dicitur efle in
toto regno, feilicer per fuam potentiam,
llcr:tntm fic vbiqueprafens. l’cn pra en-
tiam vero fuam dicitur '.:quu,d efle in om-
nibus, quzin conflw&u 1} wus: funtficuc
omnia,quafuncinaliqua domo,dicuntur

efle pr .-'J lhcm Ll”ll‘..)‘C‘]I]UD cft fe-
cundum f{ubftantiam fuam in qualibet
parte domus. ¢ 1 vero fubftan-
tiam, vel d‘;’::nrm.m L-:u'mr ni;quid effcin
loco,in quo cius fubftantia habetur. Fue-
runtergo aliqui, fcilicet Manichzi, qui
dixerunt diuinz poteftari (ubicéta fpiri-
tualiaefle, &:mcorpor‘lli : vifibilia vero,
& corporalia fubicéta eflc dicebant pote-
ftati principij contrarij. Contra hos ergo
oportetdicere, quod Deusfitin omnibus
perpotentiam Iimm. Fuerunt vero alij,
quilicetcrederentomniaeffe fubiea di-
uinx porentix, rar men | z‘o‘widmx*

1di-

uinam vique ad hzc inferiora corpora
non cxrendebant: g\qum‘ n petfona di-

citur lob.22. Circacardin
necnostraconfiderat. Et co
dicere;quod fit inomnibusperfuam pre-
fenitiam. Fuce eroalij;quilicet dice-
rent, otrMiaad Dei prouidentiam perti-
nere, t’Lm(ll}mm' mntom'mnm];I.um.-
diateeflea Deo creata, fed quodimme-
diate cteauitprimas creaturas:& illz cre-
auerunt alias. Etcontrahosoportet dice-
re, quodfitin omnibus per eflentiam. Sic

balat,
l_.n@u]m]tun

nt

4. T2AT1 4

-



Hr1e bnin
q“l(‘v

Ar btk
quafin

Tnaorpuats

30

piSPVT. XXX.

etgo eltin omnilyw pet potc‘n_tiam , If=
quantum omniacius poreftarifu bduntur.
Eftper prafentiam in omnibus, inquan-
cum omnia nuda funt, & aperta oculis
cins. Eftin omnibus per ellentiam, in-
quantum adeft omnibus vt caufa effendi,
ficurdidtumeft.

Ad primumergo dicendﬁ,quod Deum
dicicur efle in omnibus pet effentiam,non
quidem rerum,quafificde cffentia carum:
fed per eflentiam fuam, quia ﬂlbﬁnptm
{naadeft omnibus vt caufa effendi, ficuc
diGtum eft.

Ad fecundum dicendum quod ali-
quidpoccﬁ dici }71‘:{@5 alicui, inquan-
cum fubiacet eius confpectui, quod ra-
men diftatab co fecundum{uam {ubftan=
tam,vedi¢tumeft. Erideo oportuit duos
modos poni,fcilicet per cflenuam & pra-
{entiam.

Adtertium dicendum, quod de ratio-
ne [cientiz, & voluntatis eft,quod {citum
eftin [ciente & volituminvolente. Vnde
fecundum fcientiam & voluntatem ma-
gis res luntin Deo, quam Deusin rebus.
Sed derationepotentix eft,quod fic prin-
cipium agendi in alind , vode fecundum
potentiamagens comparatur & ;'.pplican
tur rei exteriori, & fic per Potcnriam po-
teft diciagens eficin altero.

Adquartum dicendum,quodnullaalia
perfeltio fuperaddita fubftantiz facit
Deum effe in aliquo, ficut obiedtum co-
gni:mm&nmatum,m’ﬁ grﬂtiﬂ:&idco fola
gratia facit fingularem modum effendi
Deum in rebus.Eft autem alius fingularis
modus effendi Deum inhomine per vnio-
nem: dequo modofuo loco agetur tertia
parte;qualtione fecunda.

Explivatio articuli,

EX toto articulo quinque modi eliciuntur,

quibus Deus dicicur efle in aliquo. Tribus
p'noribus eft in omnibus rebus,nempe per effen-
tiam, preefentiam, & potentiam : duobus alijs fo-
lumin rationali creatura, Ordine ergo quartus eft,
quoDeuseft in hominibus tanquam in templo,
perdonum aliquod gratiz : quintus., quo dicitur
effe in Chrifti humanitate, Singulos vero fufius

sclarabimus difpucatione (e quenti.

DISPVTATIO XXX,

Quarationemodi, quibusDeus dicitur

exiftere in rebus, fint explicandi.
Varie fententia civca tres prioves niodas, 6.1, e
Communis &' verior opinio.cap.2. s g
Dua aliimodiexifientia Dei in vebis.ca= 3,

TEAPNT T
Vatia fentensia civoa tres priores modas,
Ifccepant Doores in explicandis tribus

e prioribus modis, induobus vero noniter,
¢feramus ergo in hoc cap. corum fententias,

~

CAP L
qug rion probantur,vtin fequenti veriorem {ubij-
clamus.

Primafeéntentia eft slex 4 p.g.ro.memb.2.quam 4
probabalcm putat Agidius. Docetautem Alexan- ~
der, Deum elle intcbus pereﬁcntz;\n'\, quod (na
effentiaatringat vniuerfa: per me!'cmiﬁ.m VEeros j\”"'“/
m[iomj opetationis: per potentiam demum, ra- v“m
tione fuz potentize. Primum, & tertiumm ium
ipfenon amplius declarat: pollent tamen in
num fenfum explicari.Secundus autem verus
non poteft:primum quia, ve inferius patet
dus exiftendi per operationem potius eltp
tentiam, quam per preefentiam. Tum etiam q
non videtur, qua ratione diftinguerentur modus
exiftendi per prxfcn(iam abeo, qui cftper poten-
tiam, quos ramen cogiratione faltem diftingui i
oporten,vetres enumerentur;nifi caratione quaii
Dutandus affignauic: eam vero inferins refurabi-
mus.Ad hzc,vt optime inquit Bonauentura,mul- Bonanents
ta dicuncur effe pralentia,vbi non operantur: er-
gomodus exiftendi per prafentiam non elt ratio-
neoperationis.

Secunda fententia eft Bonan.in 1.diff.37.1 pd.art. SecindaSens
3.q.2.in folutiopibus argumentorum,quam eHlem (ER ol
probabilem arbicrarur Gabriel nempe idem efle 7""1“’3""‘1“"'
Deurn exiftere per praefentiam in rebus,atque per S
indiftantiam , vt ipfi loquuntur, qunﬁ dicat, idem gppiel
eft, quod arebus ipflis non diftare. In alijs duobus
modis non videtur 3 communifentencia differres
Verum in feu:uemi c.oftendemus, hunc modum
potius effe pereffentiam, quam pet przfentiam,
cum prefens aliquis efle dicarar aliquando, qui .~
tamen loco diffitus ethijs nimirum rek us,quasin
profpectu fuo haber, =

Tertia {ententia elt Durandi, qui omnes tres Tertis fene
modosaliter, quam ceteri Scholaftici, hoc padko tentia Di
explicat.Ex parte Dei funttria, opemtia,\'iuus, y randis
quaeft operatio, & effentia, in quaelt vigus ope-
rationis : ratione primi Deus dicitur efleinrebus
perprafentiam , ratione fecundi per potentiam,
quiaoperatio exit apotentia: ratione tertijdicitur
elle per eflentiam, quatenus eff~ntia Dei(vtiple
inquit)coexittic rebus, vt eas conferuet fienrfigil-
lum, ‘veconferuet figuraminaqua, debet fimul
cum ea exiftere. Primum vero, in quo eft maior
difficultas, fic declarat. Per operationem Deires
produciturin rerum natura, ac proinde Deo exi-
ftenti ftatim praefens eft, & exinde Dens rebus ip”
fis.Putat enim,ex eo Deum dici prazﬁ:ntcm rebus,
quod iplz ei [int prefentes,non contra.Sed hunc
modum pr.‘e['cntix ponamplius explicat Duran-
dus.Heéa ramen fententiain eotanturm videtur el
fe.ye res produéte virtute operatiotiis, Deo coesi-
ftant,hoceft,Gmal fintin rerum natura cumDeo,
Hanc fententiam nonalinnde probat Durandus,
nifi quia non pofﬁt dici Deus prafens rebus ra-

155

and;

gRALAT,

-~

tione coguitionis,ve S.Thomas, 8alijdocéeideo S Thom. ~
¢o modo, quem diximus , exiftimat, preefentiam
Deicommodius explicari, ©

Lt &Y

Hzc opinio pratrzrquam quod primum, & ter- APHEN,
tium modum non faus diftinguit,cum yorumane ~
perrealcm coexiftentiam videatur explicare;quod
agtinet ad primum modum;hac ratione fagileim~

_pugnatur. ancumcgm ratione fechabeant duo
‘f}mulexiﬁcmiz\ inrerlm natura, etiamfi locoad- 7 0 o,
fitafine, fi alterum eorum noneft cognoleens, i), ot

neutrum dici poteft alreri praefens, vo exemplis juar prafen=
3 I f P

perfpicunm fictnam fiduo lapides exiftant imul s inier fo.
= :
— n

Duo non ¢0-
gnofeentia ers




	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155

