UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens ad viginti sex Quaestiones priores, centum & septem
Disputationes in Capita diuisas

Vazquez, Gabriel

Antverpize, 1621

Dispvt. XXX. Qua ratione modi, quibus Deus dicitur existere in rebus, sint
explicandi.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Hr1e bnin
q“l(‘v

Ar btk
quafin

Tnaorpuats

30

piSPVT. XXX.

etgo eltin omnilyw pet potc‘n_tiam , If=
quantum omniacius poreftarifu bduntur.
Eftper prafentiam in omnibus, inquan-
cum omnia nuda funt, & aperta oculis
cins. Eftin omnibus per ellentiam, in-
quantum adeft omnibus vt caufa effendi,
ficurdidtumeft.

Ad primumergo dicendﬁ,quod Deum
dicicur efle in omnibus pet effentiam,non
quidem rerum,quafificde cffentia carum:
fed per eflentiam fuam, quia ﬂlbﬁnptm
{naadeft omnibus vt caufa effendi, ficuc
diGtum eft.

Ad fecundum dicendum quod ali-
quidpoccﬁ dici }71‘:{@5 alicui, inquan-
cum fubiacet eius confpectui, quod ra-
men diftatab co fecundum{uam {ubftan=
tam,vedi¢tumeft. Erideo oportuit duos
modos poni,fcilicet per cflenuam & pra-
{entiam.

Adtertium dicendum, quod de ratio-
ne [cientiz, & voluntatis eft,quod {citum
eftin [ciente & volituminvolente. Vnde
fecundum fcientiam & voluntatem ma-
gis res luntin Deo, quam Deusin rebus.
Sed derationepotentix eft,quod fic prin-
cipium agendi in alind , vode fecundum
potentiamagens comparatur & ;'.pplican
tur rei exteriori, & fic per Potcnriam po-
teft diciagens eficin altero.

Adquartum dicendum,quodnullaalia
perfeltio fuperaddita fubftantiz facit
Deum effe in aliquo, ficut obiedtum co-
gni:mm&nmatum,m’ﬁ grﬂtiﬂ:&idco fola
gratia facit fingularem modum effendi
Deum in rebus.Eft autem alius fingularis
modus effendi Deum inhomine per vnio-
nem: dequo modofuo loco agetur tertia
parte;qualtione fecunda.

Explivatio articuli,

EX toto articulo quinque modi eliciuntur,

quibus Deus dicicur efle in aliquo. Tribus
p'noribus eft in omnibus rebus,nempe per effen-
tiam, preefentiam, & potentiam : duobus alijs fo-
lumin rationali creatura, Ordine ergo quartus eft,
quoDeuseft in hominibus tanquam in templo,
perdonum aliquod gratiz : quintus., quo dicitur
effe in Chrifti humanitate, Singulos vero fufius

sclarabimus difpucatione (e quenti.

DISPVTATIO XXX,

Quarationemodi, quibusDeus dicitur

exiftere in rebus, fint explicandi.
Varie fententia civca tres prioves niodas, 6.1, e
Communis &' verior opinio.cap.2. s g
Dua aliimodiexifientia Dei in vebis.ca= 3,

TEAPNT T
Vatia fentensia civoa tres priores modas,
Ifccepant Doores in explicandis tribus

e prioribus modis, induobus vero noniter,
¢feramus ergo in hoc cap. corum fententias,

~

CAP L
qug rion probantur,vtin fequenti veriorem {ubij-
clamus.

Primafeéntentia eft slex 4 p.g.ro.memb.2.quam 4
probabalcm putat Agidius. Docetautem Alexan- ~
der, Deum elle intcbus pereﬁcntz;\n'\, quod (na
effentiaatringat vniuerfa: per me!'cmiﬁ.m VEeros j\”"'“/
m[iomj opetationis: per potentiam demum, ra- v“m
tione fuz potentize. Primum, & tertiumm ium
ipfenon amplius declarat: pollent tamen in
num fenfum explicari.Secundus autem verus
non poteft:primum quia, ve inferius patet
dus exiftendi per operationem potius eltp
tentiam, quam per preefentiam. Tum etiam q
non videtur, qua ratione diftinguerentur modus
exiftendi per prxfcn(iam abeo, qui cftper poten-
tiam, quos ramen cogiratione faltem diftingui i
oporten,vetres enumerentur;nifi caratione quaii
Dutandus affignauic: eam vero inferins refurabi-
mus.Ad hzc,vt optime inquit Bonauentura,mul- Bonanents
ta dicuncur effe pralentia,vbi non operantur: er-
gomodus exiftendi per prafentiam non elt ratio-
neoperationis.

Secunda fententia eft Bonan.in 1.diff.37.1 pd.art. SecindaSens
3.q.2.in folutiopibus argumentorum,quam eHlem (ER ol
probabilem arbicrarur Gabriel nempe idem efle 7""1“’3""‘1“"'
Deurn exiftere per praefentiam in rebus,atque per S
indiftantiam , vt ipfi loquuntur, qunﬁ dicat, idem gppiel
eft, quod arebus ipflis non diftare. In alijs duobus
modis non videtur 3 communifentencia differres
Verum in feu:uemi c.oftendemus, hunc modum
potius effe pereffentiam, quam pet przfentiam,
cum prefens aliquis efle dicarar aliquando, qui .~
tamen loco diffitus ethijs nimirum rek us,quasin
profpectu fuo haber, =

Tertia {ententia elt Durandi, qui omnes tres Tertis fene
modosaliter, quam ceteri Scholaftici, hoc padko tentia Di
explicat.Ex parte Dei funttria, opemtia,\'iuus, y randis
quaeft operatio, & effentia, in quaelt vigus ope-
rationis : ratione primi Deus dicitur efleinrebus
perprafentiam , ratione fecundi per potentiam,
quiaoperatio exit apotentia: ratione tertijdicitur
elle per eflentiam, quatenus eff~ntia Dei(vtiple
inquit)coexittic rebus, vt eas conferuet fienrfigil-
lum, ‘veconferuet figuraminaqua, debet fimul
cum ea exiftere. Primum vero, in quo eft maior
difficultas, fic declarat. Per operationem Deires
produciturin rerum natura, ac proinde Deo exi-
ftenti ftatim praefens eft, & exinde Dens rebus ip”
fis.Putat enim,ex eo Deum dici prazﬁ:ntcm rebus,
quod iplz ei [int prefentes,non contra.Sed hunc
modum pr.‘e['cntix ponamplius explicat Duran-
dus.Heéa ramen fententiain eotanturm videtur el
fe.ye res produéte virtute operatiotiis, Deo coesi-
ftant,hoceft,Gmal fintin rerum natura cumDeo,
Hanc fententiam nonalinnde probat Durandus,
nifi quia non pofﬁt dici Deus prafens rebus ra-

155

and;

gRALAT,

-~

tione coguitionis,ve S.Thomas, 8alijdocéeideo S Thom. ~
¢o modo, quem diximus , exiftimat, preefentiam
Deicommodius explicari, ©

Lt &Y

Hzc opinio pratrzrquam quod primum, & ter- APHEN,
tium modum non faus diftinguit,cum yorumane ~
perrealcm coexiftentiam videatur explicare;quod
agtinet ad primum modum;hac ratione fagileim~

_pugnatur. ancumcgm ratione fechabeant duo
‘f}mulexiﬁcmiz\ inrerlm natura, etiamfi locoad- 7 0 o,
fitafine, fi alterum eorum noneft cognoleens, i), ot

neutrum dici poteft alreri praefens, vo exemplis juar prafen=
3 I f P

perfpicunm fictnam fiduo lapides exiftant imul s inier fo.
= :
— n

Duo non ¢0-
gnofeentia ers




6 Q

: Y V£ ST. VL
n E'EHIH“ I‘nl”ll‘il\&: vnus :\1{:‘1'{ Cti:‘.fﬂ LJCO ri'l‘-p
quus fit, non dicirar ei przfens neque contra:
dem quoque modo neque arbor a bori, nequ
vlla tes etiam cognolcens non cognofcenti pra-
fens dicitur,ve homo parieti;aut arbori: quinimo
rei animatz, & cognitionis capaci nihil dicitur ef-
fe praefens,nifiilla actu arrédar, & cognofcat:idem
enim eft,prafens efle alicui,&in prfentiaipfinss
aut coram ipfo,aut ipfo prafente fieri. Atquinon
diciturres fieri coram aliquo, nifiille aduertat, 8¢
cognoficat : etiamfialias res in ea fic diftantia, in
qmbcnepoﬂl’rmgv.nl&i, ¢ in qua dicatur prope
ipﬁlm fieri, V[exprcﬂe haberur inlege Coram, ff.

Dyas dican- deverborum ﬂgmi’icnrinn:hua , Coram Titio aliquid

facere infliss, non videtur prafente co feciffe,nifi isintelligat.

wliguo fieri, Ttaque [t furiofus, aut infans (it aut dovmiat , non yidetsx

coram wlofeciffe. Nullaigitar res dicitur pr efensal-
teri,nifi eam cognoftenti;autintelligenti. Qu:
non fatis eft realis coexiftentia rerum vt diceb
Durandus,vtvnaalteri prefens effe dicatur.
Notandaautem funtverba legis quz non tan-
tum dicit,illud folum fieri coram alio, quod abeo
cognofcitur,verum etiam idem effe coramaliquo,
& eo preefente aliquid fieri, ficutin noftra ratione
affumplimus: illa ergo communi modo loquendi
dicuntur prefentia, quz cognofcentife offerunt.
Hic autem loquendi modus exvifu corporeo de-
fampm; eft; qui, vt cngnnfmr:es , debeteasin
profpectu habere prafentes. Vode tranflatione
factaad fpiricualia, per refpectumad cognitionem
prafentia quoque defumendacft: Id quod Augu-

Ie

Angufoum flin.docait epift 12, ¢.2.in principio his verbis, Plz-

neforfitan fatisest, fi prafentiahocloco intelligamss, qtiz
prasto funt fen[ibus fine animi,fiue corpovis,pnde etiant du-
¢to vocabalo prefentia wominentar. Eodem loquendi
modo vtitur Scriptura 2. enim Maghab, 12. & vlti-
mo, dicuntur Ifraelicz prafentiaDeimirifice de-
le@atinimirum quod vifione aliquaDens ipfis
apparuerit, & 4. Reg.y.Elifcus dixitad Giezi, poft-
quam muneraaccepita Naaman Syro , Norne cor
sheum inprafentierat , quando reuerfus eft homo de currs
{llt.l; o, ~

Neque obftat, quod in lege Prafens. ff. de pro-
ctivatoribus,dicicur,ad litem iHum haberi prafen=
tem, & quiin horris, & quiin foro, & in vrbe, &
in continentibus zdificijs eft:lex enim in his cafi-
bus reputataliquem prefentem, quodattinet ad
# effectum liis, & procurationis, vt eriam cenfea-
tur pmcmawrillius,(_icu: procurator,quinegotia
Prrzfentis gerit, & illius gnudeac 5)riuilcgii5_ Eft
enim aliud genus procuracoris, qui tractat nego-
tiaabfentis. Ceterum fecundum confuggm lo-
quendi modum quem hactenus expofuimus dici
poteﬁillc prafens civitati, per figuram Synecdo-
chen:nam& horti,& forum, & continentia zdifi-
cia, & fuburbiadicuntur pars ciuitatis, Ratione
€rgo vhius partis dicitar przi—ens toti, non tamen
finerefpectu adcognitionem, neque aliis quam
cognolcentibus:Son quia quiin hortiseft,femper
ab alio cognofeatur, ytei tanquam ciui, ac proin-
de toti ciuitati przfens dicatur;fed quiaille,quiin
hortis;aut continentibus 2dificiis eft,a ciuibus il
Lius grbis foler videri, &cadtu cognofci. Eft enim
whbitacileab aliis conueniri poteft. Cumque facile
foleat effe praefens, cenfeflir prafens, & veproc®
rator illius dicatur negotia prafencis tractare.

«

,modus explicari , & formaliterdittingtii

unis,Co verio
Ommunis , & verior fencentia eft, quam S.
C Thom.in hoc articulo trad

tur Caieranus &.r y
5. AEgiditis 4.2 Ricar.art.v.q.1.Caprecl. art. 1y conclufi. 3.z
Gabriel 4, yuicaart. y.notab. 3. Qu omunes hocpa- €
&o tees illos modos commeinoratos explicant, Gabr
Prinvo dicunt, Deum efle per e f"’"”
bus iaeiusfublt

opinion,

n in omni-

y diffi- L

ntiar

DUS 3 T

¢x non dicitut
omo fuarin quibus

{ed eft in ea parte,vbiautleder, dut fta
tametfi per Syneedochen in toradomo, & regno
hocmodo dicatur effe. Deusaurem , que {ua eft
immenfitas, ablquetropo, & fiou 1
intotovninerfo, & fingulis partib
per elfentiam eff. ;

Secundo per prafentiamybique eft,vel omnia @
ei prafentiafunt, velipfo prafente fiunt, & con- p 7
fernantur , quod omnia feiat, 8 cognofcat: ficug #n thigue,
Rex, cum fpeétaculis publicis adeft, ps
dicitur ijs,c : fiuntin foro,& eainjplius prele
tia,vel coram i]Jéb fieri:quo patto non pollccom=-
nibus,qua fiuncinregno, fimul prafens efle.Deus
autems quafnaeftinfini fcientia, omnibus re-
busprafens eft. Hicmodus fatiscor firmatus, 8
explicatus manet exijs,qu contia Darandum {i-
periori c.dicta func: diftingnitur autem a priori,
quia licet Dei [ubftantia non efler intima rebus
omnibus, nec citeaomnes operatetur, fitamen
infinita effec eius fcientia, | c:ngmtmnexcbhs
omnibus prae{ens efle dicererur.

Tertio per potentiam in toro v
quia quocumq; eius pertir
in toto regno fuo effe dici um ope-
ratio ipfius,faltem per o k.
Quocirca hocmodo perfectius eft Deus in toto
vninerfo, quam Rex in regno, ‘cum ipfe proxinre
res omnia {a efficacitare producar, & conferuet.
Differt autem hic modus 2 duobus przcedenti-
bus, quoniam fi Deus non effer perfuam fubftan-
tiam inrebus, nec fatione fcientiz praefens, {i ta-
nenin omnibus operaretur, potentia fua vbique
effer, quiaop:mrio11Eiusumnjn permenret

Verum dicetaliquis,primum,
duim facile confundi, fi afleramus, Deumvbique
efle rarione operationis, qufic veluti ratio
immenfitatis : fic enim pereandem oper
Deuns dicerur effe pcrclﬁm am; & per potel
intebus. Refpondeo, hoc argumentut it
pugnare contra fententiam eoru
Deum cfle in tebus ratione of
tione nudz fubftantice, quam d
4.non fatis demonftrari, ant (uaderit
que contra eam quidquam meomenti
mox videbimus. Caietanus vero, qui
Sané@i Thome fequitur inhoca
ter illos duos modos, per eflentiam nimicun
I;uwmiam, elle difcrimen: hicenimeft car
mediarione virtutis, ille vero curli immediatic
fuppofiti, quod fatis obfGure dictum eft,

Facilius tamen in fententiaS. Thomav
oteft fi

Crerur.

ens cfle

it effe

v :)zr;;\(r

yeft Deus,

dficut Rex

poteatiam,

0b

clecu

4 qui-d

cranit.

&

nitn-

operatio potentiz Dei bifariam <o

Tt




il
st e
fmy oS
RN
o

§ Thom#ty
Hagefler,

Hleand,
Binangnts

Malm. 1485,
Ad Ro;

4d Romge
LTS

Ol
Durindi,

QV £ST. VIL

Primum, \'tcih&uspotenltiz Dei, etiamfi T;m
non habeat canéungcpdf intime eius eflentiam
rebas i]riis : hac enim lul.\‘m‘cmnc propteropera-
fonem Deus dicez?mu {Ie in rebus per potentid.
erinde ergo elt,eflein rebus pfr_poten_tmm, arq;
ineis opemri; necad hanc exift€tiam aliquid alind
formaliter rsquiriml“, & fic modus fecum affert
folum immedationem virtutis, ve inguit Caieta-
nus, hoe eft , tantum denotat {ubic¢tum propria
vireute operari. ; :
Drindcopei’atio Dei capi poteft, vt eft veluti
contatus quamimtis , &fundamentum, vt {ub-
ftantia Dei fi¢ intime inrebus; & hoc modo ali-
quid amplins habet, quam effe adtum, & opera-
tionem virrutis Dei : ideoque nouo modo Deum
inrebusconftituit,nempe fecundam fubftantiam:
qui modus ideo forfan denorart ilumn“dintmncm
hnppoﬁtiin{enrchtia Caietani, qpod fubﬁ,‘umam
caulz effectui coniungat, tamerfialind fitimme-
diatione fuppoliti operari, vt difp.28.c. 4. explica-
tumeft, Ex hisconftar, omnibus tribus modis
Deamefle in omnibus , & Angulis rebus, eofqué
optimaratione diftingni,
Hos verotres modos exiftentiz Dei in rebus
folum Magifter, 8 Scholafticiin 1.dift. 37.cnume-
rarunt : nam ex fanétis Pacribus nullus eft, quieos

b [helafi- omnes itadi(tingnar.S. Themas in araumento, Sed con-

114, Magister, Alexander, & Bona locis citaris referunt
teftimonium Gregorij Magni, qui yidetar tres
omnes tecenfere:ied illud apud alium, quam Ma-
giftraminuenire non porui. Auctor auiem libri
de cognitione vera vita, cap. :8. apud Augutt.in
9. tomoduos faltemmodos quadam ratione di-
ftinguic, voum fecandum eflentiam , alterum fe-
cundum potentiam  ibi enim contra ¢os , quidi-
cunt Deum effentia fua aliquo peculiadi loco, ve
caelo, contineris in mundovero, & inferioribus
rebus [ola fua potentia effe, arguit in huncmo-
dum. SiDeus [uaeflentizin ceelo eft, in terraau-
tem fua potentia, non eruntidem fua eflentia, &
potentia, cum ynafit, vbialtera non inuenitur;
quodeft abfurdum.

Hec tamen ratio ex do&rina ﬁxperius tradita
facile refellitur.Si enim diceretur Deus eflt alicu-
b_xperporenriam fuam, vbi non effet per ellen-
tiam , nonideo diceretur, quia fubftantia fuz po-
tentiz ibiellet,hon autem fubftantia eflentiz,hoc
emm'impuﬁ?biie eft, cum effentia, & potentia
omnino fintidem ; fed quia effedtus portentiz,
h‘uc‘cl{t,oper:tio, aliquo pertingeret, vbi fubftan-
tiailliusnon eifet, Ex hocvero non fieret, vt po-
tentia ipfain e, & fubftantia eflentiz Deiloco
diffitz,& feparate effent.

(Hglflc_trilalicclxu modum arbitrantur aliqui ex-
primi illis verbis Pfalm. 1 38 .Guoibo & fpiritutuor &
{40 4 faiié tita fugiam? B ad Roran. i1. Ex ipfo, & per
ipfam, & i ipfo funt ommia. Verum hanc expofitio-
nemnullos ex Pacribus,aut probaris Scripturain-
terpretibus fequitar.Illud vero ad Rom.1 1. Graeci
ita Interpretantur, Ex ipfo,tanquam auctore omnia
fune, Per fpﬁim, omnia, qua cezperunt conleruafi-
tar, £t in ,tf"ﬁ” cadem perficinntor, &*onﬂjmmnn-
e, Quimodus loquendi familiaris eft Paulo, vt
gmplrotentgu? Deivirtutem plene fignificet.No-
d::%;til&feilﬁ;mr ’ cum S;hulafti;is hos tres mo-
S 10 rebus optima ratione diftinsiffe,

poluiffe,

Czterum contra modum exiftendi per przfen-

Vafquezin 1.partsTomus I,

~ -

ARXTIC 1L 157
tiam; vt 4 nobis explicarus eft, arguit Durandus
hac ratione. Deus {cientia fua zqualiter refpicir,
qua fant, qua fuerunt, quz erunt, 8 qua folum
pofﬁbilia funt : his autem omnibus non dicitur :
Deuselle prafens: ergo fola feientia Deinon eft Sokusie.
fufficiens ratio przfentiz Refpondeo, Deum non 1
dici pra [entemrebus , antres Deoablolute praz-
fenres ratione cuiufque fcientiz, fed ratione co-
gninonis,_quac ad res tunctempotis exiftentes rer=
minatar. Quare fcientia poflibilinm non fuffici,
vyt Deam rebus prafentem faciatsimo veroneque
{ufficit fcientia futurorum,aut prateritorum: et-
jamfi hac [cientia vifionis appelletur : hoc enim
genus exiftentizin rebus per prefentiam, apr.
fentia vifus corporei tranflacum eft. Vilus autem
non nifi rebus exiftentibus in profpectu, & homo
ratione vifus eifdem prafens elfe dicitur, ita vera-
tione nulliusalterius fenfus pr:ffens efle dicatur,

Quamuis igitar omnia, quee Deus cognofcir, la-
tiorifignificarione dicantur ei przfeatia, nempe
Gbiediue , ipfe tamen non diciturabfolire effein
rebus per przfcmmm ratione cognitionis,nilires
etiam exiftant, *
CADPVT L
: Do alij modi existentie Dei invebus.
ngerc& iam, vede ducbus alijs modis, quibus
w3 Deus exiftitin rebus,aliquid dicamus.Quartus Duomods
igiturin ordineeft, quo Dens dicitur effein crea- :Jf‘z‘nf‘::“)
tuia rg:mn‘sh ranﬂuam cogpl:um 1 ccgnofcemf‘: ,‘“:A ranqud
& ficit 0 téplo,in quo colitur. Eff autem hoe mo- 1, 1 impto,
do generali quadam ratione in quocunqué co-
giolcente,& ipfom colente ; peculiaricer vero di- -
citnr effe perdonagratiz, de quo aliqua dicemus
q.+;.art.;.De hocmodo exiftendi fere nullar[l.in-
ter Ductores controuerfia: talis autem patura eft
vt non fufficerer, Deumin rebus conflituere per
effentia, fialias iple inmenfirate fuain illis né el-
fec:hic enim modusfolacognitione, affe@yope-
ratione,aut habitu Kominem com Deo coniungit.
Sunt tamen nonnulli recentiores, quiputant, %
. : ~  gratié Dests
cum nobis hac donagratiz conferuntur,nonfe- (m, 1y ren
lum chatifinataipfa, fed ctiam perfonam Spiritus o
fanétiita donati, eamque cum tota Trinitateita nali,falize
ad nosvenite, vt i Deusalias necratione opera- immenfis
tionis vniuetfim, necratione fubffantiz immen- #7% 4<%
{us eflet, & in omnibusrebusivatione tamen ho-
rum donorum fecundiim effentiaim in nobis exi-
fteret : quorum fententia hac rationerefellitar. ™
Quamuis negari non poffic pecfonam Spiritus
fancti ratione charifmatum nobis donari, & ad
nos mitti,& totam Trinitatem ad nosvenire,vrq. Solise
43.a1t. Jpptiam dicemustid tamen non dicitur,quia ~
proprer folam donorum largiratem fecundum
fubftantiam in nobis effet, eriamfi alioquiimmen-
fitate {ua non exifteret:fed quia cum alias in nobis
fit,nono effedtu gratiz in nobis apparere digna-
turzcumgque Spiritui lanéko h2cdonaapproprien- A
tur,ipfe quoque donari, & ad nos mitridicitur, &
cum eo tota Trinitas venire, Parro autem hunc
effeGum fatis non efle ad conftituendam per-
fonam Spiritus fanéti, aut Deam fecundum ef- ~
fentiam in pobis , fi alias ille ratione operatio-
nis vniuerfe, aut fubftantia fua immenfus non
efler, facile probatur: quiahzcdona prater com-
rMunem rationem effe€ds dininz porentiz, hoe
habent, vtDeonos coniungantfecundum affe-
~ Gum, &tanquam regile, cui dicimur infti; vel
~Yanquam amico, cui dicimurdileéti, & ideo fan- 3
~ (9 €8¢

Dure=d,

An per dond

-~



b i

Lk
hype-
ani

vRivnen;.

Libr.vtex.4.
20,2,

Libro 6. de
Trintt.c 6.
7 Proti

2 fine,t0.3

- quo

nmenfitate lua
entiam , ratio-

VEro

in hamanita
neilliusinea e
mus. O
cxreris:
Tum nat fu hem:‘,[lu( 1€m, Tarione ¢
1m ditiinam eft directe , & per feex
iqua vero duz petionz comitanter
onnexionis cum verbo,vt 2.p.

jasine

viynionis,

ratione ne

q ‘.::E'E.,:,.U("LL‘H\.'L‘L.
ARTICVLVS 1IV.

Virum efle vbique fit proprisim Dei.

us.

licur. Vide-

D quartumfic proce
tur qm)d effev 100 fit pro-
punml Dei. Vniucrfale enim {e-
cundum P‘\I[O‘O}“Jlll‘] cft vbique & fem-
pets materia etiam prima, cum fitin om-
nibus corporibus , eft v bique. Neutruni
autemhorum eft Deus,vt cﬂpl‘unlﬂlsp a5
tetiergo elle V’m\l,r on et proprium Dei.

2. Dratere a, Numerus eft in numera-
tis:fed rotum vniuer{um eft confticutum
n numero, ve patet Sapient. 11. ergoali-
quisnumeruscit, quicitintoto \-'mm rfo:
& iravbique.

3. Praxterea, Totum vniuerfum eft
qﬂmldam totum corpus perfectum,vr di-
cmum pn‘uo Ccel. & mun. Sed totum
vnifierfum eft vbique : quia extra ipfum

que

nulluslocuselt, ‘\uuu”uloJLISDCHSLﬂ'
vbrguc

4: Praeteves,Sialiquod corpuseflet in-
finitum;nullus locuse ‘Hbtcxtraipihm:t‘l‘—
goeflervb & fic efle vbique non vi-
df’rm proprium Dei. -

5. Praterea,Anima,vedicit Auguft. in
6.de THAJE cft totaintoro corpore,& to-
tain qualibet cius parte.Si ergonon eflec
in mundonifivoum folum 2 mlnl, anima
eius efice vbique. Ecfic efle vbique non eft
proptium Dei.

6. Pizterea, vt AL‘WUI]{ dicitin Epit.
ad Volufianum, Anima Vbl videt,ibi {en-
- vbilentit, ibiviuit: & vbi vinit, ibi
‘?cd anima videt quafi vbique : quia
¢ videtetiam totum ecelum : ex-
1a eftabique.
neraelt, qued Ambrof. dicit in
piritu fanéto: Quisaudeacerea-
turam dicere Spiricum fanctum, qui in
ormnibus, & vbiquie, &tﬁ'mpcr eft? quod
\tn]lu. diuinitatis et proprium. ~

\Lipoudw dicendum , quod effe vbi-
que ptimo,8& perfc citpmyrmm Pei Di-
¢oautem ellevbique primo, quodfecur

~

/.

ARET ] G TV

dum ‘c' Lﬂ\’\‘ltu
:L L vk
-',;iucrim«.)-'f.,_
que : qui
partis it
homo eft albus fecund
non conucnit primo homini, fed denti.
Effe autemvbique p dicoid; cainon
conuchitefle vbique per accidens, pro-
preraliquam fupp >ofitionem factam: quia
ficgr milij eflet vbique, fuppolito
quodnullumaliud corpuseflet.Per feigi-
tur conuenit efle vbique alicui, ‘quando
tale eft,quod qualibet pofitione facka, fi
quiturilludefic vbique. Ec hoc proprie
conuenitDeo: q_m';: quotcunque loca po-
nantur,etiamfi ponerenturinfinita preeer
ifta, quz funt, al‘mtuu-n omnibus efle
Deum:qu 10&17 €
{ nn.Sm:t‘,
conuenit Deo : & elt proprium cius: quid
quotcumoueIocarun:ru r~gr~1'ctmm.‘.
in quolibet fitDeus, n on fecundum pat-
tem,fed fecundumdei
Adprimum eifo dicendt rm‘quomi e
ucrfale, & materia pritia {funt quidem
VquUC fed non fecundurt idem efle.

Adfecundum dicendium, quJ numcn
rus, cumfit JCClL("'lS
peraccidensinloco. Iucp Otus in quo-
libet numeratorums fed il undum g.n-
tem,& ficnon {cquhur quonht primo,&z

er fevbique.

Ad tertium dicendum , quod totum
cmrpusvnmuuchvlwﬂl »{fednon prinio:
quianon roulm eftin quolibetloco, fed
{ectindum fuaspartes. Neciterum perfe;
qumhponuu‘cur aliqua alia loca, non
eflerincis.

Ad quartumdicendum, quod fi eflce
corpusinfinitum, eflervbique, fed fecun-
dum fuas partes.

s Ty
jue fi

d conuenit
hiuenitei p

>.non coh

umdentem,albe

Ad quintum dicendum, quod fi effet
ynum folum animal,anima eius eflet vbi-
que,non primo quidem, {fed peraccidens.

Ad fexeum dicendum, quod cum di-
citur anima alicubi videre, ;‘ctc[‘c intel-
ligi dupliciter. Vno 1 odo fecundum
quod hoe aduerbium, alicubi, determi-
nat a&um videndi ex parte obicéti. Ec
ficverum cft quod dum cecelumvider, in
ceelo videt : & eadem ratione in ceelo
{entit: non tamen fequitur quod in cee-
lo vinat, velfit: quia viuere, &eflenon
importang atum cranfeuntem in exte-
rius obieGtum. Alio mods poteft intel-
ligi fecundum quod aduerbium deter-
minat actum videntis , fecundum quo«i
exitd vidente. Etficverumeft, quodani-
ma vbilentit, & videt, ibi cl‘c,wu\.;r, fe-

3 : cundom




I ESE X
cundum iftum !‘A:)C{U'ﬂ‘.l()qi.cl\,dl} & ita
nonfequityt; quodficy bique:

:eplicatio articul,

ioelt: Dei proprigzm eft vhiqne effe. Eam
yero ficintelligic S. Dodor, vi Dei fic pro-
rium elfe vbique, ficut ‘.h(.JdP res habent:cumy f:\A
tahypothefi, quod mhﬂ in rerum 1}&1’11!}_1;11&
praeter humincml,uowo ctiam effet vbi quc_:lrlr‘n?‘
que de grano milij, & re quacumque minima di«
cendum éft. Veenim dilput.29.cap. 3. dicebnmgsj
wrpug fecuumﬂ'cn:_l:rum fﬂtl_l)nc quﬂjltim' (‘5., id-
coque aducrbla,Vb:,Alu‘ﬂ_lu, eiconuenire pollunt,
acproinde aduerbium eviam szquﬂ, quando extra
iplum nihilaliud eflet : fic enim non eflecreipfa
aliud vbi, quam iPﬁus: ipfe igitur effervbique; id
eftinomniloco.

Praterea obferuandum eft,Deum & cereris re-
bus hoc differre,quod aliz noa flintapree efle vbi-
que, quocumque modo rebus exiftentubus:Deus
autem vbique locorum quibufuis rebus produ-
&isexiftere poteft. Adde,quod ve Dens dicacur ef-
fevbique,nonopus efte {le extra caelum, vbinihil
eﬁ,vrdllpumrloneilhdxxxmuf-.Q‘umc vt ibinota-
i cap.2. merito quamplures Sciqualhq dixerunt
Deo ab zrerno non conuenire adtu effe vbique;
imo necalicubi, quiaab zterno nihil erat, vbief-
fer. Quocircaattributum hocnon et adtualis exi-
ftenui in rebus,(ed aptitudo illa,ve Deus vbique
fir. Nec vero eftidem cum efientia fecundum ra-
tionem, nam immenfitas includit refpe@tum fal
tem aptitudinisad res creatas, ficut omnipoten-
ti3, ratione cuius confideratur a nobis, vt paflio
eflentizac proinde poniturattriburum.Quavers
ratione ab attriburo infinitatis diftinguatar, ex
profeflo notanimus difp.z5. cap.s. Et hac fatis de
hocarticulo,& de tota queftione.

QVESTIO IX
De immutabilitate Dei,

Onfequenter confiderandum eftde
immutabilitate,, & xternitate diui-
na,quz immutabilitatem confequitur.
Circa immutabilitatem vero quarun-
turduo.

BRTICVL VS L
Virum Deus [it omnino immistabilis,

43 D primum fic proceditur, Vide-
::(“’[”i:;s tur quod Deusnon {itomnino 1m-
wufscy, Mutabilis, Quicquid enim mouct feip-
L e i, eftaliquo modomutabile. Sed ficur
‘_‘:‘;;f;m dicit Auiguit. 3. fuper Geref. ad literam:

¥ Spititus creatormouet fe; nec per tem-
pus,necperlocum ; etgo Deuseft aliquo
modo murabilis,
A Pr:ttcrc:l,sapictnr. 7. dicitur de Sa-
pientia, quod eft mobilior omnibus mo-
blhbus.Scchuscﬁip{é criam Sapientin:
ergo Deus eft mobilis,
% Prx:crc_a, Appmpinqugri, &elon-
gt motum fignificanc:huinfmodiautem
icuntur de Deo: in Scriptura, Iacob. 4.
Appropinguate Deo:er appropinguabit vobis:

1:

¢rgo Deuseft mutabilis. N

Fafquezin 1.pare.Tomust,

£y

clt, quo
i

RO MHIOY.

mutabilem. Prim

quidem : quia fupra ,
oftenfumett, efle

tliqguedd primum ens,
quod Deum dicim & quod huiufimodi
l‘rl‘lﬂllllll cns UFU!‘( it }JUI'HU‘I .lLZIUHJ
abfque permiftione alicuiuspotentiz, co
quod potentia fimpliciter eft pofterior
actu. Omne autem quod quocunque mo
do mutatur yeft aliquo modo in potentia,
Exquopatet, quod Jmpnlﬁl vile eft Deum
aliquo modo mutati. Secundo;quiaomne
quod mouctur, quanrum ad aliquid ma-
net , & quantumad aliquid tranfic : ficut
quod’ mouerur de albedine in nigredi-
nem,manet fecundum fubftantiam,& fic
in omni co,quod mouetui, atcendicur ali-
quacompofitio. Oftenfum eft auremfu- g.3.4mi0%
pra, quodin Deonulla elt compofitios

fed eft omnino fimplex. Vnde manifeftum
elt; quod Deus mouerinon poteft. Ter-
tio, quiaomne (]m)d mouétur, motu {ygo
aliquid acquirit, & pertingitadillud, ad
quod priusnon pertingebar:Deus autem;
cum fit infinitus comprehendens in fe
omnem plenitudinem petfectionis totius
elle,non potelt aliquid acquirere,necex-
tenderefein aliquid , ad quod prius non
pertingebat. Vndenullomodo fibi com-
petit motus. Erinde eft, quod quidam
antiguorum,quali abipfa veritare coacli,
pofucrunt primum principium eflg im-
mobile:

Ad primumergo dicendum,quod Au- Loro citass
guftinus ibi loquitur fecundiim modum, * 74
quo Plato dicebat primum , houensmo-
ucrefeipfum;omnem operationeiniomi-
nans motum : fecundum quod ctiam ip-
fumintelligere; & velle, & amaremotus
quidam dicunrur: Quia ergo Deusincel-
ligit,8&c amatfeipfiim fecundamhocdize. ™
runt, quod Deus mouet feipfum, non an-
tem {ecundum quod motus; & mutatio
eft exiftentisinpotentia, vt nunc loqui-
mur d¥ mutatiohe, 8 motii:

Ad fecundum dicendum, quod Sa-
pientia dicitur mobilis cfle fimilicudi-
narie : fecundum' quod fuam fimilicudi-
nem diffundic vique ad vltima rerym:
nihil enimefle potelt, qugdnon proce-
dat 4 diuina fapigptia per quandam imi-
tationem ; ficut a primo principio effe- -
&iuo, & formali, proutetiam attificiata
procedunta (Llpicntia artificis. Sicigjcar
igquantum ﬁmilitq.do diuinz fapientiae
gradatim procedit 4 fupremis,, qua ma-
gis par:iciﬁpant de cius fimilicudine vi-
Lue ad infima rerum, qua minus parti=

= = Oz cipant;

™~ ~




NS proc
I

1§ venit ad 1108

um 5 quc
0 in Scri
im dicit
, inqua
domum.

Vv effe

D fecundumfic
tur, quc delle 1

Ph
1od materia cf

ngeli, &an

sriam; VEC

;:'CJ Cl fle immu

m )II{,tLH' }'\OL‘ILE’ Q.lkl[i’ m fnc
- vl

uy

. - A
otentiam,,
?tcntian., qux

eft; omn
iult non erant ‘\:‘ri.)ahs effe pe
porentiam creatam

()

Lﬁ'“ﬂ]l Lu &,muazmb
si € “.lyo non eft folitis

quz in 4}';0 eft:

yd huiuf-

pEUris me-~
ur Sol in-

ntum ra-
fic dici-

juare ad nos, vel re-

abeo de-

tur Deu
cedere ,in q lantam mummms
infu L ;mm.mmi,::zm,w,;

: e
itur. - Vide
1bile non fit

ilofophus
t in omni

{ed {ubftantiz qua-

ima, non

Ln’ yufdam videtur:
abile “non eft proj

'.LLIJ»T

terca. Omne ﬂw.' f

1mum mu.,.,

tur 48811

in alcero

eim creature di'tik'ql‘ul\'ll Q:—

aliquam

cum nullum creS-
tum fit ternum, au{ per folam poten-
tiam diuinam, inquantum Deus pote- A ic

tur, vt patetpe
adli
roris fuit, veres efl

eram, f\,.u.lr i

npotentl
m (“,Ilt -J

{eipfis, irain potel ncia
{ 1on (int. Sic

Juam{uncinie
(;\1 miuntin-le ‘I

+{t1n alt

C ctiam
reatura eft mucabilis.
luplex poten
i: dico autem po-

ccundum quarh ali-

tionem,

» fichoninom=

liras, \‘i‘

aenris: ficut hoc

piaeflentializ
m‘lmr isnon potelt

mareria
ticnem
L totam "(:“LI‘U U

4lL [umy non comp
tio
tur formam, & ni
hoc, quod amittit f
forma non eft ;
lco humfmodi {ubfta

>m hirus ad




QVAEST IX

mbiIcS)&z‘mz;‘zrmb:“maﬂ;cundmn efles

towd hoc eft quod Ll:i{!t{ 1.):}11 - o s
eemh,  dinin, nom. qUOd [UDITANTIX nrelic »ml/
g posereate mundz funt a gencrarione, &
prineipits 2b omnivariatione, ficutincorporales,

immateriales: fbdcnmm? remanet in eis
duplexmutabilitas, vi {ucum?umz quo?i
{untin porentia ad finem 5 gi:c eft ineis
mutabilitasfecandum electionem de bo-

; =~ Jicir: Aliafa
Libata3 10 in malum, vt Damafce. dicit. Alia fe-

cundum locum:inquantum vireuee {ua fi-
nita poﬂlmmniz : quxdamlopa, quz
priusnon atringebant: quod de Deo dici
non potci)t, quia fua infinitate omnialo-

bk, carcplct,\rtmi;m dictumeft. Sicigitur jn

omni creatura eft potentia ad mutatio-
aem:velfecundum effefubftantiale, ficuc
corpora corruptibiliz

stibilia: vel ecundum efle
localetantum, ficut corpora ceeleftia:vel
fecundum ordinem ad finem, & appli-
cationem virrutis ad diuerfa, ficutin An-
gelis: & vniterfaliter omnes creatura
communiter {int murtabiles fecundum
potentiam crcant%s, in cuius poteftate
cit effe, &non efle carum. Vade, cuam

mtari, tametl
ftionem, q
teDei, & Ai
timus, e

Secundum genus mutatior
cidens aliquod: quo pacto omnis
poreft. Qu 1m 10 Deo nulla:

: quomodo vero necloco mo-
9.cap.5.explicatum manet.
onis eft propofiti,& vo-

et: & quodantea
:&hocg
tationisin Deum non polle conuenir
inferius dicenins,patebir.
cognitionis Dsi deducitur e
quam ipfe habet, eamque quaft. 14.artag. fu
dec imus, Immutabilitas vero decreri,ali
de,viqualtigarcry.dicemus,

Deprimo genere immutabilitads incelligatur
illud rad Timoth.3. Qui folw. habe immier

€, cX

3
Deusnullo iftorum modorum fit muta-

tem. Dcﬁ'caudoac:lpipuzcﬁ;Hud lacobir, Apud (sobsr.
bilis, proprium eius eft omninoimmuta-

qiiennan eft sxanfiutatio, nec vicifsitudings obambratio;

.

7 S Equitur alind ateribu;

bilem effe.

Adprimum ergo dicendum, quod ob-
iedtio illaproceditdeco, quod cft muta-
bilefecundum efle fitbftanciale, velacci-
dentale. De tali enim moru Philofophi
tratauerunt.

Adfecundum dicendum,quod Angeli
bonifupra immutabilitacem cflendi,qua
competitcisfecundumnaturam, habent
immutabilitatem ele@ionis ¢x dininavir-
tute,tamen remanecrin cis mutabilicas fe~
cundum locum,

Ad tertium dicendum,quod forma di-
cuncurinuariabiles,quianon pofluncefle
fubie@um variationis : fubijciuntur ta-
men vari;ltiom,inquﬂ_ntum {ubic&um fe-
gm]dum €as variatut. Vnde patet, quod
fecundum quod funt, fic variantut: non
enim dicuncur catia quafi fintfubieGum
ellendi,fed quia eisali quid eft.

e : .
Obferuationes civia totam quaftionent,

-quitus a dininz eflentiz, quod
_dxc;turmeumhilims,qu o preter effentiam fi-
gnificatur etiam telpectus quidam, quamuis per
;nodum negationis, ratione cuing optime potedt
ouum attriburum

o numerari, Circa totam vero
Quzitionem paucafunt notat

ik : iorte digna, nihil r2-
cnquod longg indigeat difputatione: quocirca
Teuiter eam expediemus,

vbi pro tranfinutatione Gracé cft vox Pt
quz confEruarionem denotar, & Pro
Spherapro Solis conuerfione viurpar. Signifi

igitur Iacobus, Dzo, quem Patrem luminum ap-
pellaverat,non conuenire eam luminis, & obuni-
brationis alternationem, qu

in Solenoftro vi-
demus: per reciprocationem enim, &ab Oriente
in Occidens conuerfionem Solnobis obu™bra-
tur: quapropter & nox diei fuccedic, Deus auteimn,
quod infe nallam haber mutationem; non (clum
Lux, {ed pater, & Fons luminis merito dicitury in
quem nulla conuetfio,fen rccipxoc?tio cadere po-
teft.Quod vero {ubiungis, Voluntaricenin genuit 1os
verbo yeritatis, non ad immurabilitatem voluntatis
ipfius,de qua nihil di¢tum fuerat,referendam e,
fed adid, quod paulo antea dixerat, Ommedatum
optimum,&e. De tertio autem genere mutationis
intelligenda funtalia Scriprurz teflimonia, quz
inferius referem us,quzft.ig.art.7,

Deinde notandum eft, cuim noftro modo in-
telligendi varias perfectiones ad modum paflio-
num D™ tribuamus,eodem quoque pacto vham
abalia non tanquam a caufa, fedvelutiaratione
procedere: de hoc vero atributo immutabilita-
tis non pauciarbitrantur,ex immenficatis ratione
proxime nafcisideoque S, Thomam poltquam
tratanir de immenficace; ftatim de immutabilitas
te difputaffe. o @

Verum exijs,quz h‘g&cnus diximus,facile col=
ligimr, id verum non'efle. Nam Primum genus

k=3
immurabilitdtis co conuenit Deo , quodab al
nonpendet, in quo ritionem infinicatis [

dum eflentiam Gram efle probauimus difp

; €ap-5- ergo immurabilivms hocmodo potin
Tiifls ge Obfery ioithr in prim: . ) 2 : =
ge= uandum igitnr in primis &, trinl i i g . .
s ghoim e 15elt, triplexoe-  finitate, quarh ex 2 i, Se
¥t Mtatiya Bus murtationis jn : e e =4 Sy S

iy

IR fEmndl:mm{rg.ncmah excogirari pc?i'- ggnugllrrlkitzlr €xeo, quodin Deo nullum fit a

b Pl g e fmre:u?,} quod videlicereaita ™ Kldens: id quod ad diuinam fimplicitatem

: = €5 atque hoc modo Denis mu. het; ac proindedecare q.3. qux eltde fis
Y4neRin Lpart. Tomns 1, 5 -

= O3

~ ~
-«




o R ) I Gt

parspoft alreram,ex hocquodnumeratus
prius, & pofterius in motu , apprehendi-
mus tempus, quodnihil aliud eft, quam
numerus priotis,& pofterioris in moru.In
eoautem quod caret motu,8 fempereo-
dem modo f{ec habet, non eft accipere
prius,& pofterius. Sicurigicurratiotem-
k‘,oris confifltitinnumeratione prioris , &
pofteriorisinmotu, ita in apprehenfione
vniformiratiseius, quod eftomnino ex-
tra motum , confiftit ratio =rerniratis.
ltem ea dicuntur tempore menfurari
quz principium , & finem habent in, .
tempore, vedicitur in 4. Phyfic. & hoc % e
ideo : quia ih omni co, quod moucrur, ,(,,;,;,f’(”
eft accipere aliquod principium, & ali-

quem finein. Quod vero cltomninoim-
murzbile, ficutnec fucceffionem, itanec
principium, aut finem l]ﬂ(UL‘l‘CPOthE. Sic

ergo ex duobus notificatur wternitas:

QVEST. X

tare Dei,difputatam eft.Hec igiturime

ex fimplic irare ortum haber,in guaqu
{t eriam immutabilitas {ecunc

immucabili

nfinitate, & certitudineip-
1tatis prouenir, voex ijs,quae
tis, manifefte conftabir. Quare
{ola immutabiliras fecundum locum eximmenfi~
sroucnir:ac proinde fententia, qua 8fcric ar-
tam immutabilitatis ex immenlitate proue=
ite, voiuerle vera efle non poreft.
QY &S T Lo X
De aternitare De.
E ?Eind(i quaritur de zternitate. EE

circahoc quaruncur fex.

fias fcientie, &
{icemus locis

ARTICVLVS L
Viram coniiehienter definiatur aternitas.quod eff intermi-
nabilis vita tota fimul, & perfecta poffefiio.

; A D ptimum fic proceditiir. Vide-
o

~

& iif ) tur quod non fit conueni¢ns defi-  primo ex hoc, quodid, quod cftin zrer- !
9.q t.art. NitiO @rernitatis, quam Boeth. ponit 3:  hitate, eftinterminabile, idelt, princi-
.& p. 9.3 deconfol. dicens , quod ternitas eftin-  pio, & finec 3 erminus ad virum-

14,10,
=

= terminabilis vitz tota fimul; & perfedta
2 arca prin. pofictiio. Interminabile enim negatiue
P dicitur. Sed negatio fion eft de ratione,

querefe : 1do per hoc, quod
ipfa zrernitas{ucceilione carectotafiumul
cxiftens,

nificorum , qua funt deficiehtia: quod
gternitatinon competit: ergo in defini:
tione ®ternitatis non debet poni inter-
minabile. :

2. Przcerea, Arernitas durationem
quandam fighificat: duratio autem ma-
gis rc'fpicit efle, quam vitam ¢ ergo non
debiiitponi in definitione zternitatis vi-
ta, fed magis cffe.

3. Prxzterea, Torfimdicieur quodha-
ber part ~Hoc atitem Zternitatl non
conuenit, cum ficfiniplex :ergo inconue-

nienter dicitur tota.

4 Praterea, Pluresdies non poflunt
effefimul,necplura tempora.Sedin zter-
hitate p‘ui’.ll':[t!'d'i(‘.'\lnrlll' dies, & tempo-
ra:dicicur enim Michez 5. Egreffiuseins ab
inition diebus atermitars. Er ad Rom. 16,
cap. Secundum reuelarionem myjlerij tempo
vibus wleynds Baciti : ergo xternitassoncft
tota fimul.

5. Preterea, Totum,& petfectum furic
idem. Pofitoigitur quod fittotafuperflue
additur quodfic perfeta.

6. Prarerea, Pofleflio ad durationeti
fon pettincrreternitasautem quedd du-
ratio eft: ergo zternitas non eft pofleffio:

Refpondeo dicendum; quod ficut in
cognitionem !impljcium oportet nos ve-
nifz per compoiira, ita in cognitionem
Zrernitatis oporTetNos venire per teg-
pus, quodnihil aliud eft , quam numerus
motusfecundum prius,& pofterius. Cum
eniminquolibet motuficiucceflio,& vne

{ )

Ad primum cigo dicendum , quod

fimplicia confueu per negationem

definirt, ficut punéuseft, cuiusparsnon

eft : quod non ideo cft, quod hegario fic
deeflentiagoram,fed quiaintellectus ne-

frer, qui primo apprehendit compofira,
in cognitioncm fimplicium perucnire
non poteft, nifi per remotionem com-
pomionis.

Ad fecundymi dicendum, quodilfud;
quodecftverexrernum,non folum cftens,
fed viuens : & ipfum videre e extendic
quodammodo ad operationem; non au-
tem elle : protenfio autem dbrationis vi-
detur attendi fecundum operationein
magis, quam fecundum cfle:vnde & tems
pus eftnumerus motus.

Adrertium dicendum, quod 2rerni
dicitur tota, honquiahabet partes,fed in
quantumnihil ei deelt.

Ad quartum dicendum , quod ficut
Deiis, cum f{it incorporeus, nominibus
rerum corporalinm metaphoricein Scri-
prm‘isnomimmr,:ic xrernitas tora {imul
exiftens nominibus temporalibus fuc-
cefliuis.

_ Ad quintum dicendum, quod intem-
pore elt duo confiderare, {cilicet ipfam
tempus, arod eft fucceflivum: & nunc
temporis, quod eft ]iﬂPC!’f;;'SIl‘.lﬂl. Dicit
ergo tota fimul, adremouendum tem-
pus: & perff;&a) ad excludendumnung
temporis.

Adfextamdicendum,quo

dillud,quod

poflidetur,




DISPVT. XXXI.
volfidetur , firmiter & quiete habetur.
Ad defignandam ergo lupnmmb_il:ratcxn:
& indeticientiam @ternitatis, viuseltno-
mine poflcilionis.

Conclafiocftafficmans. Textusautem S, Tho-
mznullaindiget declaratione.

DISPVTATIO XXXL

Verum zternitas addac aliquid rationiss
an aliquid rei fupra durationem.

; gamuda aternitis, & immsabilitas ditinguantirs &
queillarum dliam fupponat,oap.1.
Opinio Caietapi in quaftione propofita,cap.2.
Quid fontiant recensiores,vap. 3.
Opinio Fervarienfis,cap. 4.
Notationes proveriorifententia,cap .
Scatentia (uperiss expofita confirmaur,cap. 6.

CAPVT L

Quanioda aternitas » @ immutabilitas diffinguantir, &
quaillaram aliam fupponas.

5 Nrequam do@rinam huius difpurationis exa-
minemus , premittendum eif, qua ratione
S.Thom.& czteri Scholaftici zternitatem ab im-
murabilitate tanquam diuerfum ateriburum di-
ftinguant.Eftaurem abfque contronerfia,hec duo

- auributaratione differre, Sictradit S.Thom. in
§ Thomas,

G, {eq.art.& Caier. in preefentiitafupponit. Conlen-

Liralws titetiam Aureolus,vt refert Capreolusinr.dig.qs
vhica,art.z.argum.g.primi ordinis.
Eemip-  Praterhosautem,&aliquos recentictes nullus

smmmim- alius, quem ego legerim ; huius differentia fecit
musibtate meytionem: quam quidem aflignare difficile eft.
lirson Primum quod Pattes haec duo cofundere videan-

5:::? *tr: nam Tertulinlib. aduerfus Hermogenem;

Tol,  €ap.39. leges mternitatisinquicefle, vedifpertio-
neni,&demutationem pati non poffic,in quo pro-

dugflin,  priatatio immurabilitaris (ica efle videtur. Auguft.
vero Lib.de naturaboni,c.39.ita loquituc:llaeff au-
Tem verd gicrnitas, qua vera wnimartalitas, hoc eff, ilia
Jwmmaincommissablitas, quam folus Deus habet.

Ratiadabi-  Deinde [irarionem arrendamus , hzcduo di-

bindj,

ﬂingne:e,‘uon minus difficile apparet: com enim
2tetnum fit, quod caret principio, & fine fui effe,
idem omnino videtur efle, ac fi dicas , quod ¢o-
dem modofemperfe haber: hoc autem immuts-
bileeft, Immurabilitas enim, prot: Dei attribu-
tl}mcomtxmirur, fon folum cltnegatio mutatio-
his, quie propeie dicitur matatio, fabiecto fcilicet
permanente, fed coivfenmque mutationis, efus
cuam, quzeft de efle ad non effe, vt colligiturex
8 Thmgs,  d0€trina$, Thom.q:9.art.2.8& docet Ferrar.s.con-
Fervar, tra gtnt.c.l;.inprincipio.
2 Czrerum hae nihil obltant,quo minus zrerni«
tasab immutabilitate ratione diftinguatur: mam
Imntutabilicas eft plenicudo iplius efle negatione
mutationis fignificata: zternitas vero quidalind
€Xprimit, nempe durationem, & perfeueramifm

Eternitary
b immuta.
bilitare gj-

fingii, tnefle:quz quafi ztas,aut zuam pfigs Deiefle di-

citur;
denot
furz,

catur,

€am verg non ram exprefle immurabilicas
at.Agldi: etiam zternitasnegationem men-
que immurabilitate formaliter non fignifi-
Eftigitur 2ternitas duratio rei fine menfi-

12; Immutabilica
nullivs myratjoy
attendas,

nis capax.Quare fiue negationem
{iue rationem pohiciam;,immurabilitas
N

s vero Ratus rei plenzin fuoeilea, dinina

CAP. L&l ¢
l;oq el idem fecundum rationem cum eterhitatel
fed ita proxime eam confequitur zterniras, vt fa=
cile vnam per aliam intelligamus, Idcoque non
multuim foliciti Patres de ratione formali horum
attriburorum, voum cumalio facile confunduat.
C AP -VoT: IL
Opinio Caittani in quaflione propafits.

C Ertum eftinter Scholafticos , nonfolumra-

tionem formalem durationis, fed etiam ne=
gationem men furz in zrernitatis conceptu conti-
heri,ex qua quidem negatione dicitut intermina-~ :
bilis, Controuerfiatamen cft, yrrum prater hec Quaiionis
duo ipficonueniataliquis rationis refpectus, quo fiaiws.
eius formalis ratio plene explicetur,an tora fitrea-
lis, vt nec perintelle@um compleatur. Cuman=
tem quarimus; num teta ratie eternitatis fit rea-
lis,non reuocamusin queftionem, verum caficres
aliqua ex natura reia deitare diftinéta,an nontpam
quicquid et in Deo,eftiple Deus, ve difput116.82
feq. oftendemaus: fed quzrimus , virum ndming
zternitatis fignificemusaliquam rationem folum
realem,noftro tamen intelle¢tu ab eflenua diftin-
¢tam, vel etiam aliquem refpectum rationis tan-
quam complementum ipfius eo nomine denote-
mus. Omnes etiam tanquam certum fuppoununt 3
nominc zternitatis folum refpeétum rationis non
denotari. In quaftione vero ficintellecta variz
{funt Doctorum opiniones, - 2

PrimaeftCaiet.in hocart, qui cenfer ptimo ra- Cajetanue?
tionem formalem zternitatis , quam 1pfe obie- Raz™m
&ivam appellat,totamefle realem, necaliquore- :if;’;:‘j}i’ =
{pecturationis compleri Eam vero inquic eile ra- 5% f:-
tionem vniformiratis, ita vt zrernitas ficformali- - - 2
ter voiformiras: idque docuifc S. Thomam, cum ;. anm,
dixit , erernitatem confiftere in appreherifione
vaiformitatis eius, quod eli extramotumy Dixic
veroin apprehenfione vniformirats, non quia
confifferer in aliquo refpecta rationis exappre-
henfione, fedquia totailla ratio vniformiratis eft
apprehents, id eft, couceprus obedinusynifor-
miratis,qui eft realis.

Hocvero nullaratione probat Caiet.fuaderi ta- 75 vaiforimis
men poteft in hunc modum. Ratio vniformitatis fare confiiss
eft vnicas in forma: ergo efbrealis, acproindeeid ré proéaisr.
arernitas. Supponittamen hac ratioid; quod eft
Poti[ﬁmum, inzternitate efle yniformiratem, vt
plane docnit S. THomas. Careram quia inhoc at-
tic.etiam docuit,non folam vniformitatem eile de
ratione zterniratis, fed negationem etiam princi-
pij» &&nis; liceream includamus in conceptu il-
lius, ficutomnes docent : idem ramen omnine
probatur. Quoniam illa eft fine ordinc adintelle~
<&hum:ergo rotaratio zrerniraris; etfi negationem
includas, finerefpectu rationis completur. =
_ Secundo explicansamplius Caictan. [uam fen- Expéicarue
tentiam,dicit,2tetnitatem effe ipfam vniformita- amplins jens
tem formaliter non materialicef hoceft,non vni- fenis Caié-
tatem vaiformiratis, ™ quidam volaerit,fic enim **
eflermaterialiter ipla vniformicas, fed iplammet
vniformitatem. Ex quo pater, quam male iplum
intellexerint aliqui recentiores, qui afferuvs, ex
mente illius zrernitatepo efleipfam vaiformira-
*m abftradtam, non autem concrétam in nacura
diuina, vtita vniformitas, non fitvnitas in natura
squo nihil minus cogitanic Caier.ve legenri

5

«>

“conftare poteft:porius enim dicit vnitatem, &vni-

-

forwiratem effe ideme nifi quod yuiformitas ‘eft
a O 4 yuitas
-




	Variæ sententiæ circa tres priores modos. c. 1.
	Seite 155
	Seite 156

	Communis & verior opinio. c. 2.
	Seite 156
	Seite 157

	Duo alij modi existentiæ Dei in rebus. c. 3.
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163


