BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens ad viginti sex Quaestiones priores, centum & septem
Disputationes in Capita diuisas

Vazquez, Gabriel

Antverpize, 1621

De rebus corporeis & corruptioni obnoxiis. c. 3.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

vr;!:mpunh‘,t,
randusin
Primum

A€ MTs.

riy QU@ Mmes
1
nuamerg

pitur pro
m,dc 1l=]
o nomine niun
N

que hoc,
joris mo-

re, res fane let

a2 harum fub-
le tEmpus no-
erunt,Id quod ex-
f4.0ex8.133. vbi in-
buinanas, & catera-
& ortum, ac obitthy

lqueproprerea, quod h
ligdicantur, finenigaic [ubeuns, acprin
adams boc fias, ctenim tem
ur. Tempus autem ali-
onem,quam An-
ohem metitur non

ter, & mnnmo mgtitur g I tux:ipio s O
| Ql.mm do autem harum rerum

pu
I andi's ex 1{1(}1”&, tam in ea dif Lm';
unieflt, & haenusde hac rota ro. qua-

Do&ori

ndti.
QVAEST RO

DE Vritate Dei.

XL

Ok pr:

4 ®re.Eccir erUALUr qum 10

AR TITCWL V sk ”
Vit voum addat nipra ens.

1r. Videtur

D primumfic procedi
quodvaumaddataliquid{upracns.
»
-

V'] ‘_!LK\.M.

*'"1113\'110. Qued non

1diupartes eius
q uam C(‘uf taunt &
compofitum. Vnde

(‘ﬂl‘ f;m(‘[‘b{-t tel

11
1 ndum , quod
tes idem effe voum quod
: mente,& quod eft princi-
pium numeri;divifi funt in contrariaspo-
fitiones. Pythag { ’lato viden-
t .\\ymdn ur cumen-
-, non add upra ens, JLd

r:‘

omiium ret
cen. conti
principium numeri
fuprafubftanitiam
vRitatibus .compofit
quantitatis) credic
12 cume

1L,

ftum prgs
™ pres

L Cnla rim;




Allag p he
6efsione,

10

Cur de wmis

Wils yatione nitatis Dej e

fermonem ny
Whituag,

OV ST, 3Gk

num, fi effecicerum ynum per nliﬂliid
alind,cflecabirein mﬁm:um_. Vndeftan-
d\ll]lCﬂiElpL‘ﬂllD.SiCl'glnll‘AdlCC!lde clt,
quod ynum _citmalconucwtur cum ente,
non addiraliquam rem fupra ens ) fed v
num quod eft principium numeri n}ddxvt
aliquid fopra ens ad genus quantitatis
pertinens. : i

Ad fecundum dicendum, quod nihil
prohibetid, quod ¢ft vno modo diuifum,
elle alio modo indivifum : ficutquod eft
dinifumnumero,eft indinifum fecu E]dum
tpeciem: & fic contingicaliquid cfle vno
modo vnum,alio modomulta.Sed tamen
fificindivifum fimpliciter, velquia eft in-
divifumfecandumid , quod pertinetad
eflentiam rei, licecficdiuifim quansun
adea, quafuncextraeflentiam rei: ficut
quod elt vnum fubieto & multa fecun-
dumaccidentia: velquia eftindiuifum in
adtu,& dinifumin potentiasficur quodeft
vaum toto & mulea fecundum partes,
huivfmodieritvnum fimpliciter, & mul-
talecundum quid. Sivero aliquid ¢ con-
uerfo ficindinifum fecundum quid, & di-
uifum ﬁmphcjter,vtpctc quiacft divifum
fecundumeflentiam, & indiuifum fecun-
dumrationem, velfecundum principium
fiuc caulam: ericmult fimpliciter, & v-
numfecundum quid: vt qua {untmulta
numero,& vnum fpecie,vel vnum princi-
pio. Sicigiturens dinidicur pervnum &
multa , quafi per vaum fimpliciter, &
multafecundum quid. Nam & ipfa multi-
tudo non contineretur fubente, nifi con-
tinercrur aliquo modo fub vno., Dicic
enim Diony.vlr-cap.dc diu-nomin. quod
non eft multitudo non participans vno:
fedqua funt mulra pattibus, funt voum
toto:& quz funtmulca accidentibus,funt
voum {ubiedo, & quz funt mulea nurme-
ro, {unt voum fpecie: & quz funt fpecie-
busmulta,funt vnum genere, & quz funt
mulra proceflibus,{unt vnum principio,

Adtertium dicendum, quodideo non
eftnugario cum dici
voum addit

{upracens.
C Onclufio eft, P fiprzons folamn addit negatio-
e ditiiffonis, Quanquam mareria huius arti-
culiad metaphy ficum fpectar, qui deipfovno &
formali ratione ynitatis plenius difputare debet:
poﬂf:tmmen alicuivideri,non fore alienum 2 nd-
ftrointtituto, § €am ex profeflo exanginaremus;ye
€8,quz de vnitate Dei, inj 3.dicenda funt, magis
pc;rfp}lcuaredderenrur:quade caufa de ratione bo-
nitatis,q.é. fufiys tractanimus, vt aceributam bo.
s Deiexplicaremu,, | 8¢ de veritate q6. eft
nobis dlfferendum; vt oftendamus qua ratione
Deus verus fir,

Ceterum quia rora de ratjone ¥hitatis contro-
)

tur cns voum ; quia
aliquid fecundum rationem

ARTIC I &I

nerfiain eofira eft,an formaliter fic aliquid pofitj-
uam,vel folanegatiodinifionis,8zad demonftran-
dum Deum efle voum, & non plures, quod in hac
quzftione precipuum eft, ”J'hmlogoqnf maxime
neceflarinm, parum intereft hoc, ant alio modo
de ratione formali vniratis philofophari: tum et~
iam quia de hacre neceflario irerym redibitfermo
ifp.128.ibique nonnihil de ea dicemus,
:fpumr.m pfl‘{cuii ﬂlpcribdﬁrc decreui,

185

d ideo hac
d

ARTICVLYS I
Veram vam, & malta opponantur,

D fecundum fic proceditur. Vi-

detur, quod vnum & mulca non

opponantur. Nullum enim oppo-
ficum predicaturde fuo oppofito:fed om-
nis multicudo eft quodammodo vnum,vt
ex praedictis patet crgo viium non oppo-
nitur mulccadini.

2.Prarerea.Nullum oppofitum confti-
tuiturexfuooppofito : fed vnum confti-
tuir multicudinem. Ergo non opponitur
multitudini. :

3. Praeterea. Voumvnicftoppoficum,
Sed multo opponitur paucum. Ergo non
opponitur eivaum. s

4. Przrerca. Sivnum opponiturmul-
titudini, opponitur eificut indiuifum di-
uifo: & fic opponetur ei vt prittatio ha-
bitui.

Hoca ttcmvidcturincouucnicns,q g
fequeretur quod vnum fit pofterius
multitudine, & definiatur peream, cum
tamen multicudo definiatur per voum.
Vndeeritcirculus in definitione : quod
eltinconueniens.Non ergo voum & mul.-
ta funtoppofita. s

Sed contra: quorum rationgs ﬁmmp-{
pofitx, ipfa funt oppofita.Sed rario vnius
confiftic in indivifibilitate ; ratio vero
multitndinis divifionem continer, Ergo
voum Szmulea funtoppofita.

Refpondeo diccndun.l_,qnod youmog
ponitur multis,fed diverfimode. Nam v..
num quod eft principium numeri oppo-
nicurmulticudini, que el numerus, ve
menfuramenfurato,

A

52

Ld.24.9.T.
4.34. @ 163

meledt 4.

Art.prace~
deati,

-~

L

-

Vnum enim habet rationem prime 1o Metaph,

menfure, &numerus eft mulricudo men-
furata pervnum: vt patet exro.Metaph.
Vaum vero quod conuertitur cum ente,
opponitur multitudini pe® modum pri-
uationis,veindiuiim dinifo, -
Adprimum ergo dicendum,quod nul-
lapriuatio tollic totalicerefle,quia priua-
tio eft iegatio infubie@o fecundum IHhi.
Jwiophum. Sed tames omnis priuatio tol-
lic aliquod effe. Et ideo in cnte ratione
{fix communicatis accidic quod priuatio
®entisfundaturinente: quod nonaccidic
in arivationibus fr¥marum Ipecialium,’

- - vE
-

text. ’.—'0,3.
In pofipra-
dicamentis
cap.de oppas
s, & 4.
Metsplyf2
lext. 4, .(a.iq’.
&3,

L

-




,V 1 Fr
modi. Bt

o3
: ]
Et exinde contingit Q!lﬂd mul-

§
ticudo eft quoddam ynum: & malumelt

.‘ )
m bonum:&non ensecft quoddam

qLo vno.

quoddar
: ™ : I B
ens. Non tamen up‘ugimmw prEdicaturae
eft fimpli-
id. Quod

erum hortt

quoc
ftantiz,c
tumadaliq
crgo quod eft bonum{ecundum qim_{ cft
malum impliciter vel ¢ conuerfo: & {imi-
eft vaum fimpliciter, cft multa
¢ conuerfo.

(FOT O |
licer quod

uid: &

ccundumgq
Adfecundumdicendum, quod duplex

cft totum. Quodam homogeneum,quod
componitur cx fimilibus partibus: quod-
damvero here neum,quod componi-
tur ex diffimilibus partibus. In quolibet
autcm toto homogenco totum confticui-
tur ex parcibus habentibus formam to-
tius, ficutqualibet parsaquz eftaqua: &
talis eft conftitutio conrinui ex{uis parri-
bus.In quolibet autemtoto heterogenco
quzlibetparscaiet forma totius.Nulla e-
nim pars domus clt domus, nec aliqua
parshominis clthomo. Et tale totum ¢ft
mulfitudo.

In quantum etgo pars eius non habet
formam multitudinis;cos }\rmimrmul[i-
tudo ex vnifatibus, ficut domus ex non
domibus: non quod vnitates conftituant
multitudinem fecundumid quod habent
de rationeindinifionis,proutopponuntur
mulcitudini, fed fecundumhocquod ha-
bent de entitate: ficut & partes domus
conftituunt domum pet hoc, quod funt
quzdam corpora, nonperhocquod funt
non domus.

Adtertium dicendum, quod rfultum
accipittiz duplicicer. Vno modo abfolure,
& licoppgm‘mr vii. Alio modo fecundi
quodimportat exceflum quendam, & fic
pauco: vide primo modo duo
funt multanonautem fecundo.

Ad quart®mdicendum , quod vnum
opponitur privatine uleis, inquantum
in ratione mulrorum eft, quod fintdiuifa.
Vndeoportet quod dinifiofit priusynita-
tcBon fimpliciter, fed fecundum ratio-
nemnoltrz apprehenfionis. Apprehend?-
mus enim fimplicia per compofita. Vnde
definimus pun&um, cuius pars non eft
vel principium lincz. Sed multicudo e

P

- -
-

1

opponit

o™

ni

turanae

inis,nona
> vnius. Sed diuifio ¢z

o differendum eft.
ARTICVLYVS

Virum Deus [it vius.

III.

D tertium ficproceditur.
tur:quod Deusnon ficvaus, [
turn.r. ad Coriet.8. ffguidem funt »
Dy multi,co Domini mults. S
2.Pracerea. Voum quod
numeri,non potelt predicaride Deo cum 15.&
nullaquantitasde Deo predicecur. Simi- M
ILEr , . necC vaum LIU()L{. conuertitur cum
ente: quiaimporeat privationem, & om-
nis privatio imperfedtio eft,quax Deo non
¢ .Non eft igitur dicendum,quod
Deuslicvnus.
Sed contra eft quod dicitur Deut.s,
Awdi Ifrael,Dominus Dews noler, Devs unns

eff

2224

Relpondeo dicendum,quod Deumcf-
fevna busdemonftrarur. Pri

ex tril rimo qui-

demex eiusfimplicitate, Ma am eft
cnim quodillud, vnd 1igulare
eft hoc aliquid , nullo mc multis
communicabile. [llad enim Sortes

eft homo,mulris communicati lu;ra,ﬂ':ﬂ,:{
id,vnde cft hichomo;non poteft commu-
nicari,hifi voitantum. Siergo
ix{cil'cthfnnnjpcr quodeft hichomo,ii
uo:n:ofhxn; eile plures Sortes, ita not
poflent efle plures homine

tem conuenit Deo: nam ipfe
natura,vefupraoftenfumeft.
igituridem,cft Deus & hicDeus. Impofli-
bileeftigiturefle plures Deos. S
vero ex infinitate cius per
fpmeltenim, fupra
hendic in {e totam pg
Siergoeflent pluresDij , op
differre. Aliquid ergo conuenirer vni
quodnon alteri.Si autem hoc effer perfe-
&io,aleeri eorumdectlet, & ficil

eflet prinatio, nonefletfimpliciter pe
&us.Impoflibile cft ergo efl :

S.
m
88

lesin gt

plures Deos.

ynde




QVAS e X1,

Vnde 8 antiqui Philofophi quafiab ipfa
coai yeritate ponentes principmm inﬁ~
pitum, pofiierunt vaum tantum princi-
sinm. Tertio abvnitate mundi. Omnia
enimqua {unt,inueniuncur efle o_tdinata
ad inuicem, dum quadam quibufdam de
{eruiunt. Qua autem diuerf(a fint in vni
erdinem non conuenirent, nifi ab aliquo
vnoordinarentur. Melius enim mulea re-
ducantur in voum ordinem pet vaum,
quam per mulros: quia perfe vniusynum
efbcaufa, & mulra non {unt caufa vnius,
nifi peraccidens: inquantum cilicer funt
;111(1110 modo vonum. Cum igirur illud,
quodelt Primum,titpcrfc&iﬂhnum&: per
{e,non per accidens , oporterquod pri-
mum reducens omnia in voum ordinem
fitvnum tantum.Echoceft Deus.

Ad primumergo dicendum, quod di-
cantur Dij multi fecondum errorem quo-
rundam, qui multos Deos colebant: exi-
ftimantes Planetas & alias ftellas efle
Deos, vel etiam fingulas partes mundi.
Vndefubdic: Nobis anter vinus Dews,eée.

Adfecundumdicendum, quod voum
fecundum quod eft principium numeri,
non Frxdicatur deDeo,fed folum de his,
quz habent cilein materia. Vnum enim,
quodclt principium numeri, eft de gene-
remathematicorum: quz habent effein
materia , fed{funtfecundumrcationem a
materiaabftra&a: ynumvero, quod con-
uertitur cum ente , eft quoddam meta-
phyficum , quod fecundumeflenonde-
dependeta materia. Ec licet in Deonon
firaliqua priuatio, tamen fecundum mo-
dumapprehenfionisnoftrg non cognofci-
tur d nobis nifi permodium priuationis &
remotionis. Etficnihil prohibet, aliqua
ptinatiue didta de Deo pradicari , ficut
quodeltincorporeus, infinitus, & fimili-
ter de Deo dicitur quodficvous.

Confirmatio doélting articuls,

Onclufio eftaffirmans, eaque tanquam ne-
ceflatium principium Theologo fupponen-
da,exprella eftin feriptura Deuter. 6.8 vt oprime
notauit pamaft.v.defide ¢.5.apud eos,qui facrz Scri-
pturz credunt, extra controuerfiam omnino eft.

Denter. 6.
Dimafee,

Eraves tives

b, CEterum pretergentiles, qui nullam Scripturz
vy, 13crz fidem adhibent,multi fuerane hzretici,qui
Yatichgps, plure's Deosafferere anfi funt. Primum quidem
Mamchmns,qui licetnon conceflerit plures Deos
bonos,duo tamen prima principia rerum pofuic,

e :knrum bonum, al:trmp malum 3 id quod prigs
S ocuerat Cerdon, de quibus fufius dicemus difp-
iy, 27261 Deinde Peratz tefte Theodoréls lih. 1 bereti-
Bhigpon, S fabularum ¢.18, & Philoponus , vt fcribunt
if”!'u_ Sul@as,vcrbo Toannes Grammasous, & Nicephorus lib.
phar. ;t?.i{gﬂartxr.48,d1Lllnlam naturam in tres perfonas
e laidebant,ac proinde Tritheite fure fant appel-

lgf; Eundem errorem adferibunt alijIoachimo
Abbari, dequo infra q-39.art.6. dicemus, Imme-

fito tamen ill

nardus L

1 ! e ineius operibus inueniatur,

Solum enim dixit. Ef tiainDeoeffentiat, non quia

aliam producarefientiam, v fal{o nonnulli inter-

prerantur , fed quia tribuic effe tanquam actum

proprium eflentiz; aut, vroftendar correlatain-

trinfeca, quaipfe paflim adftruere molitur, de

quibus difp.134.aliquantulum differendum eft.
Demam hifce calamitofis temporibus, quibus

harefesadeo vigent,vtiam diu fepulte & damna-

tzsdenuo per Poloniam, Tranfiluan Germa-

niam,Galliam,& Angli

Gentilis Cofentinus difcipulus Caluini eandem

herefim fedtarus eft. Sed cum viderer, hanc Deo-

rum Trinitatemex Scripturanorf pofle defendi,

ad Arrianifimum poftea declinanit. Hac hzrefis

eodem modo impugnandaeft , atque gentilium

error , quiplariu m familiam effz dice-

bant, Contra quos omiffis innumeris Scriprura,

& Patrum teftimonijs, longam poffemus in pizs

fenti ordiri difputationem, atque exantiquis Phi-

lofophis Epﬁnmnquc gentilinm Sybillis, Deivni- ™7

tatem comprobare,nift hocaccuratiffime Auguffi- oo,

s Bugubints lib.z. de perenni Philofophia in principio

illius preefticifler. Quam difpurationem fufcepe-

rant Lacfantius lib.v.digin.inflitnt.dc.4. Tertull in libro e

Apologetico aduerfus Gentes, & S.Thomas 1. contra gent. s oz s,

¢.42.Nobis igitur fufficiat tam contra Manichzi,

quam contragentiles, duos, aut pluresnonefle Deserrmefe

Deos vnica folum rationedemonftrare, quam te- vuum ratite

tigerunt Tertullia.1. lib.aduerfiom Maycionem c.3. & 4, né demon-

Athanafiusin ovat. contra idola, & Damafc. loco allegato. [747%r

Supponendum autem eftid, quod difp,za pfcbﬂ._ erenllian,

tum manet,videlicet nomine Dei apud omnes na-

tiones illud fignificari, quod nullum haberfupe-

riorem, & abalio non eft: quod enim ab alfy pen-

det, fine dubio illud tanquam Deum deberagno-

fcere. Etenim nulla natio tam barbara fuit, quz 4

Deam verumalterius veri Dei eflgdicerer : nam

licet confuetum fuerirapud gentiles, infignes vi-

ros,ve Imperatores,diuos nuncupare, quod in fo~

cietatem Deorum referrentur , nunquam ramen

Dijappellati funt. Hac vero rationeapud Chriftia-

nos [an&i virinonimmerito Divivocantur,quod

in Deifocieratem admiffi funt:quamuisaliqui ni- 4

mium religiofi hanc appellationem tanqua Eth-

nicorum propriam, & facrilegam-execrentur, Er-

goin haccéerouerfia de vnicage Dei Deum verum =

intcl!igiﬂms ¢um elfe,quia feiplo nonabalio pen-

der. hocautem fenfa ynum tantum verum Deum

effe; hac ratione demonfiro. Siduo cffent Dij,

opus efler,ynum abaltero non pendere, vi fuppo~

ficum eft;atque adeo altero nolenre, alterum po(‘

fe elle, & exiftere. Quare (ve inquic Achanafius) dibanef,

AEquain ambobus effer poteflas & imbecillisas , per qui-

dempoteflas, quod alter alterius volunigtem vingeret, eo

ipfo, quodalreroinuito effg poffer = per item unbecillitas,

quod nelentibus iplis ea, qua nollent, exenivent: fiquidem -

yius prater altering voluncatem exifferet, id quod tan-

quam abfurdum inferc Athanafius, vt contra Ma-

nichzum prober, non efleduos Deos, alteium

nMlum;alterum bonumAc enim ynusalcericon-

trarips efler,& ipﬁlm vellerdeftruere, recteigitue

Fertall Lib.illo 1 ¢. 3. veritatem Catholicam fic prog

Valentin,

inus

m excikentur, Va

3

Ladtantins, -

-

aantiat,Des, finon yaus eF,noneff.

Cgteram, quoniamg%milis aliquis pofferaffe-

icte
o »




QVEST. XL
s quidem effe Deos, eofque bonos, qi
io {e mutuo diligant, acproinde nullam
{e imbecillitatem, fed 2qualé potentiarm:
rationem, & probemus nulla ra-
>flein hunc modum, Siduoel-
nmipfiafeipfis, verum etiam catera
s efledeberent, hocenimeft deratio-
primi principij:autergoabvno folofine
erd poffent czrerz res conferuari; & fieri,quod
ille effet potentior & petfedtior, & itaille [olum
effetDens:tumiquiaDeus idem eft,quodomninm
pesfecillimus, ad cuius perfedtionem nihil defi~
deratur:tum etiam quoniam alius ve leffet abillo,
velaleipfo: fieflerabillo, non poffer efle Deus,
fed creaturaillius: i2 feipfo, ficutalter, eiufdem
prorfus cflec naturz, & zqué perfedtus: quocirca
quaratione res czterx ab vno , eodem quoque
modoabaltero penderent : autdenique zqualis
omninoeffent perfectionis: & iraalter omnino
fuperfluus eHer: quare temere etiam & f{ine ratio-
pe duo efle dicerentur: non folum autem alterel-
fet fuperfluus, quod fineilloreliquaomniazque
bene fieri poffent, fed quia imul cum altero nul-
lum prorfas haberet effectum. Cum n.totus effe-
&usab vna caufa omnino fit; in eodem genere, &
aque primo, abaliafieri non poteft, veladiuuari,
vt latius oftendemus 3.p.q.3.art.6, Dicere autem
quamlibet rem creatam ab vnoquoque illorum
duorum cum altero fimul produci , tamquam a
caufa partiali; ficut onus aliquod & duobus deferri
folet,ridiculum eft. Non n.poffumus res (piritua-
les ; imo nec corporales fecundum fubftantiam
fnam ita partiri, vt partem vnam vni Deo, alreram
alteri cribuamus : vel ipforum Deoram vires ita
metiri, vt ad producendum tantum effeGtum
voum dicamus fpfficere; ad tantum vero duos aut
plures effe neceffarios. Porroaffererc eos inter fe
conufhifle, vt quedam ab vno, quadamab alio
voluntate libeia producerentur,eft omnino com-
mentitium & fine fundamento ; neutrum igitur

eftaflerendum,

Denique qua rationealiquis duos Deos 2qua-
lis perfectionis, & naturz efle dicerer, infinitos
quoque deberet concedere. Nam qua maior ra-
tio,quare duo,aut tres, quam plures efle debeant
cum neceffario finr,& 2 nullo pendeant, ac proin-
de numerusillorum {i femel voitatem excedat, 3
nullo pom[ determinarizvt luculenter Tertull.pro-
batlib.1.contra Marcion.c. 4.8 feqs

ARTICVLVS IV.
Virum Dews fit maxime yous, @

1

AT e 1Y

nuni, eft maxime bonum. Ergo quod eft
per eflentiam fuam vnum , cft maxime
ynum. Sed emne ens eft vnum per{uam
cflentiam, vt patecper Philofophumin 4.
Metaphy. Ergo omne cns eft maxime
vnum: Deus igitur non et magis voum
quam aliaentia:

Sed contraclt, quod dicit Beer. quod
interomnia, qu® vhum dicuntur, arcema
tenet voitasdinina Trinicatis.

Refpondco dicendum, quod cum vnit
ficens indiuifum, ad hoc quod aliquid fic
maxime vium, opnrtctquodiic & maxi-
meens, & maximeindinifum. Verumque
autem competit Deo. Eft enimmaxime
ens, inquantum eftnonhabensaliquod
efle determinatum peraliquamnacuram,
cui adueniat, fed eft iplum efle fubfiftens
omnibus modis indeterminatum. Eft au-
tem maxime indiuifum, inquantum ne-

quedinidituractu, neque potentia fecun- L3-4747.

dum quemcumque modum dinifionis,

cum {it omnibus modis fimplex, vt fupra

oftenfum cft. Vndemanifeltum eft,quod
eus cft maxime vius.

Ad primum ergo dicendum,quodlicet
priuatio {ecundumfenon recipiat magis
& minus,tamen {ecundum quod eiusop-
poﬁmm recipit magis , & minus etiam
ipfa priuatiua dicuntur fecundum magis
& minus. Secundum igitur, quod aliquid
cftmagis diuifum vel diunifibile;, vel mi-
nus, vel nullo modo, fecundum hoc ali-
quid dicitur magis & minus, vel maxime
vhum.

Ad fecundum dicendum, quod pufi~
ﬂ'um65vnitas,qumc{tprincipium nume-
ti, non funt maxime cntia, cum non ha-
beant efle hifi in fubie&o aliquo. Vnde
neutrum eorum cft maxime ynum. Sicut
enim fubie@Gum non ¢ft maxime vhum
proprerdiucrfitatem accidentis & {ubic-
&i,itanecaccidens.

Ad tertium dicendum, quod licet omi-
neensficvnum per fuam fubftantiam,non
tamen fc haber zqualiter {ubftantia cu-
iuflibet ad caufandamvnitatem:quia fub-
ftantia quorundam eft ex multis compo-

54 d D quartumfic proceditur. Videtut
D 18.ar2.3.

quod Deus non fit maxime vaus,
o , ©&39.43e ynum enim dicitur {fecundum prinatio-
f‘h"“"”‘ nem diuifionis: Sed priuatio non recipit
magis & minus. Ergo Deus non dicitur

magis vnus,quam ah’a,qumﬁmr VUM,

s 2.Preeterca. Nihil viderur effe magis
indiuifibile,quamid,quodeftin diuifibile
af,tu & potentia , cuiufinodi eft punétum
&vnitas. Sed in tantum dicitur aliquid
magis ynum, in qufhtum eft indinifibilC.
Ergo Deus non eft magis vaum, quam
vnitas & punétum. -

3.Przterea.Quo d@cﬁ per cffcntian}boz
Lal

fita,quorundam vero noxn.

Explicatio dectring articnli.

™ Onclufioeftaffirmans. Ea verononindiget

longa difputatione, fed facili negotio expli- 7

gari poteft. Obferuandum igitur eft, fiué vnitas Ratie oo

formaliter fit negatio diuifionis, hoc eft, indini- clufronis

fiosfiue fit qmid pofirinum, ita reciprocari cum in-
dinifione, & opponi multitudini, vtvbicunque
fueritmaiorindiuifio , minorque pluralitas fen
multitudo,fitmaior vnitas: & quiaybi eft maior
fimplicitas:minus eft pluralicatis,& magis indiui-
fionis, {deo maior eft vnitas: cumque Deifimpli-
citas fecundum rem f{it maier , quam cxcogirﬂri
pollit;

-
~ ~




17

Septt,

eliffiss

18,4056, at
6093 4
EHARCEN
iles, 54,
057, Gre.
it 8 artir,
G quol. 7. ar,
Lc}quaL
10fna.¢n
r]uﬁ.mp,
1.t
Maith e,
€10 fin, ho-
il 14.in
ban aligys

lum d prig,
13.6ab, 1 4
med,illig
§7eart,

Qv EST XU
4 ineo non folum effentia nondiftins

watur ab elfe ex natura rei,fed neque a fu ppo 1‘i o,
nsmﬁqmm!;y:cid‘:l_ adueniat, {ed omnia i :Iem
omninocum eafint fie, vt eius vnitas (iemedor,
qu:-.mint-;li!‘gl poﬁig in.crc:\ttﬂms. In cis namque
licereffe & eflcntia lint idem :ccm?dum rcm.,v]: 3

‘q.r7,a.z.&m hacr.p.q.50.ALLs. diccmu"s,n‘!h!.o-
minas €arum omuiumvnias Lﬂ' compofitafecun-
Jum rem,ex fubftantia, & accid :n:xbus.; exnatura
& fnppcﬁw. Quantum ve m_derc\g;:t df_m}]x: gm—

licitati opinio Scotl, qul aﬁu‘ma_t, Deia UIL i“"
il‘ltCE{e,&;lbclﬁxE(iﬁ exnaturareianteint !.cm[!s
Up:r;ri‘m_cm dﬂt&hg_m,- nat-)xbl;mm difp.1 \6111‘1
hunc fenfum forfanantiqui Phi .ufol:lu, t Me xli_
fuus,&calijs quos refert Eugubmm[f&»‘ 3. depereuni Phi-
Lofiphiac.7- Deum appellabant 73 &, |1umﬁgp_{mn
gnicatem, vel iplum ynum: (mqr etiam dici {olet
5 ov,hoc cﬂ:,xpf,n! dlc,qnod el maxime Pr:c cx=
teris hezeduo conneninm.Nl: que vero qu{qunlm
obeft perfonarum pluralitasin Deo,quominus 1l_m
lius yoicas maxima fit. Namin Deo non concedi-
mus vnitatem in perfun_a,(cd in namra;‘lwx;mc\-cro
diximus effe maximam , veex _pm-dmhs conftat:
perfonarum vero eftverapluralitas, vt in materia
de Trinitate patebit Hincdemuam nullam inferri
diftin€tioneminter petfonam, & naturam,nec vl-
lam compolitionem ex naturares, dli"puzo. etiam
perfpicuum fiet.

QVASTIO XIL
Quomado Dests d nobis cognafeatur,

Pgm{, quo

Viainfuperioribus confiderauimus
qualiter Deus fit fecundum fei-
P{E;m,rc[ht confiderandum qualiterficin
cognitione noftra, id eft; quomodo co-
gnofcatur d creaturis.
Nter varios modos, quibus Do&tor angelicus
Dei fubftantiam . & perfeGionem confideras,
vt initio qualtionis rettiz hotauimus: {fecundus
¢tt, quatenusad noftrum intellectum Deus refer-
tur; de quoagitipfein hac qualt.r. de vifione
Dei, & fequenti 13. de nominibus eiufdem, Nam
&hzci nobis Deo imponuntar, nebifque iplum
fignificant luxta modum cogpitionis , quemde
iplohabemus.In hacigitur que(tioneagicS Tho,
de perfectione fubftantiz Dei, quatenusanobis
videri poteft.

ARTICGVLEYS 1.

V.aliquis intellectus creatus pafsit videre Detim
per effentiam,

D primum fic procedirur. Videtur,
L3 quod nullusintellectus creatus pof-
fit Deum per effentiam videre. Chryfo-
ftomus enim fuper loannem cxponens il-
lud,quod dicitur Ioannis 1. Dewn nemovi-
dr:w:v‘:lmm:[ic dicitipfum quod eftDeus,
non folum propheta, fed nec Angeli vi-
d_n’pulltl}cc Archangeli. Quod emim crea-
bl}aslcﬂna:L11'.r, qualicer videre poterit,
quodincreabile cft? Dionyf. eriam Lcap.
d]cdrui. nominib. quuené de Deo dicits
I\C(]HC fenfus eft eius, neque phantafia,
leque opiniosnecratio,necicientia,
Va_ﬁjmzin 1.pars.T ginsus k. 5

193
itumin quan-
tum huinfinodi et ignotum: fed Deuseft
infinitus,ve{upra oftenfameft,crgoeftfe-
cundum {eignotus:

3.Prererea. Intelle@us creatusnon eft
Cogimititiuusniﬁ exiftentium. Primum
enim,quod cadit it apprchenfioneintel-
lectus, eft ens. Sed Deus non eft exiftens,
ed fitpra exiftentiam,ve dicit Dionyl.er-
gonon eft intelligibilis,fed ef}
nemintelle&tum.

4.Praterca. Cognolcentis ad cogni-
tum opotteet efle lllialtlxli‘l) por;—oninm
cumcognitum fit perfeétio cognof.
Sed hullaeft proportio inrelleétus crea
ad Deum: quiainigfinicumdiftant, ergo
intelleGus creatus non poteft videre el~
{entiam Dei.

Sed conrracft, quoddiciturloan.s. #i-
debimus eum,ficuti eff.

Refpondeo dicendum ; qtiod cutn v-
numguodque fit cognofcibile fecundum.
quodeftin aétu, Deusquieftaétus purus
abfque omnipcrmi(}ioncyotcncix,quam
tum in fe cft; maxime cognofcibilis eft.
Scd quod eft maxime cognofcibile in fe,
alicui intellectui cognofcibile non elt,
proptet cxt_‘cﬂhm incelligibilis fupra in-
tellectum. Sicue Sol, quieftmaxime vifi-
bilis, videri non poteft a vefpertilione
propterexceflum luminis.Hoc igitar at-
tendentesquidam pofuerunt, quod nul-
lus intelleétus creatus effentiam Deivi-
dercpoteft. Sed hoc inconuenienter™i-
citur. Cum enim vltima hominisbeatitu-
do in alaflima eiusoperatione confiftac;
quzeftoperario intclleéuns, snunquam
clfentiam Dei videre poteft intelle@us
creatus, velnunquam beatitudinem ob=
tinebit, vel in alio eius beatirudo confi~
ftee, quaminDeo s quod eftalienumafi-

Cfcmlt;a oin-

Ny

IiT1s.

de. Inipfo enimeft vitima perfectioratio- - o

nalis creatuta: quodeft ei principinmef-
fendi. In tantum enim vnumguodque
Pfrfe&um eft, inquantum ad {uum prin-
cxpmmtnngm

Similiter etiam eft przter rationems,
ineft enim homini naturale defiderium
cognofcendi caufam, cumintucrur effes
&um: & exhocadmiratioin hominibus
confurgit. Siigitur intclle¢tus rationalis
creaturg pertingete non poflwad primam
caufam rerum , resnancbir inane defi-
derium nature. Vnde fimpliciter’ con-

-

cedenduni efb qiod Beati Dei effentiam Cap.r. de div

videant. N
®Ad primum ergomicendum , quod ;
vtraque au&oritas loquitur de vifione &

alfd

qreerttilem

dern ho-

omprehenfionis. Vnde pramictic Dig. 2414 a0
P £ e

a ot T . 3 Hw
nyfins immediate ante yerba propafita mq,
-~ AL P et
. &) < R dicens
L] -

2re
o, 3




QV EST. XIL

94
dicens ; Omnibus ipf
incomprehenfibilis

eft vnigerfaliter

{55
&

¥ nec {enfus eft:
&c. Er Chryfoft. poft verba pra-
di&a (ubdic, vifionem hic dicic cerciffi-
mam Pacris confiderationem,& compre-
henfionemtantam, quantam Pater ha-
betr deFilio.

Ad [ecundumdicendum, quod infini-
tum, quod ferenetex parre ma > non
pcrfc&x per formam, ignotum cft fecun-
dum f{e : quia omnis cognirio cft per for-
mam. Sed infinitum quod fe tener ex
parte formz non limirata per mareriam,
eft fecundum fe maxime notum. Sic au-
tem Deuseftinfinitus, & non primo mo-
do,vtex fuperioribus pater.

Adtertium dicendum,quod Deusnon
{ic dicicur non exiftens, quafi nullo mo-
do fit exiftens, fed quia eft fupraomne
exiftens, inquantam eft fuum efle. V-
de ex hoc non fequitur, quod nullo mo-
do pofliccognolci, fed quodomnetn co-
gnitionemexcedat: quodeftipfum com-
prehendi.

Ad quartum dicendum, quod propor-
tio dicitur dupliciter. Vno modo certa
habitudo vnius quantitacis ad alceram,
- fecundi quod duplum,triplum & xquale

funtipeciesproportionis. Alio modo que-
libet habirudo vnius adalcerum propor-
tio dicitur. Et fic poteft efle proportio
creaturz ad Deum, inquantum fe habet
adipfum, veeffectusad caufam, 8 vtpo-
ten®iaad a&um. Erfecundum hocintel:
le@tus creatus proportionatuseffe poteft
ad cognofcendum Deum.

4.7A761.

Explicatio Articult,

3 Onclufio eft: Fieri poteft, vt intellecSus creatds vi-
deat Dewm clare ficuts ¢ff. Non dicic S. Thomas
per {uam vircutem naturalem,fed aliquo modo id
~ fieri poff’c;modum autem,quo pofﬁr,&dcb:ar vi=
deri, art.4. & 5. exponit, Indz vero probnr, puﬁc
Deum videri , quia in nobis eft naturaled:fide-
Conelufionis Tium videndiipfam: vifis enim effedtis quifque
vaiie, naturaliter appetit videre caufam:vifis lgimr CcE2a-
turisdefiderabit homo naturalicer vid{e Deum
autorem omuninm : fed nullum narurale defide-
rium eftfruftra : ergo circa id quod poffibilectt
verfari debec:poffibile igicur ¢ft Deum videre.

Dubitatio circa textum Articuli,

Irca hancrero rationem, omiffaeaquaftio-

ne, quz hic tratari foler, quale {cilicet fic

= illad defiderium naturalevidendi Denm,quod fu-
fius examinabimusin r.2.q s.art.8 Nunc folum
videndum eft, quo pactoratio S. Thoma conclu-
fiSnem pmpoﬁm'n prober. Huius autem gratia
S, T pramittendum cft :d,‘ﬁ:'-.oul 'u;eo art.8. proba5i-
swm vsdends TUEDempeex fententia S. Theme, & iuxta verio-
rem do&rinam,non poflt effe in crearura rationa-
li naturalem apperitum permodum potentizis”

| paw ady (jgncm ctarggi)‘:i,ied ua;qralempgt-

Noneffein

RODE inniae

L Weem, fed
BUsCsitiDe

- ~

titum videndi Deum effe eli
quod fequi
nem;licue ex |
]I}_:Lal':i)(nﬁ.mt, non ideo nataraliter nosappetere \
vilisnem , quia{umusillius capaces; hzcenim

lis - naturalis appetitus |
itas obedientialis

extu huiusarticuli non obleure col-

non potentia natur
! er modum !“\-' I
a Theolo

onfueuit; juia vic
» 8 cognofcimus, D

araliter nosappetere,& ’

ipfum videre

ppetitum elicitum:prius au-

appellant Theologi app
tem illud defiderium vocant apj
Porro elicitum illud defiderium appellat S.
&or naturalem appetitom,nen quiaex viribu
turee habeatur, vel quiafic obiecti naturalis,, fed
quia neceflarius aliquo modo eft, nempe quoad
{pecificationem. Nemo enim nifi errore a
deceprus,porteft ipfam vifi 1 Del,quate
fe confideratur, odio habere: quare cun
n;}[li[‘eh[t‘{ GPPEECTC » Que r\ﬂ‘(’ﬁrm:(v :‘.‘I‘}k tmnus,
iuxta doérinam etuf{dem S Themei.3.4.
hicappetitus elicitus vidend: Deum, qui
dammodo neceflarius, naturalis quoque di
dus eft. I
Hinc tamen non videtur efficaciter probari id 8bisissd |
quod B.Thomas contendit, E wanium |
um videri: quia multa-impo(fibiha appre
vibona, homo poteft appetere narurali )
eft, quodammodo neceflario 3 fi in eis nuila
appareat ratio mali, ob quam offine
nam in impofiibile ferri pofle noftrum dctide-
rium,oftendemus inferins difput.2 34, cap.z. velt 20
aliquis confideret fubtilitatem fpiritualem An-
geli, & fetalem elle defiderer, cum nullam in hoc
apprehendatrationem mali,nece yuoad fpe-
cificationem eam defiderabir: i
cerre fruftra eft: camenim ve
fibile, nullo modo completi potett: ergo«
derio naturali elicito non recte inferc S.7
Deum pnﬁ.c videri.cumt |
peritu per modum potentiz innato op
geret: nullaenim eft naturalis pote
aftam reduci non poflic,
Refpondeo, tametficircaobie€tum, quod eft silusins (e
impoflibile, poffic effefimp!
centie,& id quodammodo

onen

Lhame, |

at hocdefide

qua

¢us compla- |

non

= - $a
Porcﬁ illad defideriam efle
{pecificationem, quare nec natura m fi re
illnd confidererat,ex fe et malum defideranc, eft =
enim non effe ipfius, Vndein ipfomerob: Impofiikilis
T f d - T e de iderid
aliquid mali ratione cuius poilix odio haberi, PG
fis £ -  cnr nenf |
tiin :zxempiq pn»‘)(uo‘, iu;mn.c:_n»\ﬂfu I i EaC
malum eft reipfa,quia eftnon effe ipfins;quamiis !
defiderari poflit,quia pec modum boniapprch I
ditur, vt loco citato € / wrem D
non eft hniufimodi,na t nobis ef- ot

fe mala, necvrralis appreli quarenecex fe
odio haberi,ficut nec quauis

~" Ratione culus Artfloseles 1. miera. oq e ]

ientla,

Solum aufem propt
poteftaliquis illam odifle 5 i 2
aliquam,quia laboriofum fit, illam conft
tamen non obftat quo minus ds
vere naturale, veexpofitum eft. Hec
maiorem vim habes, i conlideremus, apperic
nataralem bearitudinis, & videndi Deun efie it
omnibus |




24 uflin,

I

Armacamss.

Dustn fecun~
dum Juwam
el aiiam
thare viders
o poffe div
cunt Arm ent
Caffra,
Gabriel,
Prateiles,
Rirephyr,
Soniiers,

Abailard,

Birnardis
Atnsldus,
Abalzrdus
"8 ietur
il in boe
trran,

2

Almtricys,
.d?nzm es,

DISPVT. XXXVIL
omnibus nam vt recke dixic Auguft. lib.4. contra
| E i ini o os ho 1
1:11mnnm C.;J():‘g* npilnﬂlplu, N;qm» m)‘mu homit
e naturali mshnclis 1MOTEAIES, & beati cffe p,-[/ww,
niff effe poferns. Recte igitur S: Thomas; ex defide-~
i i f i =8

rionaturali videndi Deum; tofert illud eflt Fu[ﬁ_
bile, nam fi impollibile efletr, non poller naturali-
terapperi& defiderari: : ; :
ot in hoe articulo difputari, vtrum viatori

Solerin hoc I :
le’it commanicari euidens notitia quiditatiua
intoitina vifioilliust 1d tamen fu-

Dei, que non [ i i
fins difpacabimus inferius diip.135.

DISPV T. XXXVIL
Anvifio Dei, ficuti eft, intelletui creato
poflic a Deo communicari.

Error Armenorsn, & Abailardicr.

Chryfofloninm non fatis fincere wideri locsitsm de clara
Des vifione,cap.2.

Quomodo quidam Chryfoftamum: excufire centendant,

(7] &
Cwu%fnyﬂ;ﬂma,(r pradiclis alij etiam Latini, & Grast
fenfiffe pienturscap 4. i
Secundum fidem noflramnenin. ficuti eff, viders pn/]e,cafv. §i
Selsuntut aTguimnenta profententia ATMEnoTA;6ap.Co

GEARBOV-TT T
Ervar Avmenotans, & Abailards,

DVplicirer contingic videre, aut cognofceré
remaliquam, prisoum quafl ipfam intaendo
ficuri clt; quod cft, videre per fuam effentiam:de-
inde per effigiem aliquam, & fimilitudinem fui
ficacamicum abfzntem in imagiae ipfius, & De-
umin effectis eius quodammodo cognolcimus,
in vnoquidem perfectins,quam inalio. Fuit ergo
error Armenoramapud Armacanumlib.t . qusflio-
num contraillos, c.1. & recentiorum Gracorum,
vtnatratidemauctor, aflerentium , Deumneca
Beatis {ecundum effentiam fuam clare videri, nec
pulf;‘ ¢ ledtantum per quandam illius fimilicadi-
nem, aut lucem ab eo derivatam. Eundem erro-
remiilisad ceibunt alphonfde caftro contra haevefes ver-
ba Bearitudo.harefi .o Galuicl, pratevius in fuo Elencho,
verbo Avmem: Tamech Nucephorus lib.18.¢.53. eorum
recenfens errores, interillos huncnon connume-
tat.Putac vero Sanderuslsh. 7. de vifibsls monarchia be-
refi 113, folum fuile errorem Armenorum, quod
dicerent, antediem iudicij Deum a Beatis non vi-
deri: fed nefcio , ynde hocipfe colligar. Nam
quamuis dicat Alphonfus herefi 6, id Armenos
docuille,ramen huacerrorem noniraillis tribuir,
vdicat, ex eorum fententia poft diem indicj
Deam videri.Standum ergo puto Armacano, qui
Optime nouerat eorum eryores.

Eundem errorem ad/fcribit Alphonfus herefi
illa 1. Abailardo, & colligic ex Bern.epiff.19 0. Abai-
lardum vero lecutus eft Arnaldus Brixienfis; ve
idem Alphonfus teftatur, Verum necin ea epifto-

CADR TUILix I

CAPAVE UL
Cliryfoflowum nen fatis fincere videri locsitum
de clara Der vifiune.

195

Eterum, quod caput eft; non longe ab hac Chryfom,
fententia fuillt videntur nounulli ex granio-
ribus Ecclefiz Partribus, Inprimis Chryfoftomus,
vt declinaret extremum errorem Anomaorum, 47omei
quidicebant; propriavirtute Deumab ipliscom.~
prehendiy homil.i g, in loannem ante medium;
tractans illud loan. 1. Dewn nemo vidit vagquam, in- {oan.t
quitin heec verba:Nam id quod Deus 5t non moda Pro-
DPheta non viderunt, fed neque angeli,neqae Archangelisfed
fieos periont aberis,nihil ab his de Dei fubftantia andies, fed
tantumn yeferenies , Gloviainexcelfis peo. Etinfranon
folum dicit, efle impolifibile Deum videri; fed
oftendens, quid Filins enarrauic nobis, ait: Osod
peum videre eft impofSibile, quia eum nemo houit, nififi-
has. Imoaddit, Deumante incarnationem fuiile
Angelis inuifibilem , per carnem autem afliim-
pramn fackum effe vifibilem : & cum obieaflet il- 3

lud Macch.18: dngeli eoruin [emper videns faciems Pa- Maizh18
1ris, rclpondcr, eandem efl {enteritiam cum illa M. 5

March.s. Beatimunds corde, quoniansipfi Deum vide-

bunt: Cogitattonem enum atque vinaginationem (inquic)

quam pro viribus noflss,captius eam vifionem appellar.1d

vero mulco clarus alfenerat in tom.s. homil. ;. &

4. demcompnhenlibxh narturaDer, culusverba

paulo poft referemus ne ea replicare necefle fic, Eut/ym.
Chryloft. {ecuti (unt Emhymiss, & Theaphyl. inillud ir”"“r"‘“i‘["‘
Loan. 1. Dewm newto vidst yaquaiis, Theod.in dialogo,cub oy 75"
titulus efl, Immut abilis poltfol.g.
inferius commemorabtmus.

: Mulie [mwfe-
&alij Patres, QUOS yune cum

4 m

Chryf,
CAPY T T
Guomedo quidam Chryfoffemum excufare contendins.

Erum S.Thomas in hoc arr.ad 1. & a!qui s, Themas,
eius expolitores, & in 4.d.49.q.2.4.2.4d 1. Dth- Drrandus,
van.q.2.ad 4. Sixtus Senen.lib.6.Biblioth. Sancte anno~ Si¥4: [enens
tatione182.detendere conautar Chiyfolt.atque ea~
dem ratione & ipfe Sixtus rcliqud® omnes Pa-
tres, quiipfum fecuti, auridem cam eodocuifle
videdeur , in bonum fenfum nititur inverpretari.
Dicuntergo trifatiam explicari poffe:prima vt lo-
quantur de vifionenon intellectuali, fed corpo=
rea,ficutde Hieronymo refert Augustinus in epiff.uir, 49z2h.-
circamedium dixifle, Deum efleinuifibilematpe- Gl
&ibus corporalibus,etiam Angelorum:ficautem, el
vt Auguftinus ibidem demonfirat, Deaselt om- 4, 100,
ninoinuoifibilis. corporais 1
Huic®™men interpretationi primutn obftar; exs fins.
quod ex fententia Chryfoftomi, & Theodoreti,
quos teliqui tanquam magiftros fecuti funt; An- Rejeitur
gelinon funtcorporati, fed incor porei, vt dilput. f’“f“/*’*”’l’,
178.referemus = ergo non loquuniur dé vitione $nIETprela ity
corporea, cum dicunt, nec ab Angelis Devmy
poflevideri: nam cum in eorum fenrentia Angeli
fint incorporei 5 vifione corporea pradit non

primo

y: quod

la,necalibiin Bern,rale quidinuenice potuiiquina., funt. Tum etiam licer Cmyibl‘rmnus,&allj aflere-

Imocuminep.st g.refert capitaerrord Abailardi,  rent, Angelos effe corporatas, oculis etiam cor-

interea hunc non recenfler. De Arnalo auté du-
bium noneft, in ea fuifle fentenitia, 1eam docuit
Abailardus:nam refte Bern. in ep.i 9o hiclecutus
ful;rglx_q\1aln magiftrum Abatlardom. Demum,ve
fcnbm‘dcm Alphonfus, eandé fententiam docuit
Almcncgstempure Innocentii ;. quo etiam Al-
bigenfes in Gallijs dogmatizare cceperunt,
Vafg.in Lpartem Tomusk,

poreis preditos,de vifione corporea explicari non
poflent: cum enim de Angehs dicat Chryfolt. i
eos pgroontaberis, nipil ab eisdeei fubflantia andses ; fic,
veetiam deintelleGus vifione loquatur: nam, ve
Angelinobisaliquidde Dei fubftantia referrent,
fyjs,;imomultomelius effe iDea oculis mentis,
Saaneellectus inwiti elfent,etidli corporeis oculis
= s Keoaon

“ -




	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195

