UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Die Kultur der Renaissance in Italien

Burckhardt, Jacob
Stuttgart, 1966

3. Die Religion und der Geist der Renaissance

urn:nbn:de:hbz:466:1-81287

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81287

464 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

Im Jahre 1500, nach dem Sturze des Lodovico Moro, als
ahnliche Stimmungen wiederkehrten, verordnete Ercole
von sich aus' eine Folge von neun Prezessionen, wobei
auch die weillgekleideten Kinder mit der Jesusfahne nicht
fehlen durften; er selber ritt mit im Zuge, weil er schlecht
zu Fule war. Dann folgte ein Edikt ganz dhnlichen Inhalts
wie das von 1496. Die zahlreichen Kirchen- und Kloster-
bauten dieser Regierung sind bekannt; aber selbst eine
leibhaftige Heilige, die Suor Colomba®, lieB sich Ercole
kommen, ganz kurz bevor er seinen Sohn Alfonso mit der
Lucrezia Borgia vermahlen muBte (1502). Ein Kabinetts-
kurier ® holte die Heilige von Viterbo mit 15 andern Nonnen
ab, und der Herzog selber fiihrte sie bei der Ankunft in
Ferrara in ein bereitgehaltenes Kloster ein. Tun wir ihm
unrecht, wenn wir in all diesen Dingen die starkste poli-
tische Absichtlichkeit voraussetzen? Zu der Herrscheridee
des Hauses Este, wie sie oben (0. S. 45 ff.) nachgewiesen
wurde, gehort eine solche Mitbenuitzung und Dienstbar
machung des Religiosen beinahe schon nach den Gesetzen
der Logik.,

DRITTES KAPITEL

DIE RELIGION
UND DER GEIST DER RENAISSANCE

T
[_Jm aber zu den entscheidenden Schliissen tiber die Reli-
giositdt der Menschen der Renaissance zu gelangen, miissen
wir einen andern Weg einschlagen. Aus der geistigen Hal-
tung derselben iiberhaupt mull ihr Verhidltnis sowohl zu
der bestehenden Landesreligion als zur Idee des Gottlichen
klar werden.
* Per buono rispetto a lui noto e perché sempre ¢ buono a star
bene con Iddio, sagt der Annalist.
® [Zusatz Geigers: Die Suor Colomba kann es nicht gewesen sein,
da sie schon am 20. Mai 1501 gestorben war. Es handelt sich
wohl um Luecia da Narni.|
4 Die Quelle nennt ihn einen Messo de’ cancellieri del Duca.
Die Sache sollte recht augenscheinlich vom Hofe und nicht von
Ordensobern oder Sollstigml gt‘i:-‘.ﬂiv]:t]l Behorden ;111:;g¢rl1r,11'1.




RELIGIOSE TOLERANZ 465

Diese modernen Menschen, die Triger der Bildung des
damaligen Italiens sind religios geboren wie die Abend-
linder des Mittelalters, aber ihr machtiger Individualismus
macht sie darin wie in andern Dingen véllig subjektiv, und
die Fiille von Reiz, welche die Entdeckung der dullern und
der geistigen Welt auf sie ausubt, macht sie iiberhaupt
vorwiegend weltlich. Im iibrigen FEuropa dagegen bleibt die
Htm*rum noch langer ein objnk‘;w Gen‘fr*henea und im Le-
ben wechselt “ww\usluht und bimlwtrmmﬁ unmittelbar
mit Andacht und BuBe; letztere hat noch keine geistige
Konkurrenz wie in Italien. oder doch eine unendlich ge-
ringere.

Ferner hattte von jeher der hdaufige und nahe Kontakt mit
Byzantinern und mit Mohamme .danern eine neutrale Tole-
ranz aufrechterhalten, vor welcher der ethnographische
Begriff einer bevorrechteten abendlidndischen Christenheit
einigermaflien zuriicktrat. Und als vollends das klassische
Altertum mit seinen Menschen und Einrichtungen ein
[deal des Lebens wurde, weil es die groBte Erinnerung
[taliens war, da iiberwiltigte die antike Spekulation und
Skepsis bisweilen den Geist der Italiener vollstandig.

Da ferner die Italiener die ersten neuern Europder waren,
welche sich schrankenlos dem Nachdenken uber Freiheit
und Notwendigkeit hingaben, da sie dies taten unter ge-
waltsamen, rechtlosen [ujllimdten Verhiltnissen, die oft
einem glinzenden und dauernden Siege des Bosen ahnlich
sahen, so wurde ihr Gottesbew u[ilsmv schwankend, ihre
Weltanschauung teilweise ]‘m‘m’m?wff Und wenn ihre
Leidenschaftlichkeit bei dem Ungewissen nicht wollte ste-
henbleiben, so nahmen 111\*11Llle vorlieb mit einer Ergan-
wung aus dem antiken orientalischen und mittelalterlichen
fﬂ}c’f olauben ; sie wurden Astrologen und Magier.

Endlich aber zeigen die geistig Michtigen, die Tréager der

Renaissance, in It’hff]{:so Hefte‘mun eine haufige LI“«II-
schaft jugendlicher Naturen: sie unte .rscheiden recht scl mrf
twischen gut und bose, aber sie kennen keine Siinde; jede

Lﬂmlmrr der innern Harmonie getrauen sie sich vermoge
threr t)lagn;i 1en Kraft wieder ‘herzustellen und kennen des-
halb keine Reue: da verblaBt denn auch das Bediirfnis der

r)[:"




466 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

Erlosung, wihrend zugleich vor dem Ehrgeiz und der Gei-
stesanstrengung des Tages der Gedanke an das Jenseits ent-
weder vollig verschwindet oder eine poetische Gestalt an-
nimmt statt der dogmatischen.

Denkt man sich dieses alles vermittelt und teilweise ver-
wirrt durch die allherrschende Phantasie, so ergibt sich
ein Geistesbild jener Zeit, das wenigstens der Wahrheil
naherkommt als bloBe unbestimmte Klagen tiber moder-
nes Heidentum. Und bei ndherm Forschen wird man erst
noch inne werden, dall unter der Hiille dieses Zustandes
ein starker Trieb echter Religiositidt lebendig blieb.

Die nihere Ausfithrung des Gesagten mul} sich hier auf
die wesentlichsten Belege beschrinken.

Dal3 die Religion tiberhaupt wieder mehr Sache des ein-
zelnen Subjektes und seiner besondern Auffassung wurde,
war gegenuber der ausgearteten, tyrannisch behaupteten
Kirchenlehre unvermeidlich und ein Beweis, daf}3 der euro-
pdische Geist noch am Leben sei. Freilich offenbart sich
dies auf sehr verschiedene Weise; wihrend die mystischen
und aszetischen Sekten des Nordens fiir die neue Gefiihls-
welt und Denkart sogleich auch eine neue Disziplin schu-
fen, ging in Italien jeder seinen eigenen Weg, und Tau-
sende verloren sich auf dem hohen Meer des Lebens in
religiose Indifferenz, Um so hoher mul3 man es denjenigen
anrechnen, welche zu einer individuellen Religion durch-
drangen und daran festhielten. Denn dal} sie an der alten
Kirche, wie sie war und sich aufdrang, keinen Teil mehr
hatten, war nicht ihre Schuld; dall aber der Einzelne die
ganze grofe Geistesarbeit, welche dann den deutschen Re-
formatoren zufiel, in sich hétte durchmachen sollen, wire
ein unbilliges Verlangen gewesen. Wo es mit dieser indi-
viduellen Religion der Bessern in der Regel hinauswollte.
werden wir am Schlusse zu zeigen suchen.

Die Weltlichkeit, durch welche die Renaissance einen aus-
gesprochenen Gegensatz zum Mittelalter zu bilden scheint.
entsteht zundchst durch das massenhafte Uberstromen de
neuen Anschauungen, Gedanken und Absichten in bezug
auf Natur und Menschheit. An sich betrachtet, ist sie der




TOLERANZ GEGENUBER DEM ISLAM 467

Religion nicht feindlicher als das, was jetzt ihre Stelle ver-
iritt, ndmlich die sogenannten Bildungsinteressen, nur
daB diese. so wie wir sie betreiben, uns blof ein schwaches
Abbild geben von der allseitigen Aufregung, in welche da-
mals das viele und groBe Neue die Menschen versetzte. So
war diese Weltlichkeit eine ernste, iiberdies durch Poesie
und Kunst geadelte. Es ist eine erhabene Notwendigkeit
des modernen Geistes, daB er dieselbe gar nicht mehr ab-
schiitteln kann, daB er zur Erforschung der Menschen und
der Dinge unwiderstehlich getrieben wird und dies fiir
seine Bestimmung hilt . Wie bald und auf welchen Wegen
ihn dies Forschen zu Gott zuriickfithren, wie es sich mit
der sonstigen Religiositdt des Einzelnen in Verbindung
setzen wird, das sind Fragen, welche sich nicht nach all-
semeinen Vorschriften erledigen lassen. Das Mittelalter,
welches sich im ganzen die Empirie und das freie Forschen
erspart hatte, kann in dieser groBen Angelegenheit mit
irgendeinem dogmatischen Entscheid nicht aufkommen.

Mit dem Studium des Menschen, aber auch noch mit vielen
andern Dingen, hing dann die Toleranz und die Indifferenz
Zusammen, womit man zundchst dem Mohammedanismus
begegnete. Die Kenntnis und Bewunderung der bedeuten-
den Kulturhthe der islamitischen Volker, zumal vor der
mongolischen Uberschwemmung, war gewill den Italie-
nern seit den Kreuzziigen eigen; dazu kam die halbmoham-
medanische Regierungsweise ihrer eigenen Fiirsten, die
stille Abneigung, ja V é_*ra{:hmng gegen die Kirche, wie sie
war. die Fortdauer der orientalischen Reisen und des Han-
dels nach den 6stlichen und siidlichen Héfen des Mittel-
meeres . Frweislich schon im 13. Jahrhundert offenbart
sich bei den Italienern die Anerkennung eines mohamme-
danischen Ideals von Edelmut, Wiirde und Stolz, das am
liebsten mit der Person eines Sultans verkniipft wird. Man
hat dabei insgeheim an ejubidische oder mameluckische
Sultane von .hlg_ypiun su denken: wenn ein Name genannt

'Vel. das Zitat aus Picos Rede von der Wiirde des Menschen,
ohen S, 550,
® Abgesehen davon, daB man bei den Arabern selbst bisweilen

auf eine ghnliche Toleranz oder Indifferenz stoBen konnte.




468 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

wird, so ist es hochstens Saladin®. Selbst die osmanischen
Thirken, deren zerstorende, aufbrauchende Manier wahr-
lich kein Geheimnis war, flolen dann den Italienern, wie
oben (vgl. o. S. 86 f.) gezeigt wurde, doch nur einen halben
Schrecken ein, und ganze Bevilkerungen gewdhnen sich
an den Gedanken einer méglichen Abfindung mit ihnen.
Der wahrste und bezeichnendste Ausdruck der religitsen
Indifferenz ist die berithmte Geschichte von den drei Rin-
gen, welche unter andern Lessing seinem Nathan in den
Mund legte, nachdem sie schon vor vielen Jahrhunderten
zaghafter in den ,,hundert alten Novellen** (Nov. 72 od. 73)
und etwas riickhaltsloser bei Boccaccio® vorgebracht wor-
den war. In welchem Winkel des Mittelmeeres und in
welcher Sprache sie zuerst einer dem andern erzihlt haben
mag, wird man nie herausbringen, wahrscheinlich lautete
sie urspriinglich noch deutlicher als in den beiden italie-
nischen Redaktionen. Der geheime Vorbehalt, der ihr zu-
grunde liegt, ndmlich der Deismus, wird unten in seiner
weitern Bedeutung an den Tag treten. In roher MiBgestalt
und Verzerrung gibt der bekannte Spruch von den ,, Dreien,
die die Welt betrogen™, ndmlich Moses, Christus und Mo-
hammed, dieselbe Idee wieder. Wenn Kaiser FriedrichIL,
von dem diese Rede stammen soll, ihnlich gedacht hat, so
wird er sich wohl geistreicher ausgedriickt haben.
Ahnliche Reden kommen auch im damaligen Islam vor.
Auf der Hohe der Renaissance, gegen Ende des 15. Jahr-
hunderts, tritt uns dann eine dhnliche Denkweise entgegen
bei Luigi Pulci, im Morgante maggiore. Die Phantasie-
welt, in welcher sich seine Geschichten bewegen, teilt sich,
wie bei allen romantischen Heldengedichten, in ein christ-
liches und ein mohammedanisches Heerlager. Gemil dem
Sinne des Mittelalters war nun der Sieg und die Versoh-
nung zwischen den Streitern gerne begleitet von der Taufe

! So bei Boccaccio im Decameron. Sultane ohne Namen bei Ma-
succio. Nov. 46. 48. 49. — [Auch im Commento di Dante I, 293
preist Boccaccio den Saladin. Und Fazio degli Uberti, I1 Ditta-
mondo II, 25 sagt: el buono Saladin.]

* Decamerone I, Nov. 5. Er zuerst nennt die christliche Religion
mit, wihrend die hundert Novellen antiche eine Liicke lassen.




RELIGIOSE INDIEFERENZ 469

des unterliegenden mohammedanischen Teiles, und die Im-
provisatoren, welche dem Pulci in der Behandlung solcher
Stoffe vorangegangen waren, miissen von diesem Motiv
reichlichen Gebrauch gemacht haben. Nun ist es Pulcis’
eigentliches Geschift, diese seine Vorginger, besonders
wohl die schlechten darunter, zu parodieren, und dies ge-
schieht schon durch die Anrufungen an Gott, Christus und
die Madonna, womit seine einzelnen Gesdnge anheben.
Noch viel deutlicher aber macht er ihnen die raschen Be-
kehrungen und Taufen nach, deren Sinnlosigkeit dem Le-
ser oder Horer ja recht in die Augen springen soll. Allein
dieser Spott fithrt ihn weiter bis zum Bekenntnis seines
Glaubens an die relative Giite aller hvhglomfl'll. dem trotz
seiner Beteuerungen der Orthodoxie® eine wesentlich the-
istische Anschauung zugrunde liegt. AuBerdem tut er noch
einen groBen Schritt iiber das Mittelalter hinaus nach einer
andern Seite hin. Die Alternativen der vergangenen Jahr-
hunderte hatten gelautet: Rechtgldubiger oder Ketzer,
Christ oder Heide und '\-’[nhnmnwd’mer; nun zeichnet
Pulci die Gestalt des Riesen Margutte®, der sich gegeniiber
aller und jeglicher Religion zum sinnlichsten Egoismus
und zu allen Lastern frohlich bekennt und sich nur das
eine vorbehilt: daB er nie einen Verrat begangen habe.
Vielleicht hat der Dichter mit diesem auf seine Manier
ehrlichen Scheusal nichts Geringes vor, mogl licherweise
eine Erziehung zum Bessern durch Morgante, allein die
Figur verleidete ihm bald, und er gonnte ihr bereits im
nichsten Gesang ein komisches Ent det. M argutte ist schon
als Beweis von Pulcis’ Frivolitit geltend gemacht worden ;
er gehort aber notwendig mit zu dem Weltbilde der Dich-
tung des 15. Jahrhunderts. [roendwo mufte sie in grotes-

| Preilich im Munde des Dimons Astarotte, Ges. XXV Str. 321 u. ff.
YWE. Str. 141 u. ff.

Ges. XXVIIT Str. 38 u. ff.

'”“u XVIIT Str. 112 bis zu Ende.

Pulel nimmt ein analoges Thema, obwohl nur fliichtig, wieder
auf in der Gestalt des Fiirsten Chiaristante (Ges. XXI QIT 101,
121 ff, 142, F ff.), welcher nichts D‘]d]],jt und sich und seine Ge-
mahlin ot \f‘ﬂlrh Sovelirer: 1ADE "VTan ist versucht, dabel an ‘m:m._
mondo M alatesta (0. S. 2. 209, 428) zu denken.




470 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

ker Grobe den fiir alles damalige Dogmatisieren unemp-
findlich gewordenen, wilden Egoismus zeichnen, dem nur
ein Rest von Ehrgefiihl geblieben ist. Auch in andern Ge-
dichten wird den Riesen, Damonen. Heiden und Moham-
medanern in den Mund gelegt. was kein christlicher Ritter
sagen darf

Wieder auf eine ganze andere Weise als der Islam wirkte
das Altertum ein, und zwar nicht durch seine Religion,
denn diese war dem damaligen Katholizismus nur zu ho-
mogen, sondern durch seine Philosophie. Die antike Lite-
ratur, die man jetzt als etwas Unvergleichliches verehrte,
war ganz erfiillt von dem Siege der Philosophie tiber den
Gotterglauben ; eine ganze Anzahl von Systemen und Frag-
mente von Systemen stiirzen iiber den italienischen Geist
herein, nicht mehr als Kuriositdten oder gar als Héresien,
sondern fast als Dogmen, die man nun nicht sowohl zu
unterscheiden als miteinander zu versohnen bestrebt war.
Fastin all diesen verschiedenen Meinungen und Philoso-
phemen lebte irgendeine Art von GottesbewulBtsein, aber
in ihrer Gesamtheit bildeten sie doch einen starken Gegen-
satz zu der christlichen Lehre von der gottlichen Welt-
regierung. Nun gibt es eine wahrhaft zentrale Frage, um
deren Losung sich schon die Theologie des Mittelalters
ohne geniigenden Erfolg bemiitht hatte, und welche jetat
vorzugsweise von der Weisheit des Altertums eine Antwor!
verlangte: das Verhdltnis der Vorsehung zur menschlichen
Freiheit und Notwendigkeit. Wenn wir die Geschichte
dieser Frage seit dem 14. Jahrhundert auch nur oberfldch-
lich durchgehen wollten, so wiirde hieraus ein eigenes
Buch werden. Wenige Andeutungen miissen hier geniigen.
Hort man Dante und seine Zeitgenossen, so wire die an-
tike Philosophie zuerst gerade von derjenigen Seite her
auf das italienische Leben gestofen, wo sie den schroffsten
Gegensatz gegen das Christentum bildete; es stehen nam-
lich in Ttalien Epikureer auf. Nun besall man Epikurs
Schriften nicht mehr, und schon das spitere Altertum
hatte von seiner Lehre einen mehr oder weniger einseiti-
gen Begriff: immerhin aber geniigte schon diejenige Ge-




DER EPIKUREISMUS 471

stalt des Epikureismus, welche man aus Lucretius' und
ganz besonders aus Cicero studieren konnte, um eine vollig
entgbtterte Welt kennenzulernen. Wie weit man die Dok-
trin buchstiblich faBte, und ob nicht der Name des ratsel-
haften griechischen Weisen ein bequemes Schlagwort fiir
die Menge wurde, ist schwer zu sagen; wahrscheinlich hat
die dominikanische Inquisition das Wort auch gegen sol-
che gebraucht, welchen man sonst auf keine andere Weise
beikommen konnte. Es waren hauptsichlich frih ent-
wickelte Verichter der Kirche, welche man doch schwer
wegen bestimmter ketzerischer Lehren und Aussagen be-
langen konnte; ein miBiger Grad von Wohlleben mag
dann geniigt haben, um jene Anklage hervorzubringen.
In diesem konventionellen Sinne braucht z. B. Giovanni
Villani das Wort. wenn er’ bereits die florentinischen
Feuersbriinste von 1115 und 1117 als gottliche Strafe fur
Ketzereien geltend macht, ,,unter andern wegen der luder-
lichen und schwelgerischen Sekte der Epikureer . Von
Manfred sagt er:,,Sein Leben war epikureisch, indem er
nicht an Gott noch an die Heiligen, und tiberhaupt nur
an leibliches Vergniigen glaubte .

Deutlicher redet Dante im neunten und zehnten Gesange
der Holle. Das furchtbare, von Flammen durchzogene
Griiberfeld mit den halb offenen Sarkophagen, aus welchen
Tone des tiefsten Jammers hervordringen, beherbergt die
zwei Kategorien der von der Kirche im 13. Jahrhundert
Besiegten oder AusgestoBenen. Dieeinen waren Ketzer und
setzten sich der Kirche entgegen durch bestimmte, mit
Absicht verbreitete Irrlehren; die andern waren Epikureer,
und ihre Siinde gegen die Kirche lag in einer allgemeinen
Gesinnung, welche sich in dem Satze sammelt, dal} die
Seele mit dem Leib vergehe® Die Kirche aber wullte
recht gut, daB dieser eine Satz. wenn er Boden gewanne.
'[Zusatz Geigers: Dieser wurde allerdings erst durch Poggio
bekannt,] e

':_ Gioy. Villani IV, 2g. VI, 46. Der Name kommt auch im Nor-
den sehr friih vor. aber nur in konventionellem Sinne.

* Man vel. die bekannte Beweisfithrung im dritten Buche des
Lueretius.




472 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

ihrer Art von Macht verderblicher werden miiite als alles
Manichéer- und Paterinerwesen, weil erihrerL".'mrniwhung
in das Schicksal des einzelnen Menschen nach dem Tode
allen Wert benahm. DaB sie selber durch die Mittel,
welche sie in ihren Kampfen brauchte, gerade die Be-
gabtesten in Verzweiflung und Unglauben getrieben hatte,
gab sie natiilich nicht zu.
Dantes Abscheu gegen Epikur oder gegen das, was er fiir
dessen Lehre hielt, war gewil3 aufrichtig; der Dichter des
Jenseits mulite den Leugner der Unsterblichkeit hassen,
und die von Gott weder geschaffene noch geleitete Welt
sowle der niedrige Zweck des Daseins, den das System
aufzustellen schien, waren dem Wesen Dantes so entgegen
gesetzt als moglich. Sieht man aber niher zu, so haben
auch auf ihn gewisse Philosopheme der Alten einen Ein-
druck gemacht, vor welchem die biblische Lehre von der
Weltlenkung .mrllckluh Oder war es eigene Spekulation,
Einwirkung der Tagesmeinung, Grauen vor dem die Welt
behemc.h{,ndﬁm Unrecht, wenn er' die spezielle Vor-
sehung vollig aufgab? Sein Gott tiberliBt niamlich das
ganze Detail der Weltregierung einem ddimonischen Wesen,
der Fortuna®, welche fiir nic hh als fir Verdnderung, fix
das Durcheinanderriitteln der Erdendinge zu sorgen hat
und in indifferenter Seligkeit den Jd]l]ll}t‘l der \l;m(]m
iberh6ren darf. Dafiir lm It er aber die sittliche Verant-
wortung des Menschen unerbittlich fest; er glaubt an den
freien Willen.
Der Populdrglaube an den freien Willen herrscht im
Abendlande von jeher, wie man denn auch zu allen Zeiten
Jeden personlich fiir das, was er getan, verantwortlich ge-
machthat, alsverstehesich die Sache ganz vonselbst. Anders
verhdlt es sich mit der religiosen und philosophischen
Lehre, welche sich in der Lage befindet, die Natur des

! Inferno VII, 67—6g

* [Diese Auffassung Burckhardts von der Fortuna bei Dante ist
stark bestritten. Vgl. F. d’ Ovidio, Dante e la magia in: Nuova
Antologia 3. serie, vol. 41. 195—226. Ferner Doren: Die Fortuna
im Mittelalter und in der Renaissance. Vortrige der Bibl. War-
burg 1g922/23, I, S. g8 £.]




DANTE UND EPIKUR 473

menschlichen Willens mit den groBen Weltgesetzen in
Finklang bringen zu missen. Hier ergibt sich ein Mehr
oder Weniger, wonach sich die Taxierung der Sittl lich
keit uljﬂlmupl richtet. Dante ist nicht vollig unabhingig
von den astrologischen Wahngebil lden., welche den da-
maligen Horizont mit falschem Lichte erhellen, aber
rafft sich nach Kriften empor zu einer wiirdige n ‘m—
schauung des menschlichen Wesens. Die ,Gestirne ", 16t
er! seinen Marco Lombardo sagen, ,,geben wohl die ersten
Antriebe zu euerm Tun, aber Licht ist euch gegeben tber
Gutes und Boses, und freier Wille der nach ) anfin glichem
Kampf mit den Gestirnen alles besiegt, wenn er richtig
cendhrt wird .
Andere mochten die der Freiheit gegentiberste shende Not-
wendigkeit in einer andern Potenz suchen als in den
Sternen — jedenfalls war die Frage seitdem eine offene,
nicht mehr zu umgehende. Soweit sie eine Frage der
Schulen oder vollends nur eine Beschiftigung isolierter
Denker blieb. diirfen wir dafiir auf die Geschichte der
Philosophie verweisen. Sofern sie aber in das BewulBtsein
weiterer Kreise iiberging, wird noch davon die Rede sein
]TIUSSCI]_
Das 14. Jahrhundert lieB sich vorziiglich durch die philo-
sophischen Schriften Ciceros anregen, welcher bekannt-
hrh als Eklektiker galt, aber als Skeptiker wirkte, weil er
die Theorien u_.}_snhu?dener Schulen vortrdgt, ohne ge-
niigende Abschliisse beizufiigen. In zweiter Linie kommen
Seneca und die wenigen 1ins Lateinische tubersetzten
Schriften des Aristoteles. Die Frucht dieses Studiums war
emstweilen die Fiahigkeit, iiber die hochsten Dinge zu
reflektieren, wenigstens auflerhalb der Kirchenlehre, wenn
auch nicht in Widerspruch mit ihr®.
Mit dem 15. Jahrhundert vermehrte sich, wie wir sahen,
der Besitz und die Verbreitung der Schriften des Alter-
3 Purgatorio XVI, 75. Womit die Theorie des Planeteneinflusses

:-)- wm ~ & -
im Lum:\m zu vergleichen. - Auch der Damon Astarotte bhei

P'lﬂ(‘l (\I[j] gantg _\_\W. Str. 1 ."0‘] heze l]f?rt die IT!E‘I'L%Lh]l(]‘IC Willens-

flt’“]uh und die gmﬂwh( Gm echtig okeit.
* [Besser wire wohl, mit Geiger zu sagen: zumeist freilich 1m

AnschluB an die H‘:hp] und an die Lehre le Kirchenviiter.]




474 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

tums auBerordentlich; endlich kamen auch die simtlichen
noch vorhandenen griechischen Philosophen wenigstens
in lateinischer f?l.)er::{_‘l'umg unter die Leute. Nun ist es
zundchst sehr bemerkenswert, daf gerade die Hauptbe-
torderer di®ser Literatur der strengsten Frommigkeit, ja
der Aszese ergeben sind (vgl.0.S. 250). Von Fra Ambrogio
Camaldolese darf man nicht sprechen, weil er sich aus-
schlieBlich auf das l“:|)ﬁ-“.1'1'1‘it;_fﬁ?ll der griechischen Kirchen-
vater zuruckzog und nur mit groBem Widerstreben auf
Andringen des dltern Cosimo Medici den Diogenes Laertius
ins Lateinische {ibersetzte’. Seine Zeitgenossen Niccold
Niccoli, Giannozzo Manetti, Donato Acciajuoli, Papst
Nicolaus V. vereinigen ® mit allseitigem Humanismus eine
sehr gelehrte Bibelkunde und eine tiefe Andacht. An Vitto-
rino da Feltre wurde bereits (vgl. 0. S. 195 f.) eine dhnliche
Richtung hervorgehoben. Derselbe Maffeo Vegio, welcher
das dreizehnte Buch zur Aeneide dichtete, hatte fiir das
Andenken S. Augustinus’ und dessen Mutter Monica eine
Begeisterung, welche nicht ohne héhern Bezug gewesen
sein wird. Frucht und Folge solcher Bestrebungen war
dann, daf3 die platonische Akademie zu Florenz sich es
formlich zum Ziele setzte, den Geist des Altertums mil
dem des Christentums zu durchdri ngen; eine merkwiirdige
Oase innerhalb des damaligen Humanismus.

Letzterer war im ganzen eben doch profan und wurde
es bei der Ausdehnung der Studien im 15. Jahrhunder!
immer mehr. Seine Leute, die wir oben als die rechten
Vorposten des entfesselten Individualismus kennenlernten,
entwickelten in der Regel einen solchen Charakter, dafB
uns selbst ihre Religiositit, die bisweilen mit sehr be-
stimmten Anspriichen auftritt, gleichgiiltig sein darf. In
den Ruf von Atheisten gelangten sie etwa, wenn sie
indifferent waren und dabei ruchlose Reden gegen die
Kirche fiihrten: einen irgendwie spekulativ begriindeten

! [Es scheint, daB Ambrogio die Ubertragung des Diogenes doch

nur aus eigenem Drange begann; vgl. Luiso, Riv. delle Bibliot.

Bd. 8—10.]

® Vesp. Fior. ed. Frati I, 54 ff, I, 1o0. 8o o ce7 4 1T 95—
SR g :

Murat. XX, Col. 532 iiber G. M.




HUMANISTEN UND CHRISTENTUM 475

Uberzeugungsatheismus hat keiner aufgestellt! noch auf-
wstellen wagen diirfen. Wenn sie sich auf einen leiten-
den Gedanken besannen, so wird es am ehesten eine Art
von oberflichlichem Rationalismus gewesen sein, ein
flichtiger Niederschlag aus den vielen widersprechenden
[deen der Alten, womit sie sich beschiftigen muliten, und
aus der Verachtung der Kirche und ihrer Lehre. Dieser
Art war wohl jenes Rasonnement, welches den Galeottus
Martius® beinahe auf den Scheiterhaufen brachte, wenn
ihn nicht sein fritherer Schiiler Papst Sixtus IV. eilends
aus den Hinden der Inquisition herausgerissen hatte.
Galeotto hatte ndmlich geschrieben: wer sich recht aut-
fihre und nach dem innern angeborenen Gesetz handle, aus
welchem Volk erauch sei, der komme in den Himmel.
Betrachten wir l)(‘lhiJ](‘*H\\Eh(’ das religiose Verhalten Hm S
der Geringern aus der groBen Schar, des Godrus Urceus®,
der erst Hauslehrer des letzten Ordelaffo, Fiarsten von
Forli, und dann lange Jahre Professor in Bologna gewesen
ist. Uber Hierarchie und Ménche bringt er die obligaten
Ldsterungen im vollsten Mal}; sein "Lon 1m allgemeinen
hochst frevelhaft. dazu erlaubt er sich eine bestindige
Binmischung seiner Person nebst Stadtgeschichten und
Possen. Aber er kann auch erbaulich von dem wahren
Gottmenschen Christus reden und sich brieflich in das
Gebet eines frommen Priesters empfehlen. Hinmal fallt
es ihm ein, nach Aufzihlung der Torheiten der heid-
nischen Religion also fortzufahren: ,auch unsere Theo-
logen wackeln oft und zanken de lana caprina, iiber un-
befleckte B mpi angnis, Antichrist, Sakramente, Vorherbe-
simmung und einiges rmdi re. was man lieber beschweigen
als he rauspredigen sollte”. Einst verbrannte sein Zimmer
samt [a—=ri:1;4{rn ;\-]e11n_1,~5k1‘1pi_(911. da er nicht zu Hause war;
als er es vernahm, auf der Gasse, stellte er sich gegen
ein Madonnenbild und rief an dasselbe hinauf:,.Hoére, was

' Uber Pomy ponazzo vgl. die Spe wialwerke, u. a. Ritter, Geschichte
_‘}H "'nmt-raphw Bd. q.
Paul. Jovii FE logia lit. S. go.
Codri Urcei opera, vorn sein Leben von Bart. Bianchini,
In seinen philosophischen Vorlesungen S. 65. 151, 278 usw.

dann




476 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

ich dir sage, ich bin nicht verrtickt, ich rede mit Absicht!
wenn ich dich einst in der Stunde meines Todes zu Hilfe
rufen sollte, so brauchst du mich nicht zu erhoren und
zu den Deinigen hiniiberzunehmen! denn mit dem Teufel
will ich wohnen bleiben in J_ﬂ\-\-'lgkeitlﬁ Eine BRede, auf
welche hin er doch fiir gut fand, sich sechs Monate hin-
durch bei einem Holzhacker verborgen zu halten. Dabei
war er so abergliubisch, dall ihn Augurien und Prodigien
bestindig dngstigten; nur fiir die Unsterblichkeit hatte
er keinen Glauben ubrig. Seinen Zuhdrern sagte er
aul Beftragen: was nach dem Tode mit dem Menschen,
mit seiner Seele oder seinem Geiste geschehe, das wisse
man nicht, und alle Reden tiber das Jenseits seien Schreck-
mittel fur alte Weiber. Als es aber ans Sterben ging,
empfahl er doch in seinem Testament seine Seele oder
seinen Geist! dem allmachtigen Gott, vermahnte auch
jetzt seine weinenden Schiler zur Gottesfurcht und ins-
besondere zum Glauben an Unsterblichkeit und Ver-
geltung nach dem Tode und empfing die Sakramente
mit groBer Inbrunst. — Man hat keine Garantie dafiir,
daB ungleich beriihmtere Leute desselben Faches, auch
wenn sie bedeutende Gedanken ausgesprochen haben, im
Leben viel konsequenter gewesen seien.

Die meisten werden innerlich geschwankt haben zwischen
Freigeisterel und Fragmenten des anerzogenen Katholi-
zismus, und duBerlich hielten sie sich schon aus Klug-
heit zur Kirche.

Insofern sich dann ihr Rationalismus mit den Anfingen
der historischen Kritik verband, mochte auch hie und da
eine schuchterne Kritik der biblischen Geschichte auf-
tauchen. Es wird ein Wort Pius’ I1. iberliefert®, welches
wie mit der Absicht des Vorbauens gesagt ist: ,,Wenn
das Christentum auch nicht durch Wunder bestitigt wire,
so hitte es doch schon um seiner Moralitdt willen ange-

1 Animum meuwm seu animaimm, eine I_}nt{:rsc'}midung._ durch welche
damals die Philologie gerne die Theologie in Verlegenheit setzte.
2 Platina, Vitae pontiff. S. z11: christianam fidem, si miraculis
non esset approbata, honestate sua recipi debuisse. [Dal Platiﬂij:
nicht ganz zuverlissig ist, wurde schon o. S. 210 und 308 gesagt.|




RATIONALISMUS UND KRITIK 477

nommen werden miissen.” Uber die Legenden, insoweit
sie wirkliche Ubertragungen der biblischen Wunderenthal-
ten, erlaubte man sich ohnehin zu spotten !, und dies wirkte
dann weiter zuriick. Wenn judaisierende Ketzer erwihnt
werden, so wird man dabei vor allem an Leugnung der
Gottheit Christi zu denken haben: so verhielt es sich
vielleicht mit Giorgio da Novara, welcher um 1500 in
Bologna verbrannt wurde®. Aber in demselben Bologna
mufite um diese Zeit (1497) der dominikanische Inqui-
sitor den wohl protegierten Arzt Gabrielle da Sald mit
einer bloBen Reueerklirung®
wohl derselbe folgende Reden zu fithren pflegte: Christus
sel nicht Gott gewesen, sondern Sohn des Joseph und der
Maria aus einer gewohnlichen Empfingnis; er habe die
Welt mit seiner Arglist ins Verderben gebracht; den
Kreuzestod mége er wohl erlitten haben wegen begangener
Verbrechen; auch werde seine Religion nédchstens auf-
hren; in der geweihten Hostie sei sein wahrer Leib nicht;
seine Wunder habe er nicht vollbracht aus gottlicher Kraft,
sondern sie seien durch EinfluB der Himmelskorper ge-
schehen. Letzteres ist wiederum hochst bezeichnend; der
Glaube ist dahin, aber die Magie behidlt man sich vor®.

In betreff der W eltregierung raffen sich die Humanisten
il:sgtfx:lt_'i.ll nicht weiter 1u{ als bis zu einer kalt resi-

durchschliipfen lassen, ob-

gnierten Betrachtung dessen, was unter der ringsum herr-
schenden Gewalt und MiBregierung geschieht. Aus dieser
?-l"llmlm.ml_f_;_r sind hervorgegangen die vielen Biicher ,,vom
Schicksal“, oder wie dieVarietiten desTitels lauten mogen.

' Besonders wenn die Monche der gleichen auf der Kanzel frisch
ersannen ; doch auch das langst Anerkannte blieb nicht ohne An-
fechtung, Firenzuola (opere, vol. II S. 208, in der 10. Novelle)
spottet iiber die Franziskaner von Novara, welche aus erschliche-
lem Geld eine Kapelle an ihre Kirche bauen w ollen, dove fusse
dipinta quella bella storia, ;uanclo S. Francesco predicava agli
uccelli nel deserto: e quando el fece la santa zuppa, e fht
l agnolo Gabriello Df]_l .:mltn i zoccoli.

111110‘0'-, iber ihn E)v -‘;dpr Mantuan. de patientia, L. III, cap.

* Burs E.‘Hl'% Ann. Bonon. bei Murat. XXIII, Col. g15.

" Wieweit die frevelhaften hs sden bisweilen glh"i‘ﬂ hat Gieseler,
UHhL"er{ hichte II, IV, § 154 Anm., mit i_‘.l'ngti qpu‘c‘henun
]>E‘l'=m&hr‘ dargenat.

n




478 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

Sie konstatieren meist nur das Drehen des Gliicksrades.
die Unbestandigkeit der irdischen, zumal der politischen
Dinge; die Vorsehung wird herbeigezogen, offenbar nur,
weil man sich des nackten Fatalismus, des Verzichtens auf
Erkenntnis von Ursachen und Wirkungen, oder des baren
Jammers noch schidmt. Nicht ohne Geist konstruier
Gioviano Pontano die Naturgeschichte des ddmonischen
Etwas, Fortuna genannt, aus hundert meist selbsterlebten
Erfahrungen’. Mehr scherzhaft, in Form eines Traum-
gesichtes, behandelte Aeneas Sylvius den Gegenstand”.
Poggios Streben dagegen, in einer Schrift seines Greisen-
alters®, geht dahin, die Welt als ein Jammertal darzustellen
und das Gliick der einzelnen Stinde so niedrig als mog-
lich zu taxieren. Dieser Ton bleibt dann im ganzen der
vorherrschende; von einer Menge ausgezeichneter Leute
wird das Soll und Haben ihres Gliickes und Ungliickes
untersucht und die Summe daraus in vorwiegend un-
gunstigem Sinn gezogen. In hochst wiirdiger Weise, fas!
elegisch, schildert uns vorziiglich Tristian Caracciolo’
das Schicksal Italiens und der Italiener, soweit es sich um
1510 iiberschauen lie. Mit spezieller Anwendung dieses
herrschenden Grundgefiihls auf die Humanisten selber
verfafite dann spidter Pierio Valeriano seine berithmte Ab-
handlung f,\"gi. 0:S. 25%). Es gab einzelne ganz besonders
anregende Themata dieser Art, wie z. B. das Gliick Leos X.
Was von politischer Seite dartiber Giinstiges gesagt werden
kann, das hat Francesco Vettori in scharfen Meisterziigen
zusammengefaB3t; das Bild seines GenuBlebens geben Paolo
Giovio und die Biographie eines Ungenannten®; die
Schattenseiten dieses Gliickes verzeichnet unerbittlich
wie das Schicksal selbst der ebengenannte Pierio.

' Jov, Pontanus, de fortuna libri tres, Opera I S. 7g2—g21. Sen¢
Art von Theodicee Opera II S. 286.
* Aen. Sylvii Opera S. 611.

a ljcﬁggi_uﬁ. de miseriis humanae conditionis.

* Caracciolo, de varietate fortunae bei Murat. XX1I. Eine der
lesenswertesten Schriften jener sonst so reichen Jahre. ":'_;_;ff- 0.
S. 309. — Die Fortuna bei festlichen ,--‘au_i_".f_ﬁgen 0. 3. 395.

® Leonis X. Vita anonyma bei Roscoe. ed. Bossi XII S. 155%.




[

[l

[l
1

1

GLAUBE AN DIE FORTUNA 479

Daneben erregt es beinahe Grauen, wenn hie und da sich
jemand offentlich in lateinischer Inschrift des Gliickes
rihmt. So wagte Giovanni II. Bentivoglio, Herrscher von
Bologna, an dem neu erbauten Turme bei seinem Palaste
es in Stein hauen zu lassen: sein Verdienst und sein Gliick
hitten ihm alle irgend wiinschbaren Giiter reichlich ge-
wihrt' — wenige Jahre vor seiner Verjagung. Die Alten,
wenn sie in diesem Sinne redeten, empfanden wenigstens
das Gefiihl vom Neid der Gotter. In Italien hatten es
wahrscheinlich die Condottieren (vgl. 0. S. 25) aufgebracht,
daB man sich laut der Fortuna riithmen durfte.

Der starkste EinfluBB des wiederentdeckten Altertums auf
die Religion kam tibrigens nicht von irgendeinem philo-
sophischen System oder von einer Lehre und Meinung
der Alten her, sondern von einem alles beherrschenden
Urteil. Man zog die Menschen und zum Teil auch die
Einrichtungen des Altertums denjenigen des Mittelalters
vor, strebte ihnen auf alle Weise nach und wurde dabei
iber den Religionsunterschied vollig gleichgiiltig. Die
Bewunderung der historischen GroBe absorbierte alles
lo. S. 138, 405).

Bei den Philologen kam dann noch manche besondere
Torheit hinzu, durch welche sie die Blicke der Welt auf
sich zogen. Wie weit Papst Paul II. berechtigt war, das
Heidentum seiner Abbreviatoren und ihrer Genossen zur
Rechenschaft zu ziehen, bleibt allerdings sehr zweifelhaft,
da sein Hauptopfer und Biograph Platina (0.S.210, 508)
es meisterlich verstanden hat, ihn dabei als rachsichtig
wegen anderer Dinge und ganz besonders als komis he
Figur erscheinen zu lassen. Die Anklage auf Unglauben,

' Bursellis, Ann. Bonon. bei Murat. XXIII, Col. gog: monimen-
tum hoec conditum a Joanne Bentivolo secundo Patriae rectore,
cui virtus et fortuna cuncta quae optari possunt bona affatim
Praestiterunt. Nach den Worten des Chronisten kann diese In-
schrift wohl nicht auBen an dem neu erbauten Turme angebracht
gewesen sein, obwohl es unklar bleibt, wo sie gulunn!ew VWar
sie sichtbar oder verborgen? Etwa in einem Grundstein? Im
IL‘TH ern Falle verbiande h](h wohl] damit eine neue Idee: das Gliick
sollte durch die geheime Schrift, die vielleicht nur noch der Chro-
nist kannte, nl_wmgh an das Gebidude gefesselt werden.




(W rrrrrac.
-~ ==~

480 SECHSTER ABSCHNITT — DRITTES KAPITEL

Heidentum®, Leugnung der Unsterblichkeit usw. wurde
gegen die Verhafteten erst erhoben, nachdem der Hoch-
verratsprozeB3 nichts ergeben hatte; auch war Paul, wenn
wir recht berichtet werden, gar nicht der Mann dazu,
irgend etwas Geistiges zu beurteilen, wie er denn die Rémer
ermahnte, ithren Kindern iiber Lesen und Schreiben hin-
aus keinen weitern Unterricht mehr geben zu lassen. Es
ist eine dhnliche priesterliche Beschrinktheit wie bei Sa-
vonarola (oben S.451 ff.), nur daB man Papst Paul hitte
erwidern kénnen, er und seinesgleichen trigen mit die
Hauptschuld, wenn die Bildung den Menschen von der
Religion abwendig mache. Daran aber ist doch nicht zu
zweifeln, daBl er eine wirkliche Besorgnis wegen der heid-
nischen Tendenzen in seiner Ndhe verspiirte. Was mb-
gen sich vollends die Humanisten am Hofe des heidnisch
ruchlosen Sigismondo Malatesta erlaubt haben? (o. S. 4609,
Anm. 4.) GewiB kam es bei diesen meist haltungslosen
Menschen wesentlich darauf an, wie weit ihre Umgebung
ithnen zu gehen gestattete. Und wo sie das Christentum
anruhren, da paganisieren sie es (0.S.237f.,242f.). Man
muf} sehen, wie weit z. B. ein Gioviano Pontano die Ver-
mischung treibt; ein Heiliger heiBt bei ihm nicht nur
Divus, sondern Deus; die Engel hélt er schlechtweg mit
den Genien des Altertums fiir identisch®, und seine An-
sicht von der Unsterblichkeit gleicht einem Schattenreiche.
Es kommt zu einzelnen ganz wunderbaren Exzessen in
dieser Beziehung. Als 1526 Siena ® von der Partei der Aus-
getriebenen angegriffen wurde, stand der gute Domherr
Tizio, der uns dies selber erzihlt, am 22.Juli vom Bette
auf, gedachte dessen, was im dritten Buch des Macrobius'
geschrieben steht, las eine Messe und sprach dann die in
jenem Autor aufgezeichnete Devotionsformel gegen die

! Quod nimium gentilitatis amatores essemus.

? Wihrend doch die bildende Kunst wenigstens zwischen Engeln
und Putten unterschied und fiir alle ernsten Zwecke die erstern
anwandte. — Ann. Estens. bei Murat. XX, Col. 468 heiBt der
Amorin oder Putto ganz naiv: instar Cupidinis angelus.

8 Della Valle, Lettere sanesi III, 18. y
* Macrob. Saturnal. III, g. Ohne Zweifel machte er auch die
dort vorgeschriebenen Gesten dazu.




1

Trachte

[Mlorentiner



Far i

s Y )

_,vi ..... Prowin. e
N _h #z_nlr ﬁs:qlr X
ﬁ unﬂtmﬂ? S

24. Die Verbrennune Savonarolas




VERMISCHUNG VON HEIDEN- UND CHRISTENTUM 481

Feinde aus, nur dall er statt Tellus mater teque Jupiter
obtestor sagte: Tellus teque Christe Deus obtestor. Nach-
lem er (i“mll l]m.h an den zwel folgenden Tagen fort-
gefahren, zogen die Feinde ab. Von der einen Seite sieht
dergleichen aus wie eine unschuldige Stil- und Modesache,
von der andern aber wie ein religioser Abfall.

VIERTES KAPITEL

VERFLECHTUNG VON ANTIKEM UND NEUERM
ABERGLAUBEN

Doch das Altertum hatte noch eine ganz besonders gefahr-
liche Wirkung, und zwar dogmatischer Art: es teilte der
Renaissance seine Art des Aberglaubens mit. Einzelnes
davon hatte sich in Italien durch das Mittelalter hindurch
am Leben erhalten: um so viel leichter lebte das Ganze
neu auf. DaB dabei die Phantasie michtig mitspielte, ver-
steht sich von selbst. Nur sie konnte den forschenden Geist
der Italiener so weit zum Schweigen bringen.

Der Glaube an die gottliche Weltregierung war, wie ge-
sagt, bei den einen durch die Masse des Unrec htes und
U nrr]m kes erschiittert; die andern, wie z. B. Dante, gaben
wenigstens das Erdenleben dem Zufall und seinem Jam-
mer preis, und wenn sie dabei dennoch einen starken
Glauben beh: '11]1It=t(=11 so kam dies daher, daB sie die hohere
Bestimmung des Menschen fiir das Jenseits festhielten.
Sobald nun auch diese Uberzeugung von der Unsterblich-
keit wankte, bekam der Fatalismus das Ubergewicht
oder wenn letzteres geschah, so war ersteres die Folge
davon, =

In die Liicke trat zunichst die Astrologie des Altertums,
auch wohl die der Araber. Aus der jedesmaligen Stellung
der Planeten unter sich und zu den Zeichen des Tier-
kreises erriet sie kiinftige Ereignisse und ganze Lebens-
liufe und bestimmte auf diesem Wege die wichtigsten
Entschliisse. In vielen Fillen mag die Ilunr.llnnlr_r.\uuw
zu welcher man sich durch die Gestirne bestimmen liel3,

o]




	Seite 464
	Seite 465
	Seite 466
	Seite 467
	Seite 468
	Seite 469
	Seite 470
	Seite 471
	Seite 472
	Seite 473
	Seite 474
	Seite 475
	Seite 476
	Seite 477
	Seite 478
	Seite 479
	Seite 480
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 481

