
Die Kultur der Renaissance in Italien

Burckhardt, Jacob

Stuttgart, 1966

3. Die Religion und der Geist der Renaissance

urn:nbn:de:hbz:466:1-81287

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81287


464 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

Im Jahre 1500 , nach dem Sturze des Lodovico Moro , als
ähnliche Stimmungen wiederkehrten , verordnete Ercole
von sich aus 1 eine Folge von neun Prezessionen , wobei
auch die weißgekleideten Kinder mit der Jesusfahne nicht
fehlen durften ; er selber ritt mit im Zuge , weil er schlecht
zu Fuße war . Dann folgte ein Edikt ganz ähnlichen Inhalts
wie das von 1496 . Die zahlreichen Kirchen - und Kloster¬
bauten dieser Regierung sind bekannt ; aber selbst eine
leibhaftige Heilige , die Suor Colomba 2

, ließ sich Ercole
kommen , ganz kurz bevor er seinen Sohn Alfonso mit der
Lucrezia Borgia vermählen mußte ( 1502 ) . Ein Kabinetts¬
kurier 8 holte dieHeilige von Viterbo mit 15 andernNonnen
ab , und der Herzog selber führte sie bei der Ankunft in
Ferrara in ein bereitgehaltenes Kloster ein . Tun wir ihm
unrecht , wenn wir in all diesen Dingen die stärkste poli¬
tische Absichtlichkeit voraussetzen ? Zu der Herrscheridee
des Hauses Este , wie sie oben (o . S . 45 ff .) nachgewiesen
wurde , gehört eine solche Mitbenützung und Dienstbar
machung des Religiösen beinahe schon nach den Gesetzen
der Logik .

DRITTES KAPITEL

DIE RELIGION
UND DER GEIST DER RENAISSANCE

Um aber zu den entscheidenden Schlüssen über die Reli¬
giosität der Menschen der Renaissance zu gelangen , müssen
wir einen andern Weg einschlagen . Aus der geistigen Hal¬
tung derselben überhaupt muß ihr Verhältnis sowohl zu
der bestehenden Landesreligion als zur Idee des Göttlichen
klar werden .
1 Per buono rispetto a lui noto e perche sempre e buono a Star
bene con Iddio , sagt der Annalist .
2 [Zusatz Geigers : Die Suor Colomba kann es nicht gewesen sein ,
da sie schon am 20 . Mai 1501 gestorben war . Es handelt sich
wohl um Lucia da Narni .]
3 Die Quelle nennt ihn einen Messo de ’ cancellieri del Duca .
Die Sache sollte recht augenscheinlich vom Hofe und nicht von
Ordensobern oder sonstigen geistlichen Behörden ausgehen .



RELIGIÖSE TOLERANZ 465

Diese modernen Menschen , die Träger der Bildung des

damaligen Italiens sind religiös geboren wie die Abend¬
länder des Mittelalters , aber ihr mächtiger Individualismus
macht sie darin wie in andern Dingen völlig subjektiv , und
die Fülle von Reiz , welche die Entdeckung der äußern und
der geistigen Welt auf sie ausübt , macht sie überhaupt
vorwiegend weltlich . Im übrigen Europa dagegen bleibt die

Religion noch länger ein objektiv Gegebenes , und im Le¬
ben wechselt Selbstsucht und Sinnengenuß unmittelbar
mit Andacht und Buße ; letztere hat noch keine geistige
Konkurrenz wie in Italien , oder doch eine unendlich ge¬
ringere .
Ferner hattte von jeher der häufige und nahe Kontakt mit

Byzantinern und mit Mohammedanern eine neutrale Tole¬
ranz aufrechterhalten , vor welcher der ethnographische
Begriff einer bevorrechteten abendländischen Christenheit

einigermaßen zurücktrat . Und als vollends das klassische
Altertum mit seinen Menschen und Einrichtungen ein
Ideal des Lebens wurde , weil es die größte Erinnerung
Italiens war , da überwältigte die antike Spekulation und

Skepsis bisweilen den Geist der Italiener vollständig .
Da ferner die Italiener die ersten neuern Europäer waren ,
welche sich schrankenlos dem Nachdenken über Freiheit
und Notwendigkeit hingaben , da sie dies taten unter ge¬
waltsamen , rechtlosen politischen Verhältnissen , die oft

einem glänzenden und dauernden Siege des Bösen ähnlich
sahen , so wurde ihr Gottesbewußtsein schwankend , ihre

Weltanschauung teilweise fatalistisch . Und wenn ihre

Leidenschaftlichkeit bei dem Ungewissen nicht wollte ste¬
henbleiben , so nahmen manche vorlieb mit einer Ergän¬

zung aus dem antiken orientalischen und mittelalterlichen

Aberglauben ; sie wurden Astrologen und Magier .
Endlich aber zeigen die geistig Mächtigen , die Träger der

Renaissance , in religiöser Beziehung eine häufige Eigen¬
schaft jugendlicherNaturen : sie unterscheiden recht scharf

zwischen gut und böse , aber sie kennen keine Sünde ; jede

Störung der innern Harmonie getrauen sie sich vermöge
ihrer plastischen Kraft wiederherzustellen und kennen des¬

halb keine Reue ; da verblaßt denn auch das Bedürfnis der
3°



466 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

Erlösung , während zugleich vor dem Ehrgeiz und der Gei¬
stesanstrengung des Tages der Gedanke an das Jenseits ent¬
weder völlig verschwindet oder eine poetische Gestalt an¬
nimmt statt der dogmatischen .
Denkt man sich dieses alles vermittelt und teilweise ver¬
wirrt durch die allherrschende Phantasie , so ergibt sich
ein Geistesbild jener Zeit , das wenigstens der Wahrheit
näherkommt als bloße unbestimmte Klagen über moder¬
nes Heidentum . Und bei näherm Forschen wird man erst
noch inne werden , daß unter der Hülle dieses Zustandes
ein starker Trieb echter Religiosität lebendig blieb .

Die nähere Ausführung des Gesagten muß sich hier auf
die wesentlichsten Belege beschränken .
Daß die Religion überhaupt wieder mehr Sache des ein¬
zelnen Subjektes und seiner besondern Auffassung wurde ,
war gegenüber der ausgearteten , tyrannisch behaupteten
Kirchenlehre unvermeidlich und ein Beweis , daß der euro¬
päische Geist noch am Leben sei . Freilich offenbart sich
dies auf sehr verschiedene Weise ; während die mystischen
und aszetischen Sekten des Nordens für die neue Gefühls¬
welt und Denkart sogleich auch eine neue Disziplin schu¬
fen , ging in Italien jeder seinen eigenen Weg , und Tau¬
sende verloren sich auf dem hohen Meer des Lebens in
religiöse Indifferenz . Um so höher muß man es denjenigen
anrechnen , welche zu einer individuellen Religion durch¬
drangen und daran festhielten . Denn daß sie an der alten
Kirche , wie sie war und sich aufdrang , keinen Teil mehr
hatten , war nicht ihre Schuld ; daß aber der Einzelne die
ganze große Geistesarbeit , welche dann den deutschen Re¬
formatoren zufiel , in sich hätte durchmachen sollen , wäre
ein unbilliges Verlangen gewesen . Wo es mit dieser indi¬
viduellen Religion der Bessern in der Regel hinauswollte ,
werden wir am Schlüsse zu zeigen suchen .
Die Weltlichkeit , durch welche die Renaissance einen aus¬
gesprochenen Gegensatz zum Mittelalter zu bilden scheint ,
entsteht zunächst durch das massenhafte Uberströmen der
neuen Anschauungen , Gedanken und Absichten in bezug
auf Natur und Menschheit . An sich betrachtet , ist sie der



467TOLERANZ GEGENÜBER DEM ISLAM

Religion nicht feindlicher als das , was jetzt ihre Stelle ver¬
tritt , nämlich die sogenannten Bildungsinteressen , nur
daß diese , so wie wir sie betreiben , uns bloß ein schwaches
Abbild geben von der allseitigen Aufregung , in welche da¬
mals das viele und große Neue die Menschen versetzte. So
war diese Weltlichkeit eine ernste , überdies durch Poesie
und Kunst geadelte . Es ist eine erhabene Notwendigkeit
des modernen Geistes , daß er dieselbe gar nicht mehr ab¬
schütteln kann , daß er zur Erforschung der Menschen und
der Dinge unwiderstehlich getrieben wird und dies für
seine Bestimmung hält \ Wie bald und auf welchen Wegen
ihn dies Forschen zu Gott zurückführen , wie es sich mit
der sonstigen Religiosität des Einzelnen in Verbindung
setzen wird , das sind Fragen , welche sich nicht nach all¬
gemeinen Vorschriften erledigen lassen . Das Mittelalter ,
welches sich im ganzen die Empirie und das freie Forschen

erspart hatte , kann in dieser großen Angelegenheit mit

irgendeinem dogmatischen Entscheid nicht aufkommen .
Mit dem Studium des Menschen , aber auch noch mit vielen
andern Dingen , hing dann die Toleranz und die Indifferenz
zusammen, womit man zunächst dem Mohammedanismus
begegnete . Die Kenntnis und Bewunderung der bedeuten¬
den Kulturhöhe der islamitischen Völker, zumal vor der

mongolischen Überschwemmung , war gewiß den Italie¬
nern seit den Kreuzzügen eigen ; dazu kam die halbmoham¬
medanische Regierungsweise ihrer eigenen Fürsten , die
stille Abneigung , ja Verachtung gegen die Kirche , wie sie
war , die Fortdauer der orientalischen Reisen und des Han¬
dels nach den östlichen und südlichen Häfen des Mittel -

rneeres 8
. Erweislich schon im 13 . Jahrhundert offenbart

sich bei den Italienern die Anerkennung eines mohamme¬
danischen Ideals von Edelmut , Würde und Stolz , das am
liebsten mit der Person eines Sultans verknüpft wird . Man
hat dabei insgeheim an ejubidische oder mameluckische
Sultane von Ägypten zu denken ; wenn ein Name genannt

1 Vgl . das Zitat aus Picos Hede von der Würde des Menschen ,
oben S . 330 .
2 Abgesehen davon , daß man bei den Arabern selbst bisweilen
auf eine ähnliche Toleranz oder Indifferenz stoßen konnte .

3°



468 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

wird , so ist es höchstens Saladin \ Selbst die osmanischen
Türken , deren zerstörende , aufbrauchende Manier wahr¬
lich kein Geheimnis war , flößen dann den Italienern , wie
oben (vgl . o . S . 86 f .) gezeigt wurde , doch nur einen halben
Schrecken ein , und ganze Bevölkerungen gewöhnen sich
an den Gedanken einer möglichen Abfindung mit ihnen .
Der wahrste und bezeichnendste Ausdruck der religiösen
Indifferenz ist die berühmte Geschichte von den drei Rin¬
gen , welche unter andern Lessing seinem Nathan in den
Mund legte , nachdem sie schon vor vielen Jahrhunderten
zaghafter in den „ hundert alten Novellen “

(Nov . 73 od . 75)
und etwas rückhaltsloser bei Boccaccio 2 vorgebracht wor¬
den war . In welchem Winkel des Mittelmeeres und in
welcher Sprache sie zuerst einer dem andern erzählt haben
mag , wird man nie herausbringen , wahrscheinlich lautete
sie ursprünglich noch deutlicher als in den beiden italie¬
nischen Redaktionen . Der geheime Vorbehalt , der ihr zu¬
grunde liegt , nämlich der Deismus , wird unten in seiner
weitern Bedeutung an den Tag treten . In roher Mißgestalt
und Verzerrung gibt der bekannte Spruch von den „ Dreien ,
die die Welt betrogen

“
, nämlich Moses , Christus und Mo¬

hammed , dieselbe Idee wieder . Wenn Kaiser FriedrichlL ,
von dem diese Rede stammen soll , ähnlich gedacht hat , so
ward er sich wohl geistreicher ausgedrückt haben .
Ähnliche Reden kommen auch im damaligen Islam vor .
Auf der Höhe der Renaissance , gegen Ende des 15 . Jahr¬
hunderts , tritt uns dann eine ähnliche Denkweise entgegen
bei Luigi Pulci , im Morgante maggiore . Die Phantasie¬
welt , in welcher sich seine Geschichten bewegen , teilt sich ,
wie bei allen romantischen Heldengedichten , in ein christ¬
liches und ein mohammedanisches Heerlager . Gemäß dem
Sinne des Mittelalters war nun der Sieg und die Versöh¬
nung zwischen den Streitern gerne begleitet von der Taufe

1 So bei Boccaccio im Decameron . Sultane ohne Namen bei Ma -
succio . Nov . 46 . 48 . 49 . — [Auch im Commento di Dante I , 293
preist Boccaccio den Saladin . Und Fazio degli Uberti , II Ditta -
mondo II , 25 sagt : el buono Saladin .]! Decamerone I , Nov . 5 . Er zuerst nennt die christliche Religion
mit , während die hundert Novellen antiche eine Lücke lassen .



RELIGIÖSE INDIFFERENZ 469

des unterliegenden mohammedanischen Teiles , und dielm -
provisatoren , welche dem Pulci in der Behandlung solcher
Stoffe vorangegangen waren , müssen von diesem Motiv
reichlichen Gebrauch gemacht haben . Nun ist es Pulcis’

eigentliches Geschäft , diese seine Vorgänger , besonders
wohl die schlechten darunter , zu parodieren , und dies ge¬
schieht schon durch die Anrufungen an Gott , Christus und
die Madonna , womit seine einzelnen Gesänge anheben .
Noch viel deutlicher aber macht er ihnen die raschen Be¬
kehrungen und Taufen nach , deren Sinnlosigkeit dem Le¬
ser oder Hörer ja recht in die Augen springen soll . Allein
dieser Spott führt ihn weiter bis zum Bekenntnis seines
Glaubens an die relative Güte aller Religionen \ dem trotz
seiner Beteuerungen der Orthodoxie 2 eine wesentlich the -
istische Anschauung zugrunde liegt . Außerdem tut er noch
einen großen Schritt über das Mittelalter hinaus nach einer
andern Seite hin . Die Alternativen der vergangenen Jahr¬
hunderte hatten gelautet : Rechtgläubiger oder Ketzer ,
Christ oder Heide und Mohammedaner ; nun zeichnet
Pulci die Gestalt des Riesen Margutte 8

, der sich gegenüber
aller und jeglicher Religion zum sinnlichsten Egoismus
und zu allen Lastern fröhlich bekennt und sich nur das
eine vorbehält : daß er nie einen Verrat begangen habe.
Vielleicht hat der Dichter mit diesem auf seine Manier
ehrlichen Scheusal nichts Geringes vor , möglicherweise
eine Erziehung zum Bessern durch Morgante , allein die
Figur verleidete ihm bald , und er gönnte ihr bereits im
nächsten Gesang ein komisches Ende 4

. Margutte ist schon
als Beweis von Pulcis ’ Frivolität geltend gemacht worden ;
er gehört aber notwendig mit zu dem Weltbilde der Dich¬
tung des 15 . Jahrhunderts . Irgendwo mußte sie in grotes-

1 Freilich im Munde des Dämons Astarotte , Ges . XXV Str . 521 u . ff.
Vgl . Str . 141 u . ff .

Ges . XXVIII Str . 38 u . ff.
8 Ges . XVIII Str . 112 bis zu Ende .
* Pulci nimmt ein analoges Thema , obwohl nur flüchtig , wieder
auf in der Gestalt des Fürsten Ghiaristante (Ges . XXI Str . 101 ,
121 ff. 142 , 163 ff.) , welcher nichts glaubt und sich und seine Ge¬
mahlin göttlich verehren läßt . Man ist versucht , dabei an Sigis -

mondo Malatesta (o . S , 32 . 209 , 428 ) zu denken .



470 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

ker Größe den für alles damalige Dogmatisieren unemp¬
findlich gewordenen , wilden Egoismus zeichnen , dem nur
ein Rest von Ehrgefühl geblieben ist . Auch in andern Ge¬
dichten wird den Riesen , Dämonen , Heiden und Moham¬
medanern in den Mund gelegt , was kein christlicher Ritter
sagen darf .

Wieder auf eine ganze andere Weise als der Islam wirkte
das Altertum ein , und zwar nicht durch seine Religion ,
denn diese war dem damaligen Katholizismus nur zu ho¬
mogen , sondern durch seine Philosophie . Die antike Lite¬
ratur , die man jetzt als etwas Unvergleichliches verehrte ,
war ganz erfüllt von dem Siege der Philosophie über den
Götterglauben ; eine ganze Anzahl von Systemen und Frag¬
mente von Systemen stürzen über den italienischen Geist
herein , nicht mehr als Kuriositäten oder gar als Häresien ,
sondern fast als Dogmen , die man nun nicht sowohl zu
unterscheiden als miteinander zu versöhnen bestrebt war .
Fast in all diesen verschiedenen Meinungen und Philoso¬
phemen lebte irgendeine Art von Gottesbewußtsein , aber
in ihrer Gesamtheit bildeten sie doch einen starken Gegen¬
satz zu der christlichen Lehre von der göttlichen Welt¬
regierung . Nun gibt es eine wahrhaft zentrale Frage , um
deren Lösung sich schon die Theologie des Mittelalters
ohne genügenden Erfolg bemüht hatte , und welche jetzt
vorzugsweise von der Weisheit des Altertums eine Antwort
verlangte : das Verhältnis der Vorsehung zur menschlichen
Freiheit und Notwendigkeit . Wenn wir die Geschichte
dieser Frage seit dem 14 . Jahrhundert auch nur oberfläch¬
lich durchgehen wollten , so würde hieraus ein eigenes
Buch werden . Wenige Andeutungen müssen hier genügen .
Hört man Dante und seine Zeitgenossen , so wäre die an¬
tike Philosophie zuerst gerade von derjenigen Seite her
auf das italienische Leben gestoßen , wo sie den schroffsten
Gegensatz gegen das Christentum bildete ; es stehen näm¬
lich in Italien Epikureer auf . Nun besaß man Epikurs
Schriften nicht mehr , und schon das spätere Altertum
hatte von seiner Lehre einen mehr oder weniger einseiti¬
gen Begriff : immerhin aber genügte schon diejenige Ge-



DER EMKUREISMUS 471

stalt des Epikureismus , welche man aus Lucretius 1 und

ganz besonders aus Cicero studieren konnte , um eine völlig
entgötterte Welt kennenzulernen . Wie weit man die Dok¬
trin buchstäblich faßte , und ob nicht der Name des rätsel¬
haften griechischen Weisen ein bequemes Schlagwort für
die Menge wurde , ist schwer zu sagen ; wahrscheinlich hat
die dominikanische Inquisition das Wort auch gegen sol¬
che gebraucht , welchen man sonst auf keine andere Weise
beikommen konnte . Es waren hauptsächlich früh ent¬
wickelte Verächter der Kirche , welche man doch schwer

wegen bestimmter ketzerischer Lehren und Aussagen be¬

langen konnte ; ein mäßiger Grad von Wohlleben mag
dann genügt haben , um jene Anklage hervorzubringen .
In diesem konventionellen Sinne braucht z . B . Giovanni
Villani das Wort , wenn er 2

3*

bereits die florentinischen
Feuersbrünste von 1115 und 1117 als göttliche Strafe für
Ketzereien geltend macht , „ unter andern wegen der lüder -

lichen und schwelgerischen Sekte der Epikureer
“

. Von
Manfred sagt er : „ Sein Leben war epikureisch , indem er
nicht an Gott noch an die Heiligen , und überhaupt nur
an leibliches Vergnügen glaubte

“ .
Deutlicher redet Dante im neunten und zehnten Gesänge
der Hölle . Das furchtbare , von Flammen durchzogene
Gräberfeld mit den halb offenen Sarkophagen , aus welchen
Töne des tiefsten Jammers hervordringen , beherbergt die

zwei Kategorien der von der Kirche im 13 . Jahrhundert

Besiegten oder Ausgestoßenen . Die einen waren Ketzer und

setzten sich der Kirche entgegen durch bestimmte , mit
Absicht verbreitete Irrlehren ; die andern waren Epikureer ,
und ihre Sünde gegen die Kirche lag in einer allgemeinen

Gesinnung , welche sich in dem Satze sammelt , daß die

Seele mit dem Leib vergehe
8

. Die Kirche aber wußte

recht gut , daß dieser eine Satz , wenn er Boden gewänne .

1
[Zusatz Geigers : Dieser wurde allerdings erst durch Poggio

bekannt .]8 Giov . Villani IV , 29 . VI , 46 . Der Name kommt auch im Nor¬
den sehr früh vor , aber nur in konventionellem Sinne .
3 Man vgl . die bekannte Beweisführung im dritten Buche des
Lucretius.



472 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

ihrer Art von Macht verderblicher werden müßte als alles
Manichäer - und Paterinerwesen , weil er ihrer Einmischung
in das Schicksal des einzelnen Menschen nach dem Tode
allen Wert benahm . Daß sie selber durch die Mittel ,
welche sie in ihren Kämpfen brauchte , gerade die Be¬
gabtesten in Verzweiflung und Unglauben getrieben hatte ,
gab sie natülich nicht zu .
Dantes Abscheu gegen Epikur oder gegen das , was er für
dessen Lehre hielt , war gewiß aufrichtig ; der Dichter des
Jenseits mußte den Leugner der Unsterblichkeit hassen ,
und die von Gott weder geschaffene noch geleitete Welt
sowie der niedrige Zweck des Daseins , den das System
aufzustellen schien , waren dem Wesen Dantes so entgegen¬
gesetzt als möglich . Sieht man aber näher zu , so haben
auch auf ihn gewisse Philosopheme der Alten einen Ein¬
druck gemacht , vor welchem die biblische Lehre von der
Weltlenkung zurücktritt . Oder war es eigene Spekulation ,
Einwirkung der Tagesmeinung , Grauen vor dem die Welt
beherrschendem Unrecht , wenn er 1 die spezielle Vor¬
sehung völlig aufgab ? Sein Gott überläßt nämlich das
ganze Detail der Weltregierung einem dämonischen Wesen ,
der Fortuna 2

, welche für nichts als für Veränderung , für
das Durcheinanderrütteln der Erdendinge zu sorgen hat
und in indifferenter Seligkeit den Jammer der Menschen
überhören darf . Dafür hält er aber die sittliche Verant¬
wortung des Menschen unerbittlich fest ; er glaubt an den
freien Willen ,
Der Populärglaube an den freien Willen herrscht im
Abendlande von jeher , wie man denn auch zu allen Zeiten
jeden persönlich für das , was er getan , verantwortlich ge¬
machthat , als verstehe sich die Sache ganz von selbst . Anders
verhält es sich mit der religiösen und philosophischen
Lehre , welche sich in der Lage befindet , die Natur des

1 Inferno VII , 67 —69 .
2 [Diese Auffassung Burckhardts von der Fortuna bei Dante ist
stark bestritten . Vgl . F . d ’ Ovidio , Dante e la magia in : Nuova
Antologia 5 . Serie , vol . 41 . igg — 226 . Ferner Doren : Die Fortuna
im Mittelalter und in der Renaissance . Vorträge der Bibi . War -
burg 1922/23 , I , S . 98 f .]



DANTE UND EPIKUR 473

menschlichen Willens mit den großen Weltgesetzen in
Einklang bringen zu müssen . Hier ergibt sich ein Mehr
oder Weniger , wonach sich die Taxierung der Sittlich¬
keit überhaupt richtet . Dante ist nicht völlig unabhängig
von den astrologischen Wahngebilden , welche den da¬
maligen Horizont mit falschem Lichte erhellen , aber er
rafft sich nach Kräften empor zu einer würdigen An¬
schauung des menschlichen Wesens . Die „ Gestirne “

, läßt
er 1 seinen Marco Lombardo sagen , „geben wohl die ersten
Antriebe zu euerm Tun , aber Licht ist euch gegeben über
Gutes und Böses , und freier Wille der nach anfänglichem
Kampf mit den Gestirnen alles besiegt , wenn er richtig
genährt wird “ .
Andere mochten die der Freiheit gegenüberstehende Not¬
wendigkeit in einer andern Potenz suchen als in den
Sternen — jedenfalls war die Frage seitdem eine offene ,
nicht mehr zu umgehende . Soweit sie eine Frage der
Schulen oder vollends nur eine Beschäftigung isolierter
Denker blieb , dürfen wir dafür auf die Geschichte der
Philosophie verweisen . Sofern sie aber in das Bewußtsein
weiterer Kreise überging , wird noch davon die Bede sein
müssen .
Das 14 . Jahrhundert ließ sich vorzüglich durch die philo¬
sophischen Schriften Ciceros anregen , welcher bekannt¬
lich als Eklektiker galt , aber als Skeptiker wirkte , weil er
die Theorien verschiedener Schulen vorträgt , ohne ge¬
nügende Abschlüsse beizufügen . In zweiter Linie kommen
Seneca und die wenigen ins Lateinische übersetzten
Schriften des Aristoteles . Die Frucht dieses Studiums war
einstweilen die Fähigkeit , über die höchsten Dinge zu
reflektieren , wenigstens außerhalb der Kirchenlehre , wenn
auch nicht in Widerspruch mit ihr 2 .
Mit dem ig . Jahrhundert vermehrte sich , wie wir sahen ,
der Besitz und die Verbreitung der Schriften des Alter -

] Purgatorio XVI , 75 . Womit die Theorie des Planeteneinflusses
im Convivio zu vergleichen . — Auch der Dämon Astarotte hei
Pulci (Morgante XXV Str . 150) bezeugt die menschliche Willens¬
freiheit und die göttliche Gerechtigkeit .
3

[Besser wäre wohl , mit Geiger zu sagen : zumeist freilich im

Anschluß an die Bibel und an die Lehre der Kirchenväter .]



pJmMMmC;:

474 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

tums außerordentlich ; endlich kamen auch die sämtlichen
noch vorhandenen griechischen Philosophen wenigstens
in lateinischer Übersetzung unter die Leute . Nun ist es
zunächst sehr bemerkenswert , daß gerade die Hauptbe¬
förderer di s ser Literatur der strengsten Frömmigkeit , ja
der Aszese ergeben sind (vgl . o . S . 250 ) . Von Fra Ambrogio
Camaldolese darf man nicht sprechen , weil er sich aus¬
schließlich auf das Übertragen der griechischen Kirchen¬
väter zurückzog und nur mit großem Widerstreben auf
Andrängen des altern Cosimo Medici den Diogenes Laertius
ins Lateinische übersetzte 1

. Seine Zeitgenossen Niccolö
Niccoli , Giannozzo Manetti , Donato Acciajuoli , Papst
Nicolaus V . vereinigen 2 mit allseitigem Humanismus eine
sehr gelehrte Bibelkunde und eine tiefe Andacht . An Vitto -
rino da Feltre wurde bereits (vgl . o . S . 195 f .) eine ähnliche
Richtung hervorgehoben . Derselbe Maffeo Vegio , welcher
das dreizehnte Buch zur Aeneide dichtete , hatte für das
Andenken S . Augustinus ’ und dessen Mutter Monica eine
Begeisterung , welche nicht ohne höhern Bezug gewesen
sein wird . Frucht und Folge solcher Bestrebungen war
dann , daß die platonische Akademie zu Florenz sich es
förmlich zum Ziele setzte , den Geist des Altertums mit
dem des Christentums zu durchdringen ; eine merkwürdige
Oase innerhalb des damaligen Humanismus .
Letzterer war im ganzen eben doch profan und wurde
es bei der Ausdehnung der Studien im 15 . Jahrhundert
immer mehr . Seine Leute , die wir oben als die rechten
Vorposten des entfesselten Individualismus kennenlernten ,
entwickelten in der Regel einen solchen Charakter , daß
uns selbst ihre Religiosität , die bisweilen mit sehr be¬
stimmten Ansprüchen auftritt , gleichgültig sein darf . In
den Ruf von Atheisten gelangten sie etwa , wenn sie
indifferent waren und dabei ruchlose Reden gegen die
Kirche führten : einen irgendwie spekulativ begründeten
1 [Es scheint , daß Ambrogio die Übertragung des Diogenes doch
nur aus eigenem Drange begann ; vgl . Luiso , Riv . delle Bibliot .
Bd . 8— 10 .]
2 Vesp . Fior . ed . Frati I , 54 ff , II , 10 . 8g ff. 257 ff . III , 93 . —
Murat . XX , Col . 552 über G . M .



HUMANISTEN UND CHRISTENTUM 475

Uberzeugungsatheismus hat keiner aufgestellt 1 noch auf¬
zustellen wagen dürfen . Wenn sie sich auf einen leiten¬
den Gedanken besannen , so wird es am ehesten eine Art
von oberflächlichem Rationalismus gewesen sein , ein
flüchtiger Niederschlag aus den vielen widersprechenden
Ideen der Alten , womit sie sich beschäftigen mußten , und
aus der Verachtung der Kirche und ihrer Lehre . Dieser
Art war wohl jenes Räsonnement , welches den Galeottus
Martius 2

3

beinahe auf den Scheiterhaufen brachte , wenn
ihn nicht sein früherer Schüler Papst Sixtus IV . eilends
aus den Händen der Inquisition herausgeriss -en hätte .
Galeotto hatte nämlich geschrieben : wer sich recht auf¬
führe und nach dem innern angeborenen Gesetzhandle , aus
welchem Volk er auch sei , der komme in den Himmel .
Betrachten wir beispielsweise das religiöse Verhalten eines
der Geringem aus der großen Schar , des Codrus Urceus ®,
der erst Hauslehrer des letzten Ordelaffo , Fürsten von
Forli , und dann lange Jahre Professor in Bologna gewesen
ist . Uber Hierarchie und Mönche bringt er die obligaten
Lästerungen im vollsten Maß ; sein Tori im allgemeinen
ist höchst frevelhaft , dazu erlaubt er sich eine beständige
Einmischung seiner Person nebst Stadtgeschichten und
Possen . Aber er kann auch erbaulich von dem wahren
Gottmenschen Christus reden und sich brieflich in das
Gebet eines frommen Priesters empfehlen . Einmal fällt
es ihm ein , nach Aufzählung der Torheiten der heid¬
nischen Religion also fortzufahren : „ auch unsere Theo¬

logen wackeln oft und zanken de lana caprina , über un¬
befleckte Empfängnis , Antichrist , Sakramente , Vorherbe¬

stimmung und einiges andere , was man lieber beschweigen
als herauspredigen sollte “

. Einst verbrannte sein Zimmer
samt fertigen Manuskripten , da er nicht zu Hause war ;
als er es vernahm , auf der Gasse , stellte er sich gegen
ein Madonnenbild und rief an dasselbe hinauf : , . Höre , was

1 Über Pomponazzo vgl . die Spezialwerke , u . a . Ritter , Geschichte
Jer Philosophie Bd . 9 .

Paul . Jovii Elogia lit . S . 90 .
3 Codri Urcei Opera , vorn sein Leben von Bart . Bianchini , dann
>n seinen philosophischen Vorlesungen S . 65 . 151 . 278 usiv .



476 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

ich dir sage , ich bin nicht verrückt , ich rede mit Absicht I
wenn ich dich einst in der Stunde meines Todes zu Hilfe
rufen sollte , so brauchst du mich nicht zu erhören und
zu den Deinigen hinüberzunehmen ! denn mit dem Teufel
will ich wohnen bleiben in Ewigkeit !

“ Eine Rede , auf
welche hin er doch für gut fand , sich sechs Monate hin -
durch bei einem Holzhacker verborgen zu halten . Dabei
war er so abergläubisch , daß ihn Augurien und Prodigien
beständig ängstigten ; nur für die Unsterblichkeit hatte
er keinen Glauben übrig . Seinen Zuhörern sagte er
auf Befragen : was nach dem Tode mit dem Menschen ,
mit seiner Seele oder seinem Geiste geschehe , das wisse
man nicht , und alle Reden über das Jenseits seien Schreck¬
mittel für alte Weiber . Als es aber ans Sterben ging ,
empfahl er doch in seinem Testament seine Seele oder
seinen Geist 1 dem allmächtigen Gott , vermahnte auch
jetzt seine weinenden Schüler zur Gottesfurcht und ins¬
besondere zum Glauben an Unsterblichkeit und Ver¬
geltung nach dem Tode und empfing die Sakramente
mit großer Inbrunst . — Man hat keine Garantie dafür ,
daß ungleich berühmtere Leute desselben Faches , auch
wenn sie bedeutende Gedanken ausgesprochen haben , im
Leben viel konsequenter gewesen seien .
Die meisten werden innerlich geschwankt haben zwischen
Freigeisterei und Fragmenten des anerzogenen Katholi¬
zismus , und äußerlich hielten sie sich schon aus Klug¬
heit zur Kirche .
Insofern sich dann ihr Rationalismus mit den Anfängen
der historischen Kritik verband , mochte auch hie und da
eine schüchterne Kritik der biblischen Geschichte auf¬
tauchen . Es wird ein Wort Pius ’ II . überliefert 2

3

, welches
wie mit der Absicht des Vorbauens gesagt ist : „Wenn
das Christentum auch nicht durch Wunder bestätigt wäre,
so hätte es doch schon um seiner Moralität willen ange -

1 Anirmini meum seu animarn , eine Unterscheidung , durch welche
damals die Philologie gerne die Theologie in Verlegenheit setzte
3 Platina , Vitae pontiff . S . 511 : christianam fidem , si miraculis
non esset approhata , honestate sua recipi dehuisse . [Daß Platina
nicht ganz zuverlässig ist , wurde schon o . S . 210 und 308 gesagt .]



mgâ rgaaaiji.'.-jj.Tt^vr . •iir»iitta~iniliuii»ii

RATIONALISMUS UND KRITIK 477

nommen werden müssen .
“ Über die Legenden , insoweit

sie wirkliche Übertragungen der biblischen Wunder enthal¬
ten , erlaubte man sich ohnehin zu spotten \ und dies wirkte
dann weiter zurück . Wenn judaisierende Ketzer erwähnt
werden , so wird man dabei vor allem an Leugnung der
Gottheit Christi zu denken haben ; so verhielt es sich
vielleicht mit Giorgio da Novara , welcher um 1500 in
Bologna verbrannt wurde 2

. Aber in demselben Bologna
mußte um diese Zeit ( 1497 ) der dominikanische Inqui¬
sitor den wohl protegierten Arzt Gabrielle da Salb mit
einer bloßen Reueerklärung 8 durchschlüpfen lassen , ob¬
wohl derselbe folgende Reden zu führen pflegte : Christus
sei nicht Gott gewesen , sondern Sohn des Joseph und der
Maria aus einer gewöhnlichen Empfängnis ; er habe die
Welt mit seiner Arglist ins Verderben gebracht ; den
Kreuzestod möge er wohl erlitten haben wegen begangener
Verbrechen ; auch werde seine Religion nächstens auf¬
hören ; in der geweihten Hostie sei sein wahrer Leib nicht ;
seine Wunder habe er nicht vollbracht aus göttlicher Kraft ,
sondern sie seien durch Einfluß der Himmelskörper ge¬
schehen . Letzteres ist wiederum höchst bezeichnend ; der
Glaube ist dahin , aber die Magie behält man sich vor 4 .
In betreff d er Weltregierung raffen sich die Humanisten
insgemein nicht weiter auf als bis zu einer kalt resi¬
gnierten Betrachtung dessen , was unter der ringsum herr¬
schenden Gewalt und Mißregierung geschieht . Aus dieser
Stimmung sind hervorgegangen die vielen Bücher „ vom
Schicksal ^

, oder wie dieVarietäten desTitels lauten mögen .
1 Besonders wenn die Mönche dergleichen auf der Kanzel frisch
ersannen ; doch auch das längst Anerkannte blieb nicht ohne An¬
fechtung . Pirenzuola (opere , vol . II S . 208 , in der 10 . Novelle )
spottet über die Franziskaner von Novara , welche aus erschliche¬
nem Geld eine Kapelle an ihre Kirche bauen wollen , dove fusse
dipinta quella bella storia , quando S . Francesco predicava agli
nccelli nel deserto ; e quando ei fece la santa zuppa , e che
1 agnolo Gabriello gli portö i zoccoli .

Einiges über ihn bei Bapt . Mantuan . de patientia , L . III , cap . 15.

4
Bursellis , Ann . Bonon . bei Murat . XXIII , Col . 9 15 -
Wieweit die frevelhaften Reden bisweilen gingen , hat Gieseler ,

Kirchengeschichte II , IV , § 154 Anm ., mit einigen sprechenden
Beispielen dargenat .



478 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

Sie konstatieren meist nur das Drehen des Glücksrades ,
die Unbeständigkeit der irdischen , zumal der politischen
Dinge ; die Vorsehung wird herbeigezogen , offenbar nur ,
weil man sich des nackten Fatalismus , des Verziehtens auf
Erkenntnis von Ursachen und Wirkungen , oder des baren
Jammers noch schämt . Nicht ohne Geist konstruiert
Gioviano Pontano die Naturgeschichte des dämonischen
Etwas , Fortuna genannt , aus hundert meist selbsterlebten
Erfahrungen 1

. Mehr scherzhaft , in Form eines Traum¬
gesichtes , behandelte Aeneas Sylvius den Gegenstand 2

34

.
Poggios Streben dagegen , in einer Schrift seines Greisen -
alters 8

, geht dahin , die Welt als ein Jammertal darzustellen
und das Glück der einzelnen Stände so niedrig als mög¬
lich zu taxieren . Dieser Ton bleibt dann im ganzen der
vorherrschende ; von einer Menge ausgezeichneter Leute
wird das Soll und Haben ihres Glückes und Unglückes
untersucht und die Summe daraus in vorwiegend un¬
günstigem Sinn gezogen . In höchst würdiger Weise , fast
elegisch , schildert uns vorzüglich Tristian Caracciolo
das Schicksal Italiens und der Italiener , soweit es sich um
1510 überschauen ließ . Mit spezieller Anwendung dieses
herrschenden Grundgefühls auf die Humanisten selber
verfaßte dann später Pierio Valeriano seine berühmte Ab¬
handlung (vgl . o . S . 253 ) . Es gab einzelne ganz besonders
anregende Themata dieser Art , wie z . B . das Glück LeosX .
Was von politischer Seite darüber Günstiges gesagt werden
kann , das hat Francesco Vettori in scharfen Meisterzügen
zusammengefaßt ; das Bild seines Genußlebens geben Paolo
Giovio und die Biographie eines Ungenannten

5

**

; die
Schattenseiten dieses Glückes verzeichnet unerbittlich
wie das Schicksal selbst der ebengenannte Pierio .

1 Jov . Pontanus , de fortuna libri tres , Opera I S . 792 — 921 . Seine
Art von Theodicee Opera II S . 286 .
8 Aen . Sylvii Opera S . 611 .
3 P ° ggi us , de miseriis humanae conditionis .
4 Caracciolo , de varietate fortunae bei Murat . XXII . Eine der
lesenswertesten Schriften jener sonst so reichen Jahre . Vgl . <>■
S . 30g . — Die Fortuna bei festlichen Auflügen o . S . 393 .
c Leonis X , Vita anonyma bei Roscoe , ed . Bossi XII S . 153 .



GLAUBE AN DIE FORTUNA 479

Daneben erregt es beinahe Grauen , wenn hie und da sich
jemand öffentlich in lateinischer Inschrift des Glückes
rühmt . So wagte Giovanni II . Bentivoglio , Herrscher von
Bologna , an dem neu erbauten Turme bei seinem Palaste
es in Stein hauen zu lassen : sein Verdienst und sein Glück
hätten ihm alle irgend wünschbaren Güter reichlich ge¬
währt 1 — wenige Jahre vor seiner Verjagung . Die Alten ,
wenn sie in diesem Sinne redeten , empfanden wenigstens
das Gefühl vom Neid der Götter . In Italien hatten es
wahrscheinlich die Condottieren (vgl . o . S . 25 ) aufgebracht ,
daß man sich laut der Fortuna rühmen durfte .
Der stärkste Einfluß des wiederentdeckten Altertums auf
die Religion kam übrigens nicht von irgendeinem philo¬
sophischen System oder von einer Lehre und Meinung
der Alten her , sondern von einem alles beherrschenden
Urteil . Man zog die Menschen und zum Teil auch die
Einrichtungen des Altertums denjenigen des Mittelalters
vor, strebte ihnen auf alle Weise nach und wurde dabei
über den Religionsunterschied völlig gleichgültig . Die
Bewunderung der historischen Größe absorbierte alles
(0 . S . 138 , 405 ) .
Bei den Philologen kam dann noch manche besondere
Torheit hinzu , durch welche sie die Blicke der Welt auf
sich zogen . Wie weit Papst Paul II . berechtigt war , das
Heidentum seiner Abbreviatoren und ihrer Genossen zur
Rechenschaft zu ziehen , bleibt allerdings sehr zweifelhaft ,
da sein Hauptopfer und Biograph Platina (o . S . 210,308 )
es meisterlich verstanden hat , ihn dabei als rachsüchtig
wegen anderer Dinge und ganz besonders als komische
Figur erscheinen zu lassen . Die Anklage auf Unglauben ,

1 Bursellis , Ann . Bonon . bei Murat . XXIII , Col , 909 : monimen -
tum hoc eonditum a Joanne Bentivolo secundo Patriae rectore ,
cui virtus et fortuna cuncta quae optari possunt bona affatim
praestiterunt . Nach den Worten des Chronisten kann diese In¬
schrift wohl nicht außen an dem neu erbauten Turme angebracht
gewesen sein , obwohl es unklar bleibt , wo sie gestanden . War
sie sichtbar oder verborgen ? Etwa in einem Grundstein ? Im
letztem Falle verbände sich wohl damit eine neue Idee : das Glück
sollte durch die geheime Schrift , die vielleicht nur noch der Chro¬
nist kannte , magisch an das Gebäude gefesselt werden .



480 SECHSTER ABSCHNITT - DRITTES KAPITEL

Heidentum \ Leugnung der Unsterblichkeit usw . wurde
gegen die Verhafteten erst erhoben , nachdem der Hoch¬
verratsprozeß nichts ergeben hatte ; auch war Paul , wenn
wir recht berichtet werden , gar nicht der Mann dazu ,
irgend etwas Geistiges zu beurteilen , wie er denn die Römer
ermahnte , ihren Kindern über Lesen und Schreiben hin¬
aus keinen weitern Unterricht mehr geben zu lassen . Es
ist eine ähnliche priesterliche Beschränktheit wie bei Sa-
vonarola (oben S . 451 ff .) , nur daß man Papst Paul hätte
erwidern können , er und seinesgleichen trügen mit die
Hauptschuld , wenn die Bildung den Menschen von der
Religion abwendig mache . Daran aber ist doch nicht zu
zweifeln , daß er eine wirkliche Besorgnis wegen der heid¬
nischen Tendenzen in seiner Nähe verspürte . Was mö¬
gen sich vollends die Humanisten am Hofe des heidnisch
ruchlosen Sigismondo Malatesta erlaubt haben ? (o . S . 469 ,
Anm . 4 . ) Gewiß kam es bei diesen meist haltungslosen
Menschen wesentlich darauf an , wie weit ihre Umgebung
ihnen zu gehen gestattete . Und wo sie das Christentum
anrühren , da paganisieren sie es (o . S . 257L,242f .) . Man
muß sehen , wie weit z . B . ein Gioviano Pontano die Ver¬
mischung treibt ; ein Heiliger heißt bei ihm nicht nui
Divus , sondern Deus ; die Engel hält er schlechtweg mit
den Genien des Altertums für identisch 2

, und seine An¬
sicht von der Unsterblichkeit gleicht einem Schattenreiche .
Es kommt zu einzelnen ganz wunderbaren Exzessen in
dieser Beziehung . Als 1526 Siena 8 von der Partei der Aus¬
getriebenen angegriffen wurde , stand der gute Domherr
Tizio , der uns dies selber erzählt , am 22 . Juli vom Bette
auf , gedachte dessen , was im dritten Buch des Macrobius
geschrieben steht , las eine Messe und sprach dann die in
jenem Autor aufgezeichnete Devotionsformel gegen die
1 Quod nimium gentilitatis amatores essemus .
2 Während doch die bildende Kunst wenigstens zwischen Engeln
und Putten unterschied und für alle ernsten Zwecke die erstem
anwandte . •— Ann . Estens . bei Murat . XX , Col . 468 heißt der
Amorin oder Putto ganz naiv : instar Gupidinis angelus .
3 Deila Valle , Lettere sanesi III , 18 .
4 Macrob . Saturnal . III , g . Ohne Zweifel machte er auch die
dort vorgeschriebenen Gesten dazu .







ifcT*i¥iti<irtliiiMwmimuijtaa;.

VERMISCHUNG VON HEIDEN - UND CHRISTENTUM 481

Feinde aus , nur daß er statt Tellus mater teque Jupiter
obtestor sagte : Tellus teque Christe Deus obtestor . Nach¬
dem er damit noch an den zwei folgenden Tagen fort¬
gefahren , zogen die Feinde ab . Von der einen Seite sieht
dergleichen aus wie eine unschuldige Stil - und Modesache,
von der andern aber wie ein religiöser Abfall.

VIERTES KAPITEL

VERFLECHTUNG VON ANTIKEM UND NEUERM
ABERGLAUBEN

Doch das Altertum hatte noch eine ganz besonders gefähr¬
liche Wirkung , und zwar dogmatischer Art : es teilte der
Renaissance seine Art des Aberglaubens mit . Einzelnes
davon hatte sich in Italien durch das Mittelalter hindurch
am Leben erhalten ; um so viel leichter lebte das Ganze
neu auf . Daß dabei die Phantasie mächtig mitspielte , ver¬
steht sich von selbst . Nur sie konnte den forschenden Geist
der Italiener so weit zum Schweigen bringen .
Der Glaube an die göttliche Weltregierung war, wie ge¬
sagt, bei den einen durch die Masse des Unrechtes und
Unglückes erschüttert ; die andern , wie z . B . Dante , gaben
wenigstens das Erdenleben dem Zufall und seinem Jam¬
mer preis , und wenn sie dabei dennoch einen starken
Glauben behaupteten , so kam dies daher , daß sie die höhere
Bestimmung des Menschen für das Jenseits festhielten .
Sobald nun auch diese Überzeugung von der Unsterblich¬
keit wankte , bekam der Fatalismus das Übergewicht —
oder wenn letzteres geschah , so war ersteres die Folge
davon .
In die Lücke trat zunächst die Astrologie des Altertums ,
auch wohl die der Araber . Aus der jedesmaligen Stellung
der Planeten unter sich und zu den Zeichen des Tier¬
kreises erriet sie künftige Ereignisse und ganze Lebens¬
läufe und bestimmte auf diesem Wege die wichtigsten
Entschlüsse. In vielen Fällen mag die Handlungsweise ,
zu welcher man sich durch die Gestirne bestimmen ließ ,

5 “


	Seite 464
	Seite 465
	Seite 466
	Seite 467
	Seite 468
	Seite 469
	Seite 470
	Seite 471
	Seite 472
	Seite 473
	Seite 474
	Seite 475
	Seite 476
	Seite 477
	Seite 478
	Seite 479
	Seite 480
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 481

