UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Die Kultur der Renaissance in Italien

Burckhardt, Jacob
Stuttgart, 1966

5. Erschutterung des Glaubens Uberhaupt

urn:nbn:de:hbz:466:1-81287

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81287

516 SECHSTER ABSCHNITT — FUNFTES KAPITEL

diejenigen Gelehrten, welche von seiner Divination nichts
hielten '.

Die Alchimie endlich, welche im Altertum erst ganz spiit,
unter Diocletian, erwdhnt wird, spielt zur Zeit der Bliite
der Renaissance nur eine untergeordnete Rolle®. Auch
diese Krankheit hatte Italien frither durchgemacht im
14. Jahrhundert, als Petrarca in seiner Polemik dagegen
es zugestand: das Goldkochen sei eine weitverbreitete
Sitte®. Seitdem war in Italien diejenige besondere Sorte
von Glauben, Hingebung und Isolierung, welche der Be-
trieb der Alchimie verlangt, immer seltener geworden,
wihrend italienische und andere Adepten im Norden die
groBen Herren erst recht auszubeuten anfingen®. Unter
Leo X. hieBen bei den Italienern die wenigen®, die sich
noch damit abgaben, schon ,,Gribler” (ingenia curiosa),
und Aurelio Augurelli, der dem groBen Goldverichter
Leo selbst sein Lehrgedicht vom Goldmachen widmete,
soll als Gegengeschenk eine prichtige, aber leere Borse
erhalten haben. Die Adeptenmystik, welche aufler dem
Gold noch den allbegliickenden Stein der Weisen suchte,
ist vollends erst ein spidtes nordisches Gewichs, welches
uht.

aus den Theorien des Paracelsus usw. emporb

FUNFTES KAPITEL

ERSCHUTTERUNG DES GLAUBENS UBERHAUPT

l\’lil diesem Aberglauben sowohl als mit der Denkweise
des Altertums iiberhaupt hdngt die Erschiitterung des

! Das Notwendigste iiber diese Nebengattungen der Mantik gibt
Corn. Agrippa, de occulta philosophia cap. 52. 57.

* Libri, Hist. des sciences mathém. II S. 122.

# Novi nihil narro, mos est publicus. (Remed. utriusque fortunae
S. g3), eine der sehr lebendig und ab irato geschriebenen Partien
dieses Buches.

* Hauptstelle bei Trithem. Ann. Hirsaug. II S. 286 fF.

® Neque enim desunt, heiBt es bei Paul. Jov. Elog. lit. S. 150 s.
v. Pompon. Gauricus. Vgl. ebenda S. 130 s. v. Aurel. Augurellus.
— Macaroneide, Phant, XII.

Bl

L
[




UNGLAUBE L

Glaubens an die Unsterblichkeit eng zusammen. Diese
Frage hat aber tiberdies noch viel weitere und tiefere Be-
ziechungen zu der Entwicklung des modernen Geistes im
groBen und ganzen.

Eine michtige Quelle aller Zweifel an der Unsterblich-
keit war zunichst der Wunsch, der verhalten Kirche, wie
sie war, innerlich nichts mehr zu verdanken. Wir sahen,
daB die Kirche diejenigen, welche so dachten, Epikureer
nannte (oben S. 471 f.). Im Augenblick des Todes mag sich
mancher wieder nach den Sakramenten umgesehen haben,
aber Unzihlige haben wihrend ihres Lebens, zumal wih-
rend ihrer titigsten Jahre, unter jener Voraussetzung ge-
lebt und gehandelt. DaB sich daran bei vielen ein allge-
meiner Unglaube hiangen mubte, ist an sich einleuchtend
und iiberdies geschichtlich auf alle Weise bezeugt. Es
sind diejenigen, von welchen es bei Ariost heift: sie
glauben nicht tber das Dach hinaus®. In Italien, zumal
in Florenz, konnte man zuerst als ein notorisch Ungldu-
biger existieren, wenn man nur keine unmittelbare Feind-
seligkeit gegen die Kirche iibte?. Der Beichtvater z. B.,
der einen politischen Delinquenten zum Tode vorbereiten
soll, erkundigt sich vorldufig, ob derselbe glaube? ,,denn
es war ein falsches Geriicht gegangen. er habe keinen
Glauben ®*.

Der arme Siinder, um den es sich hier handelt, jener
(S. 56 erwahnte) Pierpaolo Boscoli, der 1513 an einem
Attentat gegen das eben hergestellte Haus Medici teil-
nahm., ist bei diesem AnlaB zu einem wahren Spiegelbild
der damaligen religiosen Konfusion geworden. Von Hause
aus der Partei Savonarolas zugetan, hatte er dann doch

! Ariosto, Sonetto 34 . .. non creder sopra il tetto. Der Dichter
sagt es mit Bosheit von einem Beamien aus, der in einer Sache
von Mein und Dein gegen ihn entschieden hatte. S

* [Zusatz Geigers: Auch hier mull wieder apf Georg. (wnn_sthns
Plethon hingewiesen werden, dessen [gnorierung des (Iﬁhr]sten-
tums auf die damaligen Italiener, hesonders die Florentiner, be-
stimmend wirkte.]
 Narrazione del caso del Boscoli. Arch. stor. I S. 273 ff. — Der
stehende Ausdruck war non aver fede, vgl. Vasari B. IV 8. 133,
Vita di Piero di Cosimo.




518 SECHSTER ABSCHNITT — FUUNFTES KAPITEL

fur die antiken Freiheitsideale und anderes Heidentum
geschwirmt; in seinem Kerker aber nimmt sich jene Partei
wiederum seiner an und verschafft ihm ein seliges Ende
in ihrem Sinne. Der pietdtvolle Zeuge und Aufzeichner
des Herganges ist einer von der Kiinstlerfamilie della
Robbia, der gelehrte Philologe Luca. Ach', seufzt Bos-
coli, .,,treibet mir den Brutus aus dem Kopf, damit ich
meinen Gang als Christ gehen kann!®“ — Luca: ,,Wenn
Ihr wollt, so ist das nicht schwer; Ihr wisset ja, daB jene
Romertaten uns nicht schlicht, sondern idealisiert (con
arte accresciute) iberliefert sind.”” Nun zwingt jener seinen
Verstand zu glauben und jammert, daB3 er nicht freiwillig
glauben konne. Wenn er nur noch einen Monat mit
guten Monchen zu leben hétte, dann wirde er ganz geist-
lich gesinnt werden! Es zeigt sich weiter, daB diese Leute
vom Anhang Savonarolas die Bibel wenig kannten; Bos-
coli kann nur Paternoster und Avemaria beten und er-
sucht nun den Luca dringend, den Freunden zu sagen,
sie mochten die Heilige Schrift studieren, denn nur, was
der Mensch im Leben erlernt habe, das besitze er im
Sterben. Darauf liest und erkldrt ihm Luca die Passion
nach dem Evangelium Johannis; merkwiirdigerweise ist
dem Armen die Gottheit Christi einleuchtend, wihrend
ithm dessen Menschheit Mithe macht; diese mochte er
gerne so sichtbar begreifen, ,,als kime ihm Christus aus
einem Walde entgegen” — worauf ihn sein Freund zur
Demut verweist, indem dies nur Zweifel seien, welche
der Satan sende, Spiter fdllt ihm ein ungeldstes Jugend-
geliibde einerWallfahrt nach derlmpruneta ein ; der Freund
verspricht es zu erfiillen an seiner Statt. Dazwischen kommt
der Beichtvater, ein Monch aus Savonarolas Kloster, wie
er ihn erbeten hatte, gibt ihm zunichst jene oben er-
wihnte Erlauterung iiber die Ansicht des Thomas von
Aquino wegen des Tyrannenmordes, und ermahnt ihn
dann, den Tod mit Kraft zu ertragen. Boscoli antwortet:
,,Pater, verlieret damit keine Zeit, denn dazu gentigen
mir schon die Philosophen; helfet mir, den Tod zu er-
leiden aus Liebe zu Christus.”” Das Weitere, die Kom-
munion, der Abschied und die Hinrichtung, wird auf sehr




L

REUE IN DER TODESSTUNDE 19

rihrende Weise geschildert, besonders hervorzuheben ist
aber der eine Zug, dall Boscoli, indem er das Haupt auf
den Block legte, den Henker bat, noch einen Aun’“r blick
mit dem Hieb zu warten: ., hdllf‘ nimlich die ganze
Zeit uiber (seit der "._{-H'kiillrll;gl.lr]g des Todesurteils) nach
einer engen Vereinigung mit Gott gestrebt, ohne sie nach
Wunsch zu erreichen, nun gedachte er in diesem Augen-
blick durch volle Anstrengung sich ginzlich Gott hinzu-
geben.” Offenbar ist es ein Ausdruck Savonarolas, der —
halbverstanden — ihn beunruhigt hatte.

Besdlen wir noch mehr Bekenntnisse dieser Art, so wurde
das O‘E‘]blll’"é‘ Bild jener Zeit um viele wichtige Ziige reicher
werden, dia s E\(ma Abhandlung und kein Gedicht gibt.
?“*.-"u' wiirden noch besser sehen, wie stark der angeborene
religiose Trieb, wie subjektiv und auch wie schwankend
das Verhiltnis des einzelnen zum Religiosen war und
was fiir gewaltice Feinde dem letztern ﬂt-wmlu!:( rstanden.
DaB Menschen von einem so beschaffenen Innern nicht
taugen, eine neue Kirche zu bilden, ist unleugbar, aber
die Geschichte des abendlindischen Geistes wdre unvoll-
stindig ohne die Betrachtung jener Girungszeit der Ita-
liener, wihrend sie sich den Blick auf andere \'diltmt‘n. die
amGedanken keinenTeil hatten, getrost ersparen darf, Doch
wir kehren zur Frage von der Umtm blichkeit zuriick.
Wenn der Unglaub » in dieser Beziehung unter den hoher
Entwickelten eine so bedeutende Stellung gewann, so hing
dies weiter davon ab, daB die grofle irdische Aufgabe der
Entdeckung und P{f_“nm]uhtmn der Welt in Wort und Bild
alle Geistes- und ‘~wt lenkrifte bis zu einem hohen Grade
fiir sich in Anspruch na 1hm. Von dieser notwendigen W elt-
lichkeit der Renaissance war schon (S. 4661f) die Rede.
Aber iiberdies erhob sich aus dieser Forschung und Kunst
mit derselben Notwendigkeit ein allgemeiner Geist des
Zweifels und der F rage. Wenn derselbe sich in der Lite-
ratur wenig kundgibt, wenn er z. B. zu einer Kritik der
biblischen Gesc hichte (S. 476 f.) nur vereinzelte Anlaufe
verrdt, so mufl man nicht glauben, er sei nicht vorhanden
gewesen. Er war nur iibertont durch das soeben genannte
Bediirfnis des Darstellens und Bildens in allen Fachern,




520 SECHSTER ABSCHNITT — FUNFTES KAPITEL

d. h. durch den positiven Kunsttrieb; aullerdem hemmte
ihn auch die noch vorhandene Zwangsmacht der Kirche,
sobald er theoretisch zu Werke gehen wollte. Dieser Geist
des Zweifels aber muBte sich unvermeidlich und vorzugs-
weise auf die Frage vom Zustand nach dem Tode werfen,
aus Griinden, welche zu einleuchtend sind. als dal} sie
{_];'['.‘!Iiill!'lt Z1 \'\'(’f]_'{](“.’-ll h]'{lutflll(?]],

Und nun kam das Altertum hinzu und wirkte auf diese
ganze Angelegenheit in zwiefacher Weise. Fiirs erste suchte
man sich die Psychologie der Alten anzueignen und pei-
nigte den Buchstaben des Aristoteles um eine entschei-
dende Auskunft. In einem der lucianischen Dialoge jener
Zeit! erzihlt Charon dem Merkur, wie er den Aristoteles
bei der Uberfahrt im Nachen selber um seinen Unsterb-
lichkeitsglauben befragt habe; der vorsichtige Philosoph,
obwohl selber bereits leiblich gestorben und dennoch fort
lebend, habe sich auch jetzt nicht mit einer klaren Ant-
wort kompromittieren wollen; wie werde es erst nach
vielen Jahrhunderten mit der Deutung seiner Schriften
gehen! — Nur um so eifriger stritt man uber seine und
anderer alten Schriftsteller Meinungen in betreff der wahren
Beschaffenheit der Seele, ihren Ursprung, ihre Praexistenz.
ihre Einheit in allen Menschen, ihre absolute Ewigkeit,
ja ihre Wanderungen, und es gab Leute, die dergleichen
auf die Kanzel brachten® Die Debatte wurde iberhaupt
schon im 15. Jahrhundert sehr laut; die einen bewiesen,
daB Aristoteles allerdings eine unsterbliche Seele lehre?;
andereklagten iiber die Herzenshirte derMenschen, welche
die Seele gern breit auf einem Stuhl vor sich sitzen sdhen,
um iiberhaupt an ihr Dasein zu glauben®*; Filelfo in seiner
Leichenrede auf Francesco Sforza fithrt eine bunte Reihe
von Aussagen antiker und selbst arabischer Philosophen
zugunsten der Unsterblichkeit an und schlieBt dies im
Druck” anderthalb enge Folioseiten betragende Gemisch

! Jovian. Pontan. Charon, Opp. II S, 1128—1195.

? Faustini Terdocei triumphus stultitiae, L. II.

3 So Borbone Morosini um 1460, vgl. Sansovino, Venezia, L. XIII
5. 243,

* Vespas. Fiorent. S. 260.

5 Orationes Philelphi 8. 18.




wn

UNSTERBLICHKEITSGLAUBE 21

mit zwei Zeilen: .,.Uberdies haben wir das Alte und Neue
Testament, was uber alle Wahrheit ist”. Dazwischen
kamen die florentinischen Platoniker mit der Seelenlehre
Platos, und, wie z. B. Pico, mit sehr wesentlicher Ergan-
zung derselben aus der Lehre des Christentums. Allein
die Gegner erfillten die gebildete Welt mit ithrer Meinung.
Zu Anfang des 16. Jahrhunderts war das A rgernis, das die
Kirche darob empfand, so hoch gestiegen, daB Leo X. auf
dem lateranensischen Konzil (1513) eine Konstitution *
erlassen mufBte zum Schutz der Unsterblichkeit und Indi-
vidualitit der Seele, letzteres gegen die, welche lehrten,
die Seele sei in allen Menschen nur eine. Wenige Jahre
spiater (1516) erschien aber das Buch des Pomponazzo,
worin die Unmoglichkeit eines philnsophischen Beweises
fiir die Unsterblichkeit dargetan wurde, und nun spann
sich der Kampf mit Gegenschriften und Apologien fort
und verstummte erst gegenuiber der katholischen Reaktion.
Die Priexistenz der Seelen in Gott, mehr oder weniger
nach Platos Ideenlehre gedacht, blieb lange ein sehr ver-
breiteter Begriff und kam z. B. den Dichtern® gelegen.
Man erwog nicht niher, welche Konsequenz fiir die Art
der Fortdauer nach dem Tode daranhing.

Dic zweite BEinwirkung des Altertums kam ganz vo rzilg-
lich von jenem merkwiirdigen Fragment aus Giceros
sechstemn Buche vom Staat her, welches unter dem Nam en
, Traum des S{tipio“ bekannt ist. Ohne den Kommentar
des Macrobius wire es wahrscheinlich untergegangen wie
die tibrige zweite Hilfte des Ciceronischen Werkes; nun
war es wieder in unzihligen Abschriften® und von An-
fang der Typographie an :n Abdriicken verbreitet und
wurde mehrfach neu kommentiert. Es ist die Schilderung
eines verkldrten Jenseits fur die grofBen Manner, durch-

t Septimo Decretal Lib. V, Tit. I11, cap. 8.

2 Ariosto, Orlando, canto VII Str. 61. — Ins Lécherliche gezogen:
Orlandino, cap. IV Str. 67. 68 (vgl. 0. S. 304). — Cariteo, ”cin
Mitglied der 1l'capolit;mia-chcn Akademie des Pontanus, benutzt
die Priexistenz der Seelen, um die Sendung des Hauses Aragon
damit zu verherrlichen. Roscoe, T.eone X, ed. Bossi, I1 S 283,
3 Orelli ad Cic. de rnpuh[. L. VI. — Vgl auch Lucan. Pharsal.

[X, Anfang.




522 SECHSTER ABSCHNITT — FUNFTES KAPITEL

tont von der Harmonie der Sphidren. Dieser Heiden-

himn fiir den sich allmihlich auch noch andere Aus-

sagen der Alten fanden, vertrat allmihlich in demselben
Male den christlichen Himmel. in welchem das Ideal
der historischen GroBe und des Ruhmes die Ideale des
christlichen Lebens in den Schatten stellte, und dabei
wurde doch das Gefiih]l nicht beleidigt, wie ]}f‘l der Lehre
von dem ginzlichen Aufhoren der Persénlichkeit. Schon
Petrarca griindet nun seine Hoffnung wesentlich auf
diesen ,, Traum des Q-rf'piu“, auf die :\uBernnrfu n 1n andern
Ciceronischen Schriften und auf Platos E’lmth ohne die
Bibel zu erwdhnen'. /Warum soll ich®. fragt er anders-
wo, yals Katholik eine Hoffnung nicht teilen, we ]rlw ich
erweislich bei den Heiden vorfinde ?“ Etwas spéter schrieb
Coluccio Salutati seine (noch handschriftlich vorhandenen)
»Arbeiten des Herkules®, wo am SchluB bewiesen wird.
daly den energischen Menschen, welche die ungeheuren
Muhen der Erde iiberstanden haben. der Wohnsitz auf
den Sternen von Rechts wegen gehore®. Wenn Dante
noch strenge darauf gehalten hdHt' dafl auch die oroften
Heiden, :]r_trwn er gewill das Paradies gonnte, doch nicht
uber jenen Limbus am Eingang der Holle hm:msk:lm[-n“
so griff jetzt die Poesie mit beiden Héinden nach den
neuen liberalen Ideen vom Jenseits. Cosimo der Altere
wird, laut Bernardo Pulcis Gedicht auf seinen Tod, im
Himmel empfangen von Cicero, der ja auch , Vater des
Vaterlandes” geheiBen, von den Fabiern. von Curius,
Fabricius und vielen ande n; mit ithnen wird er eine
Zierde des Chores sein, wo nur tadellose Seelen singen*
' Petrarca. epp. dm IV, 3. IV, 6. Fracass, (ital.) I, 498 ff., 510 ff.

(2]

* Fil. Villani, Vite S. 15_ i] lese me 1]m.urr]]n¢ Stelle, wo "‘L\'vr!i-
dienst und Heide ralnm zusammentreffen, lautet: che agli uomini
fortissimi, poiche hanno vinto le mostruose fatiche della terra.
debitamente sieno L}HEL’ le stelle.
? Inferno IV, 24 ff. — Vgl. Purgatorio VII, 28; XXII. 10o0.

* Dieser Heidenhimmel findet sich deutlich auch in der Grab-
schrift des Tonbildners Nicold dell’ Arca

Nunc te Praxiteles, Phidias, Polycletus adorant
\I]Ta]'IT[l]qut tuas, o \1(0Lu mManus,

(Bei Bursellis, Ann. Bonon. bei Murat. X XIII, Col. g12.)




UNSTERBLICHKEITSGLAUBE 523

Aber es gab in den alten Autoren noch ein anderes, weniger

gefilliges Bild des Jenseits, nimlich das Schattenreich Ho-
mers und derjenigen Dichter, welche jenen Zustand nicht
versitBt und humanisiert hatten. Auf einzelne Gemuter
machte auch dies Eindruck. Gioviano Pontano legt irgend-
wo ' dem Sannazar die Erzihlung einerVision in den Mund,
die er frihmorgens im Halbschlummer gehabt habe. Fs er-
scheint ihm ein verstorbener Freund, Ferrandus Januarius,
mit dem er sich einst oft iiber die Unsterblichkeit der Seele
unterhalten hatte; jetzt fragt er ihn, ob die Ewigkeit und
Schrecklichkeit der ilo]]emtmfuﬂ.‘w ahrheit sei? Der Schat-
ten antwortet nach einigem Schweigen ganz im Sinne des
Achill, als ihn Odysseus befragte: ,So viel sage und be-
teure ich dir, daB wir vom leiblichen Leben Abgeschie-
denen das stiarksteVerlangen tragen, wieder in dasselbe zu-
riickzukehren.“ Dann grilit und verschwindet er.

s ist gar nicht zu verkennen, daB solche Ansichten vom
Zustande nach dem Tode das Aufhoren der wesentlichsten
christlichen Dogmen teils voraussetzen, teils verursachen.
Die Begriffe von Siinde ur 1d Erlosung miussen fast vollig
verduftet t gewesen sein. Man darf sich durch die W |1]\uur=
der BUBi]J"”{_.‘di:&I(-‘T und durch die BuBepidemien, von w el-
chen oben (S. 440 ff., 461 ff) die Rede war, nicht irre-
machen lassen; denn, selbst zugegeben, daf3 auch die in-
dividuell entwickelten Stinde daran teilgenommen hatten
wie alle andern, so war die Hauptsache dabei doch nur
das Rithrungsbedurinis, die Losspannung heftiger Ge-
miiter. das Entsetzen iiber groBes [Landesungliick, der
Schrei zum Himmel um Hilfe. Die Weckung des Gt\.-
wissens hatte durchaus nicht m:tummhg das Gefiihl «
Stiindhaftigkeit und des Bediirfnisses der E rlésung zur
Folge, ja selbst eine sehr heftige duflere Bule setzt nicht
DOtWendw eine Reue im christlichen Sinne voraus. Wenn
kraftig entwickelte Menschen der Hrncms)mrr uns erzih-
len, ihr Prinzip sei: nichts zu bereuen” kann dies

! In seiner spéten Schrift Actius

= non poenitere ullius rei quam

;ardanus, de proj pria vita, cap. 15:
voluntarie effecerim, etiam quae Tmeé ale cessisset; ohne dieses wire

ich der ungliicklichste Mensch gewesen




524 SECHSTER ABSCHNITT — FUNFTES KAPITEL

allerdings sich auf sittlich indifferente Angelegenheiten, auf
blof3 [JIlJ\[llf"{" und UnzweckmiBiges huwlwn- aber von
selbst wird sich diese Verac htung der Reue auch auf das
sittliche Gebietausdehnen. wesilileruv leeineallgemeine,
namlich das individuelle Kraftgefiihl ist. Das passive und
kontemplative Christentum mit seiner bestandigen Be
ziehung auf eine jenseitige hohere Welt beherrschte diese
Munac.h:,n nicht mehr. Machiavell wagte dann die weitere
Konsequenz: dasselbe kénne auch dem Staat und ciu
Verteidigung von dessen Freiheit nicht férderlich sein?
Welche Gestalt muBite nun die trotz allem v:nﬁheuulenc
starke Religiositit bei den tiefern Naturen annehmen?
Es ist der Theismus oder Deismus. wie man will. Den
letztern Namen mag diejenige Denkweise fithren, welche
das Christliche abgestreift hat, ohne einen weitern Ersatz
fir das Gefiihl zu suchen oder zu finden. Theismus aber
erkennen wir in der erhohten positiven Andacht zum
gottlichen Wesen, welche das Mittelalter nicht gekannt
hatte. Dieselbe schlieBt das Christentum nicht aus und
kann sich jederzeit mit dessen Lehre von der Stinde, Er-
losung und Unsterblichkeit verbinden. aber sie 1st auch
ohne dasselbe in den Gemiitern vorhanden.

Bisweilen tritt sie mit I{ind]i{“iwr Naivitdt, ja mit einem
halbheidnischen Anklang aul (J:m mnc,}wmi ithr als der
allmédchtige Erfiller der W um,che. .. B. Alberti erziihlt®
wie er nach der Hochzeit sich mil seiner Gemahlin
einschloll und vor dem Hausaltar mit dem Marienbilde
niederkniete, worauf sie aber nicht zur Madonna, son-
dern zu Gott beteten, er moge ihnen verleihen die
richtige Jeniitzung ihrer Giiter, langes Zusammenleben
in Frohlichkeit und Eintracht und viele mannliche
Nachkommen:  fiir mich betete ich um Reichtum,
Freundschaften und Ehre. fiir sie um Unbescholtenheit.,
Ehrbarkeit und daB sie eine gute Haushilterin werden
11‘1{jfrf=”, Wenn dann noch eine starke Antikisie rang im
Ausdruck hinz ukommt, so hat man es bisweilen schwer.

! Discorsi, L. IL ap. 2.
* Del governo della famiglia S. 114.




THEISMUS 525

den heidnischen Stil und die theistische Uberzeugung
auseinanderzuhalten .

Auch im Ungluck auBert sich hie und da diese Gesinnung
mit ergreifender Wahrheit. Es sind aus der spétern Zeit
des Firenzuola, da er jahrelang am Fieber krank lag, einige
Anreden an Gott vorhanden, in welchen er sich beildufig
mit Nachdruck als einen gldubigen Christen geltend macht
und doch ein rein thmq‘ubc 1e8 R{"\'\UBLbEH] an den Tag
Iwrt” Er faBt sein Leiden weder als Siindenschuld noch
rllH Priiffung und Vorbereitung auf eine andere Welt; es
st eine J'-‘angelwrﬁnhrlt swischen ihm und Gott allein, der
die méchtige Liebe zum [eben zwischen den Menschen
und seine ‘um?umﬂumr hineingestellt hat. Ich fluche,
doch nur gegen die Natur, denn deine GI{}HP verbietet
mir. dich selbst zu nennen . .. gib mir den Tod, Herr,
ich flehe dich an, gib mir ihn jetzt!”

Finen augensc heinlichen Beweis fiir einen ausgebildeten,
bewuBten Theismus wird man freilich in diesen und
ihnlichen Aussagen vergebens suchen: die Betreffenden
glaubten zum Teil noch Christen zu sein und respektierten
auBerdem aus verschiedenen Griinden die vorhandene
Kirchenlehre. Aber zur Zeit der Reformation, als die Ge-
danken gezwungen waren, sich abzukldren, gelangte diese
Denkweise zu einem deutlichern Bewultsein; eine An-
zahl der italienischen Protestanten erwiesen s1ch

1 Als Beispiel die kurze Ode des M. Antonio Flaminio aus den
Coryciana (vgl. 0. S. 246 A. 2):

Dii quibus tam Corycius venusta

Signa, tam dives [:nsu]t sacellumn,

Ulla si vestros animos piorum
Gratia tangit,

Vox jocos risusque senis faceti

Sospites servate diu ; senectam

Vos date et semper viridem et Falerno
Usque madentem.

At simul longo satiatus aevo

quumtl terras, d: 1})1]3115 Deorum

Laetus intersit, potiore mutans
Nectare Bacchum

ol. IV, b 1 47 it

* Firenzuola, opere

T




526 SECHSTER ABSCHNITT — FUNFTES KAPITEL

trinitarier, und die Sozinianer machten sogar als Fliicht-
linge in weiter Ferne den denkwiirdigen Versuch, eine
Kirche in diesem Sinn zu !u:m’:tun'mn Aus dem bisher
Gesagten wird wenigstens so viel klar geworden sein, daB
auBer dem humanistischen Rationalismus noch andere
Geister in diese Segel wehten.

Ein '\-Iir‘rclpurlk't der ganzen theistischen Denkweise ist
wohl in der platonischen Akademie von Florenz und ganz
besonders in Lorenzo magnifico selbst zu suchen. Die
theoretischen Werke und selbst die Briefe jener Manner
geben doch nur die Hilfte ihres Wesens. Es ist wahr, dal
Lorenzo von Jugend auf bis an win Lebensende sich dog-
matisch christlich gedullert hat' und daB Pico sogar unter
die Herrschaft ‘mvmmrt:]gls und in eine monchisch asze-
tische Gesinnung hineingeriet®. Allein in den Hymnen
Lorenzos® welche wir als das hc hste Resultat des Geistes
jener Schule zu bezeichnen versucht sind, spricht ohne
Riickhalt der Theismus, und zwar von einer Anschauung
aus, welche sich bemiiht, die Welt als einen grollen mora-
lischen und physischen Kosmos zu betrachten. Wihrend
die Menschen des Mittelalters die Welt ansehen als ein
Jammertal, welches Papst und Kaiser hiiten miissen bis
zum Auftreten des Antichrist, wihrend die Fatalisten der
Renaissance abwechseln zwischen Zeiten der gewaltigen
Energie und Zeiten der dumpfen Resignation oder des
Aberglaubens, erhebt sich hmu im Kreise* auserwihlter

! Nic. Valori, vita di Lorenzo, passim. — Die schone Instruktion
an seinen Sohn Kard. (Tm\':mm bei Fabroni, Laurentius, Adnot. 178
unu in den Beilagen zu Roscoe, Leben des Lorenzo.

® Jo. Pici vita, auct. Jo. Franc. Pico, — Seine Deprecatio ad Deum
in den Deliciae pm:hr italor.
* Es sind die Gesidnge: Orazione (,,V Tagno Dio, per

a cui costante

legge ete.“ bei Roscoe, Leone X, t=c1 Bossi VIIT S. 120); — der
[hmnm (»Oda il sacro inno tutta la natura etc.“ bei Idl:um;i
Laurentius, Adnot. 9); — L’ altercazione (Poesie di Lorenzo magn. I

S. 265; in 19trl:*nr‘wamml1mu sind auch die iibrigen hier genann-
ten Gedichte mit 1‘}fred1uLM| [Bonardi, Giorn. stor. 5% S.;‘_-—S?
hat muhrrt*w*ct.: N, rlpﬂ zum nnnde-ﬂm: Lhm dieser Hymnen Uber-
tragungen antiker Vorbilder sind.]

= W enn es dem Pulei in seinem Morgante irgendwo mit reli-
giosen Umgvn FErnst ist, so wird dies von Ges. J\VI Str. 6 gelten:




THEISMUS o W7

Geister, die Idee, dall die sichtbare Welt von Gott aus
Liebe geschaffen, daB sie ein Abbild des in ihm priexistie-
renden Vorbildes sei, und daB er ihr dauernder Beweger
und Fortschopfer bleiben werde. Die Seele des einzelnen
kann zunichst durch das Erkennen Gottes ihn in ihre
engen Schranken zusammenziehen, aber auch durch Liebe
su ihm sich ins Unendliche ausdehnen, und dies ist dann
die Seligkeit auf Erden.

Hier beriihren sich Anklinge der mittelalterlichen Mystik
mit platonischen Lehren und mit einem eigentimlichen
modernen Geiste. Vielleicht reifte hier eine hochste Frucht
jener Erkenntnis der Welt und des Menschen, um derent-
willen allein schon die Renaissance von Italien die Fiihrerin
unseres Weltalters heiBen mub.

diese deistische Rede der schonen Heidin Antea ist vielleicht der
greifbarste Ausdruck der Denkweise, welche unter Lorenzos Ge-
nossen geltend war. Die oben (S. 469 A. 1; 475 A. 1] zitierten
Reden des Didmons Astarotte bilden dann guwL.us».-rrnmﬂ.:n die Er-

ganzung dazu.




	Seite 516
	Seite 517
	Seite 518
	Seite 519
	Seite 520
	Seite 521
	Seite 522
	Seite 523
	Seite 524
	Seite 525
	Seite 526
	Seite 527

