
Die Kultur der Renaissance in Italien

Burckhardt, Jacob

Stuttgart, 1966

5. Erschütterung des Glaubens überhaupt

urn:nbn:de:hbz:466:1-81287

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81287


516 SECHSTER ABSCHNITT - FÜNFTES KAPITEL

diejenigen Gelehrten , welche von seiner Divinatiori nichts
hielten \
Die Alchimie endlich , welche im Altertum erst ganz spät ,
unter Diocletian , erwähnt wird , spielt zur Zeit der Blüte
der Renaissance nur eine untergeordnete Rolle 2

. Auch
diese Krankheit hatte Italien früher durchgemacht im
14 . Jahrhundert , als Petrarca in seiner Polemik dagegen
es zugestand : das Goldkochen sei eine weitverbreitete
Sitte 8

. Seitdem war in Italien diejenige besondere Sorte
von Glauben , Hingebung und Isolierung , welche der Be¬
trieb der Alchimie verlangt , immer seltener geworden ,
während italienische und andere Adepten im Norden die
großen Herren erst recht auszubeuten anfingen 4

. Unter
Leo X . hießen bei den Italienern die wenigen 5

, die sich
noch damit abgaben , schon „ Grübler “

(ingenia curiosa ),
und Aurelio Augurelli , der dem großen Goldverächter
Leo selbst sein Lehrgedicht vom Goldmachen widmete ,
soll als Gegengeschenk eine prächtige , aber leere Börse
erhalten haben . Die Adeptenmystik , welche außer dem
Gold noch den allbeglückenden Stein der Weisen suchte ,
ist vollends erst ein spätes nordisches Gewächs , welches
aus den Theorien des Paracelsus usw . emporblüht .

FÜNFTES KAPITEL

ERSCHÜTTERUNG DES GLAUBENS ÜBERHAUPT

Mit diesem Aberglauben sowohl als mit der Denkweise
des Altertums überhaupt hängt die Erschütterung des
1 Das Notwendigste über diese Nebengattungen der Mantik gibt
Corn . Agrippa , de occulta philosophia cap . 52 . 57 .
2 Libri , Hist , des Sciences mathem . II S . 122 .
3 Novi nihil narro , mos est publicus . (Remed . utriusque fortunae
S . 93 ) , eine der sehr lebendig und ab irato geschriebenen Partien
dieses Buches .
4 Hauptstelle bei Trithem . Ann . Hirsaug . II S . 286 ff .
5 Neque enim desunt , heißt es bei Paul . Jov . Elog . lit . S . 150 s .
v . Pompon . Gauricus . Vgl . ebenda S . 130 s . v . Aurel . Augureilus .
— Macaroneide , Phant . XII .



UNGLAUBE 517

Glaubens an die Unsterblichkeit eng zusammen . Diese

Frage hat aber überdies noch viel weitere und tiefere Be¬

ziehungen zu der Entwicklung des modernen Geistes im

großen und ganzen .
Eine mächtige Quelle aller Zweifel an der Unsterblich¬
keit war zunächst der Wunsch , der verhaßten Kirche , wie
sie war , innerlich nichts mehr zu verdanken . Wir sahen ,
daß die Kirche diejenigen , welche so dachten , Epikureer
nannte (oben S . 471 f .) . Im Augenblick des Todes mag sich
mancher wieder nach den Sakramenten umgesehen haben ,
aber Unzählige haben während ihres Lebens , zumal wäh¬
rend ihrer tätigsten Jahre , unter jener Voraussetzung ge¬
lebt und gehandelt . Daß sich daran bei vielen ein allge¬
meiner Unglaube hängen mußte , ist an sich einleuchtend
und überdies geschichtlich auf alle Weise bezeugt . Es
sind diejenigen , von welchen es bei Ariost heißt : sie

glauben nicht über das Dach hinaus 1
. In Italien , zumal

in Florenz , konnte man zuerst als ein notorisch Ungläu¬
biger existieren , wenn man nur keine unmittelbare Feind¬

seligkeit gegen die Kirche übte 2

*****

. Der Beichtvater z . B . ,
der einen politischen Delinquenten zum Tode vorbereiten
soll , erkundigt sich vorläufig , ob derselbe glaube ? „ denn

es war ein falsches Gerücht gegangen , er habe keinen
Glauben 8“ .
Der arme Sünder , um den es sich hier handelt , jener
(S . 56 erwähnte ) Pierpaolo Boscoli , der 15 1 3 an einem

Attentat gegen das eben hergestellte Haus Medici teil¬

nahm , ist bei diesem Anlaß zu einem wahren Spiegelbild
der damaligen religiösen Konfusion geworden . Von Hause

aus der Partei Savonarolas zugetan , hatte er dann doch

1 Ariosto , Sonetto 54 . . . non creder sopra il tetto . Der Dichter

sagt es mit Bosheit von einem Beamten aus , der in einer Sache
von Mein und Dein gegen ihn entschieden hatte .
2 [Zusatz Geigers : Auch hier muß wieder auf Georg . Gemisthos
Plethon hingewiesen werden , dessen Ignorierung des Christen¬
tums auf die damaligen Italiener , besonders die Florentiner , be¬
stimmend wirkte .]
8 Narrazione del caso del Boscoli . Arch . stör . I S . 273 ff. — Der
stehende Ausdruck war non aver fede , vgl . Vasari B . IV S . 133,
Vita di Piero di Cosimo .



518 SECHSTER ABSCHNITT - FÜNFTES KAPITEL

für die antiken Freiheitsideale und anderes Heidentum ri
geschwärmt ; in seinem Kerker aber nimmt sich j ene Partei a
wiederum seiner an und verschafft ihm ein seliges Ende (j
in ihrem Sinne . Der pietätvolle Zeuge und Aufzeichner n
des Herganges ist einer von der Künstlerfamilie della ^
Robbia , der gelehrte Philologe Luca . „ Ach “

, seufzt Bos - ej
coli , „ treibet mir den Brutus aus dem Kopf , damit ich y
meinen Gang als Christ gehen kann !

“ — Luca : „ Wenn ^
Ihr wollt , so ist das nicht schwer ; Ihr wisset ja , daß jene g(
Römertaten uns nicht schlicht , sondern idealisiert (con ß
arte accresciute ) überliefert sind .

“ Nun zwingt jener seinen g
Verstand zu glauben und jammert , daß er nicht freiwillig jj .
glauben könne . Wenn er nur noch einen Monat mit
guten Mönchen zu leben hätte , dann würde er ganz geist¬
lich gesinnt werden ! Es zeigt sich weiter , daß diese Leute
vom Anhang Savonarolas die Bibel wenig kannten ; Bos -

(j .
coli kann nur Paternoster und Avemaria beten und er - w
sucht nun den Luca dringend , den Freunden zu sagen , q
sie möchten die Heilige Schrift studieren , denn nur , was ta
der Mensch im Leben erlernt habe , das besitze er im
Sterben . Darauf liest und erklärt ihm Luca die Passion st
nach dem Evangelium Johannis ; merkwürdigerweise ist
dem Armen die Gottheit Christi einleuchtend , während ar
ihm dessen Menschheit Mühe macht ; diese möchte er w
gerne so sichtbar begreifen , „ als käme ihm Christus aus ^
einem Walde entgegen

“ — worauf ihn sein Freund zur
Demut verweist , indem dies nur Zweifel seien , welche
der Satan sende . Später fällt ihm ein ungelöstes Jugend - gj
gelübde einerWallfahrt nach derlmpruneta ein ; der Freund aj
verspricht es zu erfüllen an seiner Statt . Dazwischen kommt ^
der Beichtvater , ein Mönch aus Savonarolas Kloster , wie g
er ihn erbeten hatte , gibt ihm zunächst jene oben er -
wähnte Erläuterung über die Ansicht des Thomas von m
Aquino wegen des Tyrannenmordes , und ermahnt ihn
dann , den Tod mit Kraft zu ertragen . Boscoli antwortet : ra
„ Pater , verlieret damit keine Zeit , denn dazu genügen y
mir schon die Philosophen ; helfet mir , den Tod zu er - ve
leiden aus Liebe zu Christus .

“ Das Weitere , die Kom -
ge

munion , der Abschied und die Hinrichtung , wird auf sehr g e



REUE IN DER TODESSTUNDE 519

rührende Weise geschildert , besonders hervorzuheben ist
aber der eine Zug , daß Boscoli , indem er das Haupt auf
den Block legte , den Henker bat , noch einen Augenblick
mit dem Hieb zu warten : , ,er hatte nämlich die ganze
Zeit über (seit der Verkündigung des Todesurteils ) nach
einer engen Vereinigung mit Gott gestrebt , ohne sie nach
Wunsch zu erreichen , nun gedachte er in diesem Augen¬
blick durch volle Anstrengung sich gänzlich Gott hinzu¬
geben .

“ Offenbar ist es ein Ausdruck Savonarolas , der —
halbverstanden — ihn beunruhigt hatte .
Besäßen wir noch mehr Bekenntnisse dieser Art , so würde
das geistige Bild jener Zeit um viele wichtige Züge reicher
werden , die uns keine Abhandlung und kein Gedicht gibt .
Wir würden noch besser sehen , wie stark der angeborene
religiöse Trieb , wie subjektiv und auch wie schwankend
das Verhältnis des einzelnen zum Religiösen war und
was für gewaltige Feinde dem letztem gegenüberstanden .
Daß Menschen von einem so beschaffenen Innern nicht
taugen , eine neue Kirche zu bilden , ist unleugbar , aber
die Geschichte des abendländischen Geistes wäre unvoll¬

ständig ohne die Betrachtung jener Gärungszeit der Ita¬
liener , während sie sich den Blick auf andere Nationen , die
amGedanken keinenTeil hatten , getrost ersparen darf . Doch
wir kehren zur Frage von der Unsterblichkeit zurück .
Wenn der Unglaube in dieser Beziehung unter den hoher
Entwickelten eine so bedeutende Stellung gewann , so hing
dies weiter davon ab , daß die große irdische Aufgabe der

Entdeckung und Reproduktion der Welt in Wort und Bild
alle Geistes - und Seelenkräfte bis zu einem hohen Grade
für sich in Anspruch nahm . Von dieser notwendigen Welt¬
lichkeit der Renaissance war schon (S . 466f .) die Rede .
Aber überdies erhob sich aus dieser Forschung und Kunst
mit derselben Notwendigkeit ein allgemeiner Geist des
Zweifels und der Frage . Wenn derselbe sich in der Lite¬
ratur wenig kundgibt , wenn er z . B . zu einer Kritik der
biblischen Geschichte (S . 476 f .) nur vereinzelte Anläufe
verrät , so muß man nicht glauben , er sei nicht vorhanden

gewesen . Er war nur übertönt durch das soeben genannte
Bedürfnis des Darstellens und Bildens in allen Fächern ,



520 SECHSTER ABSCHNITT - FÜNFTES KAPITEL

d . h . durch den positiven Kunsttrieb ; außerdem hemmte
ihn auch die noch vorhandene Zwangsmacht der Kirche ,
sobald er theoretisch zu Werke gehen wollte . Dieser Geist
des Zweifels aber mußte sich unvermeidlich und vorzugs¬
weise auf die Frage vom Zustand nach dem Tode werfen ,
aus Gründen , welche zu einleuchtend sind , als daß sie

genannt zu werden brauchten .
Und nun kam das Altertum hinzu und wirkte auf diese

ganze Angelegenheit in zwiefacherWeise . Fürs erste suchte
man sich die Psychologie der Alten anzueignen und pei¬
nigte den Buchstaben des Aristoteles um eine entschei¬
dende Auskunft . In einem der lucianischen Dialoge jener
Zeit 1 erzählt Charon dem Merkur , wie er den Aristoteles
bei der Überfahrt im Nachen selber um seinen Unsterb¬
lichkeitsglauben befragt habe ; der vorsichtige Philosoph ,
obwohl selber bereits leiblich gestorben und dennoch fort¬
lebend , habe sich auch jetzt nicht mit einer klaren Ant¬
wort kompromittieren wollen ; wie werde es erst nach
vielen Jahrhunderten mit der Deutung seiner Schriften

gehen ! — Nur um so eifriger stritt man über seine und
anderer alten Schriftsteller Meinungen in betreff der wahren
Beschaffenheit der Seele , ihren Ursprung , ihre Präexistenz ,
ihre Einheit in allen Menschen , ihre absolute Ewigkeit ,
ja ihre Wanderungen , und es gab Leute , die dergleichen
auf die Kanzel brachten 2

. Die Debatte wurde überhaupt
schon im 15 . Jahrhundert sehr laut ; die einen bewiesen ,
daß Aristoteles allerdings eine unsterbliche Seele lehre 8;
andere klagten über die Herzenshärte der Menschen , welche
die Seele gern breit auf einem Stuhl vor sich sitzen sähen ,
um überhaupt an ihr Dasein zu glauben

4
; Filelfo in seiner

Leichenrede auf Francesco Sforza führt eine bunte Reihe
von Aussagen antiker und selbst arabischer Philosophen
zugunsten der Unsterblichkeit an und schließt dies im
Druck 5 anderthalb enge Folioseiten betragende Gemisch
1 Jovian . Pontan . Charon , Opp . II S . 1128 — 1195 .
2 Faustini Terdocei triumphus stultitiae , L . II .
3 So Borbone Morosini um 1460 , vgl . Sansovino , Venezia , L . XIII
S . 243 .
1 Vespas . Fiorent . S . 260 .
6 Orationes Philelphi S . 18 .



UNSTERBLICHKEITSGLAUBE 521

mit zwei Zeilen : „ Überdies haben wir das Alte und Neue

Testament , was über alle Wahrheit ist “
. Dazwischen

kamen die florentmischen Platoniker mit der Seelenlehre

Platos , und , wie z . B . Pico , mit sehr wesentlicher Ergän¬

zung derselben aus der Lehre des Christentums . Allein

die Gegner erfüllten die gebildete Welt mit ihrer Meinung .
Zu Anfang des 16 . Jahrhunderts war das Ärgernis , das die

Kirche darob empfand , so hoch gestiegen , daß Leo X . auf

dem lateranensischen Konzil ( 1515 ) eine Konstitution 1

erlassen mußte zum Schutz der Unsterblichkeit und Indi¬

vidualität der Seele , letzteres gegen die , welche lehrten ,
die Seele sei in allen Menschen nur eine . Wenige Jahre

später ( 1516 ) erschien aber das Buch des Pomponazzo ,
worin die Unmöglichkeit eines philosophischen Beweises

für die Unsterblichkeit dargetan wurde , und nun spann
sich der Kampf mit Gegenschriften und Apologien fort

und verstummte erst gegenüber der katholischen Reaktion .

Die Präexistenz der Seelen in Gott , mehr oder weniger

nach Platos Ideenlehre gedacht , blieb lange ein sehr ver¬

breiteter Begriff und kam z . B . den Dichtern 2 gelegen .

Man erwog nicht näher , welche Konsequenz für die Art

der Fortdauer nach dem Tode daranhing .

Die zweite Einwirkung des Altertums kam ganz vorzüg¬

lich von jenem merkwürdigen Fragment aus CiceTos

sechstem Buche vom Staat her , welches unter dem Namen

„Traum des Scipio
“ bekannt ist . Ohne den Kommentar

des Macrobius wäre es wahrscheinlich untergegangen wie

die übrige zweite Hälfte des Ciceronischen Werkes ; nun

war es wieder in unzähligen Abschriften 8 und von An¬

fang der Typographie an in Abdrücken verbreitet und

wurde mehrfach neu kommentiert . Es ist die Schilderung

eines verklärten Jenseits für die großen Männer , durch -

1 Septimo Decretal Lib . V , Tit . III , cap . 8 .
3 Ariosto , Orlando , canto VII Str . 61 . — Ins Lächerliche gezogen :

Orlandino , cap . IV Str . 67 . 68 (vgl . 0 . S . 304 ). — Cariteo , ein

Mitglied der neapolitanischen Akademie des Pontanus , benützt

die Präexistenz der Seelen , um die Sendung des Hauses Aragon

damit zu verherrlichen . Roscoe , Leone X , ed . Bossi , II S . 288 .
3 Orelli ad Cic . de repnbl . L . VI . — Vgl . auch Lucan . Pharsal .

IX , Anfang .



BTmimiilWiifiTli-fottirfiiir' -inur- nr -̂ir- '

522 SECHSTER ABSCHNITT - FÜNFTES KAPITEL
tönt von der Harmonie der Sphären . Dieser Heiden¬
himmel , für den sich allmählich auch noch andere Aus¬
sagen der Alten fanden , vertrat allmählich in demselben
Maße den christlichen Himmel , in welchem das Ideal
der historischen Größe und des Ruhmes die Ideale des
christlichen Lebens in den Schatten stellte , und dabei
wurde doch das Gefühl nicht beleidigt , wie bei der Lehre
von dem gänzlichen Aufhören der Persönlichkeit . Schon
Petrarca gründet nun seine Hoffnung wesentlich auf
diesen „ Traum des Scipio

“
, auf die Äußerungen in andern

Ciceronischen Schriften und auf Platos Phädon , ohne die
Bibel zu erwähnen 1

. „ Warum soll ich “
, fragt er anders¬

wo , „ als Katholik eine Hoffnung nicht teilen , welche ich
erweislich bei den Heiden vorfinde ?

“ Etwas später schrieb
Coluccio Salutati seine (noch handschriftlich vorhandenen )
„ Arbeiten des Herkules “

, wo am Schluß bewiesen wird ,daß den energischen Menschen , welche die ungeheurenMühen der Erde überstanden haben , der Wohnsitz auf
den Sternen von Rechts wegen gehöre 2

. Wenn Dante
noch strenge darauf gehalten hatte , daß auch die größtenHeiden , denen er gewiß das Paradies gönnte , doch nicht
über jenen Limbus am Eingang der Hölle hinauskamen 8,
so griff jetzt die Poesie mit beiden Händen nach den
neuen liberalen Ideen vom Jenseits . Cosimo der Ältere
wird , laut Bernardo Pulcis Gedicht auf seinen Tod , im
Himmel empfangen von Cicero , der ja auch „ Vater des
Vaterlandes “

geheißen , von den Fabiern , von Curius ,Fubricius und vielen andern ; mit ihnen wird er eine
Zierde des Chores sein , wo nur tadellose Seelen singen 4,
1 Petrarca , epp . tarn . IV , g . IV , 6 . Fracass . (ital .) 1, 498 ff ., 510 ff .2 Fil . Villani , Vite S . 15 . Diese merkwürdige Stelle , wo Werk -
dienst und Heidentum Zusammentreffen , lautet : che agli uomini
fortissimi , poiche hanno vinto le mostruose t'atiche della terra ,debitamente sieno date le stelle .3 Inferno IV , 24 fr . — Vgl . Purgatorio VII , 28 ; XXII , 100 .4 Dieser Heidenhimmel findet sich deutlich auch in der Grab¬schrift des Tonbildners Nicolö dell ’ Area :

Nunc te Praxiteles , Phidias , Polycletus adorant
Miranturque tuas , o Nicolae , manus .

(Bei Bursellis , Ann . Bonon . bei Murat . XXIII , Col . 912 .)



UNSTERBLICHKEITSGLAUBE 523

Aber es gab in den alten Autoren noch ein anderes , weniger
gefälliges Bild des Jenseits , nämlich das Schattenreich Ho¬

mers und derjenigen Dichter , welche jenen Zustand nicht
versüßt und humanisiert hatten . Auf einzelne Gemüter
machte auch dies Eindruck . Gioviano Pontano legt irgend¬
wo 1 dem Sannazar die Erzählung einerVision in den Mund ,
die er frühmorgens im Halbschlummer gehabt habe . Es er¬
scheint ihm ein verstorbener Freund , Ferrandus Januarius ,
mit dem er sich einst oft über die Unsterblichkeit der Seele

unterhalten hatte ; jetzt fragt er ihn , ob die Ewigkeit und

Schrecklichkeit der Höllenstrafen Wahrheit sei ? Der Schat¬

ten antwortet nach einigem Schweigen ganz im Sinne des

Achill , als ihn Odysseus befragte : „ So viel sage und be -

teure ich dir , daß wir vom leiblichen Leben Abgeschie¬
denen das stärkste Verlangen tragen , wieder in dasselbe zu¬

rückzukehren .
“ Dann grüßt und verschwindet er .

Es ist gar nicht zu verkennen , daß solche Ansichten vom

Zustande nach dem Tode das Aufhören der wesentlichsten

christlichen Dogmen teils voraussetzen , teils verursachen .

Die Begriffe von Sünde und Erlösung müssen fast völlig
verduftet gewesen sein . Man darf sich durch die Wirkung
der Bußprediger und durch die Bußepidemien , von wel¬

chen oben (S . 440 ff . , 46 ) ff .) die Bede war , nicht irre¬

machen lassen ; denn , selbst zugegeben , daß auch die in¬

dividuell entwickelten Stände daran teilgenommen hätten

wie alle andern , so war die Hauptsache dabei doch nur

das Rührungsbedürfnis , die Losspannung heftiger Ge¬

müter , das Entsetzen über großes Landesunglück , der

Schrei zum Himmel um Hilfe . Die Weckung des Ge¬

wissens hatte durchaus nicht notwendig das Gefühl der

Sündhaftigkeit und des Bedürfnisses der Erlösung zur

Folge , ja selbst eine sehr heftige äußere Buße setzt nicht

notwendig eine Reue im christlichen Sinne voraus . Wenn

kräftig entwickelte Menschen der Renaissance uns erzäh¬

len , ihr Prinzip sei : nichts zu bereuen 2
, so kann dies

1 In seiner späten Schrift Actius .
2 Cardanus , de propria vita , cap . 15 : non poenitere ullius rei quam

voluntarie effecerim , etiam quae male cessisset ; ohne dieses wäre

ich der unglücklichste Mensch gewesen .



524 SECHSTER ABSCHNITT - FÜNFTES KAPITEL

allerdings sich auf sittlich indifferente Angelegenheiten , auf
bloß Unkluges und Unzweckmäßiges beziehen ; aber von
selbst wird sich diese Verachtung der Reue auch auf das
sittliche Gebietausdehnen , weil ihre Quelle eine allgemeine ,nämlich das individuelle Kraftgefühl ist . Das passive und
kontemplative Christentum mit seiner beständigen Be¬
ziehung auf eine jenseitige höhere Welt beherrschte diese
Menschen nicht mehr . Machiavell wagte dann die weitere
Konsequenz : dasselbe könne auch dem Staat und der
Verteidigung von dessen Freiheit nicht förderlich sein 1.
Welche Gestalt mußte nun die trotz allem vorhandene
starke Religiosität bei den tiefem Naturen annehmen ?
Es ist der Theismus oder Deismus , wie man will . Den
letztem Namen mag diejenige Denkweise führen , welche
das Christliche abgestreift hat , ohne einen weitern Ersatz
für das Gefühl zu suchen oder zu finden . Theismus aber
erkennen wir in der erhöhten positiven Andacht zum
göttlichen Wesen , welche das Mittelalter nicht gekannthatte . Dieselbe schließt das Christentum nicht aus und
kann sich jederzeit mit dessen Lehre von der Sünde , Er¬
lösung und Unsterblichkeit verbinden , aber sie ist auch
ohne dasselbe in den Gemütern vorhanden .
Bisweilen tritt sie mit kindlicher Naivität , ja mit einem
halbheidnischen Anklang auf ; Gott erscheint , ihr als der
allmächtige Erfüller der Wünsche . L . B . Alberti erzählt 2,wie er nach der Hochzeit sich mit seiner Gemahlin
einschloß und vor dem Hausaltar mit dem Marienbilde
niederkniete , worauf sie aber nicht zur Madonna , son¬
dern zu Gott beteten , er möge ihnen verleihen die
richtige Benützung ihrer Güter , langes Zusammenleben
in Fröhlichkeit und Eintracht und viele männliche
Nachkommen ; „ für mich betete ich um Reichtum ,
Freundschaften und Ehre , für sie um Unbescholtenheit ,Ehrbarkeit und daß sie eine gute Haushälterin werden
möge

“
. Wenn dann noch eine starke Antikisierung im

Ausdruck hinzukommt , so hat man es bisweilen schwer ,

1 Discorsi , L . II , cap . 2 .2 Del governo della famiglia S . 114 .



THEISMUS 525

den heidnischen Sti ] und die theistische Überzeugung
auseinanderzuhalten \
Auch im Unglück äußert sich hie und da diese Gesinnung
mit ergreifender Wahrheit . Es sind aus der spätem Zeit

des Firenzuola , da er jahrelang am Fieber krank lag , einige
Anreden an Gott vorhanden , in welchen er sich beiläufig
mit Nachdruck als einen gläubigen Christen geltend macht

und doch ein rein theistisches Bewußtsein an den Tag

legt
2

. Er faßt sein Leiden weder als Sündenschuld noch

als Prüfung und Vorbereitung auf eine andere Welt ; es

ist eine Angelegenheit zwischen ihm und Gott allein , der

die mächtige Liebe zum Leben zwischen den Menschen

und seine Verzweiflung hineingestellt hat . „ Ich fluche ,
doch nur gegen die Natur , denn deine Größe verbietet

mir , dich selbst zu nennen . . . gib mir den Tod , Herr ,

ich flehe dich an , gib mir ihn jetzt !
“

Einen augenscheinlichen Beweis für einen ausgebildeten ,

bewußten Theismus wird man freilich in diesen und

ähnlichen Aussagen vergebens suchen ; die Betreffenden

glaubten zum Teil noch Christen zu sein und respektierten

außerdem aus verschiedenen Gründen die vorhandene

Kirchenlehre . Aber zur Zeit der Reformation , als die Ge¬

danken gezwungen waren , sich abzuklären , gelangte diese

Denkweise zu einem deutlichem Bewußtsein ; eine An¬

zahl der italienischen Protestanten erwiesen sich als Anti -

1 Als Beispiel die kurze Ode des M . Antonio Flaminio aus den

Coryciana (vgl . o . S . 246 A . 2) :

Dii quibus tam Corycius venusta

Signa , tam dives posuit sacellum ,
Ulla si vestros animos piorum

Gratia tangit ,

Vox jocos risusque senis faceti

Sospites servate diu ; senectam
Vos date et semper riridem et Falerno

Usque madentem .

At simul longo satiatus aevo

Liquerit terras , dapibus Deorum

Laetus intersit , potiore mutans
Nectare Bacchum ,

8 Firenzuola , opere , vol . IV , S . 147 ff



526 SECHSTER ABSCHNITT - FÜNFTES KAPITEL
trinitarier , und die Sozinianer machten sogar als Flücht¬
linge in weiter Ferne den denkwürdigen Versuch , eine
Kirche in diesem Sinn zu konstituieren . Aus dem bisher
Gesagten wird wenigstens so viel klar geworden sein , daß
außer dem humanistischen Rationalismus noch andere
Geister in diese Segel wehten .
Ein Mittelpunkt der ganzen theistischen Denkweise ist
wohl in der platonischen Akademie von Florenz und ganzbesonders in Lorenzo magnifico selbst zu suchen . Die
theoretischen Werke und selbst die Briefe jener Männer
geben doch nur die Hälfte ihres Wesens . Es ist wahr , daß
Lorenzo von Jugend auf bis an sein Lebensende sich dog¬
matisch christlich geäußert hat 1 und daß Pico sogar unter
die Herrschaft Savonarolas und in eine mönchisch asze -
tische Gesinnung hineingeriet 2

. Allein in den Hymnen
Lorenzos 8

, welche wir als das höchste Resultat des Geistes
jener Schule zu bezeichnen versucht sind , spricht ohne
Rückhalt der Theismus , und zwar von einer Anschauung
aus , welche sich bemüht , die Welt als einen großen mora¬
lischen und physischen Kosmos zu betrachten . Während
die Menschen des Mittelalters die Welt ansehen als ein
Jammertal , welches Papst und Kaiser hüten müssen bis
zum Auftreten des Antichrist , während die Fatalisten der
Renaissance abwechseln zwischen Zeiten der gewaltigen
Energie und Zeiten der dumpfen Resignation oder des
Aberglaubens , erhebt sich hier , im Kreise 4 auserwählter
1 Nie . Valori , vita di Lorenzo , passim . — Die schöne Instruktion
an seinen Sohn Kord . Giovanni bei Fabroni , Laurentius , Adnot . 178und in den Beilagen zu Roscoe , Leben des Lorenzo .2 Jo . Pici vita , auct . Jo . Franc . Pico . — Seine Deprecatio ad Deum
in den Deliciae poetar . italor .
8 Es sind die Gesänge : Orazione („ Magno Dio , per la cui costante
legge etc . “ bei Roscoe , Leone X, ed . Bossi VIII S . 120) ; — der
Hymnus („ Oda il sacro inno tutta la natura etc . “ bei Fabroni ,Laurentius , Adnot . 9 ) ; — L ’ altercazione (Poesie di Lorenzo magn . I
S . 265 ; in letzterer Sammlung sind auch die übrigen hier genann¬ten Gedichte mit abgedruckt ) . [Bonardi , Giorn . stör . 35 S . 77— 82
hat nachgewiesen , daß zum mindesten drei dieser Hymnen Über¬
tragungen antiker Vorbilder sind .]4 Wenn es dem Pulci in seinem Morgante irgendwo mit reli¬
giösen Dingen Ernst ist , so wird dies von Ges . XVI Str . 6 gelten :



THEISMUS 527

Geister , die Idee , daß die sichtbare Welt von Gott aus
Liebe geschaffen , daß sie ein Abbild des in ihm präexistie -

renden Vorbildes sei , und daß er ihr dauernder Beweger
und Fortschöpfer bleiben werde . Die Seele des einzelnen

kann zunächst durch das Erkennen Gottes ihn in ihre

engen Schranken zusammenziehen , aber auch durch Liebe

zu ihm sich ins Unendliche ausdehnen , und dies ist dann

die Seligkeit auf Erden .
Hier berühren sich Anklänge der mittelalterlichen Mystik
mit platonischen Lehren und mit einem eigentümlichen
modernen Geiste . Vielleicht reifte hier eine höchste Frucht

jener Erkenntnis der Welt und des Menschen , um derent¬

willen allein schon die Renaissance von Italien die Führerin

unseres Weltalters heißen muß .

diese deistische Rede der schönen Heidin Antea ist vielleicht der

greifbarste Ausdruck der Denkweise , welche unter Lorenzos Ge¬

nossen geltend war . Die oben (S . 46g A . 1 ; 473 A . 1] zitierten

Reden des Dämons Astarotte bilden dann gewissermaßen die Er¬

gänzung dazu .


	Seite 516
	Seite 517
	Seite 518
	Seite 519
	Seite 520
	Seite 521
	Seite 522
	Seite 523
	Seite 524
	Seite 525
	Seite 526
	Seite 527

