
Die kirchliche Baukunst des Abendlandes
historisch und systematisch dargestellt

Dehio, Georg

Stuttgart, 1892

Erstes Kapitel. Geschichtliche Stellung

urn:nbn:de:hbz:466:1-81352

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81352


Erstes Kapitel .

Geschichtliche Stellung .

»VJott ist ein Geist , und die ihn anbeten , die müssen ihn im
Geist und in der Wahrheit anbeten . « » Er wohnt nicht in Tempeln , die
mit Händen gemacht sind ; sein wird auch nicht von Menschenhänden
gepflegt , als der jemandes bedürfe . « » Wo zwei oder drei versammelt
sind in meinem Namen , da bin ich mitten unter ihnen . « » Und wenn
du beten willst , so gehe in dein Kämmerlein und schliesse die Thür
hinter dir zu . « — Das ist die Gesinnung des ältesten Christentums .

Aber noch sind nicht drei Jahrhunderte seit dem Kreuzestode des
Stifters dahingegangen , und das römische Reich , vom Nil bis an den
Rhein , vom Euphrat bis an die Säulen des Herkules , wird erfüllt von
ungezählten christlichen Tempeln , strahlend in allem erreichbaren
Glanze von Marmorsäulen , Mosaikgemälden , Goldschmuck , Purpurseide ;
Schauplätzen umständlicher , die Wirkung auf die Sinne nicht ver¬
schmähender gottesdienstlicher Pompe ; die weiten Vorhöfe , heiligen
und allerheiligsten Räume sorglich geschieden nach streng abgemessenen
Ordnungen der Neophiten , Büsser , Gläubigen , des Laienstandes und
der geweihten Priesterschaft .

Welch ein Kontrast und Umschwung !
Diese Religion , die in bewusstestem Gegensatz zu den Religionen

der alten Welt in ihrer Gottesverehrung ganz geistig , an keine sinn¬
lichen Symbole , an keine auserwählten heiligen Oerter gebunden sein



4 Erstes Buch : Der christlich -antike Stil .

will ; die nicht Tempel noch Tempeldienst kennt ; für die die schönen
Künste , den Völkern der Antike eines der wichtigsten Ausdrucksmittel
ihres Verhältnisses zur Gottheit , so viel wie nicht vorhanden sind ; in
deren ältesten Urkunden entfernt keine , und wären es auch nur mittel¬
barste , Andeutungen zu einer künftigen Sakralarchitektur zu finden sind,
— wie ist sie dennoch in Besitz einer solchen gelangt ? Wie ist über¬
haupt nur eine im vollen Verstände christliche Architektur —
als welche die von den Christen geübte in Anspruch genommen wird
— möglich ? und was kann , was soll man sich bei diesem Worte
denken ?

Das Christentum begann seinen geschichtlichen Lauf inmitten einer
uralten festgegründeten Kulturgemeinschaft . Seinen neuen Wein hatte
es in alte Schläuche zu füllen. Es bot der Welt einen neuen Gottes¬
begriff und eine neue Sittenlehre , ein allseitiges System menschlicher
Bildung brachte es von sich aus nicht mit. Und wie hätten die An¬
gehörigen der hellenistisch-römischen Kultur , indem sie sich nach und
nach der christlichen Heilslehre zuwandten , ihrer ererbten , schon längst
ausgereiften und abgeschlossenen Bildung sich entäussern können ohne
Selbstvernichtung ? Es gehört mit zu der weltgeschichtlichen Mission
des Christentums , dass es wichtige Bestandteile der antiken Kultur ,
selbst unter mancherlei Einbusse der Reinheit seiner eigenen ursprüng¬
lichen Idee , sich aneignen , weitertragen und zur künftigen Wiedergeburt
aufbewahren musste , während das antike Volkstum selbst ohne Rettung
seinem doppelten Verhängnis erlag : der Alterung und dem Absterben
von innen — der Ueberflutung von aussen durch die jungen Mensch¬
heitsgenerationen der Barbarenvölker . Ein neues Weltalter bricht an .
Im Abendlande , in dem frischen Erdreich , das die germanischen
Völkerwogen angeschwemmt haben , ein langsames Erwachen der alten
Fruchtkeime zu neugeartetem Leben . Im byzantinischen Ostreich
ein Ueberrest der Antike , der stehen bleibt wie ein verdorrter Baum,
den man abzuhauen vergessen.

Bevor aber diese Schicksale sich erfüllten, stand das Christentum
mitten drin im antiken Leben und hatte sich damit abzufinden . Die
innere Geschichte der werdenden Kirche des 2 . und 3 . Jahrhunderts
zeigt , für wieviel Dinge in ihr noch Raum war , welche die nachkon -
stantinische Zeit als heidnisch oder häretisch verdammte . Sie konnte
fast zu einem Staat im Staate heranwachsen , ein Volk im Volke bilden



Kapitel I : Geschichtliche Stellung . -

nimmermehr . Im praktischen Leben standen doch Christen und Heiden
ohne wesentlichen Unterschied nebeneinander , oft in demselben Hause
und derselben Familie , immer unter der gleichen Rechtsordnung , der
gleichen Volkssitte , der gleichen Sprache , den gleichen Kulturbedürf¬
nissen. Was wäre aber dem antiken Menschen unentbehrlicher und
mehr ein Lebensbedürfnis des ganzen Volkes im eigentlichsten Ver¬
stände , als die Erheiterung und Veredelung des Daseins durch die
Kunst ? Indem das Christentum sich zu dem Berufe entschied , das in
Juda entsprungene Heil den Heiden zu bringen , musste es notwendig
auch zur schönen Kunst irgendwie Stellung nehmen ; es begegnet ihr
täglich , auf Schritt und Tritt ; seine Gottesdienste hält es in den
Häusern der Gemeindeglieder , in Räumen , für deren Bildung es von
sich aus kein Gesetz mitbringt , deren künstlerische Form und Ausstat¬
tung es belässt , wie es sie findet , weil sie ihm gleichgültig und be¬
deutungslos sind . So tritt die christliche Religionsübung wohl schon
frühe in Berührung mit der Kunst , aber es ist eine Berührung wie
zwischen Wasser und Oel . Kann es auf die Dauer dabei bleiben ?
Entweder wird die Kunst zu einem wahren und inneren Anteil an der

Religion durchdringen — oder sie wird überhaupt wertlos werden , ver¬
kümmern , schwinden.

Die inneren Voraussetzungen des früh -christlichen Bauwesens zu ver¬
stehen , kann nur aus dem Ganzen der kunstgeschichtlichen Betrach¬

tung gelingen ; und dies um so unerlässlicher , da die Reihe der Archi¬
tekturdenkmäler , wenigstens für uns , mit einer weit jüngeren Generation
erst anfängt , wie die Denkmäler der Malerei und Bildnerei . Mit welcher

Ueberraschung und Verwunderung sah man seit der Wiedereröffnung
der Katakomben Roms ein Stück aus dem Dasein der alten Christen
ans Licht gebracht , das ein falscher Pragmatismus ganz anders sich
zurecht gelegt hatte . Zahlreiche Reste von Malereien hohen Altertums ,
aus dem 3 . , 2 . , einigemal vielleicht sogar noch aus dem 1 . Jahrhundert
sind an den Wänden und Decken dieser unterirdischen Begräbnisstätten
erhalten und legen , wiewohl nur halbwegs Ersatz für das über der

Erde zu Grunde Gegangene , doch schon für sich allein ein umfassendes

Zeugnis ab , wie unverkürzt und fest im Leben des christlichen Alter¬

tums die Kunst die Stellung behauptet hat , die ihr im Leben der

griechisch -römischen Welt einmal gehörte . Die populäre Gestalt des

Christentums erzeigt hierin eine Unbefangenheit , von welcher auf die



6 Erstes Buch : Der christlich -antike Stil .

modernen Ausleger leider selten etwas übergegangen ist . Viel ver¬
kehrte Anstrengungen des Scharfsinns wären erspart und wechselseitige
Missverständnisse der Forscher vermieden worden , wäre man nicht über
die einfache Wahrheit , dass eine von Christen geübte Kunst nicht
schon an sich auch eine christliche Kunst dem Geiste nach zu
sein brauche , in blinder Präokkupation so oft hinweg gegangen . Es
war ein grosser Irrtum , die Katakomben als gottesdienstliche Versamm¬
lungsorte zu nehmen , und wäre es auch nur für zeitweiligen Gebrauch ;
sie sind Begräbnisorte , nichts als Begräbnisorte . Und nicht minder
irrig wähnte man in ihrer malerischen Ausstattung hieroglyphierte
Dogmensysteme und gemalte Predigten vor sich zu haben , wo es sich
in Wahrheit nur um ein harmloses Dekorationsspiel handelt . Der
Bilderschmuck dieser engen unterirdischen Gänge und formlosen Grab¬
zellen — anspruchsloses und flüchtiges Handwerksprodukt , wie es von
der durchschnittlichen Armut der Gemeindeglieder eben beschafft werden
konnte — ist aus demselben Triebe hervorgegangen , der in den Häusern
Pompejis kein letztes Stückchen Wand von Bild und Farbe unberührt
und unveredelt liess . Man missversteht gänzlich die christliche Sepul-
kralkunst , wenn man sie von der gleichzeitigen heidnischen prinzipiell
verschieden denkt . Die eine wie die andere fasst die malerische Aus¬
stattung der Grabkammern einfach als Dekoration , als heitere Ver¬
hüllung ihrer architektonischen Armseligkeit . Dem dekorativen Zwecke
bleiben die Gegenstände , teils Ornament teils Einzelfiguren oder er¬
zählende Szenen , untergeordnet , wobei jedoch nicht zu verkennen ist,dass das Interesse an den letzteren und den ihnen unterstellten sinn¬
bildlichen Beziehungen , dem reflektierenden Zuge der Zeit gehorchend ,wachsende Ausdehnung gewinnt . Wie die künstlerische Methode , so
ist auch der Inhalt der Darstellungen — Gedanken über Tod , Schick¬
sal, Unsterblichkeit — der gleiche in den heidnischen und den christ¬
lichen Gräbern . Die symbolisch umgedeuteten Typen aus der antiken
Götter - und Heldensage werden bei den Christen gegen parallele Mo¬
mente aus der biblischen Geschichte ausgewechselt . Indes nicht ein¬
mal durchgehend . Die Einheit der Volkssitte und der Zusammenhangder Handwerkstradition bewähren sich so mächtig , dass auch direkt
heidnische Elemente in reichlicher Menge in der christlichen Umgebungsich behaupten . Teils um ihrer allgemeinen sepulkralen Bedeutungwillen , wie die bekannte Orpheusgestalt , wie Eros und Psyche , die
Dioskuren , Genien mit gesenkter Fackel , Nereiden und Sirenen , bac-
chische Szenen oder Embleme (letztere selbst noch an einem so späten



Kapitel I : Geschichtliche Stellung . 7

Denkmal wie der Grabkirche der Constantia a . 354) ; teils reinhin als
inhaltsloser Zierat , wie Athene , Venus u . s . w . Es ist eine ausge¬
prägt volkstümliche und laienhafte Kunstübung . So gut christliche
Handwerker für ihre heidnischen Mitbürger Kunstarbeiten nach Bestel¬

lung lieferten , wohl selbst Idole und Amulette , wie wir wissen , so
werden gewiss auch heidnische Arbeiter oft genug für Werke christ¬
licher Bestimmung in Verwendung genommen sein . Die kirchlichen
Oberen sind es zufrieden , wenn nur kein heidnischer Aberglaube sich
einmischt : die Kunst in positiver Wirkung den kirchlichen Zwecken
dienstbar zu machen , bleibt den ersten Jahrhunderten ein fremder Ge¬
danke . Zwischen den Extremen des griechisch -kunstfreudigen Gnosti¬
zismus und des semitisch-kunstscheuen Montanismus bewahrt die Praxis

der katholischen Kirche eine neutrale Mittelstellung . Sie nimmt die

Kunst mit , wie so manches andere , als eine gegebene Lebensmacht ,
als ein unverfängliches und jedenfalls unvermeidliches Zugeständnis
an die Volkssitte ; die symbolisch -tendenziöse Seite derselben ist ihr

wohl selbst willkommen ; an das eigenste Wesen jener aber , an die

Kraft , das Hohe und Heilige in unmittelbarer Wirkung dem Gemüte
nahe zu bringen , wendet sie sich nicht .

Das Bildwerk der Katakomben zeigt uns den Anteil der alten

Christen an der Kunstthätigkeit ihrer Zeit nur auf einem verhältnismässig
kleinen Abschnitt ; doch so , dass über ihr prinzipielles Verhalten zur

Kunst überhaupt kein Zweifel obwalten kann . In diesem Sinne darf

gesagt werden , die Katakomben brächten Aufschlüsse über den ältesten

Zustand auch der oberirdischen kirchlichen Architektur ; wovon

wir jedoch die Frage nach etwaniger Einwirkung jener auf diese deut-

lichst unterschieden wissen wollen . Es ist schlechthin unwahrschein¬

lich , dass in der Architektur , der durch technische und stilistische

Gesetze unter allen Künsten am strengsten gebundenen , jene an den

Erzeugnissen des Pinsels und Meisseis wahrgenommene Abhängigkeit
vom gemeinen Herkommen in geringerer Stärke sich geäussert oder

gar gefehlt haben sollte , um so mehr , da das Interesse an der Sach-

bedeutung des Dargestellten , das in der Malerei und Skulptur die erste

Anknüpfung zwischen Kunst und Kirche abgab , hier vorweg ausser

Frage blieb . Ganz gewiss wäre der von missverständlichem Eifer ein¬

gegebene moderne Gedanke einer aus der allgemeinen Kunstübung

ausgeschiedenen spezifisch - christlichen Architektur den alten griechi¬
schen und römischen Christen ein völlig unverständliches Ding ge¬
blieben . Wahrlich ganz andere Dinge als Neugestaltung der Kunst



Erstes Buch : Der christlich antike Stil .

lagen der Geistesbewegung der christlichen Urzeit am Herzen . Das
Christentum als ein Prinzip von schlechthin universalistischem Anspruchkann sich jeweilig mit den verschiedenartigsten Nationen und Kulturen
verbinden , folglich auch mit ihren Baustilen , weshalb es uns immer
als Willkür und Befangenheit erschienen ist, wenn wir über die Christ¬lichkeit oder die Nichtchristlichkeit dieses oder jenes Baustiles zuGericht sitzen sahen.

An dem Ergebnis der obigen Erwägungen könnten wir , solangees nur um jene ältesten Zeiten sich handelt , in denen der christlicheGottesdienst nichts als ein Stück des häuslichen Lebens war , uns allen¬falls genügen lassen . Allein es trifft noch gar nicht den eigentlichspringenden Punkt des Problemes : das Wann , Wo , Wie der Ent¬
stehung einer von der Privatarchitektur abgelösten selbstzwecklichenund selbstgestaltigen , — kurz , einer » eigentlichen « Kirchenarchitektur .Wir stellen hier als offene Frage hin , was lange Zeiten hindurchfür eine entschiedene gegolten hat und vielleicht für die meisten nochheute gilt : Der Anfang des Kirchenbaues , so lautet das Axiom , seider Sieg des Kirchentums unter Konstantin d . Gr . ; es habe keinenKirchenbau gegeben bis zu diesem Augenblick , weil es keinen gegebenhaben könne . Das Recht zu dieser Folgerung entnimmt man dertraditionellen Vorstellung , dass die That Konstantins einer so voll¬
ständigen wie plötzlichen Umkehrung des Weltzustandes von derWurzel aus gleichkomme . Mag man immerhin der populären Geschichts¬
auffassung, indem sie auf einen Moment und eine Person zusammen¬drängt , was ein höchst ausgedehnter Komplex geschichtlicher Vor¬gänge war , das Anrecht auf eine Art von poetischer Wahrheit ein¬räumen : dass auch Gelehrte , die auf freie und nüchterne StellungAnspruch erheben , von der Legende nicht loszukommen vermögen , istbeklagenswert und unentschuldbar .

Die Unzulänglichkeit in der Begründung der These vom konstantini -schen Ursprung des kirchlichen Bautypus blosszulegen ist leicht , unend¬lich mühsamer ihre Ersetzung durch ein deutliches positives Bild. WenigErfolg wäre zu erwarten , sähen wir uns lediglich auf die litterarischenQuellen angewiesen ; gehaltreicher und zuverlässiger ist , was die Bau¬monumente unmittelbar über ihre Vorgeschichte aussagen , in einerSprache allerdings , die nicht ohne weiteres verständlich ist . Die Denk¬mäler des 4 . Jahrhunderts , vorgeblich die Erstlingsgeneration des Kirchen¬baues überhaupt , haben in der That nichts an sich von der innerenBeweglichkeit , dem Suchen und Tasten einer eben erst ansetzenden



Kapitel I : Geschichtliche Stellung . 9

Entwicklung ; es fehlen die Züge persönlicher Einwirkung , individueller
Charakterisierung ; überall Gleichförmigkeit , eine den beschränkten Vor¬
rat ihrer Formen nach festem Herkommen ohne Schwanken verwaltende
Typik , die auch keine Weiterentwicklung vor sich hat , sondern , wie
sie uns zuerst entgegen tritt , so ein halbes Jahrtausend und länger
stationär bleibt . Will man nicht für die konstantinisch -christliche Bau -
thätigkeit eine Stellung ausserhalb aller sonst bekannten architektur¬
geschichtlichen Gesetze fordern , nicht als Erzeugnis einer einmaligen ge¬
setzgeberischen Abmachung oder geradezu einer höheren Inspiration sie
ansprechen : so folgt unweigerlich aus ihrer ganzen Art , dass eine durch
die Arbeit , Erfahrung , Gewöhnung mehrerer Generationen bedingte
Entwicklung vorausgegangen sein muss. Der Mangel an direkten Aus¬
sagen in der kirchlichen Litteratur ist kein Gegenargument , er bestätigt
nur , was wir oben im Verhältnis zur dekorativen Kunst konstatiert
haben , die langdauernde Indifferenz der leitenden Kreise . Das meiste
erwarten wir deshalb von dem unmittelbaren Selbstzeugnis der Monu¬
mente , immer eingedenk jedoch , dass auch dieses nur aus der allgemein¬
geschichtlichen Situation heraus richtig gedeutet werden kann.

In der apostolischen Zeit versammelte sich die Gemeinde %at ’
o’lxou? , in diesem oder jenem Privathause , je nach Ort und Gelegen¬
heit. Unvermeidlich aber mussten das Anwachsen der Kopfzahl der
Gemeinden und die Anfänge verfassungsmässiger Ordnungen und fester
Formen des Gottesdienstes auch ein festeres Verhältnis zum gottes¬
dienstlichen Lokale nach sich ziehen . Was die gottesdienstlichen Ord¬
nungen betrifft , so ersehen wir durch Justinus , um die Mitte des
2 . Jahrhunderts , dass zu dieser Zeit die Agapen aus dem Kreise der
eigentlichen Kultushandlungen bereits ausgeschlossen waren ; dass die
eucharistische Feier , von jenen getrennt , mit den täglichen Morgen¬
gottesdiensten sich verband ; endlich dass ein sonntäglicher Hauptgottes¬
dienst die Gesamtheit der Gläubigen einer Stadt und des nächsten
Landbezirkes vereinigte (JrävTMV xara TtdXeic Tj afpoo ? [rsvövrcov STti ib
aÜTÖ aovsXeuaic yEvstou ) . Durch die Anfangsorganisation der Gemeinden
— Erweiterung des antiken Patronatsinstitutes zu einer die gesamten
sozialen Verhältnisse umfassenden freiwillig übernommenen und aner¬
kannten Thätigkeit des Schutzes und der Vertretung — war die Frage
nach dem Ort der gottesdienstlichen Versammlungen von selbst gelöst :
es war der Hauptraum im Hause des Patrons . Für die Unter -



IO Erstes Buch : Der christlich -antike Stil .

suchung des architektonischen Urtypus der christlichen Kultgebäude
eine Thatsache von höchster Bedeutung , die uns später in einem eigenen
Kapitel noch beschäftigen wird . Sie ist massgebend für das I . Jahr¬
hundert der Kirche , doch auch nicht länger . Die in der Apologie des
Justinus als normal vorausgesetzte Ordnung des Gottesdienstes ist nicht
mehr denkbar als einfacher Hausgottesdienst im Sinne der apostolischen
Zeit : notwendig müssen in dieser zweiten Periode , wenigstens bei den
grösseren Gemeinden , bestimmte Räumlichkeiten für den gottesdienst¬
lichen Zweck ausgesondert , dem Bereiche des profanen Tageslebens
entrückt , nach Bedarf baulich modifiziert oder zuweilen wohl auch
schon neu hinzugebaut worden sein . Es sind Gebäude , die den äusseren
Schein von Privatgebäuden noch aufrecht halten , jedoch ihrer Bestim¬
mung nach bereits nichts anderes als Kirchen , » eigentliche « Kirchen . —
Mit der Fortbildung des Kultus geht die Fortbildung der Verfassung
Hand in Hand . Es gilt als ein verlässiges Resultat der neueren For¬
schung , dass um den Beginn des 2 . Jahrhunderts die christlichen Ge¬
meinden , damit sie dem Staate gegenüber eine gesicherte Rechtsstellung
erlangten , die Organisation der seit Jahrhunderten in der römischen
Welt eingebürgerten Kultvereine und religiösen Genossenschaften sich
aneigneten . Wir wissen, dass die Christen kraft dieser Rechtsaneignung
eigenes Korporationsvermögen , eigene Gerichtsgebäude , eigene Begräbnis¬
plätze besassen — warum nicht auch kultliche Versammlungshäuser
als Korporationsbesitz ? Nichts erhebliches steht dieser Annahme im
Wege , welche die natürliche ist , nachdem einmal eine Gemeinde einen
gewissen Umfang überschritten und der halb patriarchalische , halb
kommunistische Zustand der Frühzeit einem ausgebildeten Genossen¬
schaftswesen nach römischem Recht Platz gemacht hat . In den apo¬
logetischen Schriften ist es ein immer wiederkehrendes Thema , den
Heiden klar zu machen , dass der christliche Gottesdienst deshalb noch
kein Geheimdienst sei , weil er keine Tempel und Altäre habe . » Welches
Bild sollen wir Gotte machen ? Der Mensch selbst ist das beste Gottes¬
bild. Welchen Tempel ? Die ganze Welt , sein Werk , mag ihn nicht
fassen. « (Minucius Felix .) » Nicht der Ort heiligt den Menschen , sondern
der Mensch den Ort . « (Apostol . Konstit .) Ist aber die Entschiedenheit ,
mit welcher der Anspruch auf privilegirte Heiligkeit und monumentalen
Kunstwert für die christlichen Versammlungshäuser abgelehnt wird,
irgend beweisend , dass dennoch die letzteren nicht bereits in allem
Wesentlichen das gewesen sind , was wir eine Kirche nennen ? Wir
meinen , durch solche Aeusserungen soll lediglich der fundamentale



Kapitel I : Geschichtliche Stellung . 11

Unterschied im Begriffe der heidnischen und der christlichen Kult¬
gebäude deklariert , nicht aber die Existenz der letzteren geleugnet
werden. Bei Schriftstellern seit dem Ende der Antoninenzeit treffen wir
die Ausdrücke » domus dei « , » domus columbae « , oder schon schlecht¬
hin » ecclesia« in einer Weise angewandt , dass kein Missverständnis
mehr möglich scheint . Es ist kein Widerspruch , vielmehr ein charak¬
teristischer Reflex der Sachlage im 2 . Jahrhundert , wenn in dem apo¬
logetischen Dialog des Minucius Felix , eines Zeitgenossen Mark Aurels,
der heidnische Interlokutor zwar die alten Anklagen gegen den tempel -
und altarlosen Dienst der Christen wiederholt , aber zugleich mit Be¬
stürzung wahrnimmt , » dass diese garstigen Weihestätten ruchloser
Zusammenkünfte schon über den ganzen Erdkreis anwachsen . «

Im Gegensatz zu der durch den überschwänglichen Märtyrerkult
der späteren Zeit grossgezogenen Ansicht von der vorkonstantinischen
Epoche , als wäre sie eine ununterbrochene Kette von Verfolgungen
gewesen , zeigen die echten zeitgenössischen Quellen , christliche wie
heidnische , litterarische wie monumentale , ein weit weniger düsteres
Bild . Im Gesamteindruck urteilen ein Origines , Lactantius , Eusebius ,
die Zeit bis zur Mitte des 3 . Jahrhunderts sei für die Kirche eine Aera
des Friedens gewesen . Decius ist der erste Kaiser , der in der mäch¬
tigen Organisation der christlichen Gesellschaft eine ernste Gefahr für
den Staat erblickt und danach handelt ; sein Ziel ist ausgesprochener -
massen die Vernichtung der Hierarchie und in ihr die Vernichtung des
Christentums überhaupt . Allein die Kirche geht aus dem Kampfe mit
vermehrter Kraft hervor ; sie fühlt sich Siegerin und ist es ; so dass
die neue Verfolgung durch Diokletian , die allgemeinste und schreck¬
lichste , die Entscheidung nur hat beschleunigen können . — Zwischen
beiden Verfolgungen liegt eine vierzigjährige Friedenszeit , welche Euse¬
bius mit folgenden Worten schildert : » Wer beschreibt die unzählbaren
Scharen , die täglich dem christlichen Glauben sich zuwandten ? wer die
Menge der Kirchen in jeder Stadt ? wer das Zusammenströmen des
Volkes in den heiligen Häusern ? Weshalb man , in den älteren Kirchen¬
gebäuden sich beengt fühlend , in allen Städten weiträumige neue von
Grund aus aufbaute . « Es sind ebendieselben Ausdrücke , mit denen
nachher von Eusebius Konstantins Kirchenbauten beschrieben werden .
Damit vergleiche man die generellen Vorschriften der sogenannten
apostolischen Konstitutionen (deren älterer Teil noch dem 3 . Jahrhundert
zugehört ) , und als Einzelbeispiel die Erzählung des Lactantius von der
Niederreissung der Kirche in Nikomedien , womit Diokletian die Ver-



12 Erstes Buch : Der christlich -antike Stil .

folgung eröffnete. Ferner die bekannte Aussage des Optatus von Mileve,
derzufolge zu Beginn der donatistischen Bewegung in Rom , d . i . noch
vor dem Ende der diokletianischen Verfolgung , »40 und mehr
Basiliken« in den Händen der katholischen Partei sich befanden , wäh¬
rend die Ketzer nur » draussen vor der Stadt in einem Winkel zwischen
Hürden « ihre Konventikel halten konnten . Mag noch hinzugefügt
werden , dass mit hoher Wahrscheinlichkeit als Vorsteher dieser Kirchen
die 46 Presbyter anzunehmen sind , welche zufolge einem Briefe des
Bischofs Cornelius die kirchliche Organisation der Stadt befasste , mit¬
hin dass schon um die Mitte des 3 . Jahrhunderts diese ansehnliche
Ziffer bestand . Endlich bestätigt die Notiz des Optatus , was aus der
Fassung des Friedens - und Restitutionsediktes ohnedies hervorgeht :
dass in der Verfolgung die Gotteshäuser der Christen keineswegs alle
zerstört , sondern vielfach nur geschlossen worden sind 1) . So zweifel¬
los wahr ist es , dass die kirchliche Bauthätigkeit durch den Umschwungder Weltgeschicke unter Konstantin einen mächtigen Anstoss empfangenhat , so hat sie einer solchen tabula rasa am Schlüsse der Verfolgungs¬zeit doch mit nichten gegenübergestanden , dass sie nötig gehabt hätte ,mit dem neuen Jahrhundert völlig von neuem zu beginnen .

Mit wie beflissenem Eifer hat Eusebius alle Zeugnisse, echte und
zweideutige , zusammengetragen , die geeignet scheinen , die Christlich¬
keit seines Helden vor Welt und Nachwelt in helles Licht zu setzen ,den ihm verdankten Triumph der Kirche zu feiern. Wenn es sich wirk¬
lich so verhielte , dass in dem Kirchenbau der konstantinischen Aera
ein Schöpfungsbau im eminenten Sinne in die Welt träte : hier in den
Panegyriken Eusebs müsste es notwendig seinen Ausdruck finden.Aber nichts davon . Es ist viel vom » Wiederbeleben « , vom » Wieder¬
erstehen «' aus Befleckung oder Ruin zu grösserer und prächtigerer Er¬
scheinung die Rede , — keine leiseste Andeutung , dass etwas der Art
nach Neues jetzt erst Dasein und Gestalt gewonnen habe . Wir meinen
in diesem schweigsamen Verhalten der kirchlichen Schriftsteller eine
starke indirekte Bekräftigung zu finden dessen , was wir in Bezug auf
die Denkmäler des 4 . Jahrhunderts allein aus ihrem architektonischen
Charakter oben gefolgert haben . Sie bezeichnen nicht den Anfangs - ,

*) Vgl . noch Optatus I , c . 14 : »post persecutionem apud Cirtam civitatem , quiabasilicae necdum fuerunt restitutae , in domitm Urbani Carisi consederunt . « Und III , c . 4 :»cum aliqui in basilicis sepeliri coepissent (etwa im Vorhof ?) .. . . nec sepultura indomo Dei exhiberi concessa est — « in beiden Fällen unwidersprechlich »eigentlicheKirchen « .



Kapitel I : Geschichtliche Stellung . 13

sondern den Höhepunkt in der längst im Gange befindlichen Entwick¬
lung des christlich -antiken Kirchenbaues . Diese Entwicklung aber ist
keine abgetrennt für sich verlaufende . Sie ist — um die Summe der
nachfolgenden Kapitel vorwegzunehmen — lediglich ein Teil der
allgemeinen Kunstbewegung im römischen Reich , den Gesetzen
und Schicksalen derselben unlöslich verbunden . Das durch das Christen¬
tum der Baukunst neu zugebrachte Inhaltsmotiv hat einen neuen Stil ,
solange Kultur und Volkstum der Antike noch aufrecht standen , nicht
hervorgebracht ; nur eine praktische Modifikation vorhandener Typen .

Die grossen Epochen der Kunstgeschichte stehen mit denen der
Kulturgeschichte in bestimmtem geistigem Zusammenhänge , ohne dass
sie chronologisch sich völlig deckten . Regelmässig pflegt die Kultur
der Kunst um einige Menschenalter , zuweilen selbst um Jahrhunderte
voraus zu sein. So waren die weitherrschende Kirche des Mittelalters
und die scholastische Organisation der Wissenschaften früher da , als
ihr baukünstlerisches Gegenbild , die Gotik ; so machte die Gotik der
Renaissance erst Platz , als die mittelaltrige Weltanschauung längst von der
modernen überwunden war ; so ist auch die frühchristliche Architektur
in ihrer Stellung zwischen den Weltepochen zu beurteilen . Wo immer
man vom Standpunkte der Universalgeschichte die Grenze zwischen
Altertum und Mittelalter ziehen mag : stilgeschichtlich ist der Zeitraum
von Konstantin d . Gr. bis auf Karl d . Gr . (für manche Länder noch darüber
hinaus) der antiken Baukunst zuzuzählen. Als das Schlusskapitel ihrer
Geschichte . Eine Zeit des Stillstandes im künstlerischen Denken von
ähnlicher Länge kennen wir vorher und nachher nur noch in . der Ge¬
schichte der Aegypter . Der von der christlich-antiken Kunst des Abend¬
landes — denn immer nur dieses haben wir bei unserer Be¬

trachtung im Auge — umfasste Komplex von Bauformen ist voll¬

ständig fixiert in der grossartigen Produktion des 4 . Jahrhunderts . Mit
dieser ihrer ersten Probe als Monumentalkunst im Grossen erreicht
die christlich-antike Bauweise auch schon das Ende ihrer inneren Ent¬

wicklung ; die Lebenstage des alten Reiches sind gezählt , das Jahr¬
hundert , das mit den herrlichen Triumphen der Kirche begonnen hatte ,
endet im Sturm der Völkerwanderung . Keine Veränderung ist seitdem
wahrzunehmen (beiläufige und nicht in die Tiefe gehende Einflüsse des
Ostens abgerechnet ) , als die indes auch nur langsam zunehmende Ver¬

armung und Barbarisierung . Diese innere Bewegungslosigkeit macht



M Erstes Buch : Der christlich -antike Stil .

die Zeitbestimmung eines Baues oder eines Bauteiles nach stilistischenMerkmalen zu einer überaus unsicheren , ja oft unmöglichen — ebendeshalb aber auch relativ belanglosen Sache . Was ein Werk des
8 . oder 9 . Jahrhunderts von einem solchen des 4 . oder 5 . unterscheidet ,ist nicht die Auffassung, sondern die grössere oder geringere Tüchtig¬keit der Ausführung , eine Regel von freilich auch nur ungefährerGültigkeit . Nicht minder merkwürdig ist das zweite : dass so gut die
grossen nationalen Besitzveränderungen der Wanderzeit wie der bitterekonfessionelle Hader der Arianer und Orthodoxen die traditionelleGestalt des Bauwesens unberührt lassen . Die Reiche der Goten , Lango¬barden , Franken bilden mit Italien und der Provinz Afrika baugeschicht¬lich betrachtet eine ungestörte Einheit . Die leichten Differenzierungendes Stils bei ihnen hängen von Unterschieden des Materials , des Klimas,des technischen Vermögens oder älterer Lokaltraditionen ab, nicht vonder Nationalität . Die Welterneuerung durch den Zutritt der germani¬schen Völker musste auf allen Hauptgebieten des geistigen Lebenssich durchgebildet und vollendet haben , bevor sie sich ihren eigenenBaustil schuf. Deshalb ist der Endtermin für die christlich -antikeWeise ein verschiedener in den verschiedenen Ländern . Als das arith¬metische Mittel mag man etwa das Jahr 1000 annehmen .So vollkommen wahr es nun ist , dass die christliche Kirche nichtein einziges neues Baumotiv von sich aus hervorgebracht sondern nurunter den vorhandenen ausgewählt hat , ebenso gewiss hat ihr Siegdoch eine tief greifende Verschiebung in der Gesamterscheinung derBauthätigkeit im Gefolge : dadurch , dass alle verfügbaren Interessenvon nun ab im Kirchenbau sich konzentrieren . Im Gegensatz zu dervom heidnischen Rom gepflegten reichhaltigsten Vielheit der Kom¬positionstypen giebt es für das christliche Rom nur eine monumentaleBauaufgabe schlechthin : den Kirchenbau ; und wiederum im Kirchen¬bau nur eine Normalform schlechthin : die Basilika. Das Schemader Basilika — womit wir einen Kardinalsatz unseres Systemes aus¬sprechen — ist unbedingt das massgebende für das eigent¬liche Kirchengebäude , d . i . das Versammlungshaus der Ge¬meinde zu den regelmässigen Gottesdiensten ; hingegenkreisförmige , polygonale oder zentral kombinierte Plänekommen im Abendlande bloss accessorisch und bloss füreinen beschränkten Kreis von Aufgaben , für Tauf - und Grab¬kirchen , in Anwendung .

In Bezug auf diese Sätze , wie nicht verschwiegen werden soll,



Kapitel I : Geschichtliche Stellung . 15

haben wir die herrschende Meinung wider uns . Wenn oft und von
hochgeschätzten Forschern ausgesprochen ist , dass der Baukunst der
ersten christlichen Jahrhunderte » eine Kühnheit , eine Frische der Phan¬
tasie und eine jugendliche Lust an Erfindungen eigen sei , die einen
Beweis von der anregenden Kraft gäbe , welche das Christentum auf
die Völker ausübte « ; dass sie » durch einen grossartigen Aufschwung
in Bezug auf Konstruktion und Raumgliederung die Leistungen des
Römertums verdunkelt habe « ; und gesteigerte Bewunderung hierfür
angerufen wird durch den Hinweis auf den gleichzeitigen Verfall der
heidnischen Antike : so können wir unsererseits die behauptete Aus¬
nahmestellung der christlichen Baukunst so wenig anerkennen , dass wir
die grosse geschichtliche Bedeutung , die ihr ganz gewiss zukommt,
vielmehr in einer entgegengesetzten Thatsache finden , in der Reduk¬
tion , nicht in der Vermehrung der Mannigfaltigkeit der römischen
Kompositionsformen 1) . In der That hängt die ganze Differenz der
Auffassung von einer nur kleinen Summe von Baudenkmälern , be¬
ziehungsweise Baumotiven ab , welche die anderen als christliche Neu¬
schöpfungen in Anspruch nehmen , während wir sie älteren , heidnischen
Ursprunges erachten . Die Rechtfertigung unserer Abweichung gehört
in den speziellen Teil ; hier wollen wir nur die daraus sich ergebenden
allgemeinen Gesichtspunkte noch eine Strecke weiter verfolgen.

Die Grundstimmung der architektonischen Kunst ist zu allen Zeiten
am tiefsten bedingt gewesen durch die jeweilige Stellung der Religion
innerhalb des geistigen Gesamtlebens . Es hatten die alten Griechen
nur einen baulichen Haupttypus , weil nur eine bauliche Hauptauf¬
gabe gekannt : den Tempel . Dann , durch die grosse innere Wandelung ,
die mit dem Aufgehen des Hellenentums in den Hellenismus eingeleitet
wird , wurde jene Einheit in Vielheit aufgelöst . Was Alexandrien be¬
gann , setzte Rom grossartigst fort . Neben dem Sakralbau gelangten
profane Aufgaben von unabsehbarer Mannigfaltigkeit zu breitester Gel¬
tung ; zentrale und kombinierte Pläne beschäftigten lebhaft die Phantasie ;
die Wirkungen der Grossräumigkeit wurden mit gewaltiger Kühnheit
und nach den verschiedensten konstruktiven Systemen , in Verbindung
mit flacher Bedeckung wie mit Gewölben und Kuppeln , durchgeprobt .
Zu alledem hat der christliche Geist nichts Neues mehr hinzugetragen .
Die grosse Revolution , die er hervorrief , liegt in etwas anderem .

*) Vielheit der Kompositionsmotive ist überhaupt nicht ein Kennzeichen jugend¬
licher , sondern alternder Bauepochen : Alexandria , das kaiserliche Rom , der Barocco .



16 Erstes Buch : Der christlich -antike Stil .

Darin, wir wiederholen es , dass er die Vielheit der Bauaufgaben wieder
auf eine allbeherrschende einige zurückführt ; nicht sowohl durch Um¬
wandelung der Kunstgesinnung als durch Wiederherstellung der Religion
als zentrales Lebensmotiv . Er setzte damit für die zukünftige Baukunst
des Mittelalters analoge Vorbedingungen , wie die, welche über den An¬
fängen der griechischen gewaltet hatten , und so wurde es möglich,
dass auf der Höhe des Mittelalters , aus der fortgesetzten Konzentration
aller Baugedanken auf den einen sakralen Zweck , die Gotik geboren
wurde : zum zweitenmal ein wahrer organischer Stil, gleich dem griechi¬
schen Tempelstil . -

Die Einwirkung des Christentums auf die Baukunst äusserte sich
jedoch auf sehr verschiedene Weise im Orient und im Occident . Nur
auf den letzteren bezieht sich unser obiger Satz von der exklusiven
Geltung des Basilikentypus . Die politische Trennung des Kaiserreiches
in ein östliches und westliches war nur der letzte Ausdruck einer von
innen her wirkenden Auseinanderlösung , die lange vorher allgemach
begonnen hatte als eine unvermeidliche , seitdem die zusammenhaltenden
Mächte , die Energie des römischen Staatsgedankens und der Univer¬
salismus der hellenistischen Kultur , zunehmender Entkräftung erlagen.
Wie aber die vom Römerreich umschlossene Weltbildung , die grosseArbeit des christlichen Denkens nicht ausgenommen , nach ihrer wesent¬
lichsten Substanz griechisch war : so bewährte sie gleichfalls bei den
Griechen , ob auch sichtlich gealtert und degeneriert , die zähere Lebens¬
dauer . Und so gewann auch in der Baukunst die griechisch -orientalische
Kirche ein Herz für einen Teil der antiken Erbschaft , welchem die
Kirche des Abendlandes die Aufnahme so gut wie ganz versagte . Wir
meinen den Gewölbebau in Verbindung mit zentralen Grundplänen .
Auf beides hat Griechenland und der Orient , wiewohl auch hier die
Basilika die ursprüngliche Form der Gemeindekirche war , nicht ver¬
zichten wollen bei Werken von höchster monumentaler Absicht . Ein
frühes Beispiel dieser Richtung sehen wir in der von Eusebius be¬
schriebenen Hauptkirche zu Antiochien , ihren glänzenden Abschluss in
der Hagia Sophia Kaiser Justinians.

Im lateinischen Westen hat auf allen Gebieten der Niedergangfrüher begonnen und rascher um sich gegriffen. Das Ende des dio -
kletianischen Zeitalters ist für Rom und Italien das Ende der grossenweltlichen Baukunst . Die siegreiche Kirche während des folgenden
Jahrhunderts baut viel , aber nicht mehr gross im Sinne der Vorzeit ;mit den alten Ausdrucksmitteln , aber nicht mehr in der alten , sondern



Kapitel I : Geschichtliche Stellung . 17

einer völlig veränderten Grundstimmung . Das stolze und ruhige Ver¬
trauen auf die Unerschütterlichkeit des bestehenden Zustandes , das aus
der verschwenderischen Solidität der Römerbauten zu uns redet , ist
nun in sein Gegenteil umgeschlagen . Die altchristliche Baukunst ist
die Kunst eines aufs äusserste übermüdeten Geschlechtes . Sie kargt
und vergeudet zugleich . Die Beraubung und Zerstörung der Ahnen¬
werke ist ihr Leben . Wie es möglich ist , dass viele Betrachter hier
Züge von »jugendlicher Frische « begrüssen können , würde uns unbe¬
greiflich bleiben , hätten nicht Greisentum und Kindheit eine verhängnis¬
volle Aehnlichkeit . Dass aber in dieser dem Alter erliegenden Kunst
von der ehemaligen Grossheit nicht immer noch ein ehrfurchtgebietender
Anteil fortlebe , sind wir gewiss die letzten in Abrede zu stellen.

Und überdies wäre es sehr verfehlt , den Massstab des Urteils
allein dem Vergleich mit dem Vergangenen zu entnehmen . Der zu
der aufsteigenden Linie der Jahrhunderte sich hinüberwendende Blick
erkennt in den Denkmälern der christlichen Frühzeit zugleich die An¬
weisung auf ein grosses Neue . Noch nicht dieses Neue selbst , aber
die Vorbereitung dazu . Die antike Baukunst als Ganzes dem Mittel-
alter zu überliefern lag überhaupt nicht in der Macht der Kirche ; hätte
sie es vermocht , so wäre die Geschichte um die grossen Erscheinungen
des romanischen und gotischen Stils ärmer geblieben . Anstatt dessen
hat das zur Lehrerin des sich neu gestaltenden Abendlandes berufene
christliche Rom aus der Fülle der Baugedanken seiner Ahnen nur einen
einzigen aufbewahrt und weitergetragen : d . i . den als einheitliche
Innenperspektive gedachten Longitudinalbau . Sie hat diesem Ge¬
danken noch keine neue Fassung gegeben , wohl aber in der innigen
Beziehung zu dem , im Altardienste gipfelnden , Kultus ein Lebensprinzip
von vielseitigster Entwicklungsfähigkeit . Der Kirchenbau des abend¬
ländischen Mittelalters bewegt sich strikte auf der vorgezeichneten
Linie : er ist wesentlich Geschichte der Basilika . Der Renaissance
— und dürfen wir hinzufügen : der Gegenwart ? — verblieb , den römi¬
schen Zentralbaugedanken die hohe Stellung wiederzugeben , die
ihnen gebührt .


	[Seite]
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

