UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Die kirchliche Baukunst des Abendlandes

historisch und systematisch dargestellt

Dehio, Georg
Stuttgart, 1892

Erstes Kapitel. Geschichtliche Stellung

urn:nbn:de:hbz:466:1-81352

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81352

e s e

Erstes Kapitel.

Geschichtliche dStelltfp:

.y
?c\-'(__zult ist ein Geist, und die thn anbeten, die miissen ihn im

Geist und in der Wahrheit anbeten.« »Er wohnt nicht in Tempeln, die
mit Hdnden gemacht sind; sein wird auch nicht von Menschenhinden
gepflegt, als der jemandes bediirfe.« »Wo zwei oder drei versammelt
sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen.« »Und wenn

du beten willst, so gehe in dein Kidmmerlein und schliesse die Thiir
hinter dir zu.« — Das ist die Gesinnung des iiltesten Christentums.
Aber noch sind nicht drei Jahrhunderte seit dem Kreuzestode des

Stifters dahingegangen, und das romische Reich, vom Nil bis an den

Rhein, vom Fuphrat bis an die Sdulen des Herkules, wird erfiillt von
ungezdhlten christlichen Tempeln, strahlend in allem erreichbaren

G

anze von Marmorsdulen, Mosaikgemélden, Goldschmuck, Purpurseide ;
Schauplitzen umstidndlicher, die Wirkung auf die Sinne nicht ver-
schmihender gottesdienstlicher Pompe; die weiten Vorhofe, heiligen
und allerheiligsten Rdume sorglich geschieden nach streng abgemessenen
Ordnungen der Neophiten, Biisser, Gldubigen, des Laienstandes und
der geweihten Priesterschaft.

Welch ein Kontrast und Umschwung!

Diese Religion, die in bewusstestem Gegensatz zu den Religionen

der alten Welt in ihrer Gottesverehrung ganz geistig, an keine sinn-

lichen Symbole, an keine auserwiihlten heiligen Oerter gebunden sein

o




4 Erstes Buch : Der christlich-antike Stil.

will ; die nicht Tempel noch Tempeldienst kennt; fiir die die schonen
Kiinste, den Volkern der Antike eines der wichtigsten Ausdrucksmittel
ihres Verhiltnisses zur Gottheit, so viel wie nicht vorhanden sind; in
deren iltesten Urkunden entfernt keine, und wiren es auch nur mittel-
barste, Andeutungen zu einer kiinftigen Sakralarchitektur zu finden sind,
wie ist sie dennoch in Besitz einer solchen gelangt: Wie ist tiber-
haupt nur eine im vollen Verstande christliche Architektur
als welche die von den Christen geiibte in Anspruch genommen wird
— moglich? und was kann, was soll man sich bei diesem Worte

denken?

Das Christentum begann seinen geschichtlichen Lauf inmitten einer
uralten festgegriindeten Kulturgemeinschaft. Seinen neuen Wein hatte
es in alte Schlauche zui fiillen. Es bot der Welt einen neuen Gottes
begriff und eine neue Sittenlehre, ein allseitices System menschlicher
Bildung brachte es von sich aus nicht mit. Und wie hitten die An
gehorigen der hellenistisch-romischen Kultur, indem sie sich nach und
nach der christlichen Heilslehre zuwandten, ihrer ererbten, schon lingst
ausgereiften und abgeschlossenen Bildung sich entiussern kénnen ohne
Selbstvernichtung? Es gehort mit zu der weltgesc

richtlichen Mission
des Christentums, dass es wichtige Bestandteile der antiken Kultur,

selbst unter mancherlei Einbusse der Reinheit seiner eigenen urspriing-
lichen Idee, sich aneignen, weitertragen und zur kiinftigen Wiedergeburt
aufbewahren musste, widhrend das antike Volkstum selbst ohne Rettung
seinem doppelten Verhdangnis erlag: der Alterung und dem Absterben
von innen — der Ueberflutung von aussen durch die jungen Mensch-
heitsgenerationen der Barbarenvélker. Ein neues We

talter bricht an.
Im Abendlande, in dem frischen Erdreich, das die germanischen
Volkerwogen angeschwemmt haben, ein langsames Erwachen der alten
Fruchtkeime zu neugeartetem Leben. Im byzantinischen Ostreich
ein Ueberrest der Antike, der stehen bleibt wie ein verdorrter Baum.
den man abzuhauen vergessen,

Bevor aber diese Schicksale sich erfiillten, stand das Christentum
mitten drin im antiken Leben und hatte sich damit abzufinden. Die
innere Geschichte der werdenden Kirche des 2. und 3. Jahrhunderts
n ihr noch Raum war, welche die nachkon
stantinische Zeit als heidnisch oder hiretisch verdammte.

zeigt, {ir wieviel Dinge i

Sie konnte
fast zu emem Staat im Staate heranwachsen, ein Volk im Volke bilden




- AL e S S SR b P S

Kapitel I: Geschichtliche Stellung. z

nimmermehr. Im. praktischen Leben standen doch Christen und Heiden
ohne wesentlichen Unterschied nebeneinander, oft in demselben Hause
und derselben Familie, immer unter der gleichen Rechtsordnung, der
oleichen Volkssitte, der gleichen Sprache, den gleichen Kulturbediirf-
nissen. Was wire aber dem antiken Menschen unentbehrlicher und
mehr ein Lebensbediirfnis des ganzen Volkes im eigentlichsten Ver-
stande, als die Erheiterung und Veredelung des Daseins durch die
Kunst? Indem das Christentum sich zu dem Berufe entschied, das in
Juda entsprungene Heil den Heiden zu bringen, musste es notwendig
auch zur schonen Kunst irgendwie Stellung nehmen; es begegnet ihr
tiglich, auf Schritt und Tritt; seine Gottesdienste hdlt es in den
Hiusern der Gemeindeglieder, in Rdumen, flir deren Bildung es von

sich aus kein Gesetz mitbringt, deren kiinstlerische Form und Ausstat-

tung es belisst, wie es sie findet, weil sie ihm gleichgiiltig und be-
deutungslos sind. So tritt die christliche Religionsiibung wohl schon
friihe in Beriihrung mit der Kunst, aber es ist eine Berithrung wie
swischen Wasser und QOel. Kann es auf die Dauer dabei bleiben:
Entweder wird die Kunst zu einem wahren und inneren Anteil an der
Religion durchdringen — oder sie wird iiberhaupt wertlos werden, ver-

kiimmern, schwinden,

Die inneren Voraussetzungen des frith-christlichen Bauwesens zu ver-
stehen, kann nur aus dem Ganzen der kunstgeschichtlichen Betrach
tung gelingen; und dies um so unerléisslicher, da die Reihe der Archi-
tekturdenkmiler, wenigstens fiir uns, mit einer weit jiingeren Generation
erst anfingt, wie die Denkmiler der Malerei und Bildnerei. Mit welcher
Ueberraschung und Verwunderung sah man seit der Wiedererdfinung
der Katakomben Roms ein Stiick aus dem Dasein der alten Christen
ans Licht gebracht, das ein falscher Pragmatismus ganz anders sich
zurecht gelegt hatte. Zahlreiche Reste von Malereien hohen Altertums,
aus dem 3., 2., einigemal vielleicht sogar noch aus dem 1. Jahrhundert
sind an den Winden und Decken dieser unterirdischen Begribnisstitten
erhalten und legen, wiewohl nur halbwegs Ersatz fiir das iiber der
Erde zu Grunde Gegangene, doch schon fiir sich allein ein umfassendes
Zeugnis ab, wie unverkiirzt und fest im Leben des christlichen Alter-
tums die Kunst die Stellung behauptet hat, die ihr im Leben der
oriechisch-romischen Welt einmal gehorte. Die populdre Gestalt des
Christentums erzeigt hierin eime Unbefangenheit, von welcher auf die




e A e TR

() Frstes Buch: Der christlich-antike Stil.

modernen Ausleger leider selten etwas iibergegangen ist. Viel ver-

e

kehrte Anstrengungen des Scharfsinns wiren erspart und wechselseitig
Missverstandnisse der Forscher vermieden worden, wire man nicht iiber
die einfache Wahrheit, dass eine von Christen geiibte Kunst nicht
schon an sich auch eine christliche Kunst dem Geiste nach zu
sein brauche, in blinder Priokkupation so oft hinweg gegangen. Es
war ein grosser Irrtum, die Katakomben als gottesdienstliche Versamm.-
lungsorte zu nehmen, und wire es auch nur fiir zeitweiligen Gebrauch:

siec sind Begribnisorte, nichts als Begribnisorte. Und nicht minder

irrig wihnte man in ihrer ma

{
o

Dogmensysteme und gemalte Predigten vor sich zu haben, wo es sich

erischen Ausstattung hieroglyphierte

in Wahrheit nur um ein harmloses Dekorationsspiel handelt. Der

Bilderschmuck dieser engen unterirdischen Ginge und formlosen Grab
zellen — anspruchsloses und fliichtiges Ha wdwerksprodukt, wie es von
der durchschnittlichen Armut der Gemeindeglieder eben beschafft werden
konnte — ist aus demselben Triebe hervorgegangen, der in den Hiusern
Pompejis kein letztes Stiickchen Wand von Bild und Farbe unberiihrt

und unveredelt liess. Man missversteht ginzlich die christliche Sepul-

krallkkunst, wenn man sie von der gleichzeitigen heic

nischen prinzipiell
verschieden denkt. Die eine wie die andere fasst die malerische Aus-

stattung der Grabkammern einfach als Dekoration, als heitere Ver

hiillung ihrer architektonischen Armseligkeit. Dem dekorativen Zwecke
bleiben die Gegenstinde, teils Ornament teils FEinzelfiguren oder er-
zihlende Szenen, untergeordnet, wobei jedoch nicht zu verkennen ist,
dass das Interesse an den letzteren und den ihnen unterstellten sinn-
bildlichen Beziehungen, dem reflektierenden Zuge der Zeit gehorchend,
wachsende Ausdehnung gewinnt. Wie die kiinstlerische Methode, so

1st auch der Inhalt

er Darstellungen — Gedanken iiber Tod, Schick-
sal, Unsterblichkeit — der gleiche in den heidnischen und den christ-
lichen Gribern. Die symbolisch umgedeuteten Typen aus der antiken
Gotter- und Heldensage werden bei den Christen gegen parallele Mo
mente aus der biblischen Geschichte ausgewechselt. Indes nicht ein-
mal durchgehend. Die Einheit der Volkssitte und der Zusammenhang
der Handwerkstradition bewihren sich so méchtig, dass auch direkt
heidnische Elemente in reichlicher Menge in der christlichen Umgebung
sich behaupten. Teils um ihrer allgemeinen sepulkralen Bedeutung
willen, wie die bekannte Orpheusgestalt, wie Eros und Psyche, die
Dioskuren, Genien mit gesenkter Fackel, Nereiden und Sirenen, bac-
chische Szenen oder Embleme (letztere selbst noch an einem so spiiten




T - E i

Kanitel I: Geschichtliche Stellung. "
| g

-

Denkmal wie der Grabkirche der Constantia a. 354); teils reinhin als

inhaltsloser Zierat, wie Athene, Venus u. s. w. ks ist eine ausge-

pragt volkstimliche und laienhafte Kunstiibung. So gut christliche
Handwerker fiir ihre heidnischen Mitbiirger Kunstarbeiten nach Bestel-
lung lieferten, wohl selbst Idole und Amulette, wie wir wissen, SO0
werden gewiss auch heidnische Arbeiter oft genug fiir Werke christ-
licher Bestimmung in Verwendung genommen sein. Die kirchlichen

;
Oberen sind es zufrieden, wenn nur kein heidnischer Aberglaube sich
cinmischt: die Kunst in positiver Wirkung den kirchlichen Zwecken
dienstbar zu machen, bleibt den ersten Jahrhunderten ein fremder Ge-
danke. Zwischen den Extremen des griechisch-kunstfreudigen Gnosti-
zismus und des semitisch-kunstscheuen Montanismus bewahrt die Praxis
der katholischen Kirche eine neutrale Mittelstellung. Sie nimmt die
Kunst mit, wie so manches andere, als eine gegebene Lebensmacht,

als ein unverfingliches und jedenfalls unvermeidliches Zugestandnis

an die Volkssitte: die .—;}'m&'.1:r‘li.w'c*l;-lun:'iu11zii'»su Seite derselben ist ihr

wohl selbst willkommen: an das eigenste Wesen jener aber, an die
Kraft. das Hohe und Heilice in unmittelbarer Wirkung dem Gemiite
nahe zu bringen, wendet sie sich nicht.

Das Bil

verk der Katakomben zeigt uns den Anteil der alten

Christen an der Kunstthitigkeit ihrer Zeit nur auf einem verhdltnismassig
kleinen Abschnitt: doch so, dass iiber ihr prinzipielles Verhalten zur
Kunst iiberhaupt kein Zweifel obwalten kann. In diesem Sinne darf
oesagt werden, die Katakomben brichten Aufschliisse iiber den dltesten
Zustand auch der oberirdischen kirchlichen Architektur; wovon
wir jedoch die Frage nach etwaniger Einwirkung jener auf diese deut-
lichst unterschieden wissen wollen. Es ist schlechthin unwahrschein
lich, dass in der Architektur, der durch technische und stilistische
Gesetze unter allen Kiinsten am strengsten gebundenen, jene an den
Erzeugnissen des Pinsels und Meissels wahrgenommene Abhingigkeit
vom gemeinen Herkommen in geringerer Stiarke sich gedussert oder
oar gefehlt haben sollte, um so mehr, da das Interesse an der Sach-
bedeutung des Dargestellten, das in der Malerei und Skulptur die erste
Ankniipfung zwischen Kunst und Kirche abgab, hier vorweg ausser
Frage blieb. Ganz gewiss ware der von missverstindlichem Eifer ein-
gegebene moderne Gedanke einer aus der allgemeinen Kunstiibung
ausgeschiedenen spezifisch-christlichen Architektur den alten griechi-

schen und romischen Christen ein vollig unverstindliches Ding ge-

blieben. Wahrlich ganz andere Dinge als Neugestaltung der Kunst




2 Erstes Buch: Der christlich antike Stil,

lagen der Geistesbewegung der christlichen Urzeit am Herzen. Das
Christentum als ein Prinzip von schlechthin universalistischem Anspruch
kann sich jeweilic mit den verschiedenartigsten Nationen und Kulturen
verbinden, folglich auch mit ihren Baustilen. weshalb €S uns immer
als Willkiir und Befangenheit erschienen ist. wenn wir iiber die Christ-
lichkeit oder die Nichtchristlichkeit dieses oder jenes Baustiles zu
Gericht sitzen sahen.

An dem Ergebnis der obigen Erwigungen kénnten wir, solange

€5 nur um jene iltesten Zeiten sich handelt, in denen der christliche

Gottesdienst nichts als ein Stiick des hauslichen Lebens war, uns allen

falls geniigen lassen. Allein es triffi noch gar nicht den eigentlich
springenden Punkt des Problemes: das Wann, Wo, Wie der Ent
stehung einer von der Privatarchitektur abgeltsten selbstzwecklichen
und selbstgestaltigen, — kurz, einer eigentlichen« Kirchenarchitektur.

Wir stellen

flir eine entschiedene gegolten hat und vielleicht fiir die meisten noch

uer als offene Frage hin, was lange Zeiten hindurch

heute gilt: Der Anfang des Kirchenbaues, so lautet das Axiom, sei
der Sieg des Kirchentums unter Konstantin d. Gr.; es habe keinen
Kirchenbau gegeben bis zu diesem Augenblick, weil es keinen gegeben
haben kénne. Das Recht zu dieser Folgerung entnimmt man der
traditionellen Vorstellung, dass die That Konstantins einer so voll-
standigen wie plétzlichen Umkehrung des Weltzustandes von der
Waurzel aus gleichkomme. Mag man immerhin der populdren Geschichts-
auffassung, indem sie auf einen Moment und eine Person zusammen-
drangt, was ein hochst ausgedehnter Komplex geschichtlicher Vor
gange war, das Anrecht auf eine Art von poetischer Wahrheit ein
raumen: dass auch Gelehrte, die auf freie und niichterne Stellung
Anspruch erheben, von der Legende nicht loszukomimen vermogen, ist
beklagenswert und unentschuldbar,

Die Unzulinglichkeit in der Begriindung der These vom konstantini
schen Ursprung des kirchlic

1en Bautypus blosszulegen ist leicht, unend-
lich mithsamer ihre Ersetzung durch ein deutliches positives Bild. Wenig

a ]

Erfolg wire zu crwarten, sahen wir uns lediglich auf dje litterarischen

Quellen angewiesen : gehaltreicher und zuverldssiger ist, was die Bau-
monumente unmittelbar iiber ihre Vorgeschichte

aussagen, in einer
Sprache a

lerdings, die nicht ohne weiteres verstindlich ist. Die Denk-
maler des 4. Jahrhunderts, vorgeblich die Erstlingsgeneration des Kirchen-
baues tberhaupt, haben in der That nichts an sich von der

Beweglichkeit, dem Suchen und Tasten einer eben erst

inneren

ansetzenden




Kapitel I: Geschichtliche Stellung.

2

Entwicklung ; es fehlen die Zuge persénlicher Einwirkung, individueller

Charakterisierung ; iiberall Gleichférmigkeit, eine den beschriinkten Vor-
rat ihrer Formen nach festem Herkommen ohne Schwanken verwaltende
Typik, die auch keine Weiterentwicklung vor sich hat, sondern, wie
sie uns zuerst entgegen tritt, so ein halbes Jahrtausend und linger
stationdr bleibt. Will man nicht fiir die konstantinisch-christliche Bau-
théitig

ceit eine Stellung ausserhalb aller sonst bekannten architektur-
geschichtlichen Gesetze fordern, nicht als Erzeugnis einer einmaligen ge
setzgeberischen Abmachung oder geradezu einer hoheren Inspiration sie
ansprechen: so folgt unweigerlich aus ihrer ganzen Art, dass eine durch
die Arbeit, Erfahrung, Gewohnung mehrerer Generationen bedingte
Entwicklung vorausgegangen sein muss. Der Mangel an direkten Aus-
sagen in der kirchlichen Litteratur ist kein Gegenargument, er bestatigt
nur, was wir oben im Verhiltnis zur dekorativen Kunst konstatiert
haben, die langdauernde Indifferenz der leitenden Kreise. Das meiste
erwarten wir deshalb von dem unmittelbaren Selbstzeugnis der Monu-
mente, immer eingedenk jedoch, dass auch dieses nur aus der allsemein-
geschichtlichen Situation heraus richtic gedeutet werden kann.

In der apostolischen Zeit versammelte sich die Gemeinde waz
afxovg, in diesem oder jenem Privathause, je nach Ort und Gelegen-
heit. Unvermeidlich aber mussten das Anwachsen der Kopfzahl der
Gemeinden und die Anfinge verfassungsmissiger Ordnungen und fester
Formen des Gottesdienstes auch ein festeres Verhiiltnis zum gottes-
dienstlichen I.okale nach sich zichen. Was die gottesdienstlichen Ord-
nungen betrifft, so ersehen wir durch Justinus, um die Mitte des
2. Jahrhunderts, dass zu dieser Zeit die Agapen aus dem Kreise der
eigentlichen Kultushandlungen bereits ausgeschlossen waren; dass die
eucharistische Feier, von jenen getrennt, mit den tdglichen Morgen-
gottesdiensten sich verband ; endlich dass ein sonntdglicher Hauptgottes
dienst die Gesamtheit der Glaubigen emer Stadt und des niéchsten

Landbezirkes vereinigte (mavtwy note méhete ) oypods pevévioy &ml o

40th suvéhsvote yiverar). Durch die Anfangsorganisation der Gemeinden
— Erweiterung des antiken Patronatsinstitutes zu einer die gesamten
sozialen Verhiltnisse umfassenden freiwillig iibernommenen und aner-
kannten Thitigkeit des Schutzes und der Vertretung — war die Frage
nach dem Ort der gottesdienstlichen Versammlungen von selbst gelost:

e€s war der Hauptraum im Hause des Patrons. Fiir die Unter-




10 Erstes Buch: Der christlich-antike Stil.

suchung des architektonischen Urtypus der christlichen Kultgebdude
eine Thatsache von hochster Bedeutung, die uns spiter in einem eigenen
Kapitel noch beschiftigen wird. Sie ist massgebend fiir das 1. Jahr-
hundert der Kirche, doch auch nicht linger. Die in der Apologie des
Justinus als normal vorausgesetzte Ordnung des Gottesdienstes ist nicht
mehr denkbar als einfacher Hausgottesdienst im Sinne der apostolischen

ket den

Zeit: notwendig miissen in dieser zweiten Periode, wenigstens bei den

orosseren (Gemeinden, bestimmte Rédumlichkeiten fiir den gottesdienst-

lichen Zweck ausgesondert, dem Bereiche des profanen Tageslebens

entriickt, nach Bedarf baulich meodifiziert oder zuweilen wohl auch
schon neu hinzugebaut worden sein. Es sind Gebiude, die den dusseren
Schein von Privatgebduden noch aufrecht halten, jedoch ihrer Bestim
mung nach bereits nichts anderes als Kirchen, seigentliche« Kirchen.

Mit der Fortbildung des Kultus geht die Fortbildung der Verfassung
Hand in Hand. Es gilt als ein verlissiges Resultat der neueren For-
schung, dass um den Beginn des 2. Jahrhunderts die christlichen Ge-
meinden, damit sie dem Staate gegeniiber eine gesicherte Rechtsstellung
erlangten, die Organisation der seit Jahrhunderten in der romischen
We

aneigneten. Wir

t eingebiirgerten Kultvereine und religiosen Genossenschaften sich

sen, dass die Christen kraft dieser Rechtsaneionung
eigenes Korporationsvermégen, eigene Gerichtsgebiude, eigene Begribnis
platze besassen — warum nicht auch kultliche Versammlungshiuser

als Korporationsbesitz: Nichts erhebliches steht dieser Annahme im

Wege, welche die natiirliche ist, nachdem einmal eine Gemeinde einen
gewissen Umfang iiberschritten und der halb patriarchalische, halb
kommunistische Zustand der Friihzeit einem ausgebildeten Genossen-
schaftswesen nach romischem Recht Platz gemacht hat. In den apo-
logetischen Schriften ist es ein immer wiederkehrendes Thema, den

Heiden klar zu machen, dass der christliche Gottesdienst des

1alb noch
kein Geheimdienst sei, weil er keine Tempel und Altiire habe. » Welches
Bild sollen wir Gotte machen? Der Mensch selbst ist das beste Gottes-
bild. Welchen Tempel? Die ganze Welt, sein Werk, mag ihn nicht
fassen.« (Minucius Felix.) sNicht der Ort heilict den Menschen, sondern

der Mensch den Ort, (Apostol. Konstit.) Ist aber die Entschiedenheit,
mit welcher der Anspruch auf privilegirte Heiligkeit und monumentalen
Kunstwert fiir die christlichen Versammlungshiuser abgelehnt wird,
irgend beweisend, dass dennoch die letzteren nicht bereits in allem
Wesentlichen das gewesen sind, was wir eine Kirche nennen? Wir

meinen, durch solche Aecusserungen soll lediglich der fundamentale




Kapitel 1: Geschichtliche Stellung. 11

Unterschied mm Begriffe der heidnischen und der christlichen Kult-
gebdude deklariert, nicht aber die Existenz der letzteren geleugnet
werden. Bei Schriftstellern seit dem Ende der Antoninenzeit treffen wir

die Ausd

licke »domus dei«, »domus columbae«, oder schon schlecht-
hin »ecclesiax in einer Weise angewandt, dass kein Missverstindnis
mehr moglich scheint. Es ist kein Widerspruch, vielmehr ein charak-
teristischer Reflex der Sachlage im 2. Jahrhundert, wenn in dem apo-
logetischen Dialog des Minucius Felix, eines Zeitgenossen Mark Aurels,
der heidnische Interlokutor zwar die alten Anklagen gegen den tempel-
und altarlosen Dienst der Christen wiederholt, aber zugleich mit Be-
stirzung wahrnimmt, »dass diese garstigen Weihestitten ruchloser
Zusammenkiinfte schon iiber den ganzen Erdkreis anwachsen. s

Im Gegensatz zu der durch den iiberschwinglichen Martyrerkult
der spdteren Zeit grossgezogenen Ansicht von der vorkonstantinischen
Epoche, als wire sie eine ununterbrochene Kette von Verfolgungen
gewesen, zeigen die echten zeitgendssischen Quellen, christliche wie
heidnische, litterarische wie monumentale, ein weit weniger diisteres
Bild. Im Gesamteindruck urteilen ein Origines, Lactantius, Eusebius,
die Zeit bis zur Mitte des 3. Jahrhunderts sei fiir die Kirche eine Aera
des Friedens gewesen. Decius ist der erste Kaiser, der in der maéch-
tigen Organisation der christlichen Gesellschaft eine ernste Gefahr fiir
de

n Staat erblickt und danach handelt: sein Ziel ist ausgesprochener-
massen die Vernichtung der Hierarchie und in ihr die Vernichtung des

Christentums iiberhaupt. Allein die Kirche geht aus dem Kampfe mit
vermehrter Kraft hervor; sie fiihlt sich Siegerin und ist es; so dass
die neue Verfolgung durch Diokletian, die allgemeinste und schreck-
lichste, die Entscheidung nur hat beschleunigen konnen. — Zwischen
beiden Verfolgungen liegt eine vierzigjdhrige Friedenszeit, welche Euse-
bius mit folgenden Worten schildert: s Wer beschreibt die unzihlbaren
Scharen, die tiglich dem christlichen Glauben sich zuwandten: wer die
Menge der Kirchen in jeder Stadt? wer das Zusammenstromen des
Volkes in den heiligen Hiusern? Weshalb man, in den dlteren Kirchen-
gebiduden sich beengt fiihlend, in allen Stadten weitrdumige neue von
Grund aus aufbaute.« FEs sind ebendieselben Ausdriicke, mit denen
nachher von FEusebius Konstantins Kirchenbauten beschrieben werden.
Damit vergleiche man die generellen Vorschriften der sogenannten
apostolischen Konstitutionen (deren ilterer Teil noch dem 3. Jahrhundert
zugehort), und als Einzelbeispiel die Erzahlung des Lactantius von der

iyl . e o — - = by T | i : [y et
Niederreissung der Kirche in Nikomedien, womit Dickletian die Ver-




12 Erstes Buch: Der christlich-antike Stil,
folgung erdffnete. Ferner die bekannte Aussage des Optatus von Mileve,
derzufolge zu Beginn der donatistischen Bewegung in Rom, d. i. noch
vor dem Ende der diokletianischen Verfoloung, s40 und mehr
Basiliken« in den Hinden der katholischen Partei sich befanden, wiih-

rend die Ketzer nur sdraussen vor der Stadt in einem Winkel zwischen

Hiirden« ihre Konventikel halten konnten. Mae noch

o unzugefligt
werden, dass mit hoher Wahrscheinlichkeit als Vorsteher dieser Kirchen
die 46 Presbyter anzunehmen sind, welche zufolge einem Briefe des
Bischofs Cornelius die kirchliche Organisation der Stadt befasste, mit.
hin dass schon um die Mitte des 3. Jahrhunderts diese ansehnliche
Ziffer bestand. Endlich bestitiot die Notiz des Optatus, was aus der
Fassung des Friedens- und Restitutionsediktes ohnedies hervorgeht :
dass in der Verfolgung die Gotteshiuser der Christen keineswegs alle
zerstort, sondern vielfach nur geschlossen worden sind 1. So zweifel-
los wahr ist es, dass die kirchliche Bauthitigkeit durch den Umschwung
der Weltgeschicke unter Konstantin einen machtigen Anstoss empfangen
hat, so hat sie¢ einer solchen radwla rasa am Schlusse der Verfolgungs-
zeit doch mit nichten gegeniibergestanden, dass sie notig gehabt hiitte,

mit dem neuen Jahrhundert voll

g von neuem zu beginnen.

Mit wie beflissenem Eifer hat Eusebius alle Zeugnisse, echte und
zweideutige, zusammengetragen, die geeignet scheinen, die Christlich-
keit seines Helden vor We

t und Nachwelt in helles Licht zu setzen.
den ihm wverdankten Triumph der Kirche zu feiern, Wenn es sich wirk-
lich so werhielte, dass in dem Kirchenbau der konstantinischen Aera
ein Schopfungsbau im eminenten Sinne in die Welt trdte: hier in den
Panegyriken Kusebs miisste es notwendig seinen Ausdruck finden.
Aber nichts davon. Es ist viel vom » Wiederbeleben«, vom »Wieder-
erstehen« aus Befleckung oder Ruin zu grosserer und prachtigerer Er-

J

scheinung die Rec

€, keine leiseste Andeutung, dass etwas der A rt
nach Neues jetzt erst Dasein und Gestalt gewonnen habe. Wir meinen
m diesem schweigsamen Verhalten der kirchlichen Schriftsteller eine

starke indirekte Bekriftigung zu finden dessen, was wir in Bezug auf

die Denkmi

er des 4. Jahrhunderts allein aus ihrem architektonischen
it | - a 'I__ 5 b P ot " 3 b 1 - 1 &
Charakter oben gefolgert haben. Sie bezeichnen nicht den Anfangs-,

1 Uptatus I, c. 14 post
basilicae necdum fuerunt restity in

scum aliqui in basilicis sepefiri coepisse
domo Dei exhiberi concessa est
Kirchen

persecutionem apud Cirtam civitatem, quia
in1 Carisi edernnt, Und III, c. 4

etwa im Vorhof?

. wizeme Ut

Y i nec sepultura in
in beiden Fillen unwidersprechlich »eigentliche




g s = LR e e D
e e Bz e Ty P————— e

Kapitel I: Geschichtliche Stellung. 1

b

sondern den Héhepunkt in der lingst im Gange befindlichen Entwick-
lung des christlich-antiken Kirchenbaues. Diese Entwicklung aber ist

keine abgetrennt fiir sich verlaufende. Sie ist um die Summe der
nachfolgenden Kapitel vorwegzunehmen — lediglich ein Teil der

allgemeinen Kunsthewegung im rémischen Reich, den Gesetzen
und Schicksalen derselben unléslich verbunden. Das durch das Christen-
tum der Baukunst neu zugebrachte Inhaltsmotiv hat einen neuen Stil,
solange Kultur und Volkstum der Antike noch aufrecht standen, nicht

hervorgebracht; nur eine praktische Modifikation vorhandener Typen.

Die grossen Epochen der Kunstgeschichte stehen mit denen der
Kulturgeschichte in bestimmtem geistigem Zusammenhange, ohne dass

sie chronologisch sich vollig deckten. Regelmaissig pflegt die Kultur

der Kunst um einige Menschenalter, zuweilen selbst um Jahrhunderte
voraus zu sein. So waren die weltherrschende Kirche des Mittelalters
und die scholastische Organisation der Wissenschaften friher da, als
ihr baukiinstlerisches Gegenbild, die Gotik; so machte die Gotik der
Renaissance erst Platz, als die mittelaltrige Weltanschauung ldngst von der
modernen iiberwunden war; so ist auch die frithchristliche Architektur
in ihrer Stellung zwischen den Weltepochen zu beurteilen. Wo immer
man vom Standpunkte der Universalgeschichte die Grenze zwischen
Altertum und Mittelalter ziehen mag: stilgeschichtlich ist der Zeitraum
von Konstantin d. Gr. bis auf Karl d. Gr. (fiir manche Lander noch dartiber
hinaus) der antiken Baukunst zuzuzihlen. Als das Schlusskapitel ihrer
Geschichte. Eine Zeit des Stillstandes im kiinstlerischen Denken von
dhnlicher Linge kennen wir vorher und nachher nur noch in. der Ge-
schichte der Aegypter. Der von der christlich-antiken Kunst des Abend-
landes denn immer nur dieses haben wir bei unserer Be-
trachtung im Auge — umfasste Komplex von Bauformen ist voll-
stindig fixiert in der grossartigen Produktion des 4. Jahrhunderts. Mit
dieser ihrer ersten Probe als Monumentalkunst im Grossen erreicht
die christlich-antike Bauweise auch schon das Ende ihrer inneren Ent-
wicklung; die Lebenstage des alten Reiches sind geziahlt, das Jahr-
hundert, das mit den herrlichen Triumphen der Kirche begonnen hatte,
endet im Sturm der Volkerwanderung. Keine Verdnderung ist seitdem
wahrzunehmen (beildufige und nicht in die Tiefe gehende Einflusse des
Ostens abgerechnet), als die indes auch nur langsam zunehmende Ver-

armung und Barbarisierung. Diese innere ]‘acn'A_’.;;'Llllg;'H|UH?3—’,1\"5-” macht




14 Erstes Buch: Der christlich-antike Stl

die Zeitbestimmung eines Baues oder eines Bauteiles nach stilistischen
Merkmalen zu einer iiberaus unsicheren » Jja oft unméglichen eben
deshalb aber auch relativ belanglosen Sache. Was ein Werk des
8. oder 9. Jahrhunderts von einem solchen des 4. oder 5. unterscheidet,
ist nicht die Auffassung, sondern die grossere oder geringere Tiichtig-
keit der Ausfiihrung, eine Regel von freilich auch nur ungefihrer
Giiltigkeit. Nicht minder merkwlirdig ist das zweite: dass so gut die
grossen nationalen Besitzveranderungen der Wanderzeit wie der bittere
konfessionelle Hader der Arianer und Orthodoxen die traditionelle
Gestalt des Bauwesens unberiihrt lassen. Die Reiche der Goten, Lango
barden, Franken bilden mit Ttalien und der Provinz Afrika baugeschicht-
lich betrachtet eine ungestorte Einheit. Die leichten Differenzierungen
des Stils bei ihnen hingen von Unterschieden des Materials, des Klimas,
des technischen Vermogens oder ilterer Lokaltraditionen ab, nicht von
der Nationa

itit. Die Welterneuerung durch den Zutritt der germani-
schen Vélker musste auf allen Hauptgebieten des geistigen Lebens
sich durchgebildet und vollendet haben, bevor sie sich ihren eigenen
Baustil schuf. Deshalb ist der Endtermin fiir die christlich-antike
Weise ein verschiedener in den verschiedenen Landern. Als das arith-
metische Mitte

mag man etwa das Jahr 1000 annehmen.

So vollkommen wahr es nun ist, dass die christliche Kirche nicht
ein einziges neues Baumotiv von sich aus hervorgebracht sondern nur
unter den wvorhandenen ausgewdhlt hat, ebenso gewiss hat ihr Sieg
doch eine tief greifende \'r;.-1'.u.r_f|1iul;||11g in der Gesamterscheinung der
Bauthiitigkeit im Gefolge: dadurch, dass alle verfiigharen Interessen
von nun ab im Kirchenbau sich konzentrieren, Im Gegensatz zu der
vom heidnischen Rom gepflegten reichhaltigsten Vielheit der Kom
positionstypen giebt es fiir das christliche Rom nur eine monumentale
Bavaufgabe schlechthin: den Kirchenbau; und wiederum im Kirchen-
bau nur eine Normalform sch

echthin: die Basilika. Das Schema
der Basilika — womit wir einen Kardinalsatz unseres Systemes aus-
sprechen — jst unbedingt das massgebende fiir

das eigent-
liche Kirchengebidude, d. i das

Versammlungshaus der Ge-
meinde zu dep regelmissigen Gottesdiensten: hinsecen
1<|'¢:|.~'-lurnllgc. polygonale oder zentral kombinierte Pline

kommen im Abendlande bloss accessorisch und bloss fur

einen beschrinkten Krejs von Aufgaben, fiir Tauf. und Grab-

kirchen, in Anwendy ng,

B R e N e . . =
In Bezug auf diese Sdtze, wie nicht verschwiegen werden soll,




e — e
T AT alae -

Kapitel T: Geschichtliche Stellung.

(W g

haben wir die herrschende Meinung wider uns. Wenn oft und von
hochgeschiitzten Forschern ausgesprochen ist, dass der Baukunst der
ersten christlichen Jahrhunderte »eine Kiihnheit, eine Frische der Phan-
tasie und eine jugendliche Lust an Erfindungen eigen sei, die einen
Beweis von der anregenden Kraft gibe, welche das Christentum auf
die Volker austibte«: dass sie sdurch einen grossartigen Aufschwung
in Bezug auf Konstruktion und Raumgliederung die Leistungen des
Roémertums verdunkelt habe«: und gesteigerte Bewunderung hierfiir
angerufen wird durch den Hinweis auf den gleichzeitigen Verfall der
heidnischen Antike: so konnen wir unsererseits die behauptete Aus-
wahmestellung der christlichen Baukunst so wenig anerkennen, dass wir
die grosse geschichtliche Bedeutung, die ihr ganz gewiss zukommt,
vielmehr in einer entgegengesetzten Thatsache finden, in der Reduk

keit der romischen

tion, nicht in der Vermehrung der Mannigfaltig
Kompositionsformen 1). In der That hdngt die ganze Differenz der
Auffassung von einer nur kleinen Summe von Baudenkmilern, be-
ziehungsweise Baumotiven ab, welche die anderen als christliche Neu-
schopfungen in Anspruch nehmen, wiihrend wir sie dlteren, heidnischen
ung unserer Abweichung gehort

Ursprunges erachten. Die Rechtfertis
in den speziellen Teil; hier wollen wir nur die daraus sich ergebenden
allgemeinen Gesichtspunkte noch eine Strecke weiter verfolgen.

len Zeiten

Die Grundstimmung der architektonischen Kunst ist zu a

am tiefsten bedingt gewesen durch die jeweilige Stellung der Religion

innerhalb des stigen Gesamtlebens. Es hatten die alten Griechen

5
nur einen baulichen Haupttypus, weil nur eine bauliche Hauptau

gekannt: den Tempel. Dann, durch die grosse innere Wandelung,

=

oabe
die mit dem Aufgehen des Hellenentums in den Hellenismus eingeleitet
wird, wurde jene Einheit in Vielheit aufgelost. Was Alexandrien be-
gann, setzte Rom grossartigst fort. Neben dem Sakralbau gelangten
profane Aufgaben von unabsehbarer Mannigfaltigkeit zu breitester Gel-
tung ; zentrale und kombinierte Pliane beschiftigten lebhaft die Phantasic
die Wirkungen der Grossraumigkeit wurden mit gewaltiger Kiithnheit
und nach den verschiedensten konstruktiven Systemen, in Verbindung
mit flacher Bedeckung wie mit Gewdlben und Kuppeln, durchgeprobt.
Zu alledem hat der christliche Geist nichts Neues mehr hinzugetragen.
Die grosse Revolution, die er hervorrief, liegt in etwas anderem.

nt nicht ein Kennzeichen jugend-

Vielheit der K :3.‘|.|:;ilhiii(l!]ri:?)ulll\'[,‘

1iepochen Alexandria, kaiserliche Rom, der Barocco.

licher, sondern alternder Ba




RO

16 Erstes Buch: Der christlich-antike Stil.

Darin, wir wiederholen es, dass er die Vielheit der Bauaufgaben wieder
auf eine allbeherrschende einige zuriickfiihrt; nicht sowohl durch Um-
wandelung der Kunstgesinnung als durch Wiederherstellung der Religion
als zentrales Lebensmotiv. Er setzte damit fiir die zukiinftice Baukunst
des Mittelalters analoge Vorbedingungen, wie die, welche iiber den An-
fangen der griechischen gewaltet hatten, und so wurde es moglich,
dass auf der Hohe des Mittelalters, aus der fortgesetzten Konzentration
aller Baugedanken auf den einen sakralen Zweck, die Gotik geboren

wurde . Zum zweitenma

ein wahrer organischer Stil, gleich dem griechi-
schen Tempelstil.

Die Einwirkung des Christentums auf die Baukunst dusserte sich
Jedoch auf sehr verschiedene Weise im Orient und im Occident. Nur
aut den letzteren bezieht sich unser obiger Satz von der exklusiven
Geltung des Basilikentypus. Die politische Trennung des Kaiserreiches
in ein oOstliches und westliches war nur der letzte Ausdruck einer von
innen her wirkenden Auseinanderlésung, die lange vorher allgemach
begonnen hatte als eine unvermeidliche, seitdem die zusammenhaltenden
Méchte, die Energie des romischen Staatsgedankens und der Univer-
salismus der hellenistischen Kultur, zunehmender Entkraftung erlagen.

Wie aber die vom Romerreich umschlossene Weltbildung, die grosse

Arbeit des christlichen Denkens nicht ausgenommen, nach ihrer wesent-

lichsten Substanz griechisch war: so bewihrte sie gleichfalls bei den
Griechen, ob auch sichtlich gealtert und degeneriert, die zihere Lebens-

dauer. Und so gewann auch in der Baukunst die griechisch-orientalische

Kirche ein Herz fiir einen Teil der antiken Erbschaft, welchem die

Kirche des Abendlandes die Aufnahme so gut wie ganz versagte. Wir
meinen den Gewdlbebau in Verbindung mit zentralen Grundplinen,
Auf beides hat Griechenland und der Orient, wiewohl auch hier die
Basilika die urspriingliche Form der Gemeindekirche war, nicht ver-

zichten wol

en bei Werken von héochster monumentaler Absicht. Ein
frihes Beispiel dieser Richtung sehen wir in der von Eusebius be-
schriebenen Hauptkirche zu Antiochien, ihren glanzenden Abschluss in
der Hagia Sophia Kaiser Justinians.

Im lateinischen Westen hat auf allen Gebieten der Niedergang

frither begonnen und rascher um sich gegriffen, Das Ende des dio-

i

tianischen Zeitalters ist fiir Rom und Italien das FEnde der grossen

weltlichen Baukunst. Die siegreiche Kirche wihrend des folgenden

Jahrhunderts baut viel, aber nicht mehr gross im Sinne der Vorzeit:

it den alts i e BT i : : ;
mit den alten Ausdrucksmitteln, aber nicht mehr in der alten, sondern




e ol

ML RCAL e

Kapitel I: Geschicl

" ooy
liche Stellung 17
5 ¥

einer vollig verdnderten Grundstimmung. Das stolze und ruhige Ver-
trauen auf die Unerschiitterlichkeit des bestehenden Zustandes, das aus
der verschwenderischen Soliditit der Rémerbauten zu uns redet, ist
nun in sein Gegenteil umgeschlagen. Die altchristliche Baukunst ist
die Kunst eines aufs iusserste iibermiideten Geschlechtes. Sie kargt
und vergeudet zugleich. Die Beraubung und Zerstorung der Ahnen-
werke ist ithr Leben. Wie es moglich ist, dass viele Betrachter hier
Zige von sjugendlicher Frische« begriissen kénnen, wiirde uns unbe-
greiflich bleiben, hitten nicht Greisentum und Kindheit eine verhangnis-

volle Aehnlichkeit. Dass aber in dieser dem Alter erliegenden Kunst

s 1Y

von der ehemaligen Grossheit nicht immer noch ein ehrfurchtgebietender

Anteil fortlebe, sind wir gewiss die letzten in Abrede zu stellen.
Und iiberdies wire es sehr verfehlt, den Massstab des Urteils
allein dem Vergleich mit dem Vergangenen zu entnehmen. Der zu
der aufsteigenden Linie der Jahrhunderte sich hiniiberwendende Blick
erkennt in den Denkmilern der christlichen Friihzeit zugleich die An-
auf ein grosses Neue, Noch nicht dieses Neue selbst

welsune , aber

1 |

die Vorbereitung dazu. Die antike Baukunst als Ganzes dem Mittel-

alter zu tberliefern lag iiberhaupt nicht in der Macht der Kirche; hiitte
sie es vermocht, so wiire die Geschichte um die grossen Erscheinungen
des romanischen und gotischen Stils idrmer geblieben. Anstatt dessen
hat das zur Lehrerin des sich neu gestaltenden Abendlandes berufene
christliche Rom aus der Fiille der Baugedanken seiner Ahnen nur einen
einzigen aufbewahrt und weitergetragen: d. i. den als einheitliche
Innenperspektive gedachten Longitudinalbau. Sie hat diesem Ge-
danken noch keine neue Fassung '

egeben, wohl aber in der innigen

[ &)
Beziehung zu dem, im Altardienste gipfelnden, Kultus ein Iebensprinzip

von vielseitigster Entwicklungsfahigkeit. Der Kirchenbau des abend-

lindischen Mittelalters bewegt sich strikte auf der vorgezeichneten

Linie: er ist wesentlich Geschichte der Basilika. Der Renaissance
und diirfen wir hinzufiiger

schen Zentralbau

der Gegenwart? verblieb, den romi-

die hohe Stellung wiederzugeben, die

1 i
thnen gebiihrt,




	[Seite]
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

