UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Die kirchliche Baukunst des Abendlandes

historisch und systematisch dargestellt

Dehio, Georg
Stuttgart, 1892

3. Der Grundplan

urn:nbn:de:hbz:466:1-81352

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81352

R T

Drittes Kapitel: Die Basilika. 87

lica Verwendung findet, darf es als erlaubt und erspriesslich gelten, das
el Schlagwort »Basilika« auch in die Terminologie der genannten jiingeren

Stile einzufithren. Der Basilika entgegengesetzt ist auf der einen Seite
die ganze Kategorie der Zentralbauten, auf der anderen Seite unter

den Longitudinalbauten die ungeteilte Saalanlage und die Hallen-

con anlage, welche letztere zwar gleich der Basilika in mehrere Schiffe
id geteilt ist, eines iiberragenden Obergeschosses im Mittelschiff jedoch
reh entbehrt, (Wir wihlen diese Definition, weil die iibliche gleiche
Fol Hohe aller Schiffe« gegeniiber dem Thatbestand der Monumente zu eng
die refasst st

lL"."

11

nd 3. Der Grundplan.

Betrachten wir zunichst das Kirchengebaude im Verhéltnis zu

4 seiner Umgebung. — Wihrend im griechisch-orientalischen Gebiet die
S Neigung friih hervortritt, es von seiner profanen Umgebung abzusondern,
LI : VEL i : s -
i hm eine mehr monumentale, tempeldhnliche Erschemnung zu oeben,
; §

bleibt das Kirchengebiude in Italien eingeschlossen mitten in das

stidtische Hauseroewirr, in der Aussenansicht also grossenteils verdeckt.

Die Entstehung der Basilika aus der inneren Halle des Privathauses

wirkt hierin erkennbar nach. Es ist der monumental stilisierte Aus-

ufe druck dieses Verhiltnisses, dass regelmissig die Fassade der eigentlichen
det Kirche durch einen Vorhof von der Strasse getrennt wird ). Die Ge-
. wohnung an diesen Bauteil wurzelt indes nicht bloss in formal ent-
5€ wicklungsgeschichtlichen Momenten, sondern ebenso in solchen der
g5 Disziplin, des Kultus, der Symbolik.

Wir miissen uns schon hier an der Schwelle des Tempels ver-

gegenwdrtigen, was im weiteren Verfolge seiner Disposition Schritt fiir

Schritt wiederbegegnen wird: die dem spit-antiken Leben eigentiimliche

eI & 5 e ; : :
Vir Leidenschaft fir Einspannung der Gesellschaft in einen unendlich viel-
¥ gliedricen Schematismus von Rangordnungen, in der christlichen Welt
el noch gesteigert durch alttestamentalische Erinnerungen und den starken
Jen eigenen hierarchischen Zug der Kirche. Alle hierdurch hervorgerufenen
rell Unterscheidungen von Priesterstand und Laienstand, von Mann und
2 &
cht Weib, von Vornehm und Gering, von Glaubigen und Lehrlingen; von
1ke ') Der fiir diesen u, a. vorkommende Name yAtriume (griechisch abhi, mpoveos)
- hat jedoch mit dem Atrium des altitalischen Hauses nichts gemein, sondern griindet in
he der verallpemeinerten Bedeutung des Wortes als satrium publicume, mit »basilicas unter

Umstinden sich nahe beriihrend,




88 Erstes Buch: Der christlich-antike Stil

Gerechten und Siindern, und die in jeder dieser Klassen sich wieder
holenden Abstufungen werden mit peinlichster Sorge und Wert
schitzung in die Anordnungen des Gottesdienstes eingetragen. Diest
Riicksicht 1st unter allen die wichtigste bei der Detailausbildung des
h auch das uniiberwindlich

iiberlieferten Grundrisses. Doch stellt sic

machtige formale Einheitsmoment der basilikalen Bauidee immer wiede

als heilsames Gegengewicht ein, so dass nur die Hauptabteilunge

wirklich architektonisch charakterisiert werden, wihrend fiir Herstellung

der Unterabteilungen Schranken und verschiebbare Vorhinge ein be
quemes Auskunftsmittel geben.

Die Hauptabteilungen sind: das Vorhaus, das Gemeindehaus, das
Priesterhaus.

Das Vorhaus ist der Aufenthalt der Katechumenen, der Pere
grinen, der Bettler, der Biisser. (Der Biisser wiederum giebt es eine
Menge von Graden. Nach der Vorschrift des hl. Basilius sollte z B
ein Morder vier Jahre unter den Weinenden, fiinf Jahre unter den Horen
den, sieben Jahre unter den Knieenden, vier Jahre unter den Stehenden
seinen Platz haben, bis er nach zwanzigjihriger Busszeit erst die Kirche
selbst betreten durfte.) Weiter diente das Vorhaus zu Gerichtssitzungen
und sonstigen nichtgottesdienstlichen Versammlungen, seit dem 6. Jahr
hundert auch als Begribnisplatz. Der Flichenraum des Vorhauses wit
zum grossten Teil von dem Atrium eingenommen, dessen Gestalt el
Viereck ist, meist ein gleichseitiges, seltener ein lingliches, und das aul
den Innenseiten von Siulengiingen mit einwirts geneigten Dichern um
geben wird. Schon hier beginnen die Gitter und Vorhinge zur Scheidung
der disziplinarischen Stufen. Die offene Area ist mit bunten Marmorplatten
gepflastert oder mit Blumen und Striuchern ausgeziert, von welche
letzteren am ehesten der seit dem 9. Jahrhundert nachweisbare, im Mittel
alter viel gebrauchte Name paradisus, parvis abzuleiten sein wird, Da
wichtige Mittelstiick ist der Brunnen, cantharus, nymplacum, labvum,
»Sinnbild des Reinigungsopfers« (Eusebius), an welchem die Gliubigen
bevor sie das Heiligtum betreten, Antlitz, Hinde und Fiisse abwaschen

Geoffnet ist das Atrium gegen die Kirche in so viel Thiiren, al
letztere Schiffe hat, gegen das Freie in eciner nach aussen ein wenig
vortretenden Thorhalle, vestrbulum, npéwohov. welche bei ganz gross
artigen Anlagen dreiteilig, in der Regel indes nur einfach ist. Be
Kirchen, welche Sitz eines Bischofs sind. wird haufig an der Stelle des
Vestibulums die Taufkapelle angebaut, in welchem Falle der Eingang
an eine der Langseiten des Vorhofs verlegt wird,




Dirittes Kapitel: Die Basilika, 89 .
Ein weiterer Anhang des Pronaos ist der Narthex: eine zwi-
schen die Fassade der Kirche und die Hofhallen eingeschobene be- ]
o5 sondere Binnenvorhalle, nicht viel breiter als der angrenzende Portikus
Tes des Atriums (woher wahrscheinlich der Name = Stab) und von diesem
ich durch eine Mauer getrennt; in ritueller Hinsicht der Standort der :
Ter Piloer, der Katechumenen und der vorgeschrittenen Biisserklassen.
el Der eigentliche Narthex in der vorstehenden Anordnung ist eine
partikulare Eigentiimlichkeit der griechisch-orientalischen Kirche, welche
iberhaupt den pedantischen Kastengeist des Zeitalters am hochsten aus-
bildet. Nicht die Sache, aber der Name wurde spater auch vom Abend-
fas lande adoptiert. Hier bedeutet Narthex entweder den an die Fassade ;
angrenzenden Fligel des Atriums oder, wenn im Innern der Kirche |
eine Querempore vorhanden ist, die darunter befindliche Halle. Da 1
ine es sich aber in beiden Fillen nicht um einen selbstindigen Bauteil,
B sondern um eine lediglich fiir den Ritus in Betracht kommende Ab-
¢l teilung handelt, wird man besser thun, den Namen Narthex fiir das |
et Abendland ungebraucht zu lassen. |
I Gegen Ende des Jahrtausends kommen bei Neubauten die Vor- .
hife im grossen und ganzen ausser Gebrauch., Selbst in Rom hat man l|
hr die meist in Verfall geratenen alten, als im 12. Jahrhundert eine Periode i
1 umfassender Restaurationsarbeiten erdffnet wurde, ganz selten voll- |
eil stindig wieder hergestellt, begniigte sich vielmehr regelmissig mit dem |
aul Aufbau des einzigen unmittelbar an die Fassade angelehnten Sdulen- ‘
- ganges. |
ng Tertullian ; nestrae colwmbae domus simplex in edilis semper et (:'__.-T'*r.'r"/f'-.\' :
ten ot ad lucem — wohl mehr ein Wunsch, als Aussage iiber eine allgemeine
€1 Thatsache. Die Kathedrale von Tyrus, unter Konstantin erneuert, er-
tel- hielt einen freien Umgang (mspifohog) um den ganzen Bau, — In Rom
Jas ist von den altchristlichen Kirchen der innern Stadt noch bis auf den
(i, heutigen Tag keine einzige ganz freigelegt. Selbst wo moderne Strassen-
el t.'u‘.guﬁim'lmg_;cil wenigstens fiir den Anblick der Fassade Raum geschafft |
el haben, sind die Langseiten verbaut geblieben. Unverfédlscht vergegen- nﬂ
als wiirtigt die urspriingliche Situation Santa Prassede (Taf, 16, Fig. 1).
o Atrien werden in fast allen Baubeschreibungen der konstantinischen
m_‘; Epoche ausdriicklich erwihnt, Vielfach erkennt man, dass sie frither
P vorhanden gewesen, an dem Verhiltnis der Fronte zur Strassenlinie;
b Beispicle aus Rom: Sta. Cecilia 1n Trastevere, 5. Bartolomeo
des in Isola, S. Alessio, S. Gregorio Magno, S. Cosimato 4. a.;
ng in Ravenna S. Giovanni Evangelista, S. Apollinare nuovo. —

Von frithchristlichen Atrien haben in Rom nur die beiden am L.ateran




90

o e T s

Erstes Buch: Der christlich-antike Stil.

und am S. Peter bis ins spitere Mittelalter gedauert; jenes ging im
Brande von a. 1361 zu Grunde, dieses wurde unter Leo X. abgebrochen,
Heute sichtbar: S. Martino ai Monti, Sta. Prassede, beide saec, g;
SS. Quattro Coronati, eigentlich Teil des Mittelschiffs der grésseren
wifgebaut; S, Clemente, a. 1108, unter
allen am besten erhalten. Ausserhalb Roms, in allen vier Seiten wohl

dlteren Kirche, a. 1111 wieder :

erhalten: Dom von Parenzo, saec. 7; S. Ambrogio zu Mailand,
saec. 9; Dom zu Capua, saec. 9; Dom zu Salerno, saec. 1I.
Einfliigelige Portiken sind in Rom nicht vor saec. 12z nach
zuweisen, Bei SS. Vincenzo e Anastasio alle tre Fontana laut
Inschrift a. 1140; schwerlich frither S. Giorgio in Velabro (gewdhn-
lich saec, g angesetzt); SS. Giovanni e Paolo gleichfalls nicht ilter;

S, Lorenzo f. 1. m., besonders gerdumig, a. 1216—=27; 5. Lorenzo

=R

in T.ucina; S, Crisogono, Sta. Maria maggiore 1. a. m. simtlicl
mit geradem Gebilk, Ein Unicum die 1'}{':[J£1¢|5[jaggiu an der Fassade
von S. Sabba; ein zweites Geschoss besass auch die Vorderseite des
lateranischen Atriums, vgl. Miinze Papst Nikolaus IV. bei Rohault
de Fleury, tab. II

Geschlossene Vorhallen mit halbrunder Endigung der Schmal
seiten finden sich nur an Monumenten, die der Antike noch nahe stehen,

meist Zentralbauten: Sta., Costanza (Taf. 8, Fig. 1)

]

Baptisterium

des Lateran (Taf. 7, Fig. 3), S. Aquilino bei S. Lorenzo in Mailand

?
(Taf. 74, Fig. 3), vel

Minerva medica, Kaiserpalast zu Trier etc. —
Einen echten Narthex haben S. Apollinare in Classe, Sta. Maria in
Cosmedin zu Rom, beide byzantinisch beeinflusst: vielleicht auch Sto. Ste:
fano in Via Latina.

Aeussere Thorhalle: dreiteilig am S, Peter (Abbildung bel
Letarouilly: Le Vatican) und Lateran (Abbildung bei Rohault de
Fleury: Le Latran), vgl. Eusebs Beschreibung der Basilika zu Tyrus.
Einteilige mehrfach erhalten: das ilteste und vollstindigste Beispiel,
auch nach innen vorspringend, S. Cosimato in Trastevere, saec. g
(Laf. 26, Fig. 1); mit bloss dusserem Vorbau Sta. Prassede, saec. 9;
Sta. Maria in Cosmedin, Zeit ungewiss, modernisiert; S. Clemente,
S. Sabba, beide saec. 12; zum Teil noch mit den eisernen Stangen
und Ringen fiir Vorhinge; bei S. Cosimato und S. Clemente spiter
aufgesetzte Obergeschosse, etwa Wohnungen des Thiirhiiters.

Verbind ung von Atrium und Baptisterium: am besten erhalten
bei den Domen von Parenzo und Novara (Taf. 16, Fig. 2, 10);
geringe Spuren in Aquileja; mittelalterlich erneuert Sto, Stefano in
Bologna; jenseits der Alpen erhalten am Miinster zu Essen im
Rheinland, saec. 1o, spiter umgebaut. Auch nach Wegfall des Atriums
disponierte man die Baptisterien gern gegeniiber dem Westportal der

L~




S L A e
Drittes Kapitel: Die Basilika, g1
m Kathedralen: Florenz, Pisa; ehemals Mainz, Regensburg. Diese Remi-
I, niszenz halte ich fiir den wahren Grund, weshalb Ghibertis O s tthiir
) »porta del paradisoc heisst, '
n Einen Cantharus in Gestalt einer Schale auf siulenartigem Fuss )
2 zeigt das Mosaik in S, Vitale zu Ravenna, welches den Kirchgang |
- der Kaiserin Theodora darstellt. Im Baptisterium des Laterans waren !
d, die symbolischen Tiere Lamm und Hirsch als wassersp eiende Brunnen- ’
figuren verwendet; im S. Peter aus Erz; mit einem Baldachin tiber- l
h- deckt bei S. Demetrius in Thessalonica L"J.‘CXICI' et Pullan, p. 138), }
ut auf dem Berge Athos (Lenoir I, 33). I
ORIENTIERUNG. Eine mehr liturgisch als architektonisch wichtige !
T iibrigens erst wenig aufgehellte Frage. Alber dingk Thijrn: De Heilige '.!J
Linie. Amsterd. 1858, H. Otte in d. Zeitschr. f. chr. Archiologie und !
: Kunst I, 32 f. Handbuch 5, 5. 11 ff. H. Nissen im Rhein. Museum
f, Philologie N. F. XXIX, 369 f. — Eine genaue Statistik liegt nur {iber die
T Kirchen der Stadt Rom vor. Dieselbe zeigt simtliche Striche der Wind-
% rose vertreten., Wir erblicken darin eine Nachwirkung des Ursprunges aus
dem Privathause. Seitdem man aber in die Lage kam auf freiem Terrain
zu bauen, machte sich eine gewisse Regel geltend, nidmlich dass, enf-
Z sprechend der Regel des antiken Tempels, die west-Ostliche Lage der
Baulinie erstrebt wurde. Doch findet sich dieselbe fast nie genau inne-
- gehalten, sondern es zeigen sich mehr oder minder starke lﬁ)cﬁ'\linatiomrn.
3 Die Frage ist, ob die letzteren lediglich durch zufillige, meist wohl
. topographische, Umstinde veranlasst? oder ob sie mit \h»whl herbei-
% gefiihrt sind im Interesse einer spe zielleren Symbolik? Fir dieses zweite
; entscheidet sich Nissen. Der christliche T«.m_.m.nb i, behauptet er,
€l hitte die im Sonnenkultus griindenden Orientierungsprinzipien vom
heidnischen Tempelbau herfibergenommen. An einer langen, iibrigens
§. vielfach unsicheren, Reihe von Beispielen sucht er den Nachweis zu
fithren, dass der Sonnenaufgang entweder am Hauptfeste der betreffen-
den Kirche (Jahrestag des Martyrers oder der Kirchweihe) oder an
den Jahrespunkten (Wintersolstiz = Weihnacht, Friihlingsdquinoctium
2 = Christi Empfingnis oder Ostern) fiir die Orientierung massgebend
1l gewesen sei, Eine interessante, doch bei weitem nicht geniigend be-
21 griindete Hypothese. Wichtiger fiir unsern Standpunkt ist die andere
Beobachtung, dass die alten Basiliken Roms den Altar und Apsis
1 meistenteils an das westliche Ende, hingegen diejenigen Ravennas
B schon so, wie es im Mittelalter die allgemeine Regel war, namlich an
n das Ostliche disponieren, Die Bedeutung dieser Umdrehung ist nicht
i vollig klargestellt. Sie scheint in der orientalischen Kirche aufge-
15 kommen zu sein. Die erste in Rom nach der neuen Regel orientierte

o Apsis, im Neubau von S. Paul, ist bemerkenswerter Weise von der n




02 Erstes Buch: Der christlich-antike 5til.
Ravenna residierenden Kaiserin Galla Placidia erbaut; desgleichen
S. Pietro in vinceli von der Kaiserin Eudoxia. Uebrigens dauer
die Freiheit der Onentierung noch lange fort, z. B. Sta. Prassede
saec, g.,, NNW, Fiir das architektonische hat der in Rede stehende
Wechsel nur eine, allerdings wichtige Folge: die unten ndher zu be
sprechende Emnfiihrung befensterter Apsiden anstatt der alten lichtlosen,

Betreten wir nun den gottesdienstlichen Versammlungsraum selbst

so zeigt sich in dessen Grundplan als Fundamentalgesetz die Teilung
in ein Hauptschiff mit begleitenden Nebenschiffen (wie im vorigen Ab
schnitt nidher begriindet wurde). Dabei ist die Zahl der Schiffe imme:
ungerade, gewohnlich 3, seltener 5, und es iibertrifft das Mittel
schiff die Seitenschiffe stets durch ein in die Augen fallendes Mehr
an Breite.

Die von Vitruv fiir die rémische Profanbasilika angegebene Ve
hiltniszahl der Schiffe von 1:3 wird auch in den christlichen der
saec. 4 und 5 ziemlich genau innegehalten, Im Laufe der Jahrhunderte
nimmt dann die relative Breitendimension des Hauptschiffes (in Ra
venna frither wie in Rom) allmidhlich ab, schliesslich bis zum Ver
hiltnis von 1:2, doch nie dariiber hinaus, Wollte man eine oTOssert
Gesamtbreite des Hauses erreichen ohne Aufopferung der genannten
fir die Basilikenform wesentlichen Verhiltniszahlen und zugleich ohne
allzu  gewalti

(wegen der Deckbalken kostspielige) Steigerung der

Mittelschiffsbreite, so wihlte man die fiinfschiffige Anlage; bel

welcher indes die Einschrinkung immer bestehen blieb, dass auch

je zwei Seitenschiffe zusammengenommen, um einen erkennbaren Grad
enger sein mussten wie das Hauptschiff,

Wie im Vorhaus, so und noch mehr ist auch wieder im Lang
haus die der Hauptaxe folgende architektonische Grundrissteilung vor
einer anderen, der durch Ritus und Disziplin bedingten, rechtwinklig
durchkreuzt, welche mit ihrem reichhaltigen Apparate von Schranken
Gittern, Vorhidngen, die grosse perspektivische Wirkung des Innern,
wic sich nicht anders denken lisst, empfindlich beeintrichtigt. Iir
die Architektur indes kommt nur der allcemeinere Gegensatz von Ge
meindehaus und Priesterhaus in Betracht. Ersteres wird durch das
Langhaus (oratorium laicorum, quadratum populr), letzteres durch
den halbrunden Ausbau des Apsis (auch concka. tribuna, exedra) dar

gestellt. Diese Disposition, so klar und ausdrucksvoll als sie ist, leistete
dem Ritus thatsichlich doch kein volliges Geniige. Fiir die Rolle, di

- fige Elaiie 1 sy g 5 o 0y WL e 1
der Klerus im Leben wie im Gottesdienste beanspruchte, wurde dic




riaiE TR i % R T T R =
|
!
Drittes Kapitel: Die Basilika, 03 !
i
o Apsis alsbald eine zu beschriankte Biithne, auch unzureichend, die Rang- l
_-- verhiltnisse der Kleriker untereinander gehorig kennbar zu machen. !
e Gleichwohl hat man eine entsprechende Umgestaltung und Erweiterung .'
de des Grundplanes, dank dem bald nach Konstantin eintretenden Still-
e stande aller architektonischen Ideen, nicht mehr unternommen (erst das
i germanische Mittelalter gelangte dazu), sondern genugte sich fort und i
fort mit dem allzeit hilfreich zur Hand liegenden Mittel der Schranken-
it abteilung, welche nach Bediirfnis ins Langhaus vorgeriickt wurde, also
1 dass ein. architektonisch betrachtet, dem Gemeindehaus gehorender
Raumteil rituell dem Priesterhaus hinzuwuchs (s. Taf. 27, Fig. 2).
Abweichungen von der halbkreisformigen Gestalt der Apsis kommen
= an deren Innenseite nie, wohl aber zuweilen an der Aussenseite vor: |

1) Maskierung durch rechtwinklige Ummauerung, im Abend-
conal gebrochene Aussenwand, eine der

lande selten; 2) Poly
Besonderheiten Ravennas, gleich den fibrigen aus Byzanz entlehnt,

| 3) Auflosung der Mauern durch Arkaden, die gegen pinen dusse-

e ren Umgang sich offnen. Einziges erhaltenes Beispiel: die kiirzlich aus-
a gegrabene Basilika Severiana in Neapel mit drei Arkaden auf zwei

Siulen, saec. 5 (Abb. Bull. crist. 1880): de Rossi weist nach, dass auch
i die alte Apsis von Sta. Maria maggiore in Rom (gleichfalls saec. 5)
| so gestaltet gewesen; vgl. die derselben Zeit angehorige Lampe der
3¢ Sammlung Basilewski (Taf. 15, Fig. 13); ein sogar zweigeschossiger

Umgang in der seltsamen kleinen Kirche Sto. Stefano zu Verona, 1n

JELZ1

st (restalt etwa saec, II,

spruch,

Leichter zu vermeiden war der bezeichnete innere Wide

1l L

wenn zwischen Langhaus und Apsis noch ein Querschiff sich em-
schob. Man sollte meinen, dass demnach dieser Raumteil, dessen Ge-
e} M

auch bis in die ersten Anfange der christlichen Basilikenarchitektur

ltaliens hinaufreicht, stindig und iiberall in das Programm des Basiliken-

planes aufgenommen worden wire. Allein dies ist, wenigstens wihrend
der antik-christlichen Periode, nicht eingetreten. Noch in den grosseren

n : .
it rémischen Basiliken des 4. und 5. Jahrhunderts fehlt es fast nie, wo-
| ¥ - o

j L . T - . % T ST Bty MRS 5 YT 3
& ningegen oerade in jiingerer Zeit es eher entbehrlich gefunden wurde.
%8 Umgekehrt die Monumente der ravennatischen Gruppe ermangeln semer
i durchweg; ohne Zweifel eine Wirkung der Beziehungen zum griechi-

schen Ostreich, Wie die anderen Landschaften Italiens sich verhielten,

1c4 ’ i . Ao T T ki = .
ist genauer nicht mehr zu bestimmen. Den arianischen Westgoten in

Spanien scheint das Querschiff unbekannt gewesen zu SClL, hinwider
im fri worin man eine Frucht

kischen Gallien war es viel im Gebrauch,




04 Erstes Buch: Der christlich-antike S
der Verbindung mit dem r&mischen Stuhle zu erkennen hat. In

betreff der Form des Querschiffes ist zu unterscheiden, ob es mi
seinen Enden iiber die seitlichen Fluchtlinien des L.anghauses vortrit
oder denselben sich anschliesst. Der erstere Modus ist im ganzen de
weniger hiaufige, jedoch gerade Roms Hauptkirchen, der Lateran
S. Peter, S. Paul, weisen ihn auf, und dies mag die Ursache sein
dass die nordischen Pilger das Motiv gerade in dieser Auspragung auf
fassten und der heimischen Bauweise aneigneten; fiir die Fortent
wicklung der Kirche im Mittelalter ein folgenreiches Priazedenz. — Eine
feste Regel fiir die Breite des Querschiffes besteht noch nicht; man
kann nur sagen, dass es hinter derjenigen des Hauptschiffes im Lang
hause beinahe immer zuriickbleibt.

Die Bezeichnung »Transsepte fiir das Querschiff der christlich

antiken Zeit sollte lieber vermieden werden, weil hier noch keine
wirkliche Durchschneidung vorliegt wie im kreuzférmigen Grundss
des Mittelalters. — Bei S, Paul in Rom betrigt die Ausladung nicht

mehr als die zweifache Mauerstirke, erheblicher ist sie im Laterar

und S. Peter. Dass die Breite diejenige des Mittelschiffes iibertriffi
kommt nur einmal vor, bei S. Paul. — Querschiffe in Gallien
Saint-Denis (Taf. 43, Fig. 1), Montmartre, Ste. Geneviéve; be
den zwei in der Chronik Gregors beschriebenen Basiliken zu Tours

ungewiss. S. Trophime in Arles (nach Hiibsch saec. 7) sicher er

Iy
mittelalterlich, — Um des Gegensatzes willen interessant ist ein Seiten:
blick auf die Marienkirche in Bethlehem (Taf, 17, Fig. 7); dass das

Langhaus noch der Bau Konstantins sei, finden wir ganz glaublich

der Quer- und Chorbau dagegen kann nicht dlter als justinianisch sein

es 1st ein an die alte Basilika angehiing
das Transse

er Zentralbau, d demgemis:
ter Zentralbau, und demgemi

sidenschliissen zu beurteilen.

t mit seinen Aj

Die Anlagen ohne Querschiff besitzen zuweilen eine ideelle An:
deutung des letzteren in dem durch Querstufen hervorgehobenen Chor
raum. Immer durch Stufen ausgezeichnet ist die Apsis, doch nicht
durch mehr als zwei oder drei. Wo die Ueberhohung sich betricht
licher erzeigt, ist jiingere Umgestaltung anzunehmen, Der durch die
Stufen vom Gemeindehause abgesonderte Teil heisst Bema, Tribunal
(von der forensischen Basilika entlehnte Ausdriicke) oder samctuariu,
sacrarmm, presbytevium, locus inter cancellos, @5 48vroy (weil unzuging
lich fur die Laien) u. s. w. Im Scheitelpunkte der Apsis mit de
oStirn gegen die Gemeinde steht die Kathedra des Bischofs: ihr 2
beiden Seiten, an den Halbkreis der Wand sich anschliessend, di

Banke (subtseliia) der Priester: alles der Rangordnung cerecht durch




158

Drittes Kapitel: Die Basilika. 0L

Stufen gehorig gesondert; davor — mathematisch das Zentrum des
Apsidenzirkels, symbolisch das der ganzen Kirche — der Altar.

Die an Gestalt und Dienst des Altars sich kniipfenden mannig-
faltigen und diffizilen Fragen mogen den Theologen verbleiben; uns
hat nur seine Bedeutung fiir die bauliche Komposition ndher anzugehen.
Nebenaltire mit besonderem Weihetitel kommen in der That schon m
der altchristlichen Periode vor, auf die Architektur hat aber nur der
eine Hauptaltar Einfluss. Er ist der perspektivische Richtpunkt, die
Seele und der Gebieter der ganzen Anlage, in allen Epochen der
kirchlichen Baugeschichte der stirkste Anwalt fiir das longitudinale

Kompositionsprinzip gegeniiber den rein kiinstlerischen Reizen des

Zentralbaues. Der Altar, als Vereinigungspunkt zwischen Priester-
schaft und Volk, muss mit seiner einen Seite jener, mit der andern
diesem zugewandt sein. Darum ist sein Platz am Rande des Bema:
also, wenn ein Querschiff vorhanden, unter dem vorderen Triumph-
hogen desselben; wenn ein solches fehlt, unter dem Bogen der Apsis,
vorbehaltlich leichter Schwankungen innerhalb dieser Grenzen. Sodann
erhilt er ausser nochmaliger Umschrinkung und Stufenpodium ein
eigenes Gehiuse, gleichsam ein kleines Tempelchen im grossen. Vier
im Quadrat aufgestellte Saulen tragen einen Baldachin, der im Occident

ch noch ein zweites Geschoss, von Zwerg-

als Giebeldach (gewdhnl

sdulen vermittelt) im Orient als Kuppel gebildet ist (woher der Name
Ciborium, wfBwpoy = Becher). Hochster Luxus an edlen Steinen und
Metallen dringt sich auf diesem Punkt zusammen. Endlich fehlen nicht
Vorhiinge, so fiir das Sanktuarium als Ganzes, wie fir den Altar und
die bischéfliche Kathedra jedes im besonderen, um in gewissen Mo-
menten der Zeremonien die Abschliessung des im Mysterium des
Opfers gegenwirtigen Gottes und seines Priesters vom profanen Volke
zu vollenden ein Abbild der Scheidung, wie die Kirchenviter sagen,
von Himmel und Erde. — Unterhalb des Bema und des Altars, also
schon im Mittelschiff des Langhauses, ist der Standort der niederen
Geistlichkeit: weil diese den Sangerchor bilden, wird der Name Chor
auch auf ihren Platz iibertragen (nachmals im Mittelalter in verschobener
Bedeutung synonym fiir Sanktuarium oder Apsis). — Die den Sanger-
chor vom Presbyterium oder auch das ganze Priesterhaus vom Laien-

haus trennenden Schranken erheben sich zuweilen zu einer wirklichen

Siulenstellung mit verbindendem Architrav ungefihr vergleichbar der

Ikonostasis der oriechischen Kirche und dem Lettner des Mittelalters,

aber mit keinem von beiden genau sich deckend.




S T e S
- - 5

06 Erstes Buch: Der christlich-antike 5Stil.

Zu den in die Augen fallenden Ausstattungsstiicken gehort weites
der Ambo oder Bema im engeren Sinn (beide von falve. avafaive.
wegen der hinauffiihrenden Treppe). In iltester Zeit hatte der Bischof
von seinem Stuhl aus die Versammlung iiberschaut und zu ihr ge
sprochen. Seit der Mitte des 3. Jahrhunderts findet sich eine eigene
Rednerbiihne, eben der Ambo. Je mehr dann die Dimensionen des
Kirchengebdudes anwuchsen und je komplizierter die Ausstattung des
Sanktuariums wurde, um so weiter musste der Ambo gegen das Ge
meindehaus vorgeriickt werden. Ausser zur Predigt diente er zu den
liturgischen Lesungen (daher lectorium, analogium, pulpitunt), welche
je nach der Wiirde des Gegenstandes von einer hoheren oder niederén
Stufe herab vorgenommen wurden. Endlich kam er in der Zweizall

in Gebrauch, der eine fiir die Evangelien, der andere niedrigere und

weniger geschmiickte fiir die Episteln; jener, vom Altar gerechnet

rechts, dieser links.

Anndhernd vollstindige Gesamtbilder altchristlicher Choranlage
sind erhalten im Dom von Torcello, in S. Clemente zu Rom (zwa

erst saec, 12 ausgefithrt, aber wohl in genauer Reproduktion dltere

Muster), frithmittelalterlich im Bauplan von S. Gallen, im Dom wvon

Salerno, in 8. Pietro in Toscanella, in S. Miniato, vgl, Taf. 16, 2]

28, 42, 67, 69, 72. Fiir die einzelnen Stiicke der Ausstattung lassen sicl

indes viel dltere Beispiele, wie sie hier und dort zerstreut sind, anziehen, —

gessen, dass in S, Clemente die Anordnung, im

Zunidchst ist nicht zu ver

x

iche zu den grossen Kathedralkirchen und deren viel komplizier

teren Zeremonien, noch einf zll nennen ist. So sind z. B. die dor

einfachen Priestersubsellien sonst hidufiz in mehreren Reihen _-'.11';{.}‘5-

theatralisch angeordnet; als antike Parallele vgl. das sog. Auditorium

des Micenas auf dem Esquilin. Zuweilen ist fiir den Bischofsst
eine kleine Nische eingebaut (Sta. Balbina, SS. Nereo e Achilleo
Rom), gleichfalls schon dem antiken Profanbau geldufic. Wie bei allen
Gelegenheiten, wo es besondere Auszeichnung gilt, werden zu den
Bischofsstiihlen am liebsten antike Spolien verwendet: so zeigt die in

aufbewahrte berithmte Kathedra des

der wvatikanischen Ba

1 T ™t o § S ¥ o L ol : ] sE s = = Fri 1-11 4
h. Petrus 18 elfenbeinerne Reliefplatten mit den Thaten des Herkules
und den Zeichen des Tierkreises. Selbstindige Arbeiten der christ

hichen Epoche: die Kathedra des h, Maximian im Dom von Ra
venna, Holz mit Elfenbeinverkleidung, sacc. 6. Aus Stein und in
schr einfachen Formen: in 8. Giovanni Evangelista zu Ravenna, i

S. Ambrogio zu Mailand, in den Domen von Torcello. Parenzo,

Grado, letzteres Exemplar mit steinernem Baldachin, Taf. zg, Fig. b




B e

o g ——— N x & - ris o - ; v 3 o

Drittes Kapitel: Die Basilika, Q7

[n Rom nichts vor saec. 1z, wohl die beiden iltesten in S, Clemente
. und 5. Cesareo,

|

ot Die Stellung des Altars') ist in S, Paul, Sta, Maria mag-
giore und in der Lateranskirche unter dem Triumphbogen des

) Querschiffes; abweichend, d. 1. in der Apsis im S, Peter, wo der
HE < ) "
Grund wahrscheinlich der, dass man, um bis an die Ruhestitte des
A - ey . : T ay lac 1 1» 1iernhe ifer e o & -
Apostels zu gelangen, einen Teil des vatikanischen Hiigels schon jetzt
- abgraben musste und nicht auch noch mit dem ganzen Querschiff hin-
ri

einriicken wollte. — In betreff der Gestalt des Altars beschrinken wir
uns auf eine kurze Bemerkung. Die aus altchristlicher Zeit, sei es real,
sei es im Bilde, uns iiberlieferten Beispiele sind immer als Tisch
iner Form, welche sich von der profanen in nichts

haralrtarycyoet S R
charakterisiert, in e

hl unterscheidet: eine Taf

], getragen von einem mittleren oder vier Eck-
pfosten, oder auch auf zwel breiteren Fiissen, Taf. 27, 29. Dagegen

ol finden wir fiir die Theorie, dass neben der Tischform eme zweite, die

in Gebrauch gewesen, keinen ausreichen-

. Sargform, als ebenso alt

den Beweis: welches ja auch eine leere Tautologie wiire, da der wahre

des Mirtyrers unter dem Altar in der Confessio stand. Bel ein

Z paar Darstellungen auf Mosaiken, z. B. im orthodoxen Baptisterium zu
: Ravenna, die man wvielleicht dafiir anrufen mochte, zeigt ndheres Zu-

sehen, dass die oeschlossenen Seitenwinde von einer herabhingenden
L L =

gewebten Decke herrithren, Erst die jiingere Sitte, die Reliquien dem

Altar selbst !_‘ir]:{il'\'{_']-!L_:-ill-_:\l]l kann |]i-;_- _:_:'L'_-il'h|::l_‘:_‘:i'[lf"|-l :":L'.'i[k_'i'-,'i:.'.'..;_ﬂtl{.‘.1 d. ] I:iL'

stehende Sargform (manchmal antike Badewannen) erzeugt

haben; eine Kombination von Reliquienschrein und Tisch im Bapti-

sterium zu Ravenn:

saec, 6, Taf, 29, Fig. 1. — Ciborien oft auf

Reliefs und Mosaiken abeebildet, schon iiber heidnischen Altiren.

Eis

wird dasje

s der iltesten, freilich nur fragmentarisch erhaltenen Exemplare

ve in der Unterkirche S. Clemente mit der Weiheinschnft
des Mercurius (a. s14—=2¢) sein; sonst die romischen alle jiinger, doch
]

wohl mit Wiederholung alter Muster. — Das Ciborium iiber dem Haupt-

'-!Lk,'"" "" ['l':.‘;ll.'f'. ": T

st Leo ITI., war aus vergoldetem

LI ber im Gewichte von 2704'/s Pfund; in der Laterankirche von
Lll Auch die iltesten Ambonen sind nicht in Rom, sondern
zu suchen: in Sto. Spirito und St. Apollinare nuovo,
|L_.N saec. 6, im Dom und in SS. Giovanni e Paolo, etwa saec. 8; weiteres
‘ in Grado, Parenzo, Torcello etc. Charakteristisch fiir 1hre Gestalt
-, st der halbrunde Ausbau der Briistung, an den romischen Denkmilern
, erst mit saec. 1z beeinnend) unterscheidende Auszeichnung des Evan-
in

- Werk von Rohault de Fleury: La me at ses monuments, Paris

his zur Drucklegting noch 1 gekominen,

o |




TR oo Do e e a5 o= e e e Yo

‘DL': Erstes Buch: Der christlich-antike St

gelienambo vor dem rechtwinklig gebristeten Epistelambo. — DieSaulen:

stellung vor dem Presbyterium der vatikanischen Basilika (Taf. 18,

Fig. 28) muss in hohes Alter hinau freichen, da schon Papst Gregor I1I. eine
sweite Reihe hinzufiigte; nach dem Volksglauben Reliquien aus dem
Tempel von Jerusalem, unzdhligemal von Malern verwertet. Eine adhp-
liche Halle, von zo Siulen, erhielt durch Papst Leo IIL (a. 795—816
die Paulsbasilika, von uns im Grundriss (Taf. 17) vermutungsweise e
gezeichnet. Im Mittelschiff: Bas. Ursiciafia zu Ravenna (Taf. 17). Er

1in valle

ltene Exemplare: im Dom von Torcello (Taf. 28), Sta, Mari:

he
bei Cividale (Dartein). Besonders gegen Ende unserer Epoche schein
die in Rede stehende Anordnung sehr verbreitet gewesen zu sein; iiber

die karolingische Basilika zu Michelstadt vgl, unt. Buch II; mehrmals

H

in frithromanischen Kirchen Spaniens, vielleicht direkte Reminis
aus der Westgotenzeit (Taf. 75, Fig, 4, 5); lkonostasis nach griechischer

Weise. d. h. eine formliche Scheidewand, in der Kirche des mit griechi-
: 5 g

schen Ménchen besetzten Klosters S. Sabba zu Rom. — Den massen

haften Gebrauch gewebter Vorl n reichlichst sowohl die

bildlichen wie die S:':'.I_ril".|sl'.|L";]L;-;!, Hier nur ein paar lx'g;i-'|.-ic'lu, Gregor IV,
stiftete fiir 8. Paul ein mit Darstellungen der Verkiindigung und der Ge-
burt geschmiicktes, vermutlich zweiteiliges, Velum, das, vom Triumph-

bogen herabhingend, das Mittelschiff in ganzer Breite abzusperren

vermochte; ausserdem 24 kleinere Cortinen fiir das Presbyterium, Am
Altartabernakel von S. Clemente sind eiserne Tragestangen und Ringe

noch gegenwirtig sichtbar; desgl. in der Portalhalle von Sta. Maria

in Cosmedin.

Auf weitere Details einzugehen ist nicht Sache dieses Werkes. We

sich einen Begriff machen will von dem mit der Zeit anwachsenden Ge:

dringe der Ausstattungsgegenstinde in manchen besonders ehrwiirdigen

a{
=

Kirchen, mége den Plan des alten S. Peter bei Fontana nachsehen.

Noch haben wir einen Bauteil nicht betrachtet, der unscheinbar

, fir das chrstliche Gemiit bedeuw

ja dem Anblick fast ganz entzogen

tungsvoller war als jeder andere: wir meinen das Mirtyrergrab
Die diokletianische Verfolgung mit ihrer ungeheuren religiosen Spatt
nung und ihren erschiitternden Kontrasten von Schwiche und Todes:

enthusiasmus erzeugten die unbegrenzte Verherrlichung des Leidens und

seiner Helden, welche in dem Religi

mswesen der nichsten Jahrhundert
emen hervorstechenden Charakterzug bildet. Nicht bezeichnender konnte
das neue Weltalter sich introduzieren als durch Einrichtung der gross
artigen Triumphalkirchen tliber den Gribern der vornehmsten (Glaubens

zeugen. Demnachst aber wollten auch die im Innern der Stidte entwede




Drittes Kapitel: Die Basilika. 90

schon vorhandenen oder neu errichteten Kirchen so teuerwerten Schatzes
nicht entbehren, es begannen die seitdem eine so grosse Rolle spielen-

den Uebertragungen heiliger Gebeine (in Rom seit den Gotenkriegen

hiufig). Wie das Leiden des Bekenners Nachfolge des Leidens Christi
ist, so wird sein Grab in nichste Beziehung zu dem Altar gesetzt,
auf dem sich das Opfer Christi tiglich erneuert. — In baulicher Hin-
sicht ergiebt sich am einfachsten diese Anordnung, dass die Flur der
Kirche in gleiche Ebene mit der Decke der Grabkammer (confessio,
martyrium, memoria) zu liegen kommt, und dass genau iiber dem letz-
teren der Altar seine Stelle erhidlt. In der Regel freilich konnte dies
nur um den Preis miihsamer Abgrabung und Ebnung des Terrains er-

reicht werden. 7. B. die Tribuna des alten S. Peter lag in einer

formlichen Aushohlung des vatikanischen Hiigels und man begreift die

en Klagen des Papstbuches iiber Beschadigung der Mauern durch
Wasseransammlung. In S. Lorenzo f 1. m. liegt der Fussboden 3 Meter
unter dem gegenwirtigen Niveau und lag noch ein gut Stiick tiefer
unter dem urspriinglichen. Aechnlich der Ostbau von Sant’ Agnese.
Trotz solcher Anstrengungen war es hiufig nicht einmal moglich, in
der oben angegebenen Weise an das Cubiculum heranzukommen, in
welchem Falle man zwischen die Decke des letzteren und das Podium
des Altars noch einen Hohlraum (so im S. Peter) einschob; Stufen
filrten zu ihm hinab (catastasis), eine vergitterte Oeffnung im Boden
(umbelicus, fenestrella) zeigte den Sarg und vermittelte den mystischen
Verkehr der Glidubigen mit demselben; auch ein eigener Altar befand

sich da, dem noch hohere Wiirde zuerkannt wurde, wie dem I [ochaltar.

Einfacher stellt sich die Sache, wenn das Grab nicht das urspriing-
liche, sondern fiir transferierte Gebeine neu hergerichtet war. Dann

wird keine oder nur eine geringe Vertiefung angenommen und man
beschaut die Confessio durch ein Fenster in ihrer senkrechten vorderen
Wand (Taf, 29, F. 2). Endlich verzichtet man auf die Confessio wohl
auch ganz und macht den Altar selbst zum Behilter der heiligen Reste,
wihlt einen antiken Sarkophag, eine Badewanne oder dergleichen dazu,

kurz: giebt ihm im Laufe des Mittelalters mehr und mehr die ge-

schlossene sogenannte Sargform. Ist hiermit der Weg angedeutet, aul

Jich aus dem Bestande der Kirchen-

welchem die Mirtyrergruft allma

architektur ausscheidet was konsequent vom gotischen Stil durch-
gefithrt st so tritt vorher noch eine Epoche ein, in der es vielmehr

erweitert, in der die Confessio zu einer sel
Krypta, ausgebildet wird. Diese Entwicklung beginnt zwar schon im

»standigen Unterkirche, zur




- e e

100 Erstes Buch: Der christlich-antike Stil,

letzten Abschnitt unserer Epoche, ist aber vorziiglich charakteristisch
erst fiir die romanische und soll bei dieser zusammenhdngend ab-

gehandelt werden.

4. Der innere Aufbau.

Der Stil der christlichen Basilika ist ein abgeleiteter, und zwar
ein abgeleiteter in zweiter Ordnung. Wer mit dem Massstabe der
originalen hellenischen Kunst an diese Spitlingsschopfung herantritt,
wird umsonst suchen nach dem, was die Seele jener gewesen War,
nach dem Anklang an das lebendige Kriftespiel der Natur, nach der
sinnbildlichen Erlduterung des Struktiven durch das Formale; er wird
Klage fiihren, dass die Freiheiten, auf die ein abgeleiteter Stil recht
hat und von denen schon die romische Baukunst reichlichsten Ge-
brauch gemacht hatte, hier zur Anarchie entartet seien; dass das eigent:
lich Architektonische auf das materiell notwendige Minimum ein-
geschrinkt sei, wihrend die Dekoration in unbefugter Selbstindigkeit
und Breite ihr Wesen treibe. Trotz alledem entbehrt die Basiliken-
architektur mit nichten eines ausgesprochenen Kunstprinzipes. Das;
worin sich fiir diesen Stil alles Interesse konzentriert, ist das per
spektivische Bild fiir das dem Altar zugewandte Auge, erzeugt in
erster Linie durch den Raumeindruck im ganzen, akkompagniert

und zu individueller Stimmung abgetéont durch die Lichtfilhrung und

den farbigen Ueberzug aller Flichen. In diesen Stiicken bewihrt das

kiinstlerische Bewusstsein noch volle Lebensenergie. In ihnen werden
einfach- grosse Wirkungen von hochstem Werte nicht nur gewollt,
sondern auch erreicht!). Es ist dasselbe, was mit umfassenderem
Programme die rémische Baukunst von jeher angestrebt hatte; hier
freilich hochst einseitic und wenig wihlerisch in den Mitteln durchge:
fiibhrt; denn diese Spitzeit weiss von den beschriinkenden Riicksichten,
deren die dlteren Jahrhunderte gegeniiber den Griechen noch sich
schuldig gefiihlt hatten, nichts mehr. Der christliche Basilikenstil be:
thatigt sich wesentlich als Raumkunst: das ist seine Stirke und st
seine Schwiche.

Iy Die Macht
sich in der Gesamtheit
dieren als in dem N

stil- und

mit modernen,

stimmungs




	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100

