
Das Leben der Griechen und Römer nach antiken
Bildwerken

Römer

Guhl, Ernst

Berlin, 1861

§. 103. Die Priesterthümer. - Die Pontifices. - Die Flamines. - Die
Vestalinnen. - Die VII viri epulones. - Die XV viri sacris faciundis. - Die

Augures. - Die Haruspices. - Die Salier. - Die ...

urn:nbn:de:hbz:466:1-81462

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81462


304 Der Weinbau. Die Priesterthümer.

hundert zwischen dem Aventin und dem Monte Testaceo , jedoch sind auch
sie gegenwärtig ebenso verschwunden , wie die nach ihren Erbauern ge¬
nannten horrea Aniceti , Vargunteii , Seiani , Domitiani u . a . m .

Nächst dem Ackerbau legten die Römer auf die Cultur des Wein¬
stocks grofses Gewicht . In Gruben oder Furchen wurden die Setzlinge
gepflanzt und die Reben an Baumpflanzungen , vorzugsweise an Ulmen,
welche man , wenn der Boden zwischen ihnen noch zum Ackerbau benutzt
wurde , in einer Entfernung von 40 Fufs , sonst von 20 Fufs pflanzte , ge¬
zogen ( maritare ) , eine Sitte , die noch heutzutage in Italien üblich ist.
Aufserdem aber war auch die hei uns gebräuchliche Weise , die Reben
an Pfählen oder Spalieren ranken zu lassen , schon den Römern bekannt.
Lebendige Hecken aus Dornsträuchern , aus Weiden geflochtene Zäune oder
Mauern schützten die Weingärten gegen die Angriffe der Viehheerden . Zu
weit würde jedoch es führen , wollten wir hier den Ackerbau , zu welchem
auch die Obstbaumzucht und Viehzucht gerechnet wurde , eingehender be¬

sprechen ; die verschiedenen Notizen , welche wir in Bezug auf die Wein¬
sorten (II . S . 198 ) , die Früchte und Fleischspeisen , sowie über die Vivarien
und Piscinen ( II . S . 256 ff. ) gegeben haben , gestatten ja einen genü¬
genden Rückschlufs auf die Meisterschaft der Römer in der Obst - und
Thierzucht . Mannigfache Monumente mit Darstellungen von Schnittern,
Gruppen von Schlachtvieh u . s . w . geben ein Zeugnifs davon ab , dafs
auch die Kunst sich mit Vorliebe ihren Stoff aus dem idyllischen Land¬
leben gewählt hat .

103 , Hatten die früheren Abschnitte den Römer in seiner Häuslich¬
keit und in seinen Beziehungen zu dem bürgerlichen , auf den Erwerb
gerichteten Verkehr geschildert , so sollen in Nachfolgendem der religiöse
Verkehr , das Verhältnifs des Einzelnen , sowie gröfserer Gemeinschaften
zur Gottheit , die Art der GottesVerehrung an den geheiligten Orten , end¬
lich der Wirkungskreis der Priesterthümer vorgeführt werden . Es kann
natürlich nicht unsere Aufgabe sein, von dem Götterkreise des italienischen
Volkes , von den sacralen Institutionen in ihrer historischen Entwickelung
ein Bild zu entwerfen . Vielmehr werden wir eine freilich nur sehr skiz-
zirte Schilderung der Organisation der Priesterschaften , des Opferritus
und der mit ihnen verbundenen Festspiele zu geben haben , soweit
für dieselben Monumente uns erläuternd zur Seite stehen . Alle gottes¬
dienstlichen Handlungen , welche an geheiligter Stätte (locus sacer ) voll¬

zogen wurden , hiefsen sacra ; wurden sie von dem Einzelnen , das
heifst von der betreffenden Person selbst , oder für eine Familie durch



Die Priestertfiümer . gQg

deren Oberhaupt den Hausgöttern , den Laren , Penaten und dem Schutz¬
gott dargebracht , wurden sie endlich für eine auf gemeinsame Abstam¬
mung beruhende Genossenschaft {gern ) durch einen Opferpriester vollzogen,
so führten sie den Namen sacra privata . Ihnen entgegengesetzt sind die
sacra publica } die für das ganze Volk (pro populd ) von Staats wegen auf
öffentliche Kosten und durch öffentliche Priester (sacerdotes populi Romani )
angeordneten oder von denjenigen Stämmen und Genossenschaften (soda -
litates) ausgehenden Opfer , denen vom Staate die Sorge gewisser Culte
übertragen war , wie z . B . ein Cultus der Minerva der gens Nautia , der
des Apollo der gens Iulia ; der des Sol der gens Aurelia . Die gesammte
für die Besorgung des öffentlichen Cultus bestimmte Priesterschaft , welche
man mit dem allgemeinen Namen der sacerdotes bezeichnete , zerfiel in
drei grofse Classen . Die erste derselben , die sacerdotes publici populi
Romani , bildeten die grofsen collegia der pontißces mit den zu ihnen
gehörenden Priesterschaften , die der VIIviri epulones, der XVviri sacris
faciundis , der augures , Salii und Fetiales . Zur zweiten Classe gehörten
die für die sacra popularia bestimmten Priester und zur dritten die zur
Ausführung der sacra gentilicia bestimmten sodalitates .

Was nun zunächst die der ersten Classe angehörenden Priesterschaften
im Allgemeinen betrifft , so genossen dieselben eine bevorzugte Stellung,
indem ihnen aufser dem Recht des Tragens der Toga praetexta auch die
Befreiung vom Militärdienst und von bürgerlichen Aemtern und die Ehren¬
plätze bei den Festen und Spielen zustanden ; ferner war mit ihrem Amt
der Besitz eines öffentlichen Grundstückes {ager publicus ) , aus dessen Ein¬
künften die Kosten für die sacra bestritten wurden , verbunden , und end¬
lich wurde ihnen auf Staatskosten zur Besorgung einer Anzahl mit dem
Cult verbundener Functionen ein subalternes , hauptsächlich aus Sklaven
( servi publici ) , theils aber auch aus Freien zusammengesetztes Beamten¬
personal gehalten , deren Namen wir hier vorläufig nur erwähnen wollen,
da wir auf einige derselben noch später zurückkommen werden . Es waren
die Uctores, Leute , meistentheils aus dem Stande der Freigelassenen , welche
ähnlich den weltlichen den Magistraten beigegebenen Lictoren vor dem
Priester oder der Priesterin einherzuschreiten und im Volksgedränge freie
Bahn zu machen hatten ; sodann die Hühnerwärter (puttarii ) , die Opfer¬
schlächter (victimarii ) , die Musikanten (tibicines und fidicines ) , die zum
Ansagen der Versammlungen benutzten Boten (calatores ) , endlich die ca-
milli und camillae , Knaben und Mädchen, welche theils zur Administri-

rung bei den Opfern gebraucht wurden, ' theils als Novizen ihre Lehrjahre
vor ihrem Eintritt in die priesterlichen Würden hier durchzumachen hatten.



306 Die Prlesterlhiimer . — Die Pontifices .

Zu dieser letzteren Classe wurden anfänglich nur freigeborene Kinder,
deren Eltern noch am Leben waren (pueri patrimi et matrimi und

puellae patrimae et matrirnae ) , genommen .
Gehen wir nun zu den einzelnen Priesterthiimern über . Die ponti -

fices zunächst , deren Namen , ob in zu rechtfertigender Weise müssen wir

dahingestellt sein lassen , von pontem facere abgeleitet und gewöhnlich
mit dem Bau und der Erhaltung jener ältesten , die beiden Tiberufer ver¬
bindenden Holzbrücke in Verbindung gebracht wird , bildeten zur Zeit der

Könige ein Collegium von vier Priestern , welchen der König in eigener
Person als oberster Priester Vorstand . Diese ursprüngliche Mitgliederzahl
des Collegium erhielt sich bis zum Jahre 300 v . Chr . , wo durch ein Ple-

biscit der Volkstribunen Q . und Cn . Ogulnius den Plebejern ihre Aufnahme
in die bis dahin nur von Patriciern besetzten Priesterämter durchgesetzt
wurde , und von da ab vier Patricier und eine gleiche Zahl Plebejer dieses

Collegium , mit einem aus ihrer Mitte gewählten Oberpriester , dem ponti -

fex maximus , an der Spitze , bildeten ; erst vom Sulla , dem Reformator
vieler Priesterthümer , wurde diese Zahl bis auf fünfzehn vermehrt . In
der Kaiserzeit pflegte man durch einen Senatsheschlufs dem Kaiser die
Würde eines pontifex maximus zu übertragen , oder es nahm derselbe
sie für sich geradezu in Anspruch ; so besitzen wir z . B . eine Statue des
Hadrian in dem Pontificalcostüm mit der Opferschale in der Hand (Clarac ,
Musee . Tom . II . pl . 945 ) . Als persönliche Vollzieher vieler Opfer - und

Cultushandlungen gehörte auch eine Anzahl heiliger Geräthe zu ihrem
Amte , nämlich zur Libation beim Opfer das Schöpfgefäfs (simpulum ) , die

Fig . 481.
a 6 c d ' e f

Opferschale ( culullus ) und das Opfermesser ( secespita ) , welchen wir auf
Münzen und geschnittenen Steinen sehr häufig begegnen . Wir theilen hier



Die Priestertliümer . — Die Pontifices. 307

zur Veranschaulichung derselben ein Basrelief mit (Fig . 481 ) , auf welchem
sämmtliche bei der Ausübung der grofsen Priesterämter gebrauchten Ge-
räthe nebeneinander abgebildet sind : Simpulum (/ ) , Culullus ( e ) und
Secespita (g) in einem Futterale steckend . Unter den Culten, welche sich
in den Händen des Collegium der Pontifices befanden , stand neben dem
des Saturnus und der Ops der der Vesta in erster Reihe. Neben ihrem
am Forum gelegenen Tempel (vgl . II . S . 27 ff. ) hatte auch der Pontifex
Maximus in der Regia seine Wohnung . Ebenso aber , wie der Heerd im
Atrium des Hauses den Mittelpunkt bildete und hier das Heiligthum der
Penaten und Laren sich befand , an dem das Oberhaupt der Familie das
Opfer für das ganze Haus vollzog und von den Jungfrauen die Flamme
auf dem Heerde erhalten wurde , war , da die staatliche Organisation sich
nur als eine Nachbildung der Familie darstellte , das Atrium der Vesta der
Heerd des Staatsgehäudes , an dem die Pontifices die Stelle der Familien¬
häupter , die Vestalinnen die der Jungfrauen am häuslichen Heerde ver¬
traten . Das Collegium der Pontifices bildete mithin den Mittelpunkt der
römischen Staatsculte , und als solcher war es auch der Bewahrer des
geistlichen Staatsarchives , in welchem die von der Hand des Pontifex
Maximus aufgezeichneten Annalen über Ereignisse von religiöser Bedeutung
( annales maximi ) , die Verzeichnisse über die heiligen Orte , Zeiten und
Handlungen (libri pontißcn ) , die unter dem Namen der leges regiae be¬
kannte Zusammenstellung der ältesten Gewohnheitsrechte sacralen Inhalts ,
sowie die Protokolle über die Verhandlungen und Entscheidungen des Col¬
legium (commentarii pontificum ) niedergelegt waren . Von diesem Colle¬
gium ging die jährliche Verkündigung der Staatsgelübde {sollemnis votorum
nuncupatio ) aus ; bei allen sacralen Handlungen der Magistrate wurde
dasselbe herangezogen , da die Pontifices allein die Kenntnifs der jedem
Gotte wohlgefälligen Opfer besafsen . Bei der Weihung eines Ortes zur
heiligen Stätte , eines Gegenstandes , wie z . B . einer Statue oder eines Ge¬
fäßes zum heiligen Gebrauch , hatten sie zuvor ihr geistliches Gutachten
abzugeben und den der Dedication unmittelbar vorangehenden Weiheact
(consecratio ) zu vollziehen ; hei Vergehungen , welche im Hause gegen die
Sacralvorschriften begangen waren , bei Tod und Begräbnifs , wo eine
Sühne der Manen erforderlich war , beim Begraben des Blitzes wurden
sie um Rath gefragt und gaben die Entscheidung über die Art und Weise
der Entsühnung (expiatio ) an.

Zu den mit diesem Collegium verbundenen Priesterthümern gehörte
zunächst der Opferkönig (rex sacrorum oder rex sacrificulus ) , eine geist¬
liche Würde , welche zur Zeit der Königsherrschaft stets der König be-

20 *



308 Die Friestertfiümer . — Die Flamines .

kleidete , die nach deren Vertreibung aber auf einen Priester überging,
welchem die Besorgung gewisser geistlicher Handlungen , namentlich der

sacra des Ianus , übertragen war . Waren nun auch seine Functionen keines -

weges von solcher Bedeutung und Ausdehnung , wie die der Pontifices , so
nahm er unter ihnen doch mit Rücksicht auf seine ursprüngliche Würde

formell ein höheres Rangverhältnifs ein, indem ihm bei den Festmahlzeiten
der Pontifices , sowie bei anderen Festlichkeiten der erste Platz eingeräumt
wurde . Ihm zur Seite stand als Theilnehmerin des Priesterthums seine

Frau , die regina sacrorum .
Die Pontifices sowohl , wie mehrere andere Collegia, z . B . die fratres

Anales , die sodales Augustales , hatten Opferpriester (flamines ) zur Seite ,
deren Name von flare , das Feuer anblasen , abgeleitet wird . Der mit dem

Collegium der Pontifices verbundenen Flamines waren fünfzehn , von denen

die drei ersten , der fl amen dialis , martialis und quirinalis , als flamines
maiores bezeichnet , stets aus Patriciergeschlechtern genommen wurden und

Sitz und Stimme im Collegium hatten , während die zwölf anderen flamines
minores genannt wurden . Frei von allen Pflichten des bürgerlichen Lebens

war der Flamen Dialis mit Frau und Kindern und seinem ganzen Hause ,
der auf dem palatinischen Hügel gelegenen domus flaminia ; ausschliefslich

dem Dienste der Gottheit geweiht . Nur der Tod konnte seine Ehe lösen ,
keinen Schwur durfte er leisten , kein Pferd besteigen , kein bewaffnetes
Heer sehen , keine Nacht aufserhalb seines Hauses zubringen , nichts Un¬

reines durfte seine Hand berührefi , daher auch keinem Todten oder keiner

Grabstätte sich nahen . Stets erschien er in seiner Amtskleidung , bestehend

in der aus dickem Wollenstoff von der Hand seiner Frau gewebten Toga

praetexta , laena genannt , die jedoch nicht zusammengeknotet sein durfte,
sondern durch Fibulae auf dem Körper befestigt sein mufste , da der An¬

blick jeder Fessel ihm untersagt war . Aus diesem Grunde mufste selbst

der Ring , den er am Finger trug , gebrochen sein ; deshalb durfte er sich

keiner Rebenlaube nahen oder den Epheu berühren , und deshalb war

auch ein Gefesselter , sobald er sein Haus betrat , frei und wurden die

Fesseln durch das Impluvium über das Dach auf die Strafse geschleudert .
Auf dem Kopf trug er den albogalerus , eine Art Pileus , an dessen Spitze
(apex ) ein Oelzweig mit einem weifswollenen Faden (filum ) befestigt war.
Die Form dieser Kopfbedeckung giebt uns unstreitig am deutlichsten eine

Anzahl Münztjpen , unter denen wir die des Iulius Caesar mit der In¬

schrift PONT . MAX . und AVGVR hier hervorheben ; in etwas von dieser
Form abweichend erscheint allerdings die auf Fig . 481/r abgebildete priester-

liche Kopfbedeckung , die wir aber nichtsdestoweniger mit dem Namen



Die Priesterthümer. — Die Vestalinnen . 309

albogalerus bezeichnen möchten . Am Tage durfte der Flamen Dialis , da
er stets im Dienst der Gottheit war , diese Kopfbedeckung nicht abnehmen
und er war gezwungen , sein Amt niederzulegen, wenn dieselbe ihm vom
Kopfe fiel . In seinem Gürtel trug er das Opfermesser (secespita) und in
seiner Hand eine Ruthe ( commetacula ) , um die Leute , sobald er zum
Opfer schritt , von sich fern zu halten . Zu diesem Zwecke begleitete ihn
auch ein Lictor , der auf dem Wege , den der Flamen einschlug , einen
Jeden nöthigte , seine Arbeit niederzulegen , da seine Augen die alltägliche
Beschäftigung nicht erschauen durften . Einem ebenso strengen Ritualgesetz
war auch die Gattin des Flamen Dialis , die flaminica , in ihrer Kleidung
unterworfen ; auch sie durfte sich nur in langen wollenen Gewändern

zeigen ; ihre Haare waren mit einem wollenen purpurgefärbten Bande in
Form des II . S . 241 beschriebenen Tutulus zusammengebunden und mit
einem Kopftuch ( rica ) umwunden , in dem der Zweig eines glücklichen
Baumes (arbor felix ) befestigt war ; ein purpurner Schleier (flammeum )
bedeckte sie, und ihre Fufshekleidung durfte nur aus dem Leder geopferter ,
nicht aber gestorbener Thiere verfertigt sein . Auch sie führte das Opfer¬
messer.

Nächst den Flamines waren die Vestalinnen (virgines vestales , vir -

gines Vestae) mit dem Pontificalcollegium eng verbunden , deren Einsetzung
schon in die ersten Zeiten der Gründung Roms fällt . Von Alba sollen

sie nach Rom gekommen sein ; anfänglich waren für die Raumes und

Tities je zwei , dann aber auch eine gleiche Zahl für die Luceres be¬

stimmt , und diese Sechszahl hat sich fortdauernd erhalten . Bei der Wahl

einer Vestalin sah man zuerst darauf , dafs die zu Wählende nicht jünger
als sechs und nicht älter als zehn Jahre , ferner dafs sie patrima et ma-

trima (vergl . S . 306 ) , sowie frei von allen körperlichen Gebrechen war .

War diese Prüfung vollendet , so wurde sie in weifse Gewänder gekleidet
und mit abgeschorenem Haar dem Dienste der Vesta für dreifsig Jahre

geweiht , in welcher Zeit sie in den ersten zehn Jahren als Lernende , in

den folgenden als eine den Dienst ausübende Priesterin und in dem letzten

Jahrzehnt als Lehrerin der Novizen auftrat . Nach Ablauf dieser Zeit

konnte sie , wenn sie es nicht vorzog , wie es in den meisten Fällen ge¬
schah , im Dienste der Göttin zu verbleiben , in das bürgerliche Leben

zurücktreten und sich verheirathen . Ihre Tracht war stets weifs ; um

ihre Stirn schlang sich diademartig ein breites Stirnband ( infula ) , von

welchem Bänder (vittae ) herabfielen , und während des Opfers oder bei

feierlichen Aufzügen bedeckte sie ein weifser Schleier ( sufßbulum ) , der

unter dem Kinn durch eine Fibula zusammengehalten wurde . So er-



310 Die Priesterlhiimer. — Die Vestalinnen.

scheinen auf einem von Gerhard (Antike Bildwei’ke Taf . XXIV ) mitge -
theilten Basrelief eine Anzahl vestalischer Jungfrauen im feierlichen Auf¬
zuge , vielleicht als Theilnehmerinnen an der Pompa eines triumphirenden
Feldherrn ; so ist auch auf dem unter Fig . 482 abgebildeten Relief die
Vestalin Claudia Quinta bekleidet . Ebenso streng wie die Vestalin gegen
sich selbst in der Beobachtung ihrer Ordensregel sein mufste , schützten
sie aber auch die Gesetze vor jeder Unbill und Versuchung . Eine Be¬
leidigung ihrer Person zog den Tod des Beleidigers nach sich ; kein Mann
durfte ihre Wohnung betreten , kein Mann bei Nachtzeit den Tempel , und
bei ihrem öffentlichen Erscheinen wich Jedermann , selbst der Consul , ehr¬
furchtsvoll dem der Jungfrau voranschreitenden Lictor zur Seite . Bei den
öffentlichen Spielen und den Pontificalmahlen wurden ihnen die Ehrenplätze
eingeräumt , und der verurtlreilte Verbrecher entging , wenn er auf seinem
letzten Gange zufällig einer Vestalin begegnete , der Bestrafung . Zu ihren
priesterlichen Functionen gehörte zunächst die Unterhaltung des ewigen
Feuers im Tempel der Vesta und wechselten sie in diesem Dienste ab ;
erlosch die Flamme , traf sie eine körperliche Züchtigung durch den Pon¬
tifex Maximus . Wie aber neben dem Feuer das Wasser zu den ersten
Bedürfnissen des häuslichen Heerdes gehörte , so hatten die vestalischen
Jungfrauen auch den Tempel der Vesta , der 'den Heerd des Staates ein -
schlofs , täglich mit Wasser aus der Quelle der Egeria zu besprengen und
denselben mit dem reinigenden Lorbeer zu schmücken , ein Schmuck , welcher
am 1 . März jedes Jahres erneuert wurde . Hierauf bezieht sich auch jener
auf Fig . 481 a neben einem Rauchaltar liegende Lorbeerzweig , wenn wir
es nicht vorziehen , auf dieser Darstellung in dem Lorbeer und Rauchaltar
einen nothwendigen Bestandtheil jeder Opferhandlung überhaupt zu er¬
kennen . Die Besprengung aber wurde mittelst des Weihwedels ( asper -
gillum ) vorgenommen , der auf Fig . 481 h dargestellt ist , und zwar hier
in Form eines Pferdefufses , in dem ein Pferdeschweif befestigt ist , während
derselbe auf Münzen mit einem gewundenen Stiel abgebildet wird . Viel¬
leicht läfst sich die Form des Aspergillum auf unserem Relief aus einer
Ceremonie erklären , welche mit dem an den Idus des October gefeierten
Pferderennen verbunden war ; hier pflegte man nämlich das rechte Pferd
des siegreichen Zweigespannes zu opfern ; den abgehauenen Schweif des¬
selben brachte man in die Regia und tröpfelte das aus dieser Wunde
fliefsende Blut in das Feuer des Altars , während das Blut des Pferdes
selbst in dem Vestatempel aufbewahrt und nebst der Asche des an den
Fordicidien verbrannten Kalbes als Lustrationsmittel gebraucht wurde .
Entsprechend dem einfachen Opfer , das auf dem häuslichen Heerde den



Die Priesterthümer. — Die VII viri epulones .- 311

Penaten dargebracht wurde , bestand auch das auf dem Heerde der Vesta
aus einer in einem irdenen Topfe gekochten Salzlake (muries ) und der mola
salsa , gesalzenem Schrot von gedörrtem Spelt . Bei diesen täglichen Opfern
sowohl, wie bei aufsergewöhnlichen zu Zeiten der Noth angestellten, hatten
die Priesterinnen Gebete für das Volk zu verrichten . Wie bekannt wurde
der Bruch der Keuschheit mit dem Tode bestraft : auf einer Bahre ward
die Schuldige auf den campus sceleratus vor dem collinischen Thore

hinausgetragen , hier mit Ruthen gepeitscht und sodann , da die Hinrich¬

tung einer Vestapriesterin als ein nefas galt , lebendig eingemauert , und
nur durch ein von der Göttin selbst ausgehendes Prodigium konnte die

Unglückliche gerettet werden . Etwa zwölf Fälle sind uns von Voll¬

streckungen des Todesurtheils an Vestalinnen bekannt .
Nachdem wir in dem Vorhergehenden das Collegium der Pontifices

nebst den mit demselben vereinigten Priesterthümern betrachtet haben,
gehen wir zu den übrigen Collegien über , nämlich den VII viri epulones,
den XVviri sacris faciundis , den augures , Salii und Fetiales . Was zu¬
nächst die VIIviri epulones betrifft , so fällt ihre Einführung erst in das

Jahr 196 v . Chr . , wo wegen Ueberlastung der Pontifices mit Opferhand¬

lungen ein Collegium von sieben Mitgliedern eingesetzt wurde , hauptsächlich
bestimmt das Opfermahl ( epulum Iovis ) , welches am 14 . November im

lupitertempel auf dem Capitol unter Betheiligung des ganzen Senats ge¬
feiert wurde , zu vollziehen ; mit diesem Festmahl waren am darauf fol¬

genden Tage die ludi plebeii verbunden . Die vielfachen Veranlassungen ,
welche in späterer Zeit die Veranstaltung von Opfermahlzeiten auf dem

Capitol hervorriefen , vermehrten auch die Thätigkeit dieses Collegium , da

ihm die Ausrichtung dieser sämmtlichen öffentlichen Mahlzeiten übertragen
wurde .

Waren nun die bisher genannten Pontificalcollegien zur Wahrung der

Culte der altrömischen Gottheiten , der dii patrii , bestimmt , so war die

Aufsicht über diejenigen fremden in Rom eingeführten Götterculte , dii

peregrini , welche vom Staate als öffentliche anerkannt waren , den XVviri

sacris faciundis übertragen . Dieses Priestercolleg , zur Zeit des Tarquinius

Superbus nur aus zwei Personen bestehend , war seit dem Jahre 367 v . Chr.

aus zehn , nämlich aus fünf patricischen und fünf plebejischen Mitgliedern

zusammengesetzt , deren Zahl wahrscheinlich durch Sulla auf fünfzehn ver¬

mehrt wurde . Ihre Functionen bestanden zunächst in der Bewahrung und

Auslegung der sibyllinischen Bücher , sowie in der Prüfung der neu in

dieselben aufzunehmenden Orakel. Bekanntlich wurden durch die cumäische

Sibylle dem Tarquinius Superbus neun Bücher mit Orakelsammlungen an -



312 Die Priesterthiimer . — Die XV viri sacris faciundis .

geboten , von denen der König drei kaufte , während die übrigen von der
Sibylle den Flammen übergeben wurden . Diese drei Bücher wurden im
Iupitertempel auf dem Capitol aufbewahrt , bis auch sie bei dem Brande
desselben im Jahre 83 v. Chr . vernichtet wurden . Eine neue Sammlung
von Orakeln wurde darauf in Kleinasien , als dem eigentlichen Vaterlande
dieser Sprüche , sowie in anderen Ländern angelegt , und diese jüngere
Sammlung wiederum in dem neu erbauten Capitol niedergelegt . Mit der
Redaction dieser Sprüche , mit der Ausmerzung der unächten aus der Zahl
der ächten beauftragte Augustus die XVviri , von denen unter den nächst¬
folgenden Kaisern noch so manche Verbesserungen und Zusätze hinzugefügt
wurden ; erst Stilicho soll diese Bücher durch Feuer vernichtet haben . Der
Inhalt der sibyllinischen Bücher bestand aus einer Sammlung von Orakel¬
sprüchen , welche bei ungewöhnlichen Ereignissen , wie z . B . hei Pest und
Erdbeben , zu Rathe gezogen wurden , um aus ihnen in geschickter Weise
die Sühnemittel zur Beseitigung der Gefahr zu interpretiren . Zu diesen
Sühnemitteln gehörte auch die Einführung fremder Götterculte in Rom;
so wissen wir , dafs die Culte des Apollo , der Artemis , der Ceres , des
Unterweltsgottes Dis pater , der Venus , der Salus , des Mercur , des Aesculap
und der Magna Mater in Folge von sibyllinischen Aussprüchen nach Rom
übertragen und mit vielen derselben Festspiele verbunden wurden , wie
z . B . mit dem des Apollo die Apollinaria und Saecularspiele , mit dem der
Ceres die ludi Cereris und mit dem der Magna Mater die Megalenses.
Was speciell die Einführung des Cultus der Magna Mater aus Pessinus
durch Uebertragung des heiligen Steines , unter dessen Gestalt die Göttin
in ihrer asiatischen Heimath verehrt wurde , sowie den Festzug und die
Wagenrennen , welche an den Megalenses aufgeführt wurden , betrifft , so
besitzen wir hierfür zwei erläuternde Denkmäler , deren eines unter Fig . 482

abgebildet ist . Wir sehen hier das Schilf,
welches vom Senat in Folge eines sibylli¬
nischen Orakels ausgesendet war , um das
Idol der Cybele nach Rom zu bringen , mit
dem Bilde der Göttin auf dem Verdecke,
wie es von der Vestalin Claudia Quinta zur
Rettung ihrer angezweifelten Keuschheit mit
ihrem Gürtel in den Hafen des Tiber ge¬

leitet wird . Das andere Denkmal , ein Sarkophagrelief aus spätrömischer
Zeit (Gerhard , Antike Denkmäler . Taf . CXX . 1) veranschaulicht uns einen
Theil der grofsen Pompa , welche an den Megalenses die Festspiele im
Circus eröffnete . Das Bild der Cybele auf ihrem von Löwen gezogenen

Fig . 482 .



Die Priesterthümer . — Die Augures . 313

Wagen wird hier auf einer sehr langen Bahre auf den Schultern von
siebzehn Trägern unter Posaunenschall getragen , vielleicht deutet die
offenbar weibliche Haarfrisur der Träger auf die Maskenscherze , welche
von dem Volke bei der Feier dieses Festes vorgenommen wurden . In den
beiden dem Zuge voranschreitenden , mit der Toga bekleideten Personen
glauben wir aber zwei XVviri zu erkennen , deren Anordnung und Be¬
aufsichtigung die in Rom eingeführten Culte unterworfen waren .

Dem vorigen Collegium an Zahl gleich war das der augures , dessen
Einsetzung mit der Gründung der Stadt zusammenfiel, da Ilomulus bereits
als erster Augur genannt wird . Sollte die Genehmigung einer Gottheit zu
irgend einer politischen oder religiösen Handlung eingeholt werden , so
hatte der Augur den Willen derselben nach gewissen Regeln zu erforschen
und vermöge seiner Wissenschaft die Bedingungen zu bestimmen , unter
denen ein Zeichen überhaupt erscheinen mufste und unter denen dasselbe
für das Unternehmen entweder von günstiger oder ungünstiger Vorbedeu¬
tung war . Keine Staatshandlung im Frieden oder Kriege durfte ohne
vorhergegangene Auspicien angestellt werden , heim Auszug in den Kampf,
bei den Comitien , bei dem Amtsantritt der Magistrate und den Weihen
der grofsen Priesterämter , bei Inaugurationen und Exaugurationen , überall
wurden die Augurn hinzugezogen und hatten die an sie von den Magi¬
straten gestellten Fragen , denn diesen stand allein das Recht zu im Namen
des Staates Auspicien anzüordnen ( spectio ) , aus der Beobachtung der
Auspicien zu beantworten ( nuntiatio ) . Daher die wichtige Stellung der
Auguren und ihr Einflufs auf den Gang der politischen Begebenheiten.
Beim Auspiciren nahm der Augur , nachdem er mit seinem lüuus , einem

. , knotenlosen , an seiner Spitze leicht gebogenen Stabe (Fig . 483 ) ,
Fig

^
483 .

(j ag au_p jj . g . 5 f. ausführlich beschriebene- iemplum oder den
für seine Beobachtungen heiligen Bezirk abgegrenzt und in Re¬

gionen eingetheilt hatte , im Mittelpunkt desselben , woselbst ein

ZeR ( tabernaculum ) aufgeschlagen war , den Blick nach dem
Süden gewandt , seine Stellung und schaute nach vorangegangenem

Gebet erwartungsvoll auf die sich zeigenden Zeichen. Blitz und der Flug
der Vögel waren die hauptsächlichsten Zeichen, in denen sich der göttliche
Wille kund gab . Bei der Beobachtung der Blitze (servare de caelo) galten
die von links her kommenden (fidmina sinistra ) als glückliche , die von
rechts her als unglückliche Auspicien, eine Theorie , welche jedoch je nach
den verschiedenen Stellungen , die der Augur beim Auspiciren annahm,
mannigfache Ausnahmen zuliefs. Bekanntlich war die etruskische Blitz¬
lehre eine im höchsten Grade ausgebildete . In ihr wurde das templum in



314 Die Priesterthümer. — Die Augures.

sechszehn Regionen getheilt , und aus der Richtung jedes Blitzstrahls , aus
seiner Farbe und Wirkung , sowie aus der Jahreszeit verstanden die etrus¬
kischen Haruspices mittelst ihrer Geheimlehre eine Deutung zu geben . Die
Blitzlehre der Augurn hingegen war bei weitem einfacher ; während bei
den Etruskern eilf Kategorien von Blitzen angenommen wurden , classifi-
cirten die Römer dieselben nur in solche die am Tage und solche die
zur Nachtzeit erschienen . Erst zur Kaiserzeit fanden die etruskischen
Blitztheorien eine allgemeinere Verbreitung unter den Römern , während
früher dieselben nur in einzelnen Fällen , namentlich hei den Sühnungen
derjenigen Orte zur Geltung kamen , welche vom Blitze getroffen waren.
Ebenso nämlich , wie der Todte bestattet und die Manen gesühnt werden
mufsten , erforderten die Sacralvorschriften auch eine Bestattung und Süh¬

nung des einschlagenden Blitzstrahls . In Form eines ummauerten Schachtes,
dessen Wände ähnlich einem offenen Brunnen über den Boden ragten (da¬
her auch die Bezeichnung eines solchen Baues mit dem Namen puteal ) ,
wurde das Blitzgrab angelegt und mit der Inschrift fulgus conclitum ver¬
sehen . Als Sühne wurde aber an der Stelle ein zweijähriges Opferthier
geschlachtet , weshalb diese Stätte auch bidental genannt wurde . Ein
solches Puteal hat sich noch in Pompeji in Form eines runden , auf acht
dorischen Säulen ruhenden Unterbaues erhalten . Auch auf einer Münze
des Scribonius Liho (Cohen, Descr . gen . des monnaies de la repubk rom .

pl . XXXVI ) , welche die Umschrift PVTEAL SCRIBON . trägt , erblicken
wir ein solches mit Lyren , Lorbeerzweig und Zange geschmücktes Puteal
in Gestalt eines Altares . Scribonius Liho war nämlich vom Senat beauf¬

tragt worden , die Stelle , wo der Blitz eingeschlagen hatte , aufzusuchen
und hatte im Atrium des Minervatempels dieses Puteal errichtet . — Bei
der Vogelschau (signa ex avibus ) unterschied der Augur die Vögel in solche,
welche durch ihre Stimme (oscines) , und solche , welche durch ihren Flug
ialiies ) ein Zeichen gaben . Zu ersteren gehörten der Rahe , die Krähe,
die Nachteule , der Specht und der Hahn , zur anderen Gattung der Adler

(lovis ales ) , Habicht und Geier. Für diese Art der Auspicien trat aber

später , besonders während der Feldzüge , wo die Augurn nicht gegen¬
wärtig waren , die Zeichendeutung aus dem Fressen der heiligen Hühner

(auspicia pullaria oder auspicia ex tripudiis ) ein . In einem Käfig wur¬
den zu dem Zwecke Hühner gehalten ; eilten diese Thiere , sobald der
Hühnerwärter (pullarius ) die Thür des Käfigs öffnete, gierig auf die ihnen

vorgeworfenen Mehlldöfse (offa pultis ) und liefsen sie beim Fressen Stück¬
chen davon zu Boden fallen, so galt dies für ein günstiges Zeichen {tri-

pudium sottistimum ) ; verliefsen die Hühner den Käfig nicht oder ver -



Die Priesterthiimer . — Die Haruspices . 315

schmähten sie die Nahrung , so sah man darin eine ungünstige Vorbedeu¬
tung . Oft genug freilich mochten von den Pullarien oder den Augurn ,
je nachdem es in ihrem eigenen oder im Interesse des Unternehmens lag,
künstliche Mittel angewendet werden , um die Hühner zum Fressen zu
zwingen . Einen solchen Käfig , in dessen Innern man zwei fressende
Hühner erblickt , sehen wir unter anderen auf einem mit einer Inschrift
versehenen Steine abgebildet .

1 Die beiden letzten Arten der Augurien ex
quadrupedibus und ex diris , welche jedoch nur untergeordneter Art waren ,
erwähnen wir hier nur vorübergehend . Das Begegnen gewisser Thiere,
wie das einer trächtigen Hündin , eines Wolfes , eines Fuchses oder einer
Schlange , sowie gewisse andere Störungen galten als Zeichen von übler

Vorbedeutung .
Den Augurn in Bezug auf ihre Zeichendeutung nahe verwandt waren

die haruspices , ein den Etruskern eigenthümliches Institut , welches in den
Zeiten der Republik in einzelnen Fällen zugezogen wurde , unter den Kai¬
sern aber , wenn auch nicht als ein den übrigen Priesterthümern eben¬

bürtiges , sich doch vollkommen in Rom einbürgerte . Die Deutung und
Procuration der Blitze , die Procuration von Prodigien und die Opferschau
bildeten den Kreis ihrer Amtshandlungen , und wenn auch bei den Römern
dieselben Functionen bereits durch die verschiedenen Priesterthümer ver¬
treten waren , so wurde doch der etruskischen Zeichendeutung wegen ihrer

kunstgerechteren Ausbildung der Vorzug vor der römischen eingeräumt.
Aufser der schon oben erwähnten höchst complicirten Theorie der Blitz¬
lehre , zu welcher auch die Kunst des Herabziehens der Blitze gehörte ,
hatten die Haruspices die Eingeweideschau zu einem besonderen System
der Divination erhoben . Herz , Leber und Lunge der Thiere wurden auf
das sorgfältigste untersucht , jede Anomalie an diesen Theilen beobachtet
und daraus auf einen glücklichen oder unglücklichen Erfolg gedeutet .
Wurde nun auch ihrer Kunst von Seiten des römischen Staates ein

grofses Vertrauen geschenkt , indem bei besonders wichtigen Ereignissen
etruskische Haruspices nach Rom citirt wurden und dieselben sehr häufig
die römischen Feldherrn auf ihren Feldzügen zu begleiten hatten , so stand

doch bei den Aufgeklärten diese nur auf den crassesten Volksaberglauben
sich stützende Zeichendeutung in sehr geringem Ansehen , wie unter an¬

deren aus dem Ausspruch Cato ’s , dafs kein Haruspex einen seiner Col-

legen ohne zu lachen ansehen könne , deutlich hervorgeht .

x Zoega , Bassirilievi Vol . I . p . 16 . Vergl . mehrere geschnittene Steine des Berliner

Museums , auf denen Pullarien dargestellt sind . Toelken , Verzeichnis der ant . vertieft

geschn. Steine der Kgl. Preufs . Geimnensammlung S . 77 . No . 175 . S . 250 . No . 1484 f.



316 Die Priesterthümer . — Die Salier .

Das fünfte Priesterthum bildete das Collegium der Salier , dessen
Einsetzung auf Numa zurückgeführt wurde . Der Sage nach sollte zu
Numa ’s Zeiten ein besonders gestalteter Schild (ancile ) aus dem geöffneten
Himmel zur Erde gefallen sein und habe der König , um denselben vor
Entwendung zu schützen , eilf ebenso gestaltete Schilde durch einen Künstler
Mamurius anfertigen lassen und zu ihrer Bewahrung auf dem palatinischen
Hügel ein Collegium von zwölf Priestern , Salii genannt , bestellt . Das
Unwahrscheinliche , welches diese Sage über die Einsetzung dieses Priester¬
thums enthält , geht schon daraus hervor , dafs neben diesen latinischen
Saliern , welche ihre Heiligthümer auf dem Palatin hatten , ein zweites ,
ebenso altes , sabinisches Saliercollegium auf dem quirinalischen Hügel be¬
stand . Vielmehr haben wir uns beide Collegien, von denen das palatinische
sich dem Dienste des Mars , das quirinalische sich dem des Quirinus ge¬
weiht hatte , als die Repräsentanten des uralten Cultus des Mars zu denken ,
welchen die Sage mit jenen Ancilien in Verbindung brachte . In dem dem
Mars geheiligten Monat März fanden die zu Ehren des Gottes veranstal¬
teten Feste statt . In feierlichem Aufzuge , bekleidet mit der tunica picia ,
über welche der eherne Panzer angelegt wurde und darüber die toga
praelexta im gabinischen Knoten geschürzt ( vergl . II. S . 224 ) , auf dem

Kopf einen Helm in Gestalt des oben beschriebenen Apex , mit dem Schwert

umgürtet und in der Rechten eine Lanze , am linken Arm oder um den
Hals das Ancile tragend , zog die Brüderschaft der Salier durch die Strafsen
und führte vor jedem Heiligthum einen Waffentanz , daher salii , auf, wo¬
bei sie mit ihren Lanzen oder mit besonderen Stäben an die Schilde

schlugen und alte , selbst den Priestern in späterer Zeit nicht mehr ver¬
ständliche Gesänge (axamenta , assamenta , carmina saliaria ) anstimmten.
In diesen wurden Ianus , Iupiter , Iuno , Minerva und Mars gepriesen , und
als eine besondere Auszeichnung galt es , wenn die Namen berühmter
Verstorbener in sie aufgenommen wurden . Während des gröfsten Theils
des März wurden diese Processionen täglich wiederholt und allabendlich

endeten sie vor den Standquartieren (mansiones ) der
Salier , deren es in Rom mehrere gab . Die Ancilien
wurden abgelegt , von Dienern , aber ohne dafs sie die¬
selben berühren durften , an Stangen in die Quartiere
getragen , wo sie die Nacht über aufbewahrt wurden ;
ein Festschmaus , der wegen der dabei herrschenden

Ueppigkeit sogar sprüchwörtlich geworden war , bildete
den Beschlufs des jedesmaligen Umzuges . Jene eben erwähnte Sitte , die
Ancilien an einer Stange gereiht von den Dienern der Salier tragen zu

Fig . 484 .

ov m fl



Die Priesterthümer. — Die Fetiales . 317

lassen , veranschaulicht uns ein geschnittener Stein der Florentiner Samm¬
lung (Fig . 484 ) , sowie wir die Form dieses Schildes auch aus einer Silber-
münze der gern Licinia (Cohen, Descr . gen. des monnaies de la republ .
rom . pl . XXIY ) kennen lernen , auf der zwei Ancilien und zwischen ihnen
der Apex der Salier mit der Umschrift PVBL . STOLO UI VIR abge¬
bildet sind .

Das sechste Priestercollegium für die sacra publica war das der
Fetiales , dessen Stiftung gleichfalls auf die Zeit der ersten Könige zurück¬
geführt wurde . War der Staat in seinen Rechten von einem anderen
Volke gekränkt , sollte eine Kriegserklärung geschehen und nach Beendi¬

gung des Kampfes Frieden geschlossen werden , sollten endlich die ge¬
schlossenen Verträge ihre rechtliche Gültigkeit erhalten , so wurden die
Fetialen zur Vollziehung der für alle diese Fälle nothwendigen Verhand¬

lungen und Sühnungen herangezogen . In dem Falle , dafs die Römer ihre
Rechte beeinträchtigt sahen oder es , wie es später häufig genug vorkam,
in ihrer Politik lag , einem benachbarten Volke den Krieg zu erklären,
entsandten die Könige oder später der Senat .gewöhnlich vier Fetialen ,
mit ihrem Sprecher , dem pater patralus , an der Spitze , mit der Auf¬

forderung zur Sühne oder Entschädigung . In priesterlichen Gewändern,
unter Voraustragung der heiligen Kräuter ( sagmina ) , welche der Consul
oder Praetor vom Capitol der Gesandtschaft zu überliefern hatte und mit
denen die Stirn des pater patratus berührt wurde , zogen die Fetialen
bis zur Grenze des feindlichen Gebietes und forderten hier Genugthuung ,
indem sie die Götter als Zeugen anriefen und auf ihr Haupt den gött¬
lichen Zorn herabheschworen , wenn ihre Forderungen ungerecht wären .
Nach Ueberschreitung der Grenze wiederholten sie dieselbe Forderung dem

ersten ihnen Begegnenden und ebenso vor den Thoren der feindlichen
Stadt , endlich aber auf dem Marktplatz vor dem versammelten Magistrat .
Wurde die Rechtmäfsigkeit der Forderung anerkannt , so wurden den Fe¬

tialen die Urheber der Beleidigung ausgeliefert ; im entgegengesetzten Falle

kehrten sie nach Rom zurück , worauf der Senat dem Feinde eine Bedenk¬

zeit von zehn bis dreifsig Tagen stellte . War diese erfolglos verstrichen ,
erhob der Senat einen neuen Protest und pflegte die Ankündigung des

Krieges demselben gewöhnlich unmittelbar nachzufolgen . Wiederum begab
sich der pater patralus an die Grenze , und indem er eine blutige Lanze

auf das feindliche Gebiet schleuderte , kündigte er in Gegenwart dreier

Zeugen den Krieg an . Dieser Gebrauch sank freilich in späterer Zeit,
als die Reichsgrenzen sich immer weiter von Rom entfernten , zu einer in

Rom selbst vollzogenen Formalität herab . Auf einem in der Nähe des



318 Das Opfer .

Tempels der Bellona gelegenen Stück Landes , welches als feindlicher Boden
( terra hostilis ) bezeichnet wurde und das später die columna bellica
schmückte , vollzog der pater patratus die Ceremonie des Lanzenwerfens.
Ebenso war für die Schliefsung von Bündnissen die Gegenwart von we¬
nigstens zwei Fetialen nöthig , nämlich des pater patratus und des die
heiligen Kräuter vorauftragenden Heroldes , des verbenarius . Nachdem die
Worte des Bündnisses vorgelesen waren , wurde zur Besiegelung desselben
ein Schwein mittelst eines im Tempel des Jupiter Feretrius aufbewahrten
Kiesels (silex ) getödtet , daher der Ausdruck foedus ferire . Diesen Act
sieht man z . B . auf einer Silbermünze der gens Antistia , wo vor einem
brennenden Altar das Bündnifs zwischen den Römern und Gabiern durch
ein Schweinsopfer gesühnt wird , desgleichen auf einer Anzahl Münzen
aus dem Bundesgenossenkriege und der Städte Capua und Atella .

Die noch übrigen Priesterschaften der Römer , nämlich die curiones,
die religiösen Genossenschaften der Luperci , Titii und der fratres Anales ,
hier näher zu beleuchten , müssen wir aber aus dem Grunde aufgeben ,
da , wenngleich über ihre Kleidung und die Art der von ihnen vollzogenen
Culte vielerlei wichtige Notizen aufhewahrt sind , dennoch keine Monumente
zur Veranschaulichung uns zur Seite stehen . Nur den Kopfputz der ar-
valischen Brüder , den Aehrenkranz , zeigt uns der Kopf des Romulus auf
einem geschnittenen Karneol des Königl . Museums zu Berlin ( 5 . Classe.
2 . Abthl . No . 86 ) , durch welchen derselbe als frater Arvalis , sowie durch
den beigefügten lituus zugleich als erster Augur bezeichnet wird .

Was schliefslich das Gebet und das Opferritual betrifft , so mufste
die äufsere Erscheinung des Opfernden auch der Reinheit des Gewissens
und der Keuschheit des Sinnes entsprechen . Nur mit reinem Körper , in
festlichen , gewöhnlich weifsen Gewändern durfte der Opfernde sich dem
Altar nahen ; rein mufste das Opfergeräth und das Opfer selbst sein , und

jegliches Profane , jegliche Störung , sei es durch Worte oder Handlungen,
mufsten fern gehalten werden , da eine Unterbrechung als böses Omen

angesehen wurde ; daher der Zuruf : »favete Unguis « beim Beginn der

Handlung , und aus diesem Grunde begleitete auch ein Flötenbläser auf
den Tönen seines Instruments dieselbe (vgl . Fig . 485 ) , wie dies die Dar¬

stellung eines Stieropfers auf einer Thonlampe zeigt (Passerius , Lucernae
fict . I , 35 ) . Hier erblicken wir auf der rechten Seite eines vor einem
Tempel aufgestellten Altars den Priester nebst dem das Weihrauchkästchen
tragenden Opferdiener , links den Opferschlächter mit dem Beile, im Vorder¬
gründe mehrere gebundene Stiere am Boden und hinter dem Altar den
auf der Doppelflöte blasenden Tibicen . Stehend , mit zum östlichen Himmel



Das Opfer. 319

emporgestreckten Händen verrichtete der Betende sein Gehet zu den himm¬
lischen Gottheiten . In dieser Stellung der Adoranten zeigt sich auf einem
Basrelief eine Frau , welche , gefolgt von ihren Kindern , vor einem Haus¬
altar ein Opfer vollzieht ( Zoega , Bassiril. Vol . I . Tav . 18 ) . Bei Opfern
für die chthonischen Gottheiten hingegen berührte man die Erde mit den
Händen , und hei den supplicationes oder Bufs - und Bittfesten , welche
zur Abwendung eines drohenden Unglücks oder zur Erzielung eines gün¬
stigen Erfolges angestellt wurden , pflegte man knieend zu beten ; die
Frauen erschienen bei diesen Bufsgebeten mit aufgelöstem Haar . Nicht
aber, wie bei den Griechen , unbedeckt , sondern verhüllt , indem man die
Toga schleierartig über den Hinterkopf in die Höhe zog , verrichtete der
Römer das Opfer , und nur bei denjenigen Culten , welche aus Griechen¬
land nach Rom eingeführt waren und die ein griechisches Ritual erfor¬
derten, opferte man nach griechischem Ritus (graeco ritu ) unbedeckt . —
Die Opfergaben waren in der ältesten Zeit unblutige : die Erstlinge der
Früchte , Mehl oder Schrot von Spelt mit Salz vermischt , mola salsa

genannt , Milch , Honig , Wein und Opferkuchen wurden damals dargehracht ,
Thiere hingegen erst zur Zeit der letzten Könige. Bei den Opferthieren
unterschieden die Römer im Allgemeinen die victimae von den hostiae ,
oder Rinder und kleinere Thiere , welche je nach den heiligen Vorschriften
der einen oder anderen Gottheit genehm waren . Vor dem Opfer wurden
die Thiere genau untersucht , ob sie makellos wären , und alsdann von
dem Opferdiener (popa ) vor den mit Kränzen und Guirlanden geschmückten
Altar geführt , wobei es als ein unglückliches Vorzeichen galt , wenn das
Thier widerstrebte oder gar entfloh . Nicht selten wurden die Hörner der
Stiere und Widder vergoldet , alle aber mit Binden (vittae , infulae ) , welche
theils um die Hörner gewunden oder über den Rücken ausgebreitet wur¬
den , geschmückt (vgl . Fig . 485 und 524 , sowie die mit Perlengehängen
geschmückten Bukranien auf Fig . 481 b und l) . Mit der Frage » agone «

wandte sich der Opferschlächter (victimarius ) an den fungirenden Priester ,
worauf dieser mit den Worten » hoc age « antwortete . Der Priester streute

hierauf dem Thiere die mola salsa und Weihrauch auf den Kopf, schnitt

einen Büschel Haare zwischen den Hörnern ab , übergab diese den Flammen

und zog endlich mit seinem Messer einen Strich über den Rücken des

Thieres von der Stirn bis zum Schweif . Durch diese Ceremonie war das

Opfer reif (macta esf) , worauf bei grölseren Thieren der Victimarius das¬

selbe durch einen Schlag mit dem Beile ( securis , bipennis ) ( Fig . 481 e )
oder dem Hammer (malleus ) (Fig . 481/ ) tödtete , während bei Schweinen,
Schafen und Vögeln der Cultrarius die Kehle derselben mit dem Messer



durchstach und das Blut in eine Schale (Fig . 481 e ) auffing . Theils auf
dem Altar , theils um denselben wurde das Blut ausgegossen . Mit dem
gröfseren Opfermesser ( secespita ) ( Fig . 481 g ) wurde hierauf der Leib
des Thieres geöffnet und die Eingeweide mit kleineren Messern ( cultri)
(Fig . 481 d ) herausgetrennt , welche die Haruspices genau zu untersuchen
hatten . Zeigten sich in ihnen ungünstige Zeichen , so mufste das Opfer
erneuert werden ; waren sie hingegen fehlerlos , so wurden sie mit Wein
besprengt und auf dem Altar unter Gebeten verbrannt . Eine Libation
von Wein und Weihrauch , ersterer aus einer Weinkanne (praefericulum )
( Fig . 481c ) , letzterer aus einem verschlossenen Kästchen ( acerra , turi-
bulum ) (Fig . 481 «) gespendet , endete das Opfer , worauf der Priester mit
dem üblichen » ilicet « die Opfernden entliefs . Ein Opfermahl , bei öffent¬
lichen Opfern von den Priestern , hei privaten von der Familie und den
Freunden derselben veranstaltet , schlofs die feierliche Handlung .

Indem wir einzelne andere Opfergebräuche übergehen , erwähnen wir
schliefslich nur noch der Sühnopfer , welche vorzugsweise am Schlufs des
Lustrums , sowie nach abgehaltenem Triumphe vom Triumphator zu Ehren
des capitolinischen lupiter angestellt und als Schweins - , Schaf - und Stier¬

opfer oder suovetaurilia bezeichnet wurden . Für jenes am Schlufs eines
Lustrum abgehaltene Opfer mag ein Basrelief (Clarac , Musee pl . 221 . No . 751 )
als Beleg dienen . In der aus einundzwanzig Figuren componirten Darstel¬

lung zeigt sich links der Censor , im Begriff die Namen der vor ihm ste¬
henden Bürger und Soldaten in die Censuslisten einzutragen ; daneben er¬
blickt man zwei Musikanten mit Cither und Flöte , und auf dem rechten

Fig . 485 . Theile des Bildes kennzeichnen sich
durch ihre Beschäftigung als unmittel¬
bar zur Opferhandlung gehörend meh¬
rere Opferdiener , im Begriff die drei
bekränzten Opferthiere herbeizuführen ,
ein anderer Diener mit dem Weihrauch -
kästchen auf den Schultern und endlich
der Opferpriester , dem ein Camillus die

hingereichte Opferschale zur Libation
füllt ; wie weit die übrigen Personen
in die Handlung eingreifen , bedarf frei¬
lich noch einer besonderen Erklärung .
Bei weitem verständlicher aber ist das

unter Fig . 485 abgebildete , dem Bogen des Constantin entlehnte kaiserliche
Opfer zu Ehren des lupiter nach vollbrachtem Triumphzug . Umgeben von

ä m

mm

m
ihm



Die circensischen Spiele. 321
seiner Armee libirt der Kaiser über dem brennenden Altar . Bekränzte
Opferdiener führen die suovetaurilia herbei , während ein Camillus das
Weihrauchkästchen dem Kaiser darreicht und der Tibicen die Opfermelodie
anstimmt , die hier aber wohl von dem Ton der kriegerischen Fanfaren
übertönt wird .

104 . Ebenso wie hei den Griechen waren auch bei den Römern die
Cultushandlungen mit öffentlichen Schauspielen bereits seit den frühesten
Zeiten verknüpft . Zur Abwehr des göttlichen Zornes , vorzüglich bei ver¬
heerenden Krankheiten , den Beistand der Götter bei grofsen , dem Staate
drohenden Gefahren , wie bei einem ausbrechenden Kriege oder vor dem
Beginn einer Schlacht , sich zu sichern und nach Abwendung dieser Ge¬
fahr der Gottheit den Dank für die Hülfe darzubringen , wurden von
Staats wegen öffentliche Spiele gelobt und später veranstaltet . Wie be¬
reits oben erwähnt wurden diese Gelübde für das Wohl des Staates (vota
pro salute rei publicae ) am ersten Januar jedes Jahres regelmäfsig durch
die neu erwählten Consuln nach einer durch den Pontifex Maximus vor¬
gesprochenen Gelobungsformel verkündet , denen sich aber seit Caesar’s
Zeit noch besondere vota für das Wohl des Oberhauptes des Staates
(vota pro salute principis ) anschlossen. Geschah ein solches Gelübde,
gleichviel ob in Rom durch den höchsten Magistrat oder im Felde durch
den Feldherrn , so wurden gleichzeitig die zur Feier der Spiele nöthigen
Summen aus dem Staatsschatz ausgesetzt oder auch die Kriegsbeute dazu
verwendet . Solche ludi votivi mochten sie für die Erhaltung des Friedens
und die Wohlfahrt des Staates oder in Kriegszeiten für das Glück der
römischen Waffen ausgesprochen sein , wurden entweder nur einmal ge¬
feiert oder es wurde bei ihrem Gelöbnifs die Bestimmung einer jährlichen
Wiederholung an einem bestimmten Tage ausgesprochen (ludi annui , sol-
lemnes, statt , ordinarii ) .und dieser Tag in den Fasten verzeichnet . Mit
der Ausrüstung der Spiele waren in den ersten Zeiten der Republik die
Consuln, seit der Einsetzung der Aedilen im Jahre 494 v. Chr. aber diese
unter dem Präsidium der höheren Magistrate beauftragt . Die Mittel dazu
gab der Staat wenigstens theilweise her ; da jedoch bei dem immer mehr
um sich greifenden Aufwand , den die Spiele erforderten , die aus Staats¬
mitteln gewährten Summen keinesweges ausreichten , so mufsten die Aedilen,
sowie diejenigen Beamten , denen zur Kaiserzeit die Aufführung von cir¬
censischen Spielen zustand , ihr eigenes Vermögen zur Sättigung des stets
schaulustigen Volkes zum Opfer bringen . Eine Entschädigung , etwa durch
ein von den Besuchern zu zahlendes Eintrittsgeld , fand bei den aus Staats -

21


	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321

