BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Das Leben der Griechen und Romer nach antiken
Bildwerken

Romer

Guhl, Ernst
Berlin, 1861

§. 103. Die Priesterthumer. - Die Pontifices. - Die Flamines. - Die
Vestalinnen. - Die VIl viri epulones. - Die XV viri sacris faciundis. - Die
Augures. - Die Haruspices. - Die Salier. - Die ...

urn:nbn:de:hbz:466:1-81462

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81462

s e

304 Der Weinban. — Die Priesterthiimer.

hundert zwischen dem Aventin und dem Monte Testaceo, jedoch sind auch
sie gegenwiirtig ebenso verschwunden, wie die nach ihren Erbauern ge-
nannten horrea Aniceti, Vargunteii, Seiani, Domitiani u. a. m.

Nichst dem Ackerbau legten die Romer aufl die Cultur des Wein-
stocks grofses Gewicht. In Gruben oder Furchen wurden die Setzlinge
gepflanzt und die Reben an Baumpflanzungen, vorzugsweise an Ulmen,
welche man, wenn der Boden zwischen ihnen noch zum Ackerbau benutzl
wurde, in einer Entfernung von 40 Fuls, sonst von 20 Fuls pllanzte, ge-
zogen (maritare), eine Sitte, die noch heutzutage in Italien {iblich ist.
Aulserdem aber war auch die bei uns gebriiuchliche Weise, die Reben
an Pfihlen oder Spalieren ranken zu lassen, schon den Riimern bekannt.
Lebendige Hecken aus Dornstriuchern, aus Weiden geflochtene Ziune oder
Mauern schiitzten die Weingiirten gegen die Angriffe der Viehheerden. Zu
weit wiirde jedoch es fithren, wollten wir hier den Ackerbau, zu welchem
auch die Obstbaumzucht und Viehzucht gerechnet wurde, eingehender be-
sprechen; die verschiedenen Notizen, welche wir in Bezug auf die Wein-
sorten (Il S.198), die Friichte und Fleischspeisen, sowie iiber die Vivarien
und Piscinen (IL. S, 256 f.) gegeben haben, gestatten ja einen genii-
genden Riickschluls auf die Meisterschalt der Rimer in der Obst- und
Thierzucht. Mannigfache Monumente mit Darstellungen von Schnittern,
Gruppen von Schlachtvieh u. s. w. geben ein Zeugnils davon ab, dals
auch die Kunst sich mit Vorliebe ihren Stoff aus dem idyllischen Land-
leben gewihlt hat.

103, Hatten die friiheren Abschnitte den Rémer in seiner Hiuslich-
keit und in seinen Beziehungen zu dem biirgerlichen, auf den Erwerb
gerichteten Verkehr geschildert, so sollen in Nachlolgendem der religidse
Verkehr, das Verhiltnils des Einzelnen, sowie grilserer (Gemeinschalten
zur Gottheit, die Art der L'u',:i.l|‘5\'|'['u!|1‘1mg an den geheiligten Orten, end-
lich der Wirkungskreis der Priesterthiimer vorgefiihrt werden. Es kann
natiirlich nicht unsere Aufgabe sein, von dem Gotterkreise des italienisehen
Volkes, von den sacralen Institutionen in ihrer historischen Entwickelung
ein Bild zu entwerfen. Vielmehr werden wir eine freilich nur sehr skiz-
zite Schilderung der Organisation der Priesterschaften, des Opferritus
und der mit ihnen verbundenen Festspiele zu geben haben, soweil
fiir dieselben Monumente uns erliuternd zur Seite stehen. Alle gottes-
dienstlichen Handlungen, welche an geheiligter Stiitte (locus sacer) voll-
zogen wurden, hielsen sacra; wurden sie von dem Einzelnen, das

heifst von der betreffenden Person selbst, oder fiir eine Familie durch




Die Priesterthiimer. 305

deren Oberhaupt den Hausgéttern, den Laren, Penaten und dem Schutz-
gott dargebracht, wurden sie endlich fiir eine auf gemeinsame Abstam-
mung beruhende Genossenschaft (gens) durch einen Opferpriester vollzogen,
so fiihrten sie den Namen saera privata. Thnen entgegengesetzt sind die

sacra publica, die fiiv das ganze Volk (pro populo) von Staats wegen auf

dtfentliche Kosten und durch &ffentliche Priester (sacerdotes populi Romani)
angeordneten oder von denjenigen Stimmen und Genossenschalten (soda-
litates) ausgehenden Opfer, denen vom Staate die Sorge gewisser Culte
iibertragen war, wie z. B. ein Cultus der Minerva der gens Nautia, der
des Apollo der gens Iulia, der des Sol der gens Aurelia. Die gesammte

fiir die Hemr:uug des dffentlichen Cultus bestimmte Priesterschaft. welche

man mit dem allgemeinen Namen der sacerdotes bezeichnete. zerfiel in
drei grofse Classen. Die erste derselben, die sacerdotes publici populi
Romani, bildeten die grofsen collegia der pontifices mit den zu ihnen
gehiirenden Priesterschaften, die der VII viri epulones, der XV viri sacris
Jaciundis, der augures, Salit und Feliales. Zur zweiten Classe gehirten
die fiir die sacra popularia bestimmten Priester und zur dritten die zur
Ausfithrung der sacra gentilicia bestimmten sodalitates.

Was nun zuniichst die der ersten Classe angehiivenden Priesterschaften

im A

indem ihnen aufser dem Recht des Tragens der Toga practexta auch die

lgemeinen betriflt, so genossen dieselben eine bevorzugte Stellung,

HL"“'[‘EIII'I_:_’" vom Militirdienst und von biirgerlichen Aemtern und die Ehren-
plitze bei den Festen und Spielen zustanden; ferner war mit ihrem Amt
der Besitz eines éffentlichen Grundstiickes (ager publicus), aus dessen Ein-
kiinften die Kosten fiir die saera bestritten wurden, verbunden, und end-
lich wurde ihnen auf Staatskosten zur lii'srni"gung einer Anzahl mit dem
Cult verbundener Functionen ein subalternes, hauptsiichlich aus Sklaven
(servi publici), theils aber auch aus Freien zusammengesetztes Beamten-
ten, deren Namen wir hier vorliufig nur erwihnen wollen,

personal geha
da wir aufl einige derselben noch spiter zuriickkommen werden. Es waren
die Zictores, Leute, meistentheils aus dem Stande der Freigelassenen, welche
dhnlich den weltlichen den Magistraten beigegebenen Lictoren vor dem
Priester oder der Priesterin einherzuschreiten und im Volksgedringe freie
Bahn zu machen hatten: sodann die Hiihnerwirter (pullarii), die Opfer-
schlichter (victimarii), die Musikanten (fibicines und fidicines), die zum
Ansagen der Versammlungen benutzten Boten (calatores), endlich die ca-
milli und eamillae, Knaben und Midchen, welehe theils zur Administri-
rang bei den Opfern gebraucht wurden,-theils als Novizen ihre Lehrjahre
vor ihrem Eintritt in die priesterlichen Wiirden hier &L!I'n‘.hiﬂll;;;l['l“'“ hatten.




D e i e T e ey e e

506 Die Priesterthitmer. — Die Pontifices.

Zu dieser letzteren Classe wurden anfinglich nur freigeborene Kinder,
i deren Eltern noch am Leben waren (pueri patrime el mafrimi und

puellae patrimae ef mairimae), genommen.

Gehen wir nun zu den einzelnen Priesterthiimern iiber. Die pondi-

fices zuniichst, deren Namen, ob in zu rechtfertigender Weise miissen wir |
L f dahingestellt sein lassen, von pontem facere abgeleitet und eewithnlich

mit dem Bau und der Erhaltung jener iiltesten, die beiden Tiberufer ver-
all ' bindenden Holzbriicke in Verbindung gebracht wird, bildeten zur Zeit der
y Konige ein Collegium von vier Priestern, welchen der Konig in eigener
_ Person als oberster Priester vorstand. Diese urspriingliche Mitgliederzahl
11 i des Collegium erhielt sich bis zum Jahre 500 v. Chr., wo durch ein Ple-
' biscit der Volkstribunen Q. und Cn. Ogulnius dén Plebejern ihre Aufnahme

in die bis dahin nur von Patriciern besetzten Priesteriimter durchgesetz

I wurde, und von da ab vier Patricier und eine gleiche Zahl Plebejer dieses
i Collegium, mit einem aus ihrer Mitte gewihlten Oberpriester, dem ponti-

i ' fex maximus, an der Spitze, bildeten: erst vom Sulla, dem Reformator

: vieler Priesterthiimer, wurde diese Zahl bis auf fiinfzehn vermehrt. In
|1 der Kaiserzeit pflegte man durch einen Senatsbeschlufs dem Kaiser dic
Wiirde eines pontifex mawimus zu iibertragen, oder es nahm derselbe
sie fiir sich geradezu in Anspruch; so besitzen wir z. B. eine Statue des
Hadrian in dem Pontificalcostiim mit der Opferschale in der Hand (Clarac,
Musée. Tom. IL pl. 945). Als personliche Vollzieher .vieler Opfer- und
Cultushandlungen gehérte auch eine Anzahl heiliger Geriithe zu ihrem

Amte, nimlich zur Libation beim Opfer das Schipfgelils [.y;fmluthun‘-}, die

Opferschale ( eulullus) und das Opfermesser (*‘:“f:{ij‘u’(rrj. welchen wir aul

Miinzen und geschnittenen Steinen sehr hiiufig begegnen. Wir theilen hier




Die Priesterthiimer. — Die Pontifices, 307
[ i

zur Veranschaulichung derselben ein Basreliel mit (Fis. 481), auf welchem
simmtliche bei der Ausiibung der grofsen Priesteriimter gebrauchten Ge-
rithe nebeneinander abgebildet sind: Simpulum (f), Culullus (¢) und
Secespita (g) in einem Futterale steckend. Unter den Culten. welche sich
in den Hinden des Collegium der Pontifices befanden. stand mneben dem
des Saturnus und der Ops der der Vesta in erster Reihe. Neben ihrem
am Forum gelegenen Tempel (vgl. Il 8. 27 {f.) hatte auch der Pontifex
Maximus in der Regia seine Wohnung. Ebenso aber, wie der Heerd im
Atrium des Hauses den Mittelpunkt bildete und hier das Heiligthum der
Penaten und Laren sich befand, an dem das Oberhaupt der Familie das
Opler fiir das ganze Haus vollzog und von den Jungfrauen die Flamme
auf dem Heerde erhalten wurde, war, da die staatliche Organisation sich
nur als eine Nachbildung der Familie darstellte, das Atrium der Vesta der
Heerd des Staatsgebiudes, an dem die Pontifices die Stelle der Familien-
hiupter, die Vestalinnen die der Jungfrauen am hiiuslichen Heerde ver-
traten.  Das Collegium der Pontifices bildete mithin den Mittelpunkt der
rimischen Staatsculte, und als solcher war es auch der Bewahrer des
geistlichen Staatsarchives, in welchem die von der Hand des Pontifex
Maximus aufcezeichneten Annalen iiber Ereignisse von religiiser Bedeutung

(annales mawimi), die Verzeichnisse iiber die heiligen Orte, Zeiten und
Handlungen (fibri pontificii), die unter dem Namen der leges regiae be-
kannte Zusammenstellung der #ltesten Gewohnheitsrechte sacralen Inhalts.
sowie die Protokolle iiber die Verhandlungen und Entscheidungen des (ol-
legium (commentarii pontificum) niedergelegt waren. Von diesem Colle-
gium ging die jihrliche Verkiindigung der Staatsgeliibde (sollemnis votorum

en Handlungen der Magistrate wurde

nuncupaiio) aus; bei allen saera
dasselbe herangezogen, da die Pontifices allein die Kenntnils der jedem
Gotte wohlgefilligen Opfer besalsen. Bei der Weihung eines Ortes zur
heiligen Stiitte, eines Gegenstandes, wie z. B. einer Statue oder eines Ge-
fifses zum heiligen Gebrauch, hatten sie zuvor ihr geistliches Gutachten
abzugeben und den der Dedication unmittelbar vorangehenden Weiheact
(conseeratio) zu vollziehen: bei Vergehungen, welche im Hause gegen die
Siihne der Manen erforderlich war, beim Begraben des Blitzes wurden

sie. um Rath gefragt und gaben die Entscheidung iiber die Art und Weise

Sacralvorschriften begangen waren, bei Tod und Begribnifs, wo eine

der Entsiihnung (expiatio) an.
egium verbundenen Priesterthiimern gehirte

Zu den mit diesem Col
zuniichst der Opferkinig (rex sacrorum oder rex sacrificulus), eine geist-
liche Wiirde, welche zur Zeit der Konigsherrschaft stets der Konig be-

20 #




e .

208 Die Priesterthiimer. — Die Flamines.

kleidete, die nmach deren Vertreibung aber aufl einen Priester {iberging,
welchem die Besorgung gewisser geistlicher Handlungen, namentlich der
saera des Tanus, iibertragen war. Waren nun auch seine Functionen keines-
weges von solcher Bedeutung und Ausdehnung, wie die der Pontifices, so
nahm er unter ihnen doch mit Riicksicht aufl seine urspriingliche Wiirde
formell ein hiheres Rangverhiltnils ein, indem ihm bei den Festmahlzeiten

der Pontifices, sowie bei anderen Festlichkeiten der erste Platz eingeriiumt

wurde. Ihm zur Seite stand als Theilnehmerin des Priesterthums seine
Frau, die regina sacrorum.

Die Pontifices sowohl, wie mehrere andere Collegia, z. B. die frafres
Arvales, die sodales Augustales, hatten Opferpriester ( flamines) zur Seite,
deren Name von flare, das Feuer anblasen, abgeleitet wird. Der mit dem
Collegium der Pontifices verbundenen Flamines waren fiinfzehn, von denen
die drei ersten, der flamen dialis, martialis und quirinalis, als flamines
maiores bezeichnet, stets aus Patriciergeschlechtern genommen wurden und
Sitz und Stimme im Collegium hatten, wihrend die zwdll' anderen flamines
en Pflichten des biirgerlichen Lebens

minores genannt wurden. Frei von al
war der Flamen Dialis mit Frau und Kindern und seinem ganzen Hause,
der auf dem palatinischen Hiigel gelegenen domus flaminia, ausschliefslich
dem Dienste der Gottheit geweiht. Nur der Tod konnte seine Ehe lidsen,
keinen Schwur durfte er leisten, kein Pferd besteigen, kein bewallnetes
Heer sehen, keine Nacht aulserhalb seines Hauses zubringen, nichts Un-
reines durfte seine Hand beriihren, daher auch keinem Todten oder keiner
Grabstitte sich nahen. Stets erschien er in seiner Amtskleidung, bestehend
in der aus dickem Wollenstoff von der Hand seiner Frau gewebten Toga
practexta, laena genannt, die jedoch nicht zusammengeknotet sein durfte,
sondern durch Fibulae auf dem Kirper befestigt sein mulste, da der An-
blick jeder Fessel ihm untersagt war. Aus diesem Grunde mulste selbs!
der Ring, den er am Finger trug, gebrochen sein; deshalb durfte er sich
keiner Rebenlaube nahen oder den Epheu beriihren, und deshalb war

. ein Gefesselter. sobald er sein Haus betrat, frei und wurden die

auc
Fesseln durch das Impluviam iiber das Dach aufl die Stralse geschleudert.
Auf dem Kopf trug er den albogalerus, eine Art Pileus, an dessen Spitze

(apex) ein Oelzweig mit einem weilswollenen Faden (filwm) befestigt war.
Die Form dieser Kopfhedeckung giebt uns unstreitig am deutlichsten eine
Anzahl Miinztypen, unter denen wir die des lulius Caesar mit der In-
schrift PONT. MAX. und AVGVR hier hervorheben; in etwas von dieser
Form abweichend erscheint allerdings die auf Fig. 4814 abgebildete priester-

liche Kopfbedeckung, die wir aber nichtsdestoweniger mit dem Namen




Die Priesterthiimer. — Die Vestalinnen. 309

albogalerus bezeichnen machten. Am Tage durfte der Flamen Dialis, da
er stets im Dienst der Gottheit war, diese Kopfbedeckung nicht abnehmen
und er war gezwungen, sein Amt niederzulegen, wenn dieselbe ihm vom
Kopfe fiel. In seinem Giirtel trug er das Opfermesser (secespifa) und in
seiner Hand eine Ruthe (commetacula), um die Leute, sobald er zum
Opfer schritt, von sich fern zu halten. Zu diesem Zwecke begleitete ihn
auch ein Lictor, der auf dem Wege, den der Flamen einschluz, einen
Jeden nithigte, seine Arbeit niederzulegen, da seine Augen die alltigliche
Beschiiftigung nicht erschauen durften. Einem ebenso strengen Ritualgeseiz
is, die. flaminica, in ihrer Kleidung

war auch die Gattin des Flamen Dia
en: auch sie durfte sich nur in langen wollenen Gewiindern

unterwor
zeigen; ihre Haare waren mit einem wollenen purpurgefirbten Bande in
Form des II. S. 241 beschriecbenen Tutulus: zusammengebunden und mit
einem Kopltuch (rica) umwunden, in dem der Zweig eines gliicklichen
Baumes (arbor felix) befestigt war: ein purpurner Schleier f_lﬂmmumm]
bedeckte sie, und ihre Fulsbhekleidung durfte nur aus dem Leder geopferter,
nicht aber gestorbener Thiere verfertigt sein, Auch sie fiihrte das Oplfer-
Messer.

Nichst den Flamines waren die Vestalinnen (virgines vestales, wvir-
gines Vestae) mit dem Pontificalcollegium eng verbunden, deren Einsetzung
schon in die ersten Zeiten der Griindung Roms fillt. Von Alba sollen
sie. nach Rom gekommen sein: anfinglich waren fiir die Ramnes und
Tities je zwei, dann aber auch eine gleiche Zahl fiir die Luceres be-
stimmt. und diese Sechszahl hat sich fortdauernd erhalten. Bei der Wahl
einer Vestalin sah man zuerst darauf, dals die zu Wiihlende nicht jiinger
als sechs und nicht ilter als zehn Jahre, ferner dals sie patrima et ma-
trima (verel. S. 306), sowie [rei von allen korperlichen Gebrechen war.
cidet

- - . . * R AR P o
War diese Priifung vollendet, so wurde sie in weilse Gewiinder gek

und mit abgeschorenem Haar dem Dienste der Vesta fiir dreifsig Jahre
geweiht, in \watlarlwa' 7eit sie in den ersten zehn Jahren als Lernende, in
den folzenden als eine den Dienst ausiibende Priesterin und in dem letzten
Jahrzehnt als Lehrerin der NoviZen auftrat. Nach Ablauf dieser Zeit
konnte sie. wenn sie es nicht vorzog, wie es in den meisten Fillen ge-
schah, im Dienste der Gottin zu verbleiben, in das biirgerliche Leben
[hre Tracht war stets weils: um

zuriicktreten und sich verheirathen.
Stirnband (énfwla), von

ihre Stirn schlane sich diademartig ein breites
welchem Binder (vitfae) herabfielen, und withrend des Opfers oder bei
feierlichen Aufziicen bedeckte sie ein weilser Schleier (-"f{."__ﬂ-'['?f'fi’f-m)- der

unter dem Kinn durch eine Fibula zusammengehalten wurde., Do er-




}
310 Die Priesterthiimer. — Die Vestalinnen.
scheinen auf einem von Gerhard (Antike Bildwerke Taf, XXIV) mitge-
theilten Basreliel eine Anzahl vestalischer Jungfrauen im feierlichen Auf-
zuge, vielleicht als Theilnehmerinnen an der Pompa eines triumphirenden
Feldherrn; so ist auch auf dem unter Fig. 482 abgebildeten Relief die I
Vestalin Claudia Quinta bekleidet. Ebenso streng wie die Vestalin gegen
sich selbst in der Beobachtung ihrer Ordensregel sein mulste, schiitzten
sie. aber auch die Gesetze vor jeder Unbill und Versuchung. Eine Be-
eidigung ihrer Person zog den Tod des Beleidigers nach sich; kein Mann
durfte ihre Wohnung betreten, kein Mann bei Nachtzeit den Tempel, und
bei ihrem offentlichen Erscheinen wich Jedermann. selbst der Consul, ehr-
furchtsvoll dem der Jungfrau voranschreitenden Lictor zur Seite. Bei den
dflentlichen Spielen und den Pontificalmahlen wurden ihnen die Ehrenplitze
eingerdumt, und der verurtheilte Verbrecher enteing, wenn er auf seinem
letzten Gange zufilliz einer Vestalin begegnete, der Bestrafung, Zu ihren
priesterlichen Functionen gehorte zuniichst die Unterhaltung des ewigen
Feuers im Tempel der Vesta und wechselten sie in diesem Dienste ab:
erlosch die Flamme, traf sie ecine korperliche Ziichtigung durch den Pon-
tifex Maximus. Wie aber neben dem Feuer das Wasser zu den ersten
Bediirfnissen des hiuslichen Heerdes gehirte, so hatten die vestalischen
Jungfrauen auch den Tempel der Vesta, der den Heerd des Staates ein-
schlols, tiglich mit Wasser aus der Quelle der Fgeria zu besprengen und
denselben mit dem reinigenden Lorbeer zu schmiicken, ein Schmuck, welcher
am 1. Mirz jedes Jahres erneuert wurde. Hierauf bezieht sich auch jener
auf Fig. 481a neben einem Rauchaltar liegende Lorbeerzweig, wenn wir
es nicht vorzichen, auf dieser Darstellung in dem Lorbeer und Rauchaltar
einen nothwendigen Bestandtheil jeder Opferhandlung iiberhaupt zu er-
kennen. Die Besprengung aber wurde mittelst des Weihwedels (rr.»lm»'ra
gillum) vorgenommen, der auf Fig. 48174 dargestellt ist, und zwar hier
in Form eines Plerdefulses, in dem ein Plerdeschweif befestigt ist, wiihrend |

derselbe aul Miinzen mit einem gewundenen Stiel abgebildet wird., Viel-

leicht Lilst sich die Form des Aspergillum auf unserem Relief aus einer '
Ceremonie erkliren, weleche mit dem an den Idus des October cefeierten
Plerderennen verbunden war; hier pflegte man nimlich das rechte Pferd

des siegreichen Zweigespannes zu opfern; den abgehauenen Schweif des-

selben brachte man in die Regia und tréplelte das aus dieser Wunde

fliclsende Blut in das Feuer des Altars, wiihrend das Blut des Pferdes

selbst in dem Vestatempel aufbewahrt und nebst der Asche des an den
Fordicidien verbrannten Kalbes als Lustrationsmittel gebraucht wurde.

Entsprechend dem einfachen Opfer, das auf dem hiiuslichen Heerde den




Die Priesterthiimer. — Die VII viri epulones.- 311

Penaten dargebracht wurde, bestand auch das auf dem Heerde der Vesta
aus einer in einem irdenen Topfe gekochten Salzlake (muries) und der mola

salsa, gcesalzenem Schrot von gedérrtem Spelt. Bei diesen taglichen Opfern

sowohl, wie bei aufsergewihnlichen zu Zeiten der Noth angestellten, hatten
die Priesterinnen Gebete fiir das Volk zu verrichten. Wie bekannt wurde
der Bruch der Keuschheit mit dem Tode bestraft: auf einer Bahre ward
die Schuldize aul den ecampus seceleratus vor dem collinischen Thore
hinausgetragen, hier mit Ruthen gepeitscht und sodann, da die Hinrich-
t, lebendig eingemauert, und

tung einer Vestapriesterin als ein nefas ga
nur durch ein von der Gittin selbst ausgehendes Prodigium konnte die
Ungliickliche gerettet werden. Etwa zwoll Fille sind uns von Voll-
streckungen des Todesurtheils an Vestalinnen belkannt.

Nachdem wir in dem Vorhergehenden das Collegium der Pontifices
nebst den mit demselben vereinigten Priesterthiimern betrachtet haben,
echen wir zu den iibrigen Collegien iiber, nimlich den VII viri epulones,
den X Voiri saeris faciundis, den augures, Salit und Fetiales. Was zu-
wichst die VII viri epulones betrifft, so fillt ihre Einfiihrung erst in das
Jahr 196 v. Chr., wo wegen Ueberlastung der Pontifices mit Oplerhand-
lungen ein Collegium von sieben Mitgliedern eingesetzt wurde, hauptsiichlich
bestimmt das Opfermahl (epulum Iovis), welches am 14. November im
lupitertempel auf dem Capitol unter Betheiligung des ganzen Senats ge-
feiert wurde. zu vollziehen: mit diesem Festmahl waren am darauf fol-
genden Tage die ludi plebeit verbunden, Die vielfachen Veranlassungen,
tung von (pfermahlzeiten auf dem

welche in spiterer Zeit die Veransta
(Capitol hervorriefen, vermehrten auch die Thitigkeit dieses Collegium, da
ihm die Ausrichtung dieser simmtlichen 8ffentlichen Mahlzeiten iibertragen

wurde.
Waren nun die bisher genannten Pontifica
Culte der altrémischen Gottheiten, der dii patrii, bestimmt, so war die

in Rom eingefiihrten Gatterculte, it

collegien zur Wahrung der

Aufsicht iiber diejenigen fremden ; ;
peregrini, welche vom Staate als dffentliche anerkannt waren, den X Vuire
sacris faciundis iibertragen. Iieses Priestercolleg, zur Zeit des Tarquinius
ﬁn]wrl;uh nur aus zwei Personen bestehend, war seit dem Jahre 367 v. Chr.
| fiinf plebejischen Mitgliedern

aus zehn, ndAmlich aus fiinf I:.'|11"|::.i.~1|'.hvn 1
.ch Sulla auf fiinfzehn ver-

zusammengesetzt, deren Zahl wahrscheinlich dur

mehet wurde. IThre Funetionen bestanden guniichst
sowie in der Priifung der neu in

in der Bewahrung und

Auslegung der sibyllinischen Biicher,
dieselben aufzunehmenden Orakel. Belanntlich wurden durch die cumiiische

Nibylle dem Tarquinius Supui'lms neun Biicher mit Orakelsammlungen an-




212 Die Priesterthiimer. — Die XV virl sacris faciundis,

geboten, von denen der Kionig drei kaufte, wiihrend die iibrigen von dep
Sibylle den Flammen iibergeben wurden. Diese drei Biicher wurden im
Tupitertempel auf dem Capitol aufbewahrt, bis auch sie bei dem Brande
desselben im Jahre 83 v. Chr. vernichtet wurden. Eine neue Sammlung
ande

dieser Spriiche, sowie in anderen Lindern angelegt, und diese jiingere

von Orakeln wurde daranf in Kleinasien, als dem eicentlic

ien Vater
Sammlung wiederum in dem neu erbauten Capitol niedergelegt. Mit der
Redaction dieser Spriiche, mit der Ausmerzung der uniichten aus der Zahl
der fdchten beaultracte Augustus die X Vwiri, von denen unter den niichst-
folgenden Kaisern noch so manche Verbesserungen und Zusiitze hinzugefiigt
wurden; erst Stilicho soll diese Biicher durch Feuer vernichtet haben. Der
Inhalt der sibyllinischen Biicher bestand aus einer Sammlung von Orakel-
spriichen, welche bei ungewihnlichen Ereignissen, wie z. B. bei Pest und
Frdbeben, zu Rathe gezogen wurden, um aus ihnen in geschickter Weise
die Siihnemittel zur Beseitigune der Gefahr zu mterpreticen. Zu diesen
Siihnemitteln gehirte auch die Kinfiihrung [remder Gétterculte in Rom:
so wissen wir, dals die Culte des Apollo, der Artemis, der Ceres, des
Unterweltsgottes Dis pater, der Venus, der Salus, des Mercur, des Aesculap
und der Magna Mater in Folge von sibyllinischen Ausspriichen nach Rom
iibertragen und mit vielen derselben Festspiele verbunden wurden, wie
z. B. mit dem des Apollo die Apollinaria und Saecularspiele, mit dem der
Ceres die fudi Cereris und mit dem der Maena Mater die Megalenses.
Was speciell die Einfithrung des Cultus der Magna Mater aus Pessinus
durch Uebertragung des heiligen Steines, unter dessen Gestalt die Gittin
in ihrer asiatischen Heimath verehrt wurde, sowie den Festzug und die
Wagenrennen, welche an den Megalenses aufgefiibrt wurden, betriflt, so
besitzen wir hierfiir zwei erliuternde Denkmiler, deren eines unter Fig. 482

abgebildet ist. Wir sehen hier das Schiff,

we

Fig, 482,

= o

ches vom Senat in Folge eines sibylli-
nischen Orakels ausgesendet war, um das
Idol der Cybele nach Rom zu bringen, mit
dem Bilde der Gottin auf dem Verdecke,
wic es von der Vestalin Claudia Quinta zur

Rettung ihrer angezweifelten Keuschheit mit

threm Giirtel in den Hafen des Tiber ge-
leitet wird. Das andere Denkma

, ein Sarkophagrelief aus spiitrimischer
Zeit (Gerhard;, Antike Denkmiler. Taf, CXX. 1) veranschaulicht uns einen
Theil der grolsen Pompa, welche an den Meealenses die Festspiele im

Circus erdfinete. Das Bild der Cybele auf ihrem von Léwen gezogenen




Die Priesterthiimer. — Die Augures. 919
= ed el

Wagen wird hier auf einer sehr langen Bahre auf den Schultern von
siecbzehn Trizern unter Posaunenschall getragen, vielleicht deutet die
offenbar weibliche Haarfrisur der Triger auf die Maskenscherze, welche
von dem Volke bei der Feier dieses Festes vorgenommen wurden. In den
beiden dem Zuge voranschreitenden, mit der Toga bekleideten Personen
glauben wir aber zwei XV wiri zu erkennen, deren Anordnung und Be-
aufsichtigung die in Rom eingefiihrten Culte unterworfen waren,

Dem vorigen Collegium an Zahl gleich war das der augures, dessen
Einsetzung mit der Griindung der Stadt zusammenfiel, da Romulus bereits
als erster Augur genannt wird. Sollte die Genehmigung einer Gottheit zu
irgend einer politischen oder religitsen Handlung eingeholt werden, so
hatte der Augur den Willen derselben nach gewissen Regeln zu erforschen
und vermiige seiner Wissenschaflt die Bedingungen zu bestimmen, unter
denen ein Zeichen iiberhaupt erscheinen mufste und unter denen dasselbe
fiiv das Unternehmen entweder von giinstiger oder ungiinstiger Vorbedeu-
tung war. Keine Staatshandlung im Frieden oder Kriege durfte ohne
\'i.ri‘ill’l‘g'{=j__re|ng_'t'uv Auspicien angestellt werden, beim Auszug in den Kampf,
bei den Comitien, bei dem Amtsantritt der Magistrate und den Weihen
der grolsen Priesteriimter, bei Inaugurationen und Exaugurationen, iiberall
wurden die Augurn hinzugezogen und hatten die an sie von den Magi-
lein das Recht zu im Namen

straten gestellten Fragen, denn diesen stand a
des Staates Auspicien anziordnen (spectio), aus der Beobachtung der
Auspicien zu beantworten (nuntiatio). Daher die wichtige Stellung der
Auguren und ihr Einfluls auf den Gang der politischen Begebenheiten.
Beim Auspiciren nahm der Augur, nachdem er mit seinem ltuus, einem
knotenlosen, an seiner Spitze leicht gebogenen Stabe (Fig, 483),
das auf Il S. 5 [. ausfiihrlich beschrichene femplum oder den
fiir seine Beobachtungen heilizen Bezirk abgegrenzt und in Re-
gionen eingetheilt hatte, im Mittelpunkt desselben, woselbst ein
Zelt [f_,J_.f,{,}.ww”jm,,-_] aufgeschlagen war, den Blick nach dem

Siiden gewandt, seine Stellung und schaute nach vorangegangenem

Gebet erwartungsvoll auf die sich zeigenden Zeichen. Blitz und der Flug
der Viigel waren die hauptsichlichsten Zeichen, in denen sich der gottliche
Wille kund gab. Bei der Beobachtung der Blitze (servare de caelo) galten
die von links her kommenden (fulmina sinistra) als gliickliche, die von
rechts her als ungliickliche Auspicien, eine Theorie, welche jedoch je nach
den \'i'l‘.'il.!llii.‘t'li'IIt‘-!‘t Stellungen, die der Augur beim Auspiciren annahm,
. etruskische Blitz-

mannigfache Ausnahmen zuliefs. Bekanntlich war die
lehre eine im hachsten Grade ausgebildete. In ihr wurde das templum in




314 Die Priesterthiimer. — Die Augures.

sechszehn Regionen getheilt, und aus der Richtung jedes Blitzstrahls, aus
seiner Farbe und Wirkung, sowie aus der Jahreszeit verstanden die etrus-
kischen Haruspices mittelst ihrer Geheimlehre eine Deutung zn geben. Die
Blitzlehre der Augurn hingegen war bei weitem einfacher: wiihrend bei
den Etruskern eilf Kategorien von Blitzen angenommen wurden, classifi-
cirten die Riomer dieselben nur in solche die am Tage und solche die
zur Nachtzeit erschienen. Erst zur Kaiserzeit fanden die etruskischen

Blitztheorien eine alleemeinere Verbreitung unter den Riémern, wiihrend
2

friither dieselben nur in einzelnen Fillen, namentlich bei den Sihnungen
derjenigen Orte zur Geltung kamen, welche vom Blitze getrollen waren.
Ebenso niimlich, wie der Todte bestattet und die Manen gesiihnt werden
mulsten. erforderten die Sacralvorschriften auch eine Bestattung und Siih-
nung des einschlagenden Blitzstrahls. In Form eines ummauerten Schachtes,
dessen Wiinde dhnlich einem offenen Brunnen iiber den Boden ragten (da-
her auch die Bezeichnung eines solchen Baues mit dem Namen puteal),
wurde das Blitzerab angelegt und mit der Inschrift fulgus conditum ver-
schen, Als Siihne wurde aber an der Stelle ein zweijihriges Opferthier
ceschlachtet, weshalb diese Stitte auch bidental genannt wurde. Ein
solches Puteal hat sich noch in Pompeji in Form eines runden, auf acht
dorischen Siulen ruhenden Unterbaues erhalten. Auch auf einer Miinze
des Scribonius Libo (Cohen, Deser. gén. des monnaies de la républ: rom.
pl. XXXVI), welche die Umschrift PVTEAL SCRIBON. triigt, erblicken

wir ein solches mit Lyren, Lorbeerzweig und Zange geschmiicktes Puteal

in Gestalt eines Altares. Scribonius Libo war niimlich vom Senat beauf-
tract worden, die Stelle, wo der Blitz eingeschlagen hatte, aufzusuchen

und hatte im Atrium des Minervatempels dieses Puteal errichtet. — Bei

der Vogelschau (signa ex avibus) unterschied der Augur die Vigel in solche,

welche durch ihre Stimme (oscines), und solche, weleche durch ihren Flug

e, die Krihe,
ler

(alites) ein Zeichen gaben. Zu ersteren gehorten der Ra
die Nac

(Iovis ales), Habicht und Geier. Fiir diese Art der Auspicien trat aber

iteule, der Specht und der Hahn, zur anderen Gattung der Ad

spiiter, besonders wihrend der Feldziige, wo die Augurn nicht gegen-
wiirtiz waren, die Zeichendentung aus dem Fressen der heiligen Hiihner
(auspicia pullaria oder auspicia ex tripudiis) ein. In einem Kifig wur-
den zu dem Zwecke Hithner gehalten; eilten diese Thiere, sobald der
Hiihnerwiirter (pullarius) die Thiir des Kifigs ffnete, gierig auf die ihnen
vorgeworfenen Mehlklilse (offa pultis) und lielsen sie beim Fressen Stiick-
chen davon zu Boden fallen, so galt dies fiir ein giinstiges Zeichen (-

pudivm sollistimwm); verlielsen die Hithner den Kifig nicht oder ver-




T = =m T

Die Priesterthiimer. — Die Haruspices. 315

schmihten sie die Nahrung, so sah man darin eine ungiinstige Vorbedeu-
tung. Oft genug freilich mochten von den Pullarien oder den Augurn,
je nachdem es in ihrem eigenen oder im Interesse des Unternchmens lag,
kiinstliche Mittel angewendet werden, um die Hiihner zum Fressen zu
zwingen. Einen solchen Kifiz, in dessen Innern man zwei [ressende
Hithner erblickt, sehen wir unter anderen auf einem mit einer Inschrift
verschenen Steine El!;gu'l_]”i]t‘l.l Die beiden letzten Arten der Ausurien ex

quadrupedibus und ex diris, welehe jedoch nur untergeordneter Art waren,

erwihnen wir hier nur voriibergehend. Das Begegnen gewisser Thiere,
wie das einer triichtigen Hiindin, eines Wolles, eines Fuchses oder einer
Schlange, sowie gewisse andere Stérungen galten als Zeichen von iibler
Vorbedeutung,

Den Augurn in Bezug auf ihre Zeichendeutung nahe verwandt waren
die haruspices, ein den Etruskern eigenthiimliches Institut, welches in den
Zeiten der Republik in einzelnen Fillen zugezogen wurde, unter den Kai-
sern aber, wenn auch nicht als ein den iibrigen Priesterthiimern eben-
biirtizes, sich doch vollkommen in Rom einbiirgerte. Die Deutung und
Procuration der Blitze, die Procuration von Prodigien und die Opferschau
bildeten den Kreis ihrer Amtshandlungen, und wenn auch bei den Romern
dieselben Functionen bereits durch die verschiedenen Priesterthiimer ver-
treten waren, so wurde doch der etruskischen Zeichendentung wegen ihrer
kunstzerechteren Ausbildung der Vorzug vor der rismischen eingeriumt.
Aufser der schon oben erwihnten hichst complicicten Theorie der Blitz-

ehre. zu welcher auch die Kunst des Herabziehens der Blitze gehirte,

hatten die Haruspices die Eingeweideschau zu einem besonderen System
der Divination erhoben. Herz, Leber und Lunge der Thiere wurden auf
das sorgfiltieste untersucht, jede Anomalie an diesen Theilen beobachtet
und daraus auf einen gliicklichen oder ungliicklichen Erfolg gedeutet.
Wurde nun auch ihrer Kunst von Seiten des rémischen Staates ein
erofses Vertrauen geschenkt, indem bei besonders wichtigen Ereignissen
etruskische HHI‘HH!IEI-'["S nach Rom ecitit wurden und dieselben sehr hiufig

ie roémischen Feldherrn auf ihren Feldziigen zu begleiten hatten, so stand

L
i foelli ies » aul den erassesten Volksaberglauben
doch bei den Aufeeklirten diese nur aul den crassesten Volksabergle
sich stiitzende Zeichendeutung in sehr geringem Ansehen, wie unter an-
deren aus dem Ausspruch (Cato’s, dals kein Haruspex einen semer Col-
logen ohne zu lachen anschen kinne, deutlich hervorgeht.
L Zoeea, Bassivilievi Vol I p, 16. Vergl. mehrere geschnillene Steine des Berliner
: Toelken, Verzeichnils der ank vertiel]

Musenms, auf denen Pullarien dargestellt sind.
No.176. S. 250. No. 1484 £

T ¥ ¥ ¥ 3 y T
geschn. Steine der Kgl. Preuls. Gemmensammlung S. T7.




316 Die Priesterthiimer. — Die Salier.

Das fiinfte Priesterthum bildete das Collegium der Salier, dessen
Einsetzung auf Numa zuriickgefiihrt wurde. Der Sage nach sollte zu
Numa’'s Zeiten ein besonders gestalteter Schild {_.!’J.'rf(,’fr"(é.} aus dem gedflneten
Himmel zur Erde gefallen sein und habe der Kénig, um denselben vor
Entwendung zu schiitzen, eill ebenso gestaltete Schilde durch einen Kiinstler
Mamurius anfertigen lassen und zu ihrer Bewahrung auf dem palatinischen
Hiigel ein Collegium von zwdll Priestern, Safiz genannt, bestellt. Das
Unwahrscheinliche, welches diese Sage iiber die Einsetzung dieses Priester-
thums enthilt, geht schon daraus hervor, dals neben diesen latinischen
Saliern, welche ihre Heiligthiimer auf dem Palatin hatten, ein zweites,
ebenso altes, sabinisches Saliercollegium auf dem quirinalischen Hiigel be-
stand. Vielmehr haben wir uns beide Collegien, von denen das palatinische
sich dem Dienste des Mars, das quirinalische sich dem des Quirinus ge-

weiht hatte, als die Reprisentanten des uralten Cultus des Mars zu denken,

welchen die Sage mit jenen Ancilien in \“rfl.ﬁln,h]l]g brachte. In dem dem
Mars geheiligten Monat Miirz fanden die zu Ehren des Gottes veranstal-
teten Feste statt. In feierlichem Aufzuge, bekleidet mit der funica pieta,
iiber welche der eherne Panzer angelegt wurde und dariiber die foga
praelexia im gabinischen Knoten geschiirzt (vergl. II. S. 224), auf dem
Kopf einen Helm in Gestalt des oben beschriebenen Apex, mit dem Schwert
umgiirtet und in der Rechten eine Lanze, am linken Arm oder um den
Hals das Ancile tragend, zog die Briiderschaft der Salier durch die Stralsen
und fiihrte vor jedem Heiligthum einen Waffentanz, daher salii, auf, wo-
bei sie mit ihren Lanzen oder mit besonderen Stiben an die Schilde
schlugen und alte, selbst den Priestern in spiterer Zeit nicht mehr ver-
stindliche Gesiinge (axamenta, assamenta, carmina saliaria) anstimmten.
In diesen wurden lanus, lupiter, Iuno, Minerva und Mars gepriesen, und
als eine besondere Auszeichnung galt es, wenn die Namen beriihmier

Verstorbener in sie aufgenommen wurden. Wiihrend des grifsten T

1eils
des Mirz wurden diese Processionen tieglich wiederholt und allabendlich
endeten sie vor den Standquartieren (mansiones) der

Fie, 454, A v . e
= Salier, deren es in Rom mehrere gab. Die Ancilien

wurden abgelegt, von Dienern, aber ohne dafs sie die-
selben beriihren durften, an Stangen in die Quartiere
getragen, wo sie die Nacht iiber aufbewahrt wurden:
ein Festschmaus, der wezen der dabei herrschenden
Ueppigkeit sogar spriichwirtlich geworden war, bildete
den Beschlufs des jedesmalizen Umzuges. Jenme eben erwiihnte Sitte, die

Ancilien an einer Stange gereiht von den Dienern der Salier tragen zu




Die Priesterthiimer. — Die Fetiales, 317

lassen, veranschaulicht uns ein geschnittener Stein der Florentiner Samm-
lung (Fig. 484), sowie wir die Form dieses Schildes auch aus einer Silber-
miinze der gens Licinia (Cohen, Deser. gén. des monnaies de la républ.
rom. pl. XXIV) kennen lernen, auf der zwei Ancilien und zwischen ihnen
t PVBL. STOLO III VIR abge-

der Apex der Salier mit der Umschri
bildet sind.

Das sechste Priestercollegium fiir die sacra publica war das der
Fetiales, dessen Stiftung gleichfalls aul die Zeit der ersten Kinige zuriick-
gefiihrt wurde. War der Staat in seinen Rechten von einem anderen
Volke gekriinkt, sollte eine Kriegserklirung oeschehen und nach Beendi-
gung des Kamples Frieden geschlossen werden, sollten endlich die ge-
schlossenen Vertriige ihre rechtliche Giiltigkeit erhalten, so wurden die
wng der fiir alle diese Fille nothwendigen Verhand-

Fetialen zur Vollzie
lungen und Sithnungen herangezogen. In dem Falle, dals die Rimer ihre
Rechte beeintriichtigt sahen oder es, wie es spiiter hiiufig genug vorkam,
in ihrer Politik lag, einem benachbarten Volke den Krieg zu erkliren,
en,

entsandten die Konige oder spiiter der Senat gewdhnlich vier Fetia
mit ihrem Sprecher, dem pater patratus, an der Spitze, mit der Aul-
forderung zur Siihne oder Entschiidigung. In priesterlichen Gewiindern,
unter Voraustragung der heiligen Kriuter (sagmina), welche der Consul
oder Practor vom Capitol der Gesandtschaft zu iiberliefern hatte und mil
denen die Stirn des pater patratus beriihrt wurde, zogen die Fetialen
bis zur Grenze des feindlichen Gebietes und forderten hier Genugthuung,
indem sie dic Gotter als Zeugen anriefen und aul ihr Haupt den gott-
sheschworen, wenn ihre Forderungen ungerecht wiiren.
be Forderung dem

lichen Zorn hera
Nach Ueberschreitung der Grenze wiederholten sie diese
ersten ihnen Begegnenden und ebenso vor den Thoren der feindlichen
Stadt, endlich aber auf dem Marktplatz vor dem versammelten Magistrat.
Wurde die Rechtmilsigkeit der Forderung anerkannt. so wurden den Ie-
tialen die Urheber der Beleidigung ausgeliefert; im entgegengesetzten Falle
kehrten sie nach Rom zuriick, woraul der Senat dem Feinde eine Bedenk-

zeit von zehn bis dreifsiz Tagen stellie. War diese erfolglos verstrichen,

erhob der Senat einen neuen Protest und pflegte die Ankiindigung des
Krieges demselben gewthnlich unmittelbar nachzufolgen. Wiederum I.u';;al.r
sich der pater }J-'.’I.!;J'#.’!!’H-r‘ an die Grenze, und indem er eine blutige Lanze
aul das feindliche Gebiet schleuderte, kiindigte er in Gegenwart dreier
Zeugen den Krieg an. Dieser Gebrauch sank freilich in spiterer Zeit,
als die H.t"iL‘.EIS_{{I'l‘]i-'.-F.{"Il sich immer weiter von Rom entfernten, zu einer in

Rom selbst vollzogenen Formalitit herab. Auf einem in der Niihe des




B o

218 Das Opfer.

Tempels der Bellona gelegenen Stiick Landes, welches als feindlicher Boden
(terra hostilis) bezeichnet wurde und das spiter die columna bellica
schmiickte, vollzog der pafer patratus die Ceremonie des Lanzenwerlens.
Ebenso war fiir die Schliefsung von Biindnissen die (Gegenwart von we-
nigstens zwei Fetialen nithig, nimlich des pater patratus und des die
[n'i|'|;_1;t‘n Kriater voraultragenden Heroldes, des verbenarius. Nachdem die
Worte des Biindnisses vorgelesen waren, wurde zur Besiegelung desselben
ein Schwein mittelst eines im Tempel des Jupiter Feretrius aufbewahrten
Kiesels (silea) getidtet, daher der Ausdruck Jfoedus ferire. Diesen Act

sicht man z. B. auf einer Silbermiinze der gens Antistia, wo vor einem

brennenden Altar das Biindnifs zwischen den Rémern und Gabiern durch
ein Schweinsopler gesiihnt wird, desgleichen auf einer Anzahl Miinzen
aus dem Bundesgenossenkriege und der Stidte Capua und Atella.

Die noch iibrigen Priesterschaften der Romer, niimlich die curiones,
die religiisen Genossenschaflten der Luperci, Titii und der frafres Arvales,
hier niiher zu beleuchten, miissen wir aber aus dem Grunde aufgeben,
da, wenngleich iiber ihre Kleidung und die Art der von ihnen vollzogenen
Culte vielerlei wichtige Notizen aufbewahrt sind, dennoch keine Monumente
zur Veranschaulichung uns zur Seite stehen. Nur den Kopfputz der ar-
valischen Briider, den Aehrenkranz, zeigt uns der Kopf des Romulus auf
einem geschnittenen Karneol des Konigl. Museums zu Berlin (5. Classe.
2. Abthl. No. 86), durch welchen derselbe als frater Arvalis, sowie durch
den beigefiigten litwus zugleich als erster Augur bezeichnet wird.

Was schlielslich das Gebet und das Opferritual betrifft, so mulste
die idulsere Erscheinung des Opfernden auch der Reinheit des Gewissens
und der Keuschheit des Sinnes entsprechen. Nur mit reinem Kérper, in
festlichen, gewdhnlich weilsen Gewiindern durfte der Opfernde sich dem
Altar nahen; rein mulste das Oplergerith und das Opfer selbst sein, und
jezliches Profane, jegliche Stirung, sei es durch Worte oder Handlungen,
mulsten fern gehalten werden, da eine Unterbrechung als bises Omen
angeschen wurde; daher der Zuruf: »favele linguis«< beim Beginn der
Handlung, und aus diesem Grunde begleitete auch ein Flitenbldser aul
den Tdnen seines Instruments dieselbe (vgl. Fig. 485), wie dies die Dar-

stellung eines Stieroplers aul einer Thonlampe zeigt (Passerius, Lucernae

fict. I, 35). Hier erblicken wir aul der rechten Seite eines vor einem

Tempel aufgestellten Altars den Priester nebst dem das Weihrauchkistehen
tragenden Opferdiener, links den Opferschlichter mit dem Beile, im Vorder- |
grunde mehrere gebundene Stiere am Boden und hinter dem Altar den ;

auf der Doppelflste blasenden Tibicen. Stehend, mit zum ostlichen Himmel




Das Opler. 319

emporgestreckten Hiinden verrichtete der Betende sein Gebet zu den himm-

lischen Gottheiten. In dieser Stellung der Adoranten zeigt sich aufl einem

Basrelief eine Frau, welche, gefolet von ihren Kindern, vor einem Haus-
altar ein Opfer vollzieht (Zoega, Bassiril. Vol. I. Tav. 18). Bei Opfern

fiir die chthonisehen Gottheiten hingegen beriihrte man die Erde mit den

Hinden, und bei den supplicationes oder Bufs- und Bittlesten, welche
zur Abwendung eines drohenden Ungliicks oder zur Erzielung eines giin-
stigen Erfolges angestellt wurden, pflegte man knicend zu beten: die
Frauen erschienen bei diesen Bulsgebeten mit aufgelostem Haar, Nicht
aber, wie bei den Griechen, unbedeckt, sondern verhiillt, indem man die
Toga schleierartig iiber den Hinterkopf in die Hohe zog, verrichtete der
Riémer das U{u[l-r, und nur bei 1]1‘11‘]1_‘illl,‘3:l_‘ll Culten, welche aus Griechen-
land nach Rom eingeliihrt waren und die ein griechisches Ritual erfor-
derten, opferte man nach griechischem Ritus (graeco ritw) unbedeckt. —
Die Oplergaben waren in der iltesten Zeit unblutige: die Erstlinge der
Friichte, Mehl oder Schrot von Spelt mit Salz vermischt, mola salsa
genannt, Milch, Honig, Wein und Opferkuchen wurden damals dargebracht,
Thiere hingegen erst zur Zeit der letzten Konige. Bei den Oplerthieren
unterschieden die Romer im Allgemeinen die wvietimae von den hostiae,
oder Rinder und kleinere Thiere, welche je nach den heiligen Vorschriften
der einen oder anderen Gottheit genehm waren. Vor dem Opfer wurden
die Thiere genau untersucht, ob sie makellos wiren, und alsdann von
dem Opferdiener (popa) vor den mit Kriinzen und Guirlanden geschmiickten
Altar gefiihrt, wobei es als ein ungliickliches Vorzeichen galt, wenn das
Thier widerstrebte oder gar entfloh. Nicht selten wurden die Horner der
Stiere und Widder vergoldet, alle aber mit Binden (vittae, infulae), welche
theils um die Horner gewunden oder iiber den Riicken ausgebreitet wur-
den, geschmiickt (vgl. Fig. 485 und 524, sowie die mit Perlengehiingen
geschmiickten Bukranien auf Fig. 4815 und 7). Mit der Frage »agone«
wandte sich der Opferschliichter (vietimarius) an den fungirenden Priester,
woraul dieser mit den Worten »hoc age« antwortete. Der Priester streute
hierauf dem Thiere die mola salsa und Weihrauch auf den Kopf, schnitt
cinen Biischel Haare zwischen den Hornern ab, iibergab diese den Flammen
und zog endlich mit seinem Messer einen Strich iber den Riicken des
Plivos rvon der Stirn bis zum Schweif, Durch diese Ceremonie war das
Opfer reil (macta est), woraul bei grolseren Thieren der Victimarius _11.—15.—
selbe durch ecinen Schlag mit dem Beile (securis, bipennis) (Fig. 48le¢)
oder dem Hammer (malleus) (Fig. 481f) todtete, wihrend bei Schweinen,
Schafen und Végzeln der Cultrarius die Kehle derselben mit dem Messer




530 Das 0|1[‘1'i'.

durchstach und das Blut in eine Schale (Fig. 481¢) auffing. Theils auf
dem Altar, theils um denselben wurde das Blut ausgegossen. Mit dem
griffseren Opfermesser (secespita) (lig. 481¢g) wurde hierauf der Leib
des Thieres gedfinet und die Eingeweide mit kleineren Messern (culfri)

E_'l"i\:;'. 481 d) |u_=1'uLlsgt‘Ll‘cIln[, welche die “Ji!'iliititit‘:ﬁ enau zu untersuchen

”
hatten. Zeigten sich in ihnen ungiinstige Zeichen, so mufste das Opfer
erneuert werden; waren sie hingegen fehlerlos, so wurden sie mit Wein
besprengt und auf dem Altar unter Gebeten verbrannt. Eine Libation
von Wein und Weihrauch, ersterer aus einer Weinkanne (praefericulum)
(Fig. 481¢), letzterer aus einem verschlossenen Iiistchen (acerra, furi-
bulum) (Fig. 4814) gespendet, endete das Opfer, worauf der Priester mit
dem {iblichen »ilicet« die Oplernden entliels. Ein Opfermahl, bei offent-
lichen Opfern von den Priestern, bei privaten von der Familie und den
Freunden derselben veranstaltet, schlofs die [eierliche Handlung.

Indem wir einzelne andere Opfergebriiuche iibergehen, erwiihnen wir
schliefslich nur noch der Siihnopfer, welche vorzugsweise am Schlufs des
Lustrums, sowie nach abgehaltenem '.lll'imn[rfn‘. vom Triumphator zu Ehren
des capitolinischen lupiter angestellt und als Schweins -, Schaf- und Stier-
opler oder suwovetaurilia bezeichnet wurden. Fiir jenes am Schlufs eines
Lustrum abgehaltene Opfer mag ein Basrelief (Clarac, Musée pl. 221. No.751)
als Beleg dienen. In der aus einundzwanzig Figuren componirten Darstel-
lung zeigt sich links der Censor, im Begrill die Namen der vor ihm ste-
henden Biirger und Soldaten in die Censuslisten einzutragen; daneben er-
blickt man zwei Musikanten mit Cither und Flote, und auf dem rechten

Fig. 485. Theile des Bildes kennzeichnen sich
durch ihre Beschiftigung als unmittel-
bar zur Opferhandlung gehirend meh-
rere Opferdiener, im Begriff die drei
bekrdnzten Opferthiere herbeizufiihren,
ein anderer Diener mit dem Weihrauch-
kiistchen auf den Schultern und endlich
der Opferpriester, dem ein Camillus die
hingereichte Opferschale zur Libation
fiillt: wie weit die iii,n'i__:_l_;cn Personen
in die Handlung eingreifen, bedarf frei-

lich noch einer besonderen Erklirung.

Jei weitem verstiindlicher aber ist das
unter Fig. 485 abgebildete, dem Bogen des Constantin entlehnte kaiserliche

Opfer zu Ebren des Iupiter nach vollbrachtem Triumphzug. Umgeben von




Die circensischen Spiele. 821

seiner Armee libirt der Kaiser tiber dem brennenden Altar. Bekriinzte
Opferdiener fithren die swovetaurilia herbei, wihrend ein Camillus das
Weihrauchkiistchen dem Kaiser darreicht und der Tibicen die Opfermelodie
anstimmt, die hier aber wohl von dem Ton der kriegerischen Fanfaren
iibertont wird.

104. Ebenso wie bei den Griechen waren auch bei den Rimern die
Cultushandlungen mit Gffentlichen Schauspielen bereits seit den [riihesten
Zeiten verkniipft. Zur Abwehr des gittlichen Zornes, vorziiglich bei ver-
heerenden Krankheiten, den Beistand der Gotter bei grolsen, dem Staate
drohenden Gefahren, wie bei einem ausbrechenden Kriege oder vor dem
Beginn einer Schlacht, sich zu sichern und nach Abwendung dieser Ge-
fahr der Gottheit den Dank fiir die Hiilfe darzubringen, wurden von
Staats wegen &ffentliche Spiele . gelobt und spiter veranstaltet. Wie be-
reits oben erwihnt wurden diese Geliibde fiir das Wohl des Staates (vota
pro salute rei publicae) am ersten Januar jedes Jahres regelmilsig durch
die neu erwihlten Consuln nach einer durch den Pontifex Maximus vor-
gesprochenen Gelobungsformel verkiindet, denen sich aber seit Caesar's
Zeit noch besondere vota fiir das Wohl des Oberhauptes des Staates
(vota pro salute principis) anschlossen. Geschah ein solches Geliibde,
gleichviel ob in Rom durch den héchsten Magistrat oder im Felde durch
den Feldherrn, so wurden gleichzeitig die zur Feier der Spiele nijthigen
Summen aus dem Staatsschatz ausgesetzt oder auch die Kriegsbeute dazu
verwendet. Solche ludi wvotivi, mochten sie fiir die Erhaltung des Friedens
und die Wohlfahrt des Staates oder in Kriegszeiten fiir das Gliick der
Tomischen Waffen ausgesprochen sein, wurden entweder nur einmal ge-
feiert oder es wurde bei ihrem Gelobnils die Bestimmung einer jihrlichen
1‘-Vimicr]u_nil.mj_*, an einem bestimmten '1':1_;:;[! :ll!sgt‘s}u‘nv}ll!!t (ludi annui, sol-
lemnes, stats, ordinarii) und dieser Tag in den Fasten verzeichnet. Mit
der Ausriistung der Spiele waren in den ersten Zeiten der Republik die
Consuln, seit der Einsetzunzr der Aedilen im Jahre 494 v, Chr. aber diese
unter dem Prisidium der hoheren Magistrate beauftragt. Die Mittel dazu
gab der Staat wenigstens theilweise her; da jedoch bei dem immer mchr
um sich greifenden Aufwand, den die Hpiv]u erforderten, die aus Staats-
mitteln gewiihrten Summen keinesweges ausreichten, so mulsten die Aedilen,
sowie diejenigen Beamten, denen zur Kaiserzeit die Aulfiihrung von cir-
censischen Spirh_‘n zustand, ihr eigenes Vrrmfi_gvn ZUr Siilli;iin; dt‘i-..-sfel.-;
schaulustigen Volkes zum Opfer bringen. Eine Entschiidigung, etwa durch

¢in von den Besuchern zu zahlendes Eintrittsgeld, fand bei den aus Staats-
21




	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321

