UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens ad viginti sex Quaestiones priores, centum & septem
Disputationes in Capita diuisas

Vazquez, Gabriel

Antverpize, 1621

Posterior pars opinionis, Nomen qui est, & tetragrammaton idem esse. c.
3.

urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-80983

R et . . B ity T _
A A b = . e z - ” o T—
I

Bernard,
Nice

fase

patnram Deo eo nomine fi
1am fuam a feipfo fit,c

lam per efl
€o, participent:quod viqueadeove
dixerit Philo, cetera pra

- T

Philo. fed opinione rantum ; vtitao
inferius quoddam effeconue

Dri aternits-  Alij Patres docent ¢

tem fignifica= bus,illud ‘)mrﬂ efle pc:u.]m: no

LU
tent.

modo eias Jl;gn\
zternitatem Dei, & pe
fignificari.Sic ‘umum Nofatis antis apt id Ter

dlvmlmr: Y
ierantiam in fto efle

> fa alf; zaﬂ/rn!m:uv 49.¢2 in zlkumu P Wrolin
()P:..” u‘ generationem, U!.b 83 m;\ .10.Cyrill,

, vtin multisalijs

nine vu
;w L\r' b )';rmrf 2 rm'nc :
pm.uuw Eyangelica ¢. 7. in forl bus temy
fuiffe ticulum,qui ad ingredientes loc
madu, Nojie te ipfum : rurfum fuifle
i, qu;rlmncnc d !vn‘x Tufis, veltues, :
dientesviciflim refpondebat.  Plato etiamiin Ti-
mzo dicit, eam elle Dei effentiam , cui nan fic
prateritum, Dec futurutm y Tametft nondunr, il-
lad, i i, effe nomenaliqu uod Dei : fanentetiam
1Lurm'u.{ noftre Patres, quos fequenti cap, mée- neloco

molabl.uus. Sesa compc firum

veproprij
i
rurum verbi

rcam vol

_‘D«nu A

,Cum

tturalem, poftulat,:;

- R I&?‘r‘zramm‘ <
C A PNT T qummmmh eranot
Pofferior parsopinionis, nomen QV I EST, Mercerusautem tefe
& tetragraimmaton idem effe. boua proprijs voealibus effe 1
iri lao. L,"(’ tamen in Hieronym. tvi inueni in |
fterior pars noftre fententiz non tminus epmoh 142. qua ad Damafum, in medio illing |
6 qmm prlor Patrum, & Hebrzorum aiétori-  duabus ¢ muldplicatis nemen illud in flabile P
SrrAnsl probaii poterit, videlicetnomen, Quiy efl, & cnxppom, quarum vnaqueque elte |
ji-m‘.z.’#r. nomen tetragrammaton »d vulgo dicitur leho-  Dei ; quod nefcio qua ratione intelligendum fir.
Clem. usidem omnino el : primum ex Patribus illud - Mitto myfteriaguam plura, quaan Het
Aléxan, teftatur Clemens Alexand. §. b, Stromatum folio 5. vbi Lﬂ dnum.r: n hocnomineg tetragrammarto, ¢
inquit, Iehoua, «fle nomen Dei, quod interpreta- eplicat Galatins cap. ¢
Theodor. mm Qui efp, & Qi erit, idem exprefle tradic Thead.  myfterium T rinita
bv.uc“{' ingua apprime gnaras, in queft. fuper  mine conti :,nmr\di.\
va{i_ quast. 15. ex alijs Patribus fuperiori ca.citatis Duofolum obfernandaf
nulluseft, qui de hiacre tracter : deillo nomine tationealrerum eftcirca id, c
Nafsne - hocfolum peculiate docer Nuzianz, orar. a6 videlicet nomen Dews, qu

Hebrezis ineffabile, 8 in ﬁrnnnncncm.loncﬂ\'(— cindum impofitum eft,ma )
fe,ira venouis illis nullum alind feribererur.Ex re-  quam nomen, Quieff. Idvero non fatis
Pagninus, €€ wioribus idem docent pagwinms , & Mercerus i Tatione defe pnlrt < pam licer nor

te'Crus.  Thefauro, Galats. lib, 1. dz avcanis Catholic. vgtit. cap. 10. fignificeripfam fubftantiam Dei, vt fu
1"”””‘- Lippom. in catena inillud Exed. . citat. Engubinus ineun=  explicatam eft; eam tamen €ti i
LsppoInde 2 ~ 1 * 8 .
E_ffu ,}” dem logum , ¢ Genebrar. init, Docentau-  men, Qui cff, aut tetra
(“e}mb;-_ tem Galat. Merc nprimis nomen  funtquoadid , ad quod fign

illad Deieligionis ca 3 fuifle ineffabile , icutex  fant. Tum etiam nomen Ders
£ Tetragrani- Nazianz. qunqu" retalimus, itavtlocoilliusle-  demdiximus, derivatum ¢
maton relr-  gereturnomen 3N Adonai, nifi, ve ait Merce- abipfo proprioactu nuruITw
gionss caufs 'ﬂu\lmtpr"eccﬂi Teridem nomen Adonai,tunc  nomen, O ﬂﬂ magis €x
}i’;}:"”’ﬂf enimle _:;}'\HIIDYHL’ relohim,hocautem ferua- ruram Dei

. batur extra templum:nam vetradunt Galar.& Ge- . fufe fighificar.
nebr. Lmnnqmﬂl breis, cum f{acerdos populo Alterum notanc
benedicebar, hocgomen proprijs vocalibus pro-  quiod doc%t Ga
eferebar : atque in huncmodum intelligunt illad vitatiscap. 1.0
Hum.6, Rap, MG, Sic tﬁ.nf. reetss filys Ifvael, fic mqmq'\ hocefl, nempe pomen, Q_r::s/{. vel recra
Abenhiza cum nomine meo ineffabili, Ira docuit Rabbi aben- ﬁgmﬁmrc quidpiain commune Deo, & creatu-
BeXras in prefatione ad Moyfem, & ad hocipfamal- s, ficuralia nomina Dei Gignificant, v f:
is lofephus lib. 4. de bello Indaico cap. 13. refyre 8c. Nam fiin tora latirudine viurpes non
Annanum ponpﬁcegx glorim:u:n,fe vcﬂ;g}l pon-  Qui et, ¢ l.z.nm cR, c.llt commune crearurl

[

, & c’.xﬂmmt , ha=
e, Dess,

S

dum, eft, verum non efl
lib. 2, de avcanis Catly
tn lib. Mat, .p

u

~
I'd




Sapiens, lecundum totam etlat
newm ¢ {i vero accipias pro
hoceft,pro eo,quod .

finevllam

10 commune ﬁgnihuzt: fed e I
fapiens it:j:lp;n!lll pro principali
denotat aliquid commune crearuris; f at
enim fapientem per eflentiam quod non conue-
nit creaturls.
A RaTeCVeD Vis==XIT,
Virum propofitiones affirmatine pofimt.
forinari de Deo.
79 D duodecimum fic proceditur.
v . ~ 7
rA4qate Videtur, quodpmpohtm_lms At
O fLaonyen: - firmatiuz non poflunt formati

36.

de Deo. Dicit enim Dionyfius 2. cap.

¢ pa cleftis hierar, quod negationes de Deo

yum ante
hedsam.

{unt verx, affirmationes autem incom-
patte

LiodeTvin. 2+ PratereaBoetius dicit i libro de

avemetum Trin. quod forma fimplex fubicéum el

b 9.
o8

Ly,

precipues

v

" non. poteft. Sed DEvs maxime eft for-
mafimplex, vt fupra oftenfum eft. ¢
non. potelt efle fubiedtum : fed omne il-
lud, de quo propofitio affirmatiua for-
matur, accipitur vt {fubieGtum. Ergo de
Deo propofitio affirmatiua formari non.
poteit.

3. Praterca,omnis intelle@us incelli-
gens rem alicerquamfic, eft falfus, fed
Deushaber efle ab{queomni compofitio-
ne:vefupraprobatum eft. Cum igitur om-
nis intellectus affirmatiuus mcelligar ali-
quid cum compofitione , videtur quod
propofitio aflirmatiua vere de Deo for-
mari non poflir.

Sed contraeft, qued fidei non fubeft
falfum : fed propofitiones quazdam affir-
mﬂliﬂqﬁlbdlnmirfi:,ici,vtpotc‘ quod peus
cft trinus, & vays & quod eft omnipotens.
Etgo propofitiones affirmatinz poflunt
vere formaride Deo, :

Refpondeo dicendum
tiones affirmarine

m, quod propofi-
pofiunt vere formari
deDeo. Ad cujus euidentiam {ciendom,
eft, quod in qualibet propofitione affir-
matiua vera oportet quod pradicatum.,
& fubieGum fignificent idem fecundum
rem aliquomodo, & diu erfum (ecundum
fationem, Et hoc patet tam in propofi-
tionibuys, quafuntde pradicatoacciden-
tali, quam.in illjs quafintde pradicato
{ubftantiali. e
10mo, & albusfunt idem fiibielw, , & dif-
fC‘IUDtInIlODC. Alia enim eftratio homi-
s, & alia ratioalbi, Ee {imiliter cumdi-
€0, homo eft animal, Illud cnimipfum
quod ef_}: I19mo, vere animal eft. In co-
gicmcmjn fuppofito eft & natura fenfibi.
Vafques inx.pans ZTamus . =

Manifeftum eft enim, quod *

oG] N
qua dicitur anim
licicurhomo.Vn
m, &

{ito, fed diverfa ratione.

ibus, in quibus i
o, hoc nliq”n modo inuenitur, in.
m intelle@us id, quod ponit cx
bie&i, trahit 7

n predicatur de

1m formé in fuppofito exi-
tentis:{ecundum quoddicitur,quod pre-
dicata tenentur formaliter, & ta
materialiter. Huic vero diuerfitati, quz
eftfecundum em; refpondet plura-
litas predi biecti:identitatem ve-
&us peripfam com-
pofitionem. Deus autemin fe confidera-
tus eft omnino vnus& fimplex:fed tamen
incelleckusnoltet fecundum diverfas con.
ceptionesiplum cognofcir, 'co quo
porelt ipfum , ve in feipfo ef
Sed ramen quamuis
dinerfi

ificatinte

dnon

> ‘,‘id‘Cl'C.
mtelligar ipfum fub
conceptionibus , ¢o gnolcit ta-
men quod omnibus fuis conceptionibus
refponder vna & eadem res fimplicicer.
Hanc ergo pluralitatem, quz eft fecun-
dum rationem, reprafentat per plurali-
tatem pradicaci, & fubie@i: vaitatem
vero reprafentar incelleGus per compo-
fitionem.

Ad primum ergo dicendum , quod
Dionyf. dicit,, affirmationes de Ded®el.
fe incompactas, vel inconuenientes (o~
cundum aliam tranflationem > ingquan-
tum nullumnomen Deo competit fecun-
dum modum fignificandi, vt {upra di-
dum eft. : b =

Adfecundumdicendum, quod intel-
ectus nofternon poteft formas fimplices
{ubfiftentes, fecundum quod in {eipfis
funt, comprehendere: fed apprehendig
casfecundam modum compofitorum in
quibusclt aliquid quod fubijcitur, & eft
aliquid quodineft. Er ideo apprehendic
form am{implicem inratione fubie@i, &z
ateribui®eialiquid.

Ad teftium dicendum , quod hicprg-
pofitio 5 intelleétus intelligens rem' ali-
ter quamfic, eft duplex : exco quoed hoe
aduerbium , aliter, potelt determinare
hocverbum, intelligic ; ex part®intelle~
€ti; vel ex paree intlligentis. i ex parte
intelleéti, fic propofitio vera eft. Er eft
fenfus. Quicunque inrelle@us intelli-
git rem efle aliter quaimefit, falfus cff.
Sed hoc non habet locum in propofito:
quia ingelletus nofter formans propofi-
tionem de Deo,non diciteum efle com-
pofitum, fed iim}rliccm, Si vero ex par-
teintelligentis, fic propofitio falfz eft:
: ° >, Alius

b

Ar.3.50.q.




e e - e - o o b1 e -
S e sl £ - 5 - i po - [ - ,%_‘ .
: B
I
S S e S
216 QY- £ S5 AR TILE:"1
;g <
Aliuseften e e
ligendo quamreiii :
m, quod intellect Vivum in Deo | ‘

IE

o~

immaterial
rialem inintelligendo.
intelligic fimplicia, qu
telligit eafecundum modum. {u
cet &nnpoﬁtc:mm tamen ita, gu
ligat caclle compofica. Et ficintelledt
nofter non cft falfusformans compolitio-
nemde Deo.
C Onclufio articuli eft- Propofitione
formari pofiins , & entnciaride Deo. >
niam, vt propofitio aliqua fit formalis,non ide nti-

ca(vt Logici dicunt) opus eft fubiectum, & pr:
catumaliquo modo conuenire, &aliquo

&ione attributornm ab effenti
quo commodius differen p. 110, & feq. vt
in voiuerfum de omni diftinctione rationis eo-
rum; quein Deo funt, neceflecrit drifpmm'::ohi -
terque videbimus,qua ratione non {olum propo-
fitionesaliquz de Deoverc enunciari pofﬁnt > fl“(l
aliqua eciam fint fallz, nc quz diximus, fuffi-
ciant pro hac tota quaftione.

QVAESTIO

De fiientia Dei.

XIV.

Oft confiderationem eorum; qux
ad divinam fubftantiam pertinent,
2 reftac confiderandum. deijs, qua
pertinent a loperationem. ipfius.Ec quia
opcmcio qua ;‘.mcﬂ’. 5 qu.l‘ m;‘mctinopc--
rante, quedam veto qua proceditin ex-
teriorem effeGtum :Primo agemus de {ci«
entia & voluntate (nam intelligere in'ih-
telligenteeft, & vellein volente) & poft-
modumde potentiaDei, quz confidera:
tur, vtprincipium operationis diuinz in
effe@um exteriorem procedentis. Quia
rointelligere quoddam viuere eft:poft
confiderationem diuinz fcientiz,; confi-
derandum, eft de, vita. diuina. Et quia
{eientia verorumeft, erit etianjconfide-
tandum de veritate,& falficate. Rurfum,
quizeomne cognitum in cognofcente eft,
rationes aurem rerum fecus i
{funtinPDEo cognofcente,idex vocantur;
cum confideratione. {cientie erit
adiungénda confideratio de eis.
Circa {Cientiam wero quzruntur fex-
decim.

on

etiam

Vxta divifionem, quam premifi

tio q. 3. fam incipit S. Thom.ab hacquaft. vi-
quead 26.de perfectionibus Dei,qua in 6}%‘1‘3({0-
neimmanenti confiftunt,difputare:inter quas pri-
maeltfeientia, & operatio intelletus, de qua; &
de pectinentibus ad ipfam tractat ab hac qufio=
pe vique ad 18, T o :

. ”
-~

s, vel part
< { g
t vniuerfale , & p

ny-;‘vjfmim S paret: ergo

B S
contra eft, quod Apoftol. dicit

Rom.31. tudo digitiatum {

& fcient

Refpondeo dicendum, quod in
perfeétiflime eft {cientia. Ad cuiuse
dentiam confiderandum eft , quod co-

onofcentia a non. cognofcentibusin
diftinguuntur: g {i
hilhabentnifi &

iafion cogt
nam {uaim tan

==}

in cognofcente. Vnde manifeftum ef
quod natura reinoh coghofcentiseft ma-
gis coarérata, & limitata, Naturaautem
rerum coghofcentium habet maiorem
amplicudinem; 8 extenfionem. |

quod dicit Philofophus. 3. de
quod animaeft quodammodoomn
arétatio autem formz eft per matetiat
Vade 8 fupra diximus, quod forma fe-
cundum quod funt magis immateria-
Ies, fecundum hoc i

3

nagis accedunt ad
{

quandam infinitatein. Patet igitur, quoc
immaterialitas cuius rei
quod ficcognofcitina, & fecunc

dum immaterialitatis eft modus ¢
tionis. Vndein 2. de anima dicitur
antznon cognofeunt pr
terialitatem. Senfus aurem co
uus eft; quia receptiuus eft fpeci
{ine materia : & int ]

cognofcitiuts, qu
a materia, &
ma. Vn
immaterialicatis (
tet) gl‘[ﬁltul‘\ quod ipfeficin fummo co-

gnigonis.

atnilths v it
mimiitas, vi areicur 1a 3. ¢

Ad primum ergo dicendom , quod
Ad primum ergo dicendum , quod
quia perfectiones }'-1'occdcmcs a
in creaturas , altiori modo funt i




Qg.mw-

Aryhng

8
Varit.g..ant,
&0 1, cont,
47048,
Cléarn
3.L5 1. d,
iwma Etny,
L3 cong,
Py s, in
Pcte3 i
M opera A-
HftetLiby,y,
e Jm.le):,;z.
Gibiea,

Libro 5 s
it o

(2
Bt g

S,

X1V.

ptum d qua

QVEST.

jomen {un

docung

necreatut E O atttibuitur,fe-

yerfeltis ,
cludaturab cius fignit
S e a T > =
Jud, quod perfedtummo
dum,qu [ 2. Vndefcien-=
tianon eft qualitasin DEo, velhabitus,
: ; LR
{ed fubftancia,8c actus purus.
3 e ; : :
Adfecundum dicendum,quodea, qua
Tuncdiuifim, & multipliciter in creaturis,
in Deo funt fimplicicer,é¢ vi veflipra
didtum eft. Homo autem fecundum di-
ucrfacognita habet diuerfas cognition es
Nam fecundum qt}:)d _ycogno‘fuc princi-
pin,di:i:ur habere intelligentiam : {cien-

satione omne -

tiamvero,fecundum L}Lmd cognofcit con-
clufior rentiam, fecundum quod co-

onofcit cdufam alciflimam:confilium, vel
;rn dentiam; fecundum quod cognofcit
agibilia. Sed hzc omnia Dms vna, &
'ﬁt.uplici cogm[iot_]c cognofcit, vt jrfh.'.t
patcbit.  Vade fimplex DE 1 _cognitio
omnibus iftis nominibus nominari po-
teft: itatamen, quod ab vnoquoque eo-
um fecundum quod in divinam pradi-
cationemyenir, fecludatnr quicquid im-
Pcr&&iouis clt, & retineatur quicquid
perfectionis eft. Et fecundum hoc dicitur
. Apudiplim eftfapientia & fot-
titudo; & iple habet confilium & incelliz
g(.'ﬂfllll‘ﬂ.

Adrertiumdicendum, quod fcientia
eltfecundum modum cognofcentis. Sci-
tum enim eft in fciente fecundum mo-
dum{cientis; Erides,cum modus dininz
effentiz fic altior,quam modus,quo crea-
turzfunt, (cientiadiuina non habet mo-
dum crearz {cientiz, ve{cilicet fitvniver-
{alis,vel particularis, velin habiru, vel in
potentia : vel fecundum aliquem talem
modum difpofita.

Conclufioeftaffirmans,
ARTICVLVS 1L
Viram peus intelligat (.
D fecundum fic proceditur. Vi-
detur, quod Deusnon intelligac
> fe. Diciturenim in libro de cau-
ﬁs,quod omnis{ciens,quifcit fuam effen-
tam, cft rediens ad eflentiam firam redi-
tone complera : fed Deusnon exit exera
effentiam fuam , nec aliquo modo moue-
tur: Et ficnon competitfibiredire ad ef-
I:cmiam fuam, ergo ipfe non eft (cicns ef=
{entiam{uam.

2. Preeterea, incelligere eft quoddam
patl, & moueri, vedicitur in 3.de Anima:
{cientia eriam eft aflimilatio ad rem {Gi3
tam,& {eicum etiam eft perfectio {cientis.
Spd n‘ih“il mouetur, velpatitur, vel perfi-
Cituraleiplo,neque fimilirudo fibiipfieft,

Valguezing -part. Tomus I,

* cognofcunt feipfas: ficut parer in. fingu-

RBATIE <k

Ergo Deusnon eft fci

317

fumusfi
les{ecundumincellettum:quiafecundum
mentem {umus ad im
Ao i
;ﬁ‘la,._;‘ n;ph
e, nify ficuti

aginem Dei, ve dicit
tus nol

tetnonintelligic 7

alia, vedicitugin.

e

deanima.Ergo peusnon intelligicfe, nifi |

1]
3

igendoalia.

forte incel
contraelt, quod ¢

I E RTINS

citurt. ad Cor.
intDei, nemo nouit nifi Speri-

P02,

tus Déi.
Refpondeo dicendum , quod Deusfe
per {eipfum ingell rit.. Ad cuius euiden-
tiam {ciendum eft, . quod licer indpera-
bus , qua
; imobieCum operationis, quod fi-
gnificatur vt terminus, fic aliquid extra
operantem;, tamen inoperationibus;que
funr in operante.obicétum , ‘(luud flg;x_h
ficatur vt terminus operationis , et in
iplo operante : & fecundum quod cft in
€0, ficeft operatio in adtu. Vndedicitur
inlibro de Anima quod fenfibile in adu &
eft fenfusin adtu, &intelligibile,in adtu ZF s
clt incelle@tus in a&u: Ex ﬁoc cnimali-
quid.in adu fentimus vel mteelligimus,
quod intelleGus nofter vel fenfus infor-
matarinactu perfpeciem fenfibilisvelin-
telligibilis. £t fecundum hoe tancum fen.
{us, velintellectus aliud ¢t 4 fenfibili, vel
incelligibili: quia verumqueeft in posgn-
tia. Cum igitur Deus nihil potentialita-
tis habeat, fed {it acus putus, .oportet
quod in co intelleéus & intelle@Gum fint
idem omnibus modis , itafcilicer, vt ne-
que.careat fpecie intelligibili leutincet-
leGus nofter cum intelligic in potentia,
nequeipeciesintelligibilis firalud A fab-
ftantiaintelle@us divini:ficur accidic in
intelleGunoftro,cumeft aétu iurclli\gcnﬁ,
fed ipfa {pecicsintelligibilis eltipfe incel-
le&us dininus. Ee ﬁc;‘ciyﬂnpcr {eipfum
incelligic.

tranfeunt in  exteriorem

Ad primum ergo dicendum , quodre-
dirc ad®{lentiam fuam, nihil aliud efts
quam. rem. {ubfiftere in feipfa. Foria
enim inquantum perficit maceriam d4ns
do eiefle, quodammodo {apra ipfam ef.

unditur:inquantum vero in. fc ipld ha-
berefle, in fetpfam redit. Vircurcsigitur
cognofcitiuz, quz non funt fabfiffentes,
fed atus aliquorum organorum, non.

lis {fenfibus. Sed virtuces cognolcitiua
per fe fubfiftentes cogndfcunt feipfasiy
Ec proprer hoc diciturin. libro de ¢ isy
quod {ciens eflentiam fuam redir ad ef=

fentiam fuam. Per fe autem {ubfiftcre
nmaxime conuenit Deo. Vade fecu

ndum
Dd 3
£y » 3
L ]

aut

hung

b



SR ——

218 QVAST. XIV.

hi fumloquendi, ipfe eft maxime
rediens ad eflentiam {uam, & cognoicens
feipfum.

Adfecundum dicendum,quod moueti
& pati fumuntur ®quitoce, {fecundum
quod intelligere dicitur cfle quoddam
Lazo citato in mouert, vel pati:ve dicitut in 3-de anima.
srgumente. . Non enim intelligere eft motus, qui elt
a&us imperfedi qui eft ab alio in alind:
fed attus perfectiexiftens in ipfo agente.
Sinfiliter eriam quod intellectas pet
tur abmeclligibili, velaflimileturei, hoc
Conuenit intelleétui, quiquandoque eft
in potentia:quiaper hoe, quodelt in po-
tentia, differcabintelligibili, & affimila-
turei pet (pccicmimcl!igibxlcm yque eft
fimilitudo rei intelleéte,& perficitur per
ipfam,ficutpotentia per actum.Sed intel-
leGtusdivinus, quinullomodoeftinpo-
tentia,non pcrﬁcimrpcr intelligibile ne-
que-affimilatur ci:fed eft fuaperfectio, &
fuum incelligere.

Ad tercium dicendum,quod effe natu-
ralenon cft materiz primz,qua eftin po-
tentia, nifi fecundum quod eft reducta in
adtumper formam.Intelleétus autemno-
fter poflibilis fehaberin ordine intelligi-
bilium ficut materia prima. in ordincre-
rumnaturalium; co quod eftin porentia
ad intelligibilia, ficut 11mrcr1:1,pmn>1.1d
naturalia, Vadeintelleétus nofter poflibi-
hisvhn porelt habere intelligibilium ope-
rationem, nifi inquantnm pcrﬁcmxr per
fpeciemintelligibilem alicuius, & ficin-
telligic feipfum per fpecicm inteligibi-
lem, ficur & alia. Manifeftumeft autem
quod exed’, quod cognofci inrelligibile,
ineelligitipfum foum intelligere : & per
4&um cognofcit potentiam intelledti-
uam. Deuns aurem eft ficut aétus purus
taminordine exiftentium , quamin ordi-
) ne intelligibilium: & ideo petfeipfumiei-
plumincelligit.

-

Notatio circa hos dtios articales.

Onclufio eftaffirmans. Nihil circTos duos
articulos occtrrit difficultatis, quod notario=
nedignum fic. Caiet. vehementerlaborarinexa-
minandistationibus S, Thuid vero mihi fuperua-
s caneum vifum eft, Nam do&rina Dooris fanéki
adeo perfpicuagft, vt confirmatione non egeat,
Nec vllus hadkenus fuit, qui Doum efle fatererur
infif icrzn,m,gucig.orantm :hazcenim perfedtio
pouflimum Deo eftrribuenda. Eftcamen obfer-
vandum uxtadoctrinam Dionyffi.quam retulimus
fupra difp. a.cap,j.gharrrs cum negant Deo fapien-
qtiam, intclligenriam , 8calia, quead intellectum
pertinent, fignificare , ea omunia nonreperiri in
Dee eomodo, quoin nobis fant, fed mudto emi-
nentiori ratione;ita tamen, vealicera nobis expli-
cari, & intelligi nequeat, quam perea, quz inng-
bis videmus,& experimur:in Deo namque {cien-
F'\ = ”

-
Dionyf.
Obferssatio
pro Patrum
inzelligentia

~
”

ARTFYC~ 1L

tia illius nihil alind « & quam fubflantia €ius, qua
nullam’infe recipiens murationcm iv
varfationem va
entianimiram fimplici
nis,vtin curfu huiusq

rerum
tur, {ci-
e 5 aurvifios

e quoque anocbis: Fpeid

videb

1L

Vvt Dews [eipfum comprebendat.

ART 1 CW-L.V S

D tertium fic proceditar. Vide= g,
4 tur, quod Deusnon comprehen- g,
8. datfeipfum.Dicit enim Augufti-
nusinlibro 83. quattionum,quod id quod ¢ 3
comprehendir fe, Gnitum eft fibi. Sed gt on
Deus eft omnibus modis infinitus, Er. 4 « o
go non comprehenditfe. Si dicatur quod ‘J’ Lt
Deus infiniras eft nobis, fed fibi finizus;
Conrra , verius eft vlu}lnquodquc {¢
dum quodcft apud Deum, quam fecun-
dum quod eft apud nos.” Si igitur Deus
fibi ipfi cft finitus nobis autcm infini-
tus, verius eft Deum efle finitum, quam
infinicum. Quod eft contra prius deter-
minara. Non crgo Deus comprehendic 2144
feipfum,

Sed contta eft, quod Augultinus dicit
ibidem. Omne quod intelligicfe compre-
henditfe.Sed Deusintelligit {esergo com-
prehendirfe.

Refpondeo dicendum quod Deus per-
fe&e comprehenditfeipfum ; quod ficpa-
tet.  ‘Tuncenim dicitur aliquid compre-
hendi, quando peruenitur ad finemco-
gnitionis ipfius;& hoc eftiquando res co-
gnofcirurita perfede, ficut cognofcibilis
eft Sicut propofitio demonfirabilis com=
prehenditur, quando f{citurper demon-
ftrationem;non autem quando cognofct-
tur per aliquam rationem probabilem.
Manifeftum eft autem quod Deus ita per-
feéte cognofcit feipfum, ficur perfecie co-
gnofcibiliseft. Eft enim vaumquodque
cognofcibile fecundum modum fuiacus.
Non enim cognofcitur n[iquid,[bcumium
quodin potentia eft, fed fecundum quod
eltinadu, ve diciturin 9. Meraph. Tan-
ta eft autem virtus Dei in cu;_inoftcndo,
quanta cft auétualiras eius in exiftendos
quia per hoc quod a&u eft, & ab omni
matéria & potentia {¢pararus Deus co-
gnofcitiuus eft, vt oftenfum cft. Vnde
manifeftum eft, quod tantum. feipfum,
cngnoibitqn;mrumcognoil‘ilnhscl}. e

q 1.0k

9 Ecpigg
79.40.4 i,

83.4.9.14.

n=

D7 arlyl
L83 quih

ext W

o

qasis

_propter hoc {eipfum perfette compre-

hendit.
Ad prifiumergo dicendum,quod com-
prehendere, fi propric accipiarur figni-

ficat aliquid habens & includens alre-
rum.. Et fic oporter quod omne coni-
prehenfum fic finicum, ficut omneinclu-
fum.Non fic autem comprehendi dicitut

DEevs




J

B
I3

ISR U R g £ 1
Deus a feipfo,ve snt‘cl!c_-&uiilms fita 1
qu.nnjgfi;,éc capiat iplum & includarfed
haiufmodi locutiones per ‘negationem
fancexponendz. Sicut enim Deus dicigur
eflcinieipfo, quiad nyllo exteriori conti-
nerur, ita dicitur comprchcuginic!‘\io,
quianihileft fui quod laceat ipfum. :
Dicitenim Auguft. inlibro devidendo

1,

Epifitis.al

raliwm  Deum, quod mfumlcmuprchcn:ﬂt}zr Vi

a9 e dendo, quod ita videtur, vt nihil eius la-
ine 10,30 < 3

He teatvidentem.

Ad fecundum dicendum : quod cum
dicitur, peus finitus eft fibi: intell gen-
dum eft fecundum qu;u_}d;im fimilitudi-
nem proportionis, quia hc;ic lm"gctm non
excedendo intellectum fuum ficutfeha-
betaliquid finitum in non excedendo in-
telleGum finicany. Non autem fic diCiELl}‘
peus fibi finitus,quod ipfeintelligat fcel-
fealiquid finitum.

* Onclufio eﬂ.aﬂ'irmans:qu:s quamquam d:im:-
lT]EjS C& ) q 1a tamen communem CO[‘)[ID([
difficultatern cum €a, quam difp.53. tradtauimus,
ex Jjs,que ibi diximus, facile colligi poteft, quid
de hacre dicendumnobis fir.
ARTICVLEYS IV
Viram inselligere Des, fit eing fubflantia.

8 D quartam fic proceditur. Vidcf
v.eonk (.46, tur, quodipfum intelligere Dei
:’,‘_‘;,‘? 'g, non fiteius fubftantia. Incelligere
négpufy, enim eft quadam operatio. Operatio au-
£196'30. tem aliquid figmficac procedens abope-

rante,; {ubftancia autem operantis non
proceditaboperante. Ergo ipfumincelli-
gete Deinon eft ipfafubitantia,
2.Preterea, Cum alignis iutcﬂjgit, fe
intelligere,hocnon eftincelligere aliquid
magnum, vc]prmcipalc incelleGum, fed
intelligere quoddam fecundarium, & ac-
ceflorium,Si igitur Deus fitipfumm incelli-
geee, inrelhgere Denm erit ficticcumin-
rcllfgxmusimclligrre‘ Et ficnonerit ali-
quid magnum in telligere Beum.
3.Preverea. Omne incelligere eft ali-
quidintelligere. Cum crgo Deusintelli-
gitle, fiipfemet nor eft aliud, quamfuum
intelligere, intelligic fe intelligere: & in-
tellipicfe intelligere feintelligere, & ficin
Infimienm Non ergoipfum m{clhgcrchi
clteiusfubftania, :

;’Z'E:;d_f Sed conrra eft,quod dicit Aug.lib.7.de
g, Aot Deohoc aft efle, quod fapicnrem

effe. Hocaurem clt fapientem efle, quod
intelligere, Ergo Deo hoceft cfle, quod®
intellivere. Sed effe Deieft eins fubitan-
Raertg. H3,vt{upra oftenfum eft, Ergointelligere
ci eft efus fubftania, :

VC[POlldCO dl(.‘(‘]'lduln, qllOd. clt necel.
(_cvdlccrc quod mtelligere Dei eft cius
Wbltantia, Nam fiinccligere Deifiraling

ERTTC IV
quam eius fubftantia, oporterer v di
Philofophus in 12. Me .
quid aliud effetadtus, & pert
ftantiz divinz, ad quod fei
ftancia divina , ficur
quodeft omninoeimp
ligereeft perfeio &
Hocautem qualicer
eft.Sicuc enim{uprad
re non eft adtio progrediens ad al
extrinfecum, fed manetin operante ficut
attus,& perfedtio eius, proutefigeft per-
fectio exiftentis.” Sicut enim effe confe
quitur formam | ita intelligerefequicur *
fpeciem intelligibilem.In Deo atitem non
eft forma,que fic aliud,quam foum efle,ve

aberet

bile. Nam intel-

actus intelligentis.

fupraoftenfum cft. Vnde cumipfafuaef: 23 a4
fentia firetiam {peciesintelligibilis, vedi- 7

= 5 {D_] AVET
dum elt: ex neceflitare fequitur quod prapue.

ipfum eiusintelligere fic cius effentia &
eius effe. Etficpatet ex omnibus pramif-
ﬁs,quod in Deo intelle@us intelligens, &
idquod intelligicur, & fpecies intelligibi-
lis , & ipfum intc]h’gcrc funt omning
vnum,&1dem. Vnde patet perhoc; quod
Deusdicitar incelligens, nulla muldipli-
citas ponitur in eiusfubftantia. 1
Ad primum ergodicendum , quod in- s
telligere non eft operatio exiens abipfo
operante,fed manens jn ipfo.
Ad fecundum dicendum > quod cum
intelligicur illud intelligere,quod nM eft
fubfiftens , non imc]l:;;uur aliquid ma-
gnum, licur cum im‘dl}gimus intelligere
%oﬁrum.Ecidco non c[ﬁimnlc.dc ipldinv
telligere dl:zz'no,quod eftfubfiftens.
Etper hoc patce telponfiond certium.
Nam mtelligere dininum, quod eft in fe-
ipfo fubfiftens, eft fui ipfius, & non ali-
cuiusalterius, vt fic opotteat procedere
ininfinicum.
C Onclufio eft affirmanis: ea vero oprimi ratio-
nenaturali deducirar ex ifs,que dicta funt -
pra q.;.de implicitate Dei : eum enim Deonul-
lamaccidens tonuenire poffic, fedomuia, quz
funtin D.“O,ﬁ:lr!ubthmmipﬁus,f.:«.]nitur de co-~
gmtione, & [cientiaidem dicendum efle, Porterat
tamen hic difficulras quedam examinari,an ((ien-
tia viftonis fic fiib fban tia Dies Ratio verodubitandi =
cft.quoniam hacita e inDeo 2b zrerno, fi Deus
vellet, poffet non ¢ffe: ergo videtyg natury fua
poﬁ‘eabeﬂc,&adef{cDeoahf’qne’ill' corruptio-
nejacproindenecelfe fubftantia Dy, quzeodem
modo femperneceffarth el deber, Sed quia hixe
communis eft difficultas com ea, quamm de volun- .
tate Deitradtabimus infra dilp.7 9.ideoipfa nuiic
fuper fedendumiudicani,
ARTICVLVS V. »
o Viriim Dedgingelligar alia f6.
D quintumfic procedjrut. Vide. 34
tur,quodpeusnon cog'noii:amlia L]
afe.Quzcumquecnim funcaliz 4 ¢

L ] Ji d 4 DCO; contcan?. &

Ratio Mpte
ralis pro gome
eclnf




]
g2 .
82, Deo,funte

" in libr ionum,quod neq
quam Deusextraiel]
R
citalia
IntelleGtum cft perfeitio

fumintuecar. E

o Deusintelligar alia

Gio Dendino-

derit per
Juod eft impofiibile.
13.Prererea. Ipfum intelligere fpeciem
habet ab intelligibili , ficut omnis alius
actus afuoobietto. Vnde s ipmm intelli-
gere tanto eft nobilius, quanto eriamno-
bilius eft ipfum , quod ineelligitur. Sed
l)cusci‘ti}zlumiimmintciligurc, voex di-
Arspraced, ispatet.Siigitur Deusintelligit aliquid
alind afe, ipfe Deus {pecificatur per ali-
quidaliuda fesquod elk impoflibile. Non
igiturim:cihgit aliaafe. :
Sed contraclt , ‘quoddicitur Hebr.4.
Qmnianuda;& aperta {untoculis cius.
Refpondeo dicendum, quod necelle
et Deum cognofcere alia afe M;m]i'cM
ftumeflt enim, qtl(}"llbi}'ifili11 1[5(:1‘&'&(: in-
telligit. Alioquin fuumeffe non effet per-
fecum, cum {fuum efle fic fuum intellige-
re.Si autem perfedte aliquid cognofcitur,
z necefle eft quod virtus eits perfecte co-
i gnofcetut. Virtus autem alicutus re1per-
feGte cognofcinon poteft,nifi cognolcan-
tur ea, ad quze virrusfeextendic. Vnde
cum virtus dininafe excendat ad alia,; co
quAd ipfa eft prima caufa effeéina om-
nium entium (veexfupra dictis patet) ne-
ceffe eft,quod Deus alia afe cognofeat Er
hoc etiam euidentiys fit {i adiungatut,
quod ipfumefle canfeagentis prime, {ci-
licet Dei, oft eiusintelligere. Vnde qui-
ctmqucCIR‘U-;US}\1‘;1‘@1’&111:( inDeo, ficut
in caufa prima , necelle eft, quod fintin
ipfo ciusintelligere: & quod omniain €o
{int fecundum modum intelligibilem.
[ Namomne quod eftin altero,eft ineo {e-
cundum modum eius;inquo eft.Adfeien-
dum autem qualiter alia a fe cognofcat,
* confiderandum eft, quodaluyl[citcr ali-
quid cogtiofcitut. Vno modo # feipfo,
aliomodo in altero- In feipfo quidemco-
gnofcitur aliquid, quido cognofcicur per
fpeciem propriam adzquatam ipfi co-
gnofcibiliz ficut camoculus vider homi-
nempee ciem hominis. Inalio autem
viderurid,suod videtur per {peciem con-
tinentis : {icut cum ‘ﬁ:m videtufin toto,
per fpeciem totius,vel cum homo videtur
infpeculo per fgccicm i'pcculi , velquo-
~cumgque alio modo contingat aliquid in
aliovideii. Sic igitur dicendumeft, quod
D_eusibipihmwdctin feipfo, quia teip{um
videtper Slentiam foam. Aliaautem a fe
videtnoninipfis,fed in {cipfo, inquancim

biliusipfo

)
oD 2aarts

-
- ~

i
icdnm eft. In coran,

sendum , quod intel-
1o intethigents, nonqui~
m {ubftantiam, fed {e-
m: {ecundum quam

Ad fecundumd
leGumelt P&'l'ii_‘\.
dem fecundum
cundnmfuam {f
eltinintelleétu,ve ﬁ:rm:l,f\:yct cto eius. o
Lapis enim non efkinanima , fed fpecics ,::gi
eius,vtdiciturin z.de anima. Eavero,qua 38uema,
funt alia a Deo intelliguntur @ Deo in~
quantum effentia’ Dei continet i'pccjcs
coram, vt dictumeéft. Vndenon fequitur,
quodaliquid aliud fic perfeétio diuiniin-
telle@us,quam ipfa effentia pei. |
Adtertium dicendum, quod ipfum jn-
telligerenon{pecificatur per id, quod in
alio intelligitur, fed per principale intel -
leGtum,in quonlmmtx:lhgunmr. In'tan-
tum enim ipfum intellig 1 i
perobiedtum fuum, inquantum formain-
telligibilis eft principium incellectualis
opcmtioni:i.Nam omnis operatio fpecifi- |
caturper formam , qux eft principium
operationis, ficut calefactio per calorem.
Vnde per illam formam incelligibilem
{pecificatur intellectualis operario , qua
facicintelleGuminadtu.Echec eft fpecics
Prm«npnhs intellei, quazin peo nihil eft
aliud, quam cflenria fua: inquaomnes
fpecics rerum cotmprehenduncut. Vade
nonoportet quod ipfum intelligere dini-
num, vel potiusipfe peusdpecificerur per
alind,quam per eflenriam dininam.
Onclufio eft, Dens creata omnianen in féipfis, fed
in fila ipfins effentia cognofcit.

ArTicvivs VL
Vevsn Desis cognofeat alia a (e propria cognitione.
A D fextum fic proceditur. Videtur, 85
quod Deus non cognofeataliad fe Ldf;»”..
propria cognmonc- Sic cnimcognofcir a0 T
aliaafe,vediGtumeft,fecundum quodalia e @
abiploineo {ane:fed aliaab eo funtinipfo ;f’::‘j
ficut in prima caufa communi, & VIHUCT- 1 Foit
{ali.Ergo & alia cognolcuntur A Deo,ficut g.o.0.4
in caufa primia, & vniuerfali. Hocautem £ ”fﬁ‘,.f?.i
eft cognolcereinvniverfali, & nonfecun- ik
~dum propriam cognitionem. Ergo Deus :
cognoibi;n]_ia A {ein voiuerfafi, & nonfe-
cundum propriam cognitionem.
2.Przrerca. Quantum diftat effentia
creatura abeflenti: iftac

1 divina,tantum difta

effentia dinina ab efientia creatura. Sed
per cflentiam creaturx non potelt co-
guo" %




| i

3
g4

61

Tib.i By,
1 priorsh.
Gnmen, ¢, 1,

,\lmv
*'143-

tentia

anofcie!

catde ea quic

(;\\H]]!L”_)‘ em
2. Pr
L

turdes

omniayg
[i.‘.[lﬂ:lllﬂ non vic ‘Z"L[T‘I“'\d “i"'i]\t:'fir‘u!f
quce ‘[‘/C".l OUH.Mﬂ L‘quLLHW Ci

Idem enim non pote
mulroruth,& diverforum.
_!mln cognitic
: d"f"m’_l’_nwm.f" 3

rationem,
min commt
bmmnrrl. I‘LII)LIL pr
tionemde rebus, ef
{foluniin communi, i't' -
{funtabinnicem difti .SicautembDeus
Vndedicitur Hebr. 4.quod
uc ad divifionem fpiritus &
agum quoque, & medulla-

ni.

I(l.d(D“ﬂh

Copr

cognofcit

pe

anunx,

comp
rum, & Lll[\,LuoL cogitationum & inten-
tionum cordis,& non eft vlla creaturain-
uifibilisin (,m*fpn,g{ 1 cius.

Refpondeo dicendum, quod circa hoe
qmdamcuau:‘umt, dicentes quod Deus
alia a {fe non co "nom it Difrin communi,
{L;hcctmqmmuan funt cnc;;x Sicut enim
ignis fi cognofceret feipfiim ve princi-
pium caloris, cogno ofcerctnaturam calo-
115, &omnia alia inquancum funt calida,
itaDeusinguantum cognofcitie VI prin-
cipimﬂc.m.dl, cognoicitnaturam entis
cum.maalm mmmﬂmm funtentia. Su{
100 potelt clle. Nam meelligere ali-
L')H‘UJUHI, & non in uaI., eft
JI.amd cm‘zio . Vndein-

r ..nurm,pcmnwxrnrmsauluwn,:mn -m
& confulamde rebus , quam.
amrerum coghitionem, fmm: de
nnpgmdoad petfectum procedens, vt
patet in1. Phyficorum. Slwtu; cognitio
et de rebus alijs a {¢ efler in voinerfali
tantum, & non in fpeciali, fequercrur,
quod eius m[r.llmcw non effet omnibus
modisper Ctnm, 8¢ perconfe qrtcns eius
elle, (‘Uod(.ﬂ: contra ca . qdd. [uperius
}Cﬂl‘lxuﬂl~ Oportct turdicere cuod
aliadfe cognofca 1t propria cogfit
folum fecundum quod commun
dnonemm, {ed fecundum quod vhum
abalio dif tinguitar. Et ad hmmc uiden-
tiam Conhduammm eft, gquod ¢ quidam
Volentes oftendere,c luod Deusper vaum

‘".qu -:J id qu
: fed {
mnum{nmn

caufatur

qu

rin Deo fecund
aum cxcellencem. N

CLi

ongmetr

onfolumantemid in

quo > fcilicee
n perenet, {ed

l& creaturx ad inuicem

ipfum el
efiam ca , perqu
1

diftinguunear,
Si(,i

_U (ilU.'DnS viuentia A ll’/ll Vi

.Ull'uh:rﬁﬂ‘“l a Tl()l.lI)LClJ“'

guuntur.
lv'w' fes in }Loplm

{pcuc gonh

perfedtio quadam eft. Fefic omniain L)(.O
praexiftune, non folum quantum ad id

tuitur,

quod commune eff omnibus;, fed eriam
quantum adea {ecundum que resdiftin-
guuntur.Ecficcum Deusin fe omnes per-
tectiones contineat, comparacur Dei ef-

{entiaad omnestrerum effentia L,nrm il;ut

adriume-
Hedficurpe r{c
;-rfcch); vifi dicerem

velfenarius, quieft ny.
metus tulmutlb.qd mwpeahq 35 {2 %

commune ad propriavt

umad lincas

ctus actus ad it
homo adanim

+
CONLENtos. Ivmnud"dm elt aurem quod
Pcr adtum rmruru n (an?)z,(,iiAJ }-,\f(‘i\zlt
n-mjsun“utcm non folum in ¢ MM,
fed cti: u*]pmmm cognitione. Sicur qui

cognoicit hominem, cognolcic - himal
14%)11 LO"!»ILE(:DJ. & il ¢ "ﬂojurlcn 1»
rium, Lonnolucm,mxmmpwpu cogni
tionc. Sic igiturcum efientia Dei l,.ﬂs
infe qulcm[ul‘r‘l Giowgs h‘Lth effen
cuiufcunque reialeerius 5 82 adbuc any
plius:igeusinfe ipfo poaci’romn‘
cognitione cognofcere. 1’1'
tura vai 11umm1'1c confiftit, fecundam
‘nod peraliquem modum diuin: am per
3 o

e

%




QO V. A ST Kl
3 .

ionem PJI'[ECEPJC‘ Non auntem

yENO~

e {cipfum cognofcerce,niil c
aplmna.io;-‘.nu'i!c parti
. T

retomnes modaos ¢
ftum cft, quod Dens cognoicit
; ;undam

gnof
mani
OIMNEs£es proy ne, 1
quod ab alijs dif

Ad primumerg
cognofcere aliquic
cft,poreft duplicicer i
{fecundum quod hoc 2
portat modum cognitionis ex parte
cognitx: & ficfalfum L’ﬁ_. "\‘Gn .:mrni
per cogun!i;sns cognu[cm cognitiim
cundumillud effe, qucdhnbctinow’;mr
{fcente. Oculus enim non co
lapidem’ fecundum cffe quod h:
oculo, fed peripeciem lapidis , quam h;v..—

|
1¢

betinfe,cognofcit lapidem 1&4:}1;1;&1@1 cl-
fe;quodhabet extraoculum. Ecli -::L;qms
cognolcens cognofcat cognitum Iccun__
dum efle, quod habet in cognofcente, ni-
hilominus ccgnoibt|}:{L1mibcmtdum efle
quod habert extra cognofcentem. Sicut
intellecus cognolcit Japidem fecundun
efle imul]ig1hilc,quod habetin intcﬂc-;‘;u
inquantum cognolcit fe intelligere : fed
nihilominus cognofcit effe ljpldqm in
propria natura.Siverointelligaturfecun-
duni quod hoc aduerbium, fic, importat
modumex parte Cogno£E;mtfm'cruin eft,
quod ficfolum cognofcens cognofcit co-
gnitum , fecundum q!md eft in cogno-
1ja quanto }701‘.‘1-&‘1im eft cogni-
tumin cc =nte, tanto }'cncctim‘ eft
modus cognitionis. Sic igitur dicendum
eft, quod Deus non folum cognofcit res
efle infeipfo , fed per id quod in feiplo
continer, res cognofcit easin propria na-
tura: & tanto perfedius, quanto perfe-
&ius cft vaumquodque in ipfo. :

Ad {ecundum dicendum; quod effen
tia creatur® comparatur ad cilentiam
Dei,veactusimper Gusad perfectum.Et
ideo effentia creaturz non fufficienter
ducitin cognitionem elfentiz diuinz, fed
€ conuetfo.

Adtertium dicendum,quod idem non
poteftaccipi,veratio diver{forum permo-
dum adzqationis. $ed diuina eflentia
elt aliquid excedensonines creaturas:yi-
de porteft accipive propriaratio vniafcu-
iufque, fccundem quod diuerfimode eft

barticipabilis , vel imitabilis & dinerfis
creaturis. .

{cente.Q

Notationes circa articulim.

Onclafio eftaffirmans, circahuncart.. o
f; dumeft, primum fuiffe errorery Au

cenna

entmnofl ¢

non

efi coraimeos

probanat

n »‘[e
remhabere,

Chkam,

Gabridl,

SN I8 Fel I =
o probabilem admit-

entibus om-
Denm efle,

ar, eo

aenin

hzrere
intellige item, fic
vivirumgue ¢ :‘un;am‘m efle yide
quem exphcanimus difputag. fr
Deus effer, quires aliquas creatas non ce
ret. Hanc etiam veritatem conatur probare rati
te narnrali Greg.in r.d.35.q.vnica, B
_~ Verum Huron. in illud Abacuch cap.r. Munds
[Jnt oculitus, nevideas malum habet hzc verba ni
mium difficilia, Ceterum abfurdum eoff.ad hoc Deidedu f
cere mares
[euntu
cum, €&
dquanatent:
beant.Nu 7 fariines
tiam eis etiam ad
fitnsis candem rarion
dentiam o[e
condemna

modo

tem s Vi fciat per moinenta [inguia, quot na- 4
.jly‘f(/[{,‘}l” ROYIANTHY ,

tiniriofi

Yot~

e

Hietonymum vere
gifterinr,diyl 36.
rumad 6. to. Hie
Hieron.Deus per{
harumrejum noti
zterna vuicoi
fet,idem de hominibus &2
menti dicere deberet: at Hieron. putat cette
diuerfo modo cognelci quam ea, que mi
funt. Tum etiain caram reram , quarnm diftin-
&am in Deo negatnotitiam , vt ex verbis citatis
~onftar, concedit generalem quandam {x fam;
& prouidentiam his vetbis: In cateris aninialibis gé-
neralem quidtm Dei difpofitionem, & ordinem curfimygue
rerumintelligere poffiimss: v.g. qromodo saftatnr pifcism 18
mnultitsdo, & viuat i aquis:quomodo vepiilia, ¢ quadri-
pediaoriantuy in terra, & quibds alantir (ibis : caterin
abfiordum eft, ad hoc Dei deducere maieflatem, . quee
retulimus, quibus cum Deo neget pecu
ram EoEiE‘Mm, concedit nihilominus g

pife. Luscenfis i
 gefiios. |




i
e W

qiianian

jram ge

d;pz:t.‘.:‘l:imff s At
nendo; & delignandc
hominum , hoc mod
mum Hugo de 8.

Hugo, Vi,

s fiquidem verba Hieron,al

| kS s A i
it, vel legenticonftare poteft, & ¢
ymininarum generalem [
n, & prouidentiam: {ed non

nymifententiain hoel

Ma

Teifimanium ad:Nonneduo pa

yami o Lvise
4 , & in

- parua anithalia abfque Deo a1

¢ritate Ca- i : g
e us [ off pronideniia, & quie in bis perttur.
Jfiue Dei voluntatenon vosqut aterni.efiis
lentia>

mere debeiis; quiod abfque Dei vinatis proqidentia?
DISPYTATIO LX

An Deus res omnes cognofcatin feiplo,

thil,

fne.

Duz oppofite fententie,cap.1.

Deam non viderg creaturas omnes in feipfo tanquans in
canfa,probabslior epinio eff cap. 2.

Deurnin [etanquamn fpeculo creaturas videre,cap. 3.

gulmmmr;trg."amerzu prima,Cr fecunda fensentia,cap. 4.

CA VT

enientid,

D appofil

O&tinam vtriufque art- precedentis hac

vnica \11J}mmuoeic enodare curabimus :
namque ex medo, quo Deus coguoicit rescrea-
tas,facile colligere licebir, ah omnes figillatim fe-
cundum P l'\'_‘i}ﬂ\'LS I‘P{Jrllﬂ'} rationes COS-'IU‘CHE.

Gitcamodum vero,quo Deusres alias cogno-
L3 feit, de quoinart.s. agitur varie funt fententize
Theologoram, prima ek Gabyielisini. d. ;5. aric, 2,
coniils 2. ¢ Okamiin eandem d.quast. ;. aureols,ve eft apud
Capreol.cadem d.35.q.2.a1t.1 5 argum. contra .condlu-
fioncrm, quiaffitmant, creaturasa Deo ita proxime
1nfeipfis videri , veeas non videatin (ua effentia,
tanguam in obiecto primario prius vifo,qua opi-
nioz:oliigi videtur ex Scofoin 1.d.35.q.1.§. 4difla, in
medio ilhus,vbi primum docerintelicctum diui-
num per fuam effentiam confticai in acku primo
adintelligendum non tantym fham effentiam; 24
etiam creataras omnes. Afleric deinde, Deumactu
veluti fecidointelligere feipfam, & alia:& quam-
uis incius dofrina primarium obie¢tum nitelle-
2 usdivinificeius elfentia, vt infra difp.143.refere-

mus:nufquam tamendocet effentiam dininam ira
primo cognolci, vrin catanquam in obiecto pri-
Inario priuscognito creaturz videantur, fed hent
dicicintelle@tum, Dei pereilentiam {uam confti-
tuiinada primoad fui, & aliarum rerum cogni-
tionemsita docet,inadku fecundo & L omiiaa
cognofcere,nec vnum priusalio.

H:cnpm;’n ?r(\hmu; primum, Creaturz non
fant 10 Deolecundun proprias rationes forma=
les,ergonecin iplovideri pollunt fecundamillas;
hic enim agimus de cognitione creaturatum fe-
cuadum proprias earum rationes » Lo quatenus

Prima fene

Okam,

Aureal,

Frotus,

Bibatyy
Frosu,

Tho.de dvaent.q.u

L.¢07

1¢lle g
i

earuraram ;

48 COoNno
a

nes,planeincellio

qm&mus tiam
cmodo,creaturaz dic

Deo , quialun

BT CO

news ellentia ficurin
tione vilitz, ira ta-
cte continerentur, v

1TUL quake ¢

mra

e, & perfedte ¢ ognol

cognolctin Deo tanqus 1{peculo folum , aut

fpecie,fed etamtanquamin ol

to, Luhancflentenuam refe

ATE.5.C Lcontragentesc.s3, Aegud

Lef.q.x guin 2.ari.a, Henvic. quu

Deuinfziplocrsaturas cognoler
H:ec opinio probarar pri

oalex.

Henris.

o €x Diaftyfi7. ded, ionyf-
uins noms.poft mediumi,vbi uuuli;.lumdmu, Deum Probatur
in teplo credturas cognofcere,fed etiam eas in fp- #7770
iplo, tanquamincania, & percanlam intelligere, :
Sccando, quia dug. bb.85.q 7.46.ajg Deum nihil Secundol

extra {emnweri. Tertio ratione probatur ; mam i 4%
Deus cognolcit czteraomnia,non ex co,quod [e- i
iplumcognolcat tanguam primariim obiectum,
leqmitus, ieiplum non comprehendere: wniam

4

hacfolaratione diximus,dilp.s3. c.4, Deam a Bea-
tisnon comiwr(hc;JdL quia non poffuntiraDenm »
v ¢, veex vivilionis, qua iplum vident, catera
‘crcnm,n‘um a;l:y:z'::u q(md.‘rnmodopemm‘:nr, va-
leantinert: quate eciamli videret Bearns ip!
l)cum,&.‘ommacmnma?iunde,qnm:cxx- 3
prius cognito, non dicereturin noftra o :
Deum comprehendere : ergo vt Deus {eiplum
comprehendat,opus eit Deum vi
ex vi huius vilionis cztera omnia: aur
vtincidamusin aliquam ex his fence
€a dlip.c.{ me(,'i]oll1’=pugnanl:zi::.’~ﬂ (
obeft,quo minus Deds teipfum,8 sreacuras infe. J
sfo hoc modo cognof®at,non debemus el hoc de.
negare, cavideatur perfectiflimus modus €OZNo- L ]
fcendi, nimirum eftectum in patfbéhlﬁﬂ!& caufa,
in quamulto perfectiort modey eft,quain feipfo.
Y CCPA D Vaae s
Deuns (8 videre creaturas omnes in [eipfo,tay ;

caifa probabilior opintoe,

w1
1ecelle eff,
1j5, quasin
to,nihil Da,., ...

it

maiur,

fius el

Go quidemarbitror, Denm infn 5
ientiares omnes creatas intueri, diverfo ra-
2 ° e men
» L)




	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321
	Seite 322
	Seite 323

