UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Theologia Scholastica

Quinque Tomis Comprehensa ... ; Cum Triplici Indice

De Deo Atque De Ejus Possessione Cum Triplici Indice

Ulloa, Joannes de

Augustae Vindelicorum [u.a.], 1719

Disputatio Prima. De Deo quoad absoluta, hoc est, de Essentia &
Attributis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81382

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81382

3 85
3 ek
) Pack L
?

a3
it

8704

H 0% . : ] »
me3S S e
5 CRICHAICHICHIC O §
R B R G
- ‘Pwéﬂvni‘rnx- b‘l’i\_“-‘*ﬁ o "‘4

g

~

R G e

J
ti

B T R o
>

SE A R T
B B R Pt

DISPUTATIO PRIMA,

De DEO quoad abfoluta: Hoc eft de effentia, & attri-
butis abfolutis DEL

Ntelligo fub his terminis. 1. quiddi-
tatem D1 rudi, ac imperfc&o €0
modo explicandam , quo i nobis

cognofcitur. 2. Exiftentiam , & demon-
ftrabilitatem nec non fidem deilla. 3. At.
tributum fempiternitatis reciproce com-
binatumn cum fucceffivis. 4. attribura
alia abfoluta , & eorum diftin&ionem,
vel indiftinétionem tum inter fe, tumab
eflentia Divina. 5. Conftitutionem adtu-
um ; five denominationum contingen-
tium : A quibus expeditus tranfibo feq.
Difput. ad attributa relativa , hoc eft ad
Myfterium Trinitacis.

CAPUT 1
Quidditas, €5 Cognofcibilitas Des,
ut Unis.

T DTCO primo : Quidditas DEx, ut

unius non ftat in Afeitate , radi-
calive intelledtione.  Undé he non funt
bonz definitiones DEr Ens afe. Ens radi-
ealiver inelleélivum. Nec ftac in Prima ne-
ceffitate divinarum perfetionum ; fed
ftac inhoc , vel alio xquivalente quoad
rem pralentem.  Eas ( feu potius fubftan-
tia, quippe hoc eft genus minus amplum)
fruens ??'fgr?ff’)’é s at pofutvve omni perfetione purd
abommi imperfellione. Explicui , probavi,
atque defendi hae Difp. 3. Phyfic. Specul.
hum. 3. & feqq. & opera pretium non eft
eademrepetere. De afeitate non difle-
tuiibi , nifi quantum Philofophis fufficie-
bat, hacde caufa probo nunc illam ut ta-
lem non effe de conceptu quidditativo
Der: Afeitas vel fumitur in fenfi pofitivo,
& correlative oppolito Abalictati , per
quam folet definirt Creatura { & fic non
convenit DEO 5 nam ficut abalietas
confiftit in eo, quod Creatura phyfice
producatur ab alio, ita Afeitas in eo fenfu
confifteret ineo, quod Dtus producere-
tur phyfice 4 fe iplo, quod fans repugnat)
vel fumitur in fenfu fignificante DEun fe,

R.2. dsttlloa, Theol, Tom. 1,

hoc eft per fuam effentiam effe quod efl ( & hoc
cuilibet convenit entitatulze , quoniam
vermiculus quilibet per fuammet eflen-
tiam habet formaliter immediaté, atque
prorfus necefario efle tale individuum ta-
lis determinatz fpeciei , identificarique
cum eis pradicatis, cum quibus identifi-
catur ) vel fumitur in fenfu mere negati-
vo, id eft non efleabalio. Et hoc conve-
nit etiam chimerz, atque puris negatio-
nibus { fi cognofcibilia fint ab intelle@u
objefta , quz in feipfis talia fint, ut vul-
gé dicitur ) quia nequé chimerz , nequé
pur® negationes funt capaces, ut phyfi-
ce producantur ab alio.

II. Praterea definitio DEr etiam , ut
unius, hoc eft definitio eflentz, ac na-
turz Divine cum pracifionc mentali
duntaxat, non autem reali, 3 perfonali-
tatibus Divinis, debet convenire in fenfis
reali , materiali, & identico Verbo , &

pirieui fancto , quibus convenit effentia
Divina, quamvis non debeat illis conve-
nire infenfuformali , feu ratione noftra,
quippe loquimur in fenfu mentaliter pre-
cifivo a Trinitate.  Atafeitas in ifto fena
funegativo non convenit Verbo, & Spi-
ritui fandto quandoquidem ha dua Pétfo-
nz Divinx vere phyfice fune ab alip, qui
folus eft prima Origo primimaue Princi
piumin SS. Trinitate; ergoaleitas inifto
fenfu non eft definitio DET, ut unius.
Quod fi dixeris Verbum, & Spiritum fan-
&um efle ab alio in terminatione Mafculi-
ni » fed non in neutrd , hoc eft efle ab
alio, qui eftalins, fed qui non eft alind:
Contra : Ergo ifta definitio ens 4 fes ut
conveniat in fenfu reali, & identico eis
duabus , Perfonis Divinis, & confequen-
ter , ut fit bona definitio DErs ut unius,
hoc eft Effentiz Divine cum przcifione
pure mentalifed non reali 2 divinis Petfo-
nis , debet exponi fic: Ens, quod non
eftabalio, quilicetfitalizs s non eft alind
& licet etiamiic aliud quoad perfonalitas
A tem -




_z}’zl Jit NJ.

tione.
per Pl“'mnm origin

{fenful 0gico cxtérarum or
n, & attributorum rei'quae de
bet dari per pr zdicatum ; cx

tartt
hoc eft de
ritimas confe-
zcin D

\"'lLJ "JL'}' mmeda
quent .,l%].l(l
radicalisve intel
feu efle pofitive , ac 1egatiy
fectiones puras ab omniimper
eCUMAque fueritilla pﬂnhn:o,

Fx il cquippe frui-

-omumotemm* *’\ qu aliunde
mine naturalt fciuntur elie per rfectiones
:_-;c'{bomnim‘-pcrﬂ:dl_ e, qu& omnia
cata invenies loco citato.  Quam-
Afeitates ficut Onnnpouhmm,
racitatémque in ordi~

1mn e A;mu s Ve
nemredico artributorum, & proprieta-
» qui ideo a

tum Metcaphvficarum D E1
}monc.[’cal , & ita exiftic ut nullo alio
ftendum, quia eftens

1 pcrf'lr'}tonf , felt
tum pof itive ,

digeat s ad exif
en t:ﬂL.’l[[ilel.
c:‘re ns fumme perfectum ,

tum negative, & aliunde Ju,lfomtur no-

EO 1101

eo iplo infenfu

met cltlu
tam intelleétivus

{ciat plusquam
numerum determ tum,
tur, vel a
ne infinit

i primum

natury
1 inatum verits

coincidit

&Ith"lthlS

V. Ad primam confi
ftinguo minorem per abaleitate
{tentem in eo quod fint utcumgq
Verbu .f’. ] *jc"m'ir-l,u-m
ab alio, qui

nego.
Tus funt quog
quamvis non fit , € }w‘i"irfsx
abfolute alins, & tamen non funt Creatu-
rz: Confiltentem in eo > quod obnoxi
{int imperfec! bus pofitivis & neg
Congcedc srem,  Charaéter enim
omnBis




Foan. 14,

omnisCreaturz eft, quod fic perfectione
finita, unde Charadter Dk eft, quod fit
perfectione infinitus, hoceft, qu.odfrua-
tur omni perfectione fimpliciter {implici ,
qu nimirum a parte reific pura ;:_b omni
imperfectione. Hujusmodi perfectio in
fenlu reali repugnac Creatura, fecus fi con-
fideretur infenfu formali abfiradto , &
pracifivo : quia primo modo infpeda eft
petfectio, qua proutefta parterei ‘nulll
penitus admixta eft imperfectioni five po-
fitivae , five negative.  Secundo autem
modoeft perfectio, quain fio concepru
fermali , fettin fua definitione nullam ex-
primic imperfedtionem. At quamyis
Creaturz conveniant multa , qua in fuo
concepeu formali nullam exprimunt im-
perfectionem, v. g effefubftantiam, efle
vivens;efle electivum, &c. repugnattamen
illi predicatum, quod prout eft a parte
rei non corrumpatur imperfedione ulla,
quandoquidé haec ipfa predicata,quz mo-
dodixi, imperfeGionibus{catent in Crea-
turis.  Ergélicet his non repugnet per-
fectio, qua in fenfu formali fic negative
fimpliciter fimplex , feui pura negativé ab
omni imperfectione , repugnat perfectio,,
qua infenfurealicalis fic.  Adfecundam:
negoaflumptum.  Ad probationem re-
fpondeo, quod licet Divina perfonalita-
tes diftinguantur realicer invicem, fingu-
I tamen funt in aliis per circumninfeffio-
nem pofted exponendain y quam docuit
una ex Divinis perfonis ingucns:  Non
crediiis guia ego 12 Patre 5 & Parer tnme 28
Towaquippe enticas , realitas, veritas, &
perfectio Paternitaris non eft alia, ue po-
fteadicam.quim entitas, realitasque eflen-
tiz, qua fané eft in aliis duabus Perfonis,
Ergo fingule Divina perfonz fruuntur
omni, & tora perfectione aliarum; Er-
go fingulis convenit ea definitio, Pra-
tereo leviora alia, v, g. Quad Deus com-
ponerezur ratione noftra ex genere ; &
differentia, unde ratione noftra, qua ap-
paret fumme perfedtus, apparet fimul im-
perfectus; quod fequeretur, nos agnofce-
re DeuM quiddiracive in hae vica - Qudd
ratio, definitio, & [pecies funt idem, un-
dé ubinondatur {pecies ficut in DEo, non
datur, nec potelt dari definitio : Quod
fingularia, ut talianon definiuncur. Mz
& fimiles vetuftates mitto » quia impug-
hantomnem definitionern DEr , ciim ta-
men Theologi feré omnes incumbane in
fam: ut pro modulo roftro fciamus ,

Q;iir.’di:.w , & Cagnoﬁiivilim DEL

3
quid fic DEeus, cujus Creaturz fumus; Et
quia folum probant nos non poffe dare
exadtam & perfetam definitionem Der,
quod concedimus, & tantum afpiramus
ad aliquam, ex qua tamquam €ex primo
principio Logico inferamns per immedia-
tas, & faciles confequentias cateras pro-
prictates neceffarias Dez , quarum cogni-
tjo conceditur nobis.

VL Dico 2. Tametfi exiftentia DE1,
utunius non {ic per fe nota, viatoribus,ue
probat S. Thomas ( Beati profe&d intuen-
wurillam, undeé non egent ratione fuafivd
utillam feiane ) nifi illis,quibus forte DEeus
{peciale infundit lumen.id eft firmifimam
quandam cognitionem , aut fpecicm in-
telligibilem, aut apprehenfionemexillis,
qua vocantur {ualiva: , vi quarum absqué
ulla alia fuadente , ac probante ratione
certiffimi prorfusfint de exiftentia DEr, eo
modo quo Difp. fequente dicam effe poffi-

silem evidentiam immediatam & {imul
abftradtivam SS. Trinitatis. Eft tamen
demon(trabilis non tantum a pofteriori ex
Creaturis  quam demonftrationem paflim
apud Theologos invenies tum ftylo Ora-
torioornatam, tum Scholafticis numeris
ligatam , & hac decaufa ab illa tempero
manum & qua demonftratio elicuic ab

Auguftino famofa illa verba, Er andivifi- i 5 Come

cut auditnr in Corde s & non erar
dibicarem : factliafgus dubitarem ivere me,
guin non effe veriratem que per e, que fatte
June , intellsfla confpiciear. ) Sed eft etiam
demonftrabilis & priori; nonutique phy-
fico, quia Dzus noneft capax caufz, ex
qua procedat, fed Logico , aut Metaphy-
fico, ideft,eft demonftrabilis ex definitio-
neipfa Dzr; Demonftrabilisinquam non
in fenfu tum dire@o , um reflexo, qUripa
pe fic non efler locus queftioni de hac de-
monftrabilitate, Sed in fenfu cantum di«
recto, ficut folecaffirmari offe de fide illud,
de quo dubsitatur inter Theologos fit nec
nede fide, negantibus unis , & affirman-
tibus aliis.  Hazc explicui , & probavi
Dilp. illa 3. Phyf. fpeculativz, quibusnon
advérfatur S, Thomas Pr. pa. qu. 2. art, 2.
ubi tantum contendit , Drum effe demon.
ftrabilemex effe@ibus ; quod i hoc fit nes
gare indirect¢ demonflrationem 4 prioriz
Concedo negationema priori Phyfico fe-
cus a_priori Logico s aut Metaphyfico.
Probo ergo folam primam partem hujus
Conclufionis.

Acx VIL

provfus undefileapan




g

ille reprefentantur 5 ut contingit etiam
omnibus prfwnmicmlbus affirmantibus ,
aut :l’g,mubqé. idencitarem , aut diftin-

Q.

mrationis, ut dicebam Dif 3 B Iucr

4 Difputario I, Capue L
H—':ﬂ 5 VIL. Quemadmodum jufta Augufti-
;:-5:5:- num dicimus letum diem , qui letos facie:
#is. Et quemadmodum juxta jmumam. FVie
v, “Jm*zﬂwem. Quia lachrymas eliciebant Jb
intuentibus illam folitudinem; ron verd

quia viz ipfz formaliter in fe :p:.s luge-
rent, aut quia dies formaliter in {e ipfo lz-
tus {it, cumambo hzc, utpoce infenfibi-
lia, incapacia fint harum paflionum. lea
objeéta ‘i,.}fﬁrn dicuntur evidentia , obfcu-
ra, certa, Prol ;Lbfim., per {e nota, aliun-
de nota, vera, falfa, certa, dubia, non
quia ipfa formaliter in fe, atque a parte
rei fint talia formalicer, ut ja m ad-
verti Difp. 2. de Ani L,t*/;.\ ¢ feqq. qui-
vis namque medic
bu]ar U I’In‘n!c'~m ico novit voces bas fig-
’r‘f. tentes
1011:. C@&mfmrn,m, quibus prn tempore co-
;noﬂ imus res , non autem rebus ipfis.
Hz namque quecumaque {ing, fiveard tuifli-
ma, five facillimz 5 five nobis familia-
res , {ivé omnino peregrini , capaces funt
ex fua natura, ut cognolcantur a nobis
€ognitione vera, falfa, certa, probabili,
evidente , abfcura, perfenota, peraliud
nota. Unde ficut per figuracam locutio-
nem apponi {olet actibus noftris nomen
{uorum ob}c.clomm s Vg Fides divina,
aut fuorum principiorum , v.g. Attio Di-
Vi, altio :mlmudm: , aklio rarionalis , &re.
ita per figuratam quoque lccutionem fo-
let dari objcuo nomen }w(,rmum actus
noftri V. g Spe: med , (;«m.»wm meum , €'c.
Significantigieur ille voces 1dens, Obfeu-
rum, gre. Cognitiones, quas habemus de

objecto, quod loquimur , vel quas babe-
re debemus juxta circumftantias hic, &
nunc prelentes. Undéquando dicimus
talss res eff obfeuriffima eft dg. heillima , fenfus
eft rationes, qua cccurrunt contra ipfam,
& carentia rationum aliarum ipfam ape-
rientium , reddunt vald® difficilem, vel
apprehenfionem juftam illius, vel aflen-
fum , vel utrumque.  Quando dicimus
zalss res effevidens, fenfus elt, {pecies, ac
rationes fuafive hujus rei , vel cognitio
ejusdem judicativa, tales funt , uclocum
non relinquant dubio de illa. Harum
omnium c]unn..atum cxp'icanoncm dedi
Difp. 2. de Anima a cap. 6. Sunt itaque
reflexe omnes he locutiones, qua alias
videntur direGa: yidentur quippe proce-
dere de objedis ipfis, & non procedunt
nifi de cognitionibus, quibus hic & nunc

verfatus in voca-

is cap. §. Ratio a priori {fumitur ex
quiu-m;a:c ipfa, & realitate , quas loco
citato dedi , harum omnium denomina-
IonUMmM, nam quz penetrat in quonam

; it hac realitas; &_Lrl‘uu““]\, novit
JJ‘IL\:, qwdc.uul‘ ient propofitiones, qua
h.AS d AOI‘H!‘.J Ones aﬁumdnt » alt ne-

VHT Igitur, ut dicebamin ea difpu-
tatione de Anima num. 105. rem efle per
fe notam, feuexfe, atqué ex fuis termi-
nis c-\-xdcr'tcfrl, nonftat phylice 5 ac rea-
literin e, qued iplius veritas, aut falficas
objedivas & tranfcendentalis ( folet enim
effe per fe notum , atque ex terminis evi-
dens, falfam effe talem, aut talem rem,
quia non {ola judicia affirmativa , {ed
etiam negativa folent effe perfe nota, fei
ex terminisevidentia, v. g. Non poreft v
effe s & fimul non rj,’e, quia qutas huju
muleatis eft perfe nota) non ftat inqua
ineos, quodwmp‘}. identificetur » aut in-
time connectatur cum noftra ipfius cog-
nitione, neque hoc fignific: ) P”f"
quia, utnupcrdicebum, n veritas,
auc falfirasulla, queex {f on {it capax,
uta nobis cognofcatur clariffima, vel ob-
fcuriflima cognitione : Ettota claritas, at-
que oofu_unn » facilitas, atque difficultas,
promptitudo, atque renitentia, quam ha-
bemus inintelligendo, hoceft in appre-
hendendores’, eisqué affentiendo , vel dif-
fentiendo,non ftatin rebusi ip z\,qulbu:: alii
folent protinus -.;bsqut- ulla difficulcace aft
fentire aut diffentire; fed ftac in nobis 1pfis,
qui praoccupati aliis {peciebus , rationi-
bus, al]t})ai"lﬂi()uihus) vel parum , aut nil
afftieti rei, de qua eft fermo , vel alio di-
ftradi, vel modicam babentes rationem
ad rcpcllcndum fophismata , quz folent
infurgere comm:]hm temm s vel ter minos,
qmbus nobis obverfatur, non capi

[d(. movemur JJ!. 11 TC“
{a.m » & tardiusad pre Llal'ut'i'l
aut _diffenfum illi debitum :
elle veritatem per fe notam g
nis evidentem f{tat ph).-'iscc a parte rei in
€0, quoitermini > quibus res ‘prorﬁonimr
vulgo, & frequenter ( non alii minus ufi-

tati ) fincrales, utabsqueulla ratione fua-
fiva absque interventu difcurfus , illico
aflen-




affentitur intelle@us, v.g. B tria faciune
fes Quodiiber eft 5 vel noneft , aut illico dif-
fentitur fi fermo fic de falfitate per fe
potd , atque ex terminis evidente. v g,
poreftves effe s & fimul non effe, ubi aliud non
requiritur , quam intelligere vocum fig-
nificationem,
1X. Tunc fic argumentor pro prima
parte Conclufionis feriptz num. 6. Ergod
exiftentiam Der, uc unius effe per e no-
tam viatoribus , feu efle per fe notam
quoad nos, ut loquitur S. Thomas abs-
que {peciali eo lumine , quod ibi dice-
bam ftaret in eo, quod hi termini Unus
DEUS exiffic inrebus, tales eflent, ut abs-
queinterventu difcurfus, absque ulla ra-
tionc fuafiva, eofolum, quod intelligere-
tur ab humine eorum fignificatio protinus
hic affentiretur, ficut protinus aflentitut
huic veritati bs tria funt fex , & protinus
diflentitur huic falfitati , Res fimul eff, &
non eft, eo folum, quod attendat, & am-
bo dicantur idiomate illi noto; Et ficut
o iplo; quod lux materialis offundatur
objecto vifibili, ac prafenti, oculus ca-
pax, & actentus vider illud absque ulle
alio argumento; Atqui resnon ita con-
tingit; alids ficut nemos nifi termino-
rum infcios potelt negare, vel dubitate
Quodlibet effe , el naneffe, B tria effe fex,ere,
Ita nemo, nifi ignarus fignificationis vo-
cum, poflet negare , vel dubitave, exi:
ftentiam unius DErn Unde peccatum
Atheifmi non tam foret infipientia mora~
lis ficut quodyis aliud lethale, quam infi-
pientia phyfica id ¢t ignorantia fignificas
tionis vocum; neque cffet formaliter in
feipfo peccatum , fed ad fummum efedtus
& peena peccati alicujus (v. g. omiffionis
ftudioficatis in difcendo fignificationem
illarum vocum ) propter quod Drus ob-
cxcaret phyfice hominem, ficut obcz.
carct mors , quam infligeret in peenam
alicujus peccari 5 Ergd ficut hae mors
non foret formaliter in fe ipfa peccatum,
1ta neque Acheifmus effet in fe ipfo pecca-
tum, fed ignorantia phyfica, & qui ne-
garetefle Deum , effec ficut qui , audiens
rem fub idiomate ibi ignoto , negatillam,
ubiad fummum eft peccatum temeritatis.
Ergo unum Drum exiftere; quamvis {it
evidens, & demonftrabile 5 atramen non
eft per & norum 5 ficue ,defi!wr eft; vel nen
ef; Ubi , uc vides non excufo abfoluts
Peccatum Acheifmi, (éd tamquam abfur-

A3

Quiddieas & Cogmoferbilitas D E 1. §

dum ingens infero ex oppofita fententia
excufationem hanc. Neque eam infero
ex €0, quod non fit per fe notum, quod
ille negac ( multa enim credere debe-
mus, quz non funt per f& nota) fed ex
fententia “ afleverante exiftentiam unius
Dz effe per fe notam viatoribus , ficut
guadﬂééet eft, vel moneft, infero, ut abfur-
dum fore, ut Acheus non tam efler infi=
pieris moraliter » quam infipiens phyfice,
& fore confequenter, ut non peccet actu
formaliter in Atheifmo, quippe non mi-
nor eftignorantia phyfice negare , quod
eft per fe notum, quam negare quod de-
monftratur.  Tria fibi objicit S. Thomas
contra hanc conclufionem , fed cam cla-
ra fint quoad difficultatem , & quoad fo-
lutionem, apud ipfum §. Doctorem Legi
poflunt.

CAPUT 1L
Exiflentia , €5 anthoritas DEI

creduntur Fide,

X Ico tertid. Quamvis S. Thomas

doceat exiftentiam DEI (utunius
fane ) non effe articulum Fidei , fed prz-
ambulum ad hane { quod poftquam cona-
tus eftexplicare Cajetanus ibi, monet Le-
&orem Efls caurns ) hoc non tollic, quod
poffit, debeatque credi peraffenfum Fi
dei Theologicz. 1. Quia ratio, quz S.
Doctorem movit ad hoc dicendum ; fuit
inconjungibilitas {cientiz , ac Fidei, ut

ibi (")b_]l.c;lt in primo Lllg argumento. De- 1y gu.n:
menfiratio 5 inquit , facit fcire, Fides an- ari-vds,

tem de non apparentibus eft, ut pater per Apofto-
lum 5 {ed communis noftrorum fententia,
quam explicui » & probavi Difp. 3. de
Anima cap. 4. negat hanc inconjungibili-
tatem. Ergo negat motivum dicendi exi-
ftentiam DErnon eflede Fide. 2. Quid-
quid modo fit de termino illo arriculus Fia
dei figuidem non omnia , qua fune de Fio
de, dicuntur effe articuli Fidei, eb quia
hxc voxfignificare folet illa qua fpecias
lem noftram Fidem Chriftianam compos=
nunt queque unice, aut preciput ex Sa-
cra Scriptura prout ab Ecclefia intelligis
tur, conftant; attamen omaeillid ; cu-
jus negario per hominerm baptizatum efleg
harefis, & deftrueret habitum Fideiy &
hominem illum fubjiceret penis impofitis
contri lrereticos, eft de Fide: quia fola
negatio rei dé Fide eft harefis, vel fim-
plex,




~1eRe rurfusﬁc dices |

é ‘Dijfmmzia A
plex, & ‘ordinaria , vel Major , qualis
eftapoftafia; aliarum namgque veritatum
negatio qualitatibus aliis afficitur , puta
errore, fapore hzrefis, &c. acnegare efle
DEeum eflet harefis , immo apoitafia, fi
fieret ab homine baptizato & deftrueret
habitum Fidei; &c, ergo efle Deumeft de
Fide, 3. Omne, quod Deus multoties
{uppofuic in fuis revelationibus, imd ex-
prefse afleruit, & quidem ex intentione,
ucnos illud crederemus, poreft ac debet
credi per aflenfum Fidei Theal gice, hoc
et propeer authoricatem iplam Der fup-
ponentis, vel aflerentisillud.  Hzcenim
authoritas motivum eft fifficiens , atque
dignum, cui debetur hoe obf quium in-
tentionale ; alias uc quid fuppenit , aug
afleric , fi nequiremus credere propter
fuam fuppofitionem , & aﬂét'tmncm,quod
afferic, velfupponic. Acfe ¢ffe paffim fup-
ponit DEus in feripraris, ineis, quz de fe
affirmat, aut negac, imo exprefsé afle-
ruic , quando d Ezo fum , quit ﬁ:m;
dfrael guzefl, mifiz me.
Item #ivo egodicit Domminzs , & totum hog
ex intentione, ut menti habeamus inf-
xum DEUM effe : 4. Mac cft fententia

Libr.con- Ayouftini, quireferens fua antiquadubia
faff .cap.7.

girca fidem inquit; Me non finehas ullss flu-
Eibus cagimziam& anferriy abea fide,, qué cre-
debam, o rj]é ze, @‘cﬂé incommutabilem.
XI. Sed occurrit gravis confeftim dif-
ficultas. Nil , quod indifpenfabilier pre-
{upponitur jam notum pro prioriad aflen-
fum Fidei, creditur de novo per hune:
Ut quid enim vana hec, & fuperflua re-
petitio aflentiendi iterum rei, cui pro
priori jam aflentitum elt? Ac DEuM effe
indifpenfabiliter, fupponitur jam notum
pro priori ad omnem aflenfumFideiTheo-
logicz ( & confequenter pro priori ad hu.
jusmodi affenfum de exiftentia Dsr, fiafs
fenfus ille eft poffibilis ) quoniam cum hu.
jusmodi affenfus fic propter auchoritatem
Dzt loquentis, debet pro prioriad ipfum
cognolci judicio certo , hzc aughoritas
De1 loquentis; Et in hoe eodem com-
plexo ex authoritate, & locutione D E1
imbibitur hujus exiftentia, vel aliquid in-
time przfupponensillam.  Ergo DEOM
effe non credirur per aflenfum Fidei ’li'hco-
logice. Canfirmatur, Nullus aflenfus rei
propter motivum A effentialiter {uppo-
nensaliunde notam illam rem, eft aflen-
fus puré adzquath propter motivum A.

Capue IT,

Quoniam evidens eft , intelletum non
aflentire rei pure pracise, arque adz-
quate propter A, quando adu aflentitur
eidemrei ac fub eadem expreflione prop-
ter motivum aliud.  Sed omnis aflenfus
circa exiftentiam DEr propter hujus au-
thoritatem affeverantem illam , eflentig-
licer fupponitaliunde , ac pro priori no-
tam, hancexiltentiam, quippe effentia-
liter prefupponit notum , quod author-
tas ipfius DEr afleverat fe exiftere & ne-
quimus pranofcere authoritatem Der afs
{everare quidpiam , quineo prb pracog-
nofcamus illum efle in rebus; nam licer
multa dicamus propter authoritatem Au-
thorum , qui dixerunt illa, & jam non
funt inrebus, quippe qui moreyi funt, id
nen venit ad rem prafentem , quoniam fi
vera eft noftra fententia, non folim de-
bemus credere Fide Theologica Drum
modo in hoc inftanti efle, quia id olim
dixit, fed etiam olim fuifle in inftanti A ,
quia olim id dixit in inftantiA , in quo
dixic: Egofum, quifum; Ergo nullus af:
{enfus circa exiftentiam Dex propter hu-
jus aushoritatem afleverantem illam , eft
pur¢ adzquate propeer hane authorita-
tem: Ergo nullus elt purc fidei Divine; fed
ad fuhum erit mixtus exfide, & alio , pue-
ta, evidentia naturali, & confequenter
prodire non poteritex habitu infulo fidei,
qui datur mado, :

XIL Hzc , & fimilia argumenta ,
qux impugnant fidem Theologici de exi-
ftentiaDE; impugnant fimiliter,& propter
eandem rationem fidem Theologicam de
fapientia , & veracitate DE1, & confe-
quenter de hujus authoritate in{uisreve-
lationibus , quandoquidem pro priori ad
harum affenfum prenoici debet authori-
tas DErin eo, quod dicit : Ergo przno-
fcidebet, Drum eflc fapientem, & efle
veracem; Ergo hac duoateributa , aut
aliailla, in quibus fteteric quthoritas low
cutiva DEr , nequennt credi fide Theo-
logica. Ergo argumenta ifta multum
probant. Ergo nil. Refpondeo ergo
ficus refpondi in tractatu de fide,  Si per
aflenfum fidei ad nil aliud afpiraret ho-
mo , quam ad netionem , ad fecuritatem,
ad certicudinem objecti, hoc eft ad in-
tentionalem pofleflionem illius, vanum
fane, & foperfluum eflet imperium vo-
luntatis de aflenfu illo, quando jam ali-
undé praefupponeretur pofleffio inten-
tiona-




tentionalisillivs. Ceterum aflenfus Fi-
dei Theologicz non eft pracisc notio,
{ecuritas, & intentionalis pofleflio obje-
&i, fed eft infuper ex fuo Caradtere, dif-
ferentidque {pecifica , intellectuale obfe-
quium , intelleétualifque reverentia pra-
ftita perfonz loquenti, confiftens, non
femper inhoc proprer tuam authoritatem inci-
pio credere 5 & fateri o, guoa,' nUHGUAIT Mi-
hivenerar in-mentem. 'Neque femper in hoc
proprer tuam authoritatem a'eibeﬂa > & protera
difficultatem, quam habebam inhoc 5 gquod mo-
do mibs dicrs > neque femper in hoc Etiamfi
aliundeé nefeivem hoc , proprer tuam folam autho-
vitatem illud crederem.  Tametfi enim haec
aut fimilia inveniri foleant explicite, aut
implicit¢ in muldis aflenfibus Fidei; fed
noninomni, femper, ac neceflario(cet-
te in aflenfibus Fidei, de quibus nunc,
inveniri nequeunt ) quidditas ergo , &
realitas obfequii intentionalis, quod ca-
ra&eriftice imbibitur in aflenfu Fidei
Theologicz, prafcindendoab ornamen-
tis, & perfectionibus , quas habere fo-
let; ftatin hoe.

XIIL ffozeﬁautlrarims DEIL in omn Pem‘-
5 fuo verbo 5 e fit mocvim plenum 5 & fuf-
ficens ad eredendum quidguid dixerie , {ive fa-
cile, five difficile, fivé alids notum, five
ignotum, eo ipfo qued fit moralizer certnm di-
xiffe ({ed cum hazcmoralis certitudo, evi-
denfque credibilicas admittat magis, &
mints , & cum non neceflitet incelle-
Gum ad affenfum , datur locus conclu-
fionis quam dedi Difp. 1. de Fide, nimi-
rum poﬂc hareticum temere, ac impru-
denter diffentire articulo A, quando fu-
perne adjutus aflentitur articulo B per af-
fenfum Fidei Theologica ) & cum {it mo-
raliter certum , evidentérque credibile
Drum dixifle fe effe, {e vivere , fe fcire
omnia, fe abominari mendacium, hac
de caufa propter fuam authoritatem pra-
{cindendo fignate, ac obje&ive a quovis
alio motivo, nonverdexercité, ac fub-
jeétive ( ut mox dicam ad Confirmatio-
nem ) neque excludendo pofitive aliud
motivum , credicur Fide Theologica
Deum efle , & vivam , fapientem , ac

" veracemefle, & affenfus habet hunc mo-
dum tenderidi purum ab omnialio, con-
ceptus ab homine, cui pro priori eft no-
tum , Drum efle, & authoritate dicta
fangi. DEUS eft quia spfe impotens falli, &
JSallere , dixit fecffe. En obfequium inten-

Tides Exiftentia , & Authorizaris DEL

tionale exhibitum DEo loquenti. En af:
fenfum prefcindentem objeive, ac fig-
nate ab omni alio motivo, & reverens
tem, ut motivum plenum , fufficiens ,
adequatum & proximum,, authoritatem
Drrin loquendo; fed non excludentem
pofitive ex fuo modo tendendi omne
aliud motivum quia hanc pofitivam ex-
clufionem non pofcit affenfus Fidei. En
aflenfum non prafcindentem fubjectivs,
acexercite ab alio motivo, quia per fuam-
met effentiam prafupponit notam ex aliis
motivis exiftentiam , & authoritatem
Dk1, fed quod per fuammet phyficam
entitatem id prafupponat, non obftat
puritati Fdei; obftaret vero fi ex fuo mo-
do tendendi prafupponeret alia motiva
v.g. DEUS fff, qitia :pﬁ dixit, & g ad-
June tale; & tale morivem, ficut quod per
fuammet eflentiam phyficam prafuppo-
nat quilibet affenfus Fidei Theologicz
evidentem credibilitatem Divinz revela-
tionis, intelligentiam naturalem termi-.
norum, imperium voluntacis, rationes
umpellentes, & multa alia, non officit
puritati Fidei Theologica ( alias nullus
darctur affenfus Fidei pure Theologicz)
quamvis obftaret fi refletens fuper hzc,
haberet hunc modum tendendi: DEIUS
oft, quiaipfe hoc dixit, & quia eft evidenser cre-
dibile eun dixiffe & quta funt talia; & talia ar-
gumenta fuadentia eum dixiffe , & giie volo id
credere 5 ficut enim hxc prafupponun-
tur ad affenfum Fidei , ut conditiones
prarequiiite, fed non funt objedtum for-
tem proximum illius 5 ita motiva eviden-
ter fuadentia Dium effe auchoritatéque
pradicta fungi, prafupponuntur quidem
ad fidem Theologicam horum , ut cons
ditiones prarequifitz , fed non funt obje-
&um formale proximum illius.
XIV. Ratio hujusfyftematiseit. Ho-
mo, cuipropter alia motiva nowum eft
Drumexiftere , & eaauthoritate frui, po-
teftficle gerere. Cum DEUS ﬁ: s & infinite
Jie anthorizares in omni fuo verbo > nullo excepro s
uz jam aliunde notum babeo , & cum mibi fie
evidenter credibile ewn dixiffe, [ exiflere, & frui
atthoritate illa , & confequenter in b guioque
exercueric fleam authoritatem locutyicem : i his
quoquevolo praflare illi obfequinm, <& pro his
quoque volo admimsere [uamauthorizatem , unde
volo credere DEUM effe s & habere diftam an-
thoritatem, quiia ipfe smporens falli, & fallere , ar
aliunde jam mibi notwm eft, dixitfe effe, & f«lmu
AKLNO=




iutatio I

3
authoritatem eam. Hoc {mpcrif) eflicaci con-
cepto intelleétus poteft concipere hunc
Jdmn DEUSeft; habérgue llam authoriza-
zenty 7;;2}1 ipfes ”:f ens fallt, oj(z[_e:e, hee dixit.
Quod magnum abfurdum fequetur ex
hoc: fiex motivo obedientiz fecit per
integrum anpum Monachusille a&ionem
alias vanam, & hmul!mm rigandi pﬂnm
ficcum ! fiex motuo harmoniz {olent
muficirepetere fxpe xpilts in eadem {tro-
pheidcm verbum ; {iex morivisaliis fre-
quenter repetimus cum cmplx:‘-ﬁ iterum,
e iterum c‘lm.am pcmms actionem
e, dcrmf,(,a terra,
teira , terrd, ltem us /zsmz’m,
(i}_'wiu’ mirum qudd ex motivo reverendi
authoritatem Der locutricem ; in illis eifs
dem , que dignatuseit loqui, repetamus
iterum atque iterum aflenfom rej , jam
aliunde notis note & dicamus. foL]dM
fciebam egos f' de nu‘yrjf‘ dito, credo & ampl fe-

n
eor g, ""’w{m DEUS

atqu
‘in 11‘«:(,'(. » Vo8

Jorens fa alle-
Quan-
U

i

i (‘,r"f‘muM éf hocetr. dicere.

doqulgt 11 1}1 (e L’wgl‘dtm Cit , hoc etiam
dlu:ls, ratio fufficiens eft hac, ut propter
IPlLuTJ id fateamur.  Oportet meminifle
non efle damnandam vanitatis ; ac {u-
pcrlbncar.s aftionem ex €0, U.l(_;d mini-
me fit necelfariaad A, quando eft ucilis
& neceflaria ad B pradenter expetibi-
le, & fadibile. Tuncfic.

XV. Pradidus affenfus eft poffibilis.
Eft item honeftus , ut videtur certum;,
ergo ad aliquam virtutem {pectat 5 fed
non ad aiwm , quam ad Fidem Theolo-
gicam, utconftatex hujus notiones er-
goad h‘mcfpw.dr, ergo exiftentia , {a-
p:c.ma, & veracitas DEI poflunt credi
affenfu Fidei Theologicz. Quod fi in-
tuleris cuj H;!Nnc viri Eaplr.ntw , & veracis
C\Lﬂcrtmz‘n poile nos credere fide huma-
na propter ;1 »(ius teftimonium. Quando-
quidem teftimonium tui Lr:lluj\" v. g. di-
centis tibi. r(hﬂﬂ"c‘"l« iyere,eft intime ctiam

o

connexum cum ipfius vita, cum t:ﬂurno-
nium , {& Ll locutio illa fie adus vitalis 1l-

lius ; Unde pradtare '.Ju.hmu)obfcqumm
intentionale cuilibet dicenti nobis. Ego
fam wiyus , crec dentesid propter illius vo-
cem; Refpondeo | ille in eo culmine fit
Prudentia:, ut de illo non judicetur, te-
mere , ac jocost , {ed prudentiffimeid no-
bis dicere, hac eadem fapientia, & pru-
dentia dicentis, faceret in nobis pruden.
tem affenfum fuz vicz propter fuum tefti-
monium ; {i enim,ut ponitur , non eft ims

Capue IT.

}3 rudentia in illo afhirmare fe vivum effe,
neceft impf'ndmm innobis credere pro-
ptm 1pims teftimonii 1pimn efle vivii.Sunt
quippe hae correlativa, At DEus tantus
eft, ue deillo nequeamus adhuc fufpica-
ri, temere , vel jocose dixifle nobis. #3-
yo ego. Ego fum, qui fum , item fe [feire om-
nia , nj]e veracem: Ergo prudf:ntc poi]um
mus hos judicare de novo, iterum actque
iterum hzc eadem propter {tum teftimo-
nium. - Dices : dixifle hze per modum
monentis, in mcmouémquc nobis revo-
cantis, qucd jam aliunde fcire debeba-
& quafi dicentis. Mementore me
(-)f‘?{’; w rebus, ?};Eﬁirf omnia 5 {ed non dixifle
hac per modumi;ll:crp:mcn:i'a {uam au-
thoritatem, ut propeer illamn nos crede-
remus haze.  Permiflo ill upu'wn, neco
hocfecundum.  Tum quid fine dubio fo-
ret non folum infipiens phi mlfmmu,, ve-
he .'L.ULL‘b for “1.11‘5, atque ut
.um, qui lw;pp(, Jmfkn}n LIS,
evidentéque ipfarum credibilitate, defen-
deret non V. At hzrefis forma-
lis, ucdiftin@a ab aliis culpis committi
r\cqmtaLIql" negatione Divini teftimo-
nii aflerentis , \cl lePnn"nt[s aliquid,
& tam quod afferit» quam quod fuppo-
nit » poteft credi propter authoritatem
ipfius. Ergo: tum quia {i tibi dicenti:
Memento cj]b nobes [olem prefentem, aliusne-
g,uctfuppohmm, non hu.u,t xl"mr‘m
rux .ultil()n...ltr mn mniucndo 2 i’d\:erm uti-
qu‘i‘_, quia non folim interponimus au-
thoritatem in his ; qua dicimus , fed
etiam in his, qua dicendo {upponimus,
& tam careret DEus fapientia , vel ve-
racitate fi aliquid falfum fupponeret ,
quam f{i aflereret C"}‘r:‘sl‘.‘ E licet
{cripture illz haberent fenfum , quem
dicis. credenda eft [‘H vita, & autho-
ritas propter {u-fpr.vm_x illas
XVI. Quamobrem alind eft, quod
nequeamus hae credere de D Eo Fide
Thc‘olog:ca) quin }‘L\)prfﬁ:" nota habea-
mus illa. Etaliud, quod hac prafup-
pofita notione nequcamus illa de novo

credere ex novo motivo , nempe ex te
ftimonio ipfius DE1 fapientiflime dicentis
nobisillud idem; quod aliunde erat no-
bis notum , itautper hunc novum aflen-
fum exhibeamus Dro intentionale obfe-
quium , quod pritis non exhibueramus
noticiam. Ilud

pet naturalemn 1ilam
primum eft verum., Hoc fecundum eft
fal=

mus

.




falfum? Si enim nequimus credere hac
propter divinum teftimonium , ut quid
eftificatus eft illa DEus: Sed illud pri-
mum non obltat huicfecundo. ~ Quem-
admodum impotentia credendi per fidem
myfteria Catholica, quin propriori }1ofca-
musillaefle evidenter credibilia, feu effe
cvidenter credibile Drum revelafle illa
nontollit, quod poftea credamus illa per
fidem puré Theologicam. Nempe quia
hicaflenfus prafupponit quidem fubjecti-
Ve, Ut jam iterum dixi, atqué exercité evi-
dentiam illam credibilitatis , nec non
hujus motivum , fed neutrum ﬁzppouit
fignatc, acobjedive, hoc eft, non ha-
bet hang tendentiam.  Verbum caro fa-
Gumelt , gua eff evidenter credibile DE
Jocui/]é hoc, neque hanc quia tale , aut tale
datur motivum ad credendum illum id 4 scuiffe s
Sed utroque hoce {uppofito, utconditione
previain intelledtu, habet hanc tenden-
tiam, guia DEUS impotens fallere , ac falli
hoc docuir, ut alinnds explovagum mibiefl.  Ex
meminiffe oportet adtum ineelledis, ac
voluntatis non femper {pecificasi formali-
ter in {eipfo ab objecto formali remoto ;
fedépm};imo adequato.  Idem in pra-
{enti : Metaphyf{ica cvidentia exiftentiz,
atque auchoritatis Divinz : prefupponi-
tur fubjective , atque exercité, ut condi-
tio neceflariaad credendum ueramque fi-
de Theologica. 1114 verd jam fuppofied ,
aflenfus , quem defendo , non eft hic.
Deus exiftit, & habet auchoritatem in fuis
teftimoniis , guia hoc of Mesaphyfice evidens
proprer tale, aut ale motivam. = Quia deifto
palam pronuntio non effe aGtum Fidei
Theologica:', fed efthic. DEUS, ee. quia
Wle;s & exiftens , & hac anthoritate fungens
{ utalund¢ jammihi notum erat 3 becidem
seflificatis eff - Er quandoquidem hoc tefti-
ficari non dcdeu.zitipfhm » necme dede-
cet credere hoc propeer ipfius teftimo-
nium: nifi dicamus {¢ pturas , inquibus
Drus afleruit fe effe, fe feive omnia,&c. di-
rectas cfle ad folos rudes, & mente cap-
t0s > non vero ad Philofophos, aut Theo-
logos.

XVIL Confirmatur I. Cum Fides Ge
plerumque! de rebus obf{curis, multos fe-
fellic :=.p;v:‘<:henfio,quod nullo prorfus mo-
doeft fides , ubinon fuperatur aliqua dif-
ficuleas propter authoritatem loquentis.

¢ ld eft veriflimum de fide meritoria, ob-
feura , & acclivi valds intelle@ui no-
R, P. tlloa, Theol: Tom: 1.

Fides Exciftentie, & Authoritatss DEL S

firo, qualis plerumque eft fides, quam
habemus, & de qua loquitur Paulus qui
ficutdocuitfidem ¢ffe argumentum non appa-
rentium 3 Ita ibidem docuit oportere cre=
derede Dro, quiaeft & de qua etiam lo-
quuntur Gregorius, Auguftinus, & paf:
fim fcripturz , ac Patres , qui non lo-
quuntur fane de concepru quidditativo, &
Metaphyfico, omnis omnind fidei, quia
hujufmodi fpeculationes parum, vel nil
curare folent {criptura, ac Patres, utpo-
te rem non neceflariam univerfalitati fide
lium ad vitam zternam. Couccptus au-
tem quidditativus fidel, ut complectentis
omnem fidem Theologicam, non ftt in
obfcuritate, arduitatéve rei, qua credi-
tur 5 fed in objecto formali , proximo,
adequato propter quod creditur . quod fit
nimirum authoritas loquentis, hocenim
eft fpecificativum, ac diftinctivum Fidei
in communi ab aliis affenfibus ; ergo five
resficclara, fiveobftura, five facilis, five
difficilis, fiillam mente fufcipias preximé
adwyuczr.ﬂ‘ proprer authoritazem lngrm;f.-:ﬁ'. En
quod voco fidem.  Confirmatur I, In
hoc etiam modo aflentiendi eft fua quo-
que non levis difficuleas, & obfequium in-
tentionale , non quidem quoad rem, quz
creditur, cum ponatur eflé evidens, fed
quoad circumftantiam, in qua creditur,
Cum enim motivam metaphylice evidens
tantum roburauthoritatis habeat apud in-
telle@tum noftrum , ad hoc ut iplo prae=
fente, catera alia motiva non attendan-
tur, ficuc folaris fulgor ad hoc, ut ipfo
prafente non attendantur ftelle ( certe

ree
perfpicacifimum oculum habere oportet,
qui tunc ftellas difcernac ) nubiam ii‘:qgor,
ad hoc, ut non attendatur habenz {onus,
& Regia Majeltas ad hoc, ut non atten-
datur nobilis privatus; noneftlevis diffi-
cultas nec leve obfequium perionz lo-
quenti , {iad prafentiam motivi Meta-
phyfice evidentis {afcipiac intelle@us rem
propeer ipfius etiam perfonz teftimonium,
maxime quando hoc non eft metaphyfice
evidens; fed hoc contingit in affenfu exi-
ftentiz , & authoritatis Divinz proprer
hujus teftimonium , quod profecto

non
eft nobis metaphyfice evidens: Ergd in
hoc affenfu eft etiam difficultas, & obfe-
quium ; finon quoad rem, qua creditur;
Atin circumftantia, in qua creditur: Er
go arduitas illa fidei, quam toties appel-
lant hic adverfarii , meritum & obfes
quium

Ad
Heby.1ne

S —

R L Sl e RN




18
quium captivandi intelleGum , duas ha-
bet exceptiones. Prima eft, quud hoc
non 1 Et ([C C(JI}CEPU] ()["ﬂ]i‘: PI orius .Fldl:,l 3
fed illius duntaxat, de qua feriprurz, ac
PP. prazcipue agunt, nempe Fidei Chri.
ftianx ClthO]IL-I_ Secunda ef [ ; quod
.h&f( a Iﬁn il]t«b/ﬂf?’f{ﬂm & Uﬂjé"' m 1nve
nitur quoque in affenfis harum rerum evi.
dentium, ut nuper dicebam,

XVIIIL. Hinc refpondetur in forma
ad ary Ti.lm(,i]tuﬂ'l !...I xP(U—n nuam; 1L, "I 1‘01
1]1&}11:\1]: acet in {fenfu univerfali eft 11(1,
& prc)nmo non eft eficax, p.m*’} quis
ut exemplis humanis ac Divinis oftendi
num: 14. repetitio ejuldem rei {0l a-
tionalis; & p|L1<Lns, aut ratione empha-
{is majoris, aut ratione melodiz , aut ra-
tione obedientiz , aut ratione religionis,
utibidicebam.  Ecratio eft, quam da-
bam, nimirum. Aé&ionem nonefle ab-
folute fuperfluitatis infimulandam ex eo,
quod fuperflua fit ad unum, vel alterum
finem, fiutilis it ad alium, rationabili-
ter cxnetihilcﬂa Ethocin prefenti. Quo-
niam licet alfentire iterum, ac de novo
rei per aflenfum fidei fie res fuperflua ad
unum finem , videlicet ad nofcendum,
intentionalitérque poflidendum rem, eft
tamen utile ; ac neeceflarium ad alium fi-
nem rationabiliter expetibilem , (Gilicet
ad preftandum obfequium intentionale
Dko, aflentiendo lc]pmprcrz.ws etiam refli-
monum 5 licet hoc non fit me nplnuu
evidens ; qlsmnoqunicm enim ille non
eltimavit fuperfluum dicere dé fe fe
tﬁﬁ:pzem'm ¢re. nec nos debemus @{i-
m‘umcmiu'wrﬂu.tm hoc idem credere
um. Secundo, qum
licee dictus aflen {upponat rem jam
notam , non prafupponiteam , ut notam
ex authoricate D E1dicentss illam fed, ut no-
tam ex prineipizs naturalibus : Sed hi duo
modi nofcendi res funt valdt diverfi, non
tantum matcrialitcr, & philofophice ve-
rum etiam formaliter , ac Theologice
Et ;Liilnﬁlsﬁdﬂi elt notio reiex authorita-
te DEr il L:m th.enm. Ergo dicus aflen-
fusnon pra go.uc nomm rem eo todo,
quo pex ipl Ergoillahonelt
mera repetitio.  Videntur dt{vulll[ll of-
fendere ad hanc ivocationem, quod
affenfus fider nilaliud {ic , quam intentio-
nalis pofleflio , & certitudo fui objedi,
cum meminifle debeant hoc efle pradica-
tum generieum illius; fpecificum autem,

DZ‘J'F’EH;ZH‘D fc

U(','J,

propter Ipims ve

e T

Capue 111,
& caraderifticum ftare in eo, q
proximé adequaté pr opter atitheritatem 1
Jeclum illud dicentss. Hoc autem non
ﬁlpponlml' ad aflenfum fidei, quemn defen-
dimus, & hoc non eft res vana, aue fu-
perflua.  Ad confirmationem dico.  Af
fenfum illum non efle fu it
ac in feipflo, puré adzquace propter m ti-
vumaA, onhc tamen efle fignace , atque
Ol\Jcll\L plo')tf,rmotwum l_ wu J(Ib
qum Vide , quod dixi num: 16. de evi~
dente credibilicate neceffarid pr z{uppo-
aflenfum fidei juxea ordinariam

propterea definacefle

pra-
i

nenda ad
prov ida‘:i‘t:;lﬂl , quin
ad: cquate .u.ncr:mtlmi'rr‘itcm L)LL
aflenfus Fidei 1 1

illam credibilitatem.

CAI ’UT m
Divina ater

XEX; ?{[O o uti illa alia voee durazio,

AN qua Um t' L 5; arez, f‘mia VOX

iabaflueta
nbinationi
l O "‘.’l}"llt
>y combi-
diffi-
ini ingenium,
w-.;mdo ferip-

lcefthom i
imaginatione. Demtim con
creaturargm cum xternitate 'dal
1:.(; 1ens;du
nationem hu
culeas prs
quod |
fit.
ribus (cn qucm dicigur
volizar, & adhucy
o /75*‘! illud , we par
f.f it 6’:,. o

orem 1(
compdret cumtempo
1

Videat rjfﬁ incon
nemillius ca
utfler, oo
@ternitas £
manies ores mei | per rﬁf*m’;y ,fh.: L
rem?  Porrd difficultates i

Aliaexplicare, & p probare ip
bilicatem, acfimplicit
tis <?>c i

lid mant ailﬂhi Valer hoc 7 aut

1Immo

turis; qua
1

aliz quidem per

{& durationes,

omnes iuu_xlh\
{e eflentialiter, ut fing i
five , quod idem Cil, L tempora s &
inftantia intrinfeca, I”Lmd de mqu...
combinare cum ipfa creaturasin tempore,
&.p L

P
Lib

Sares

*



irex

& per tempus exiﬁentes(iiceE omnis com-
binatio , five comparatio fit mutua; ac
non omais fit eodem modo) id eft per
fucceflivas indivifibiles durationes , ficut
hujus carte & cujuivis\alius continui
quantitativi pnﬂ:icu!‘:e funt innumere »
{incceflive , acindivifibiles.

X X. Ha difficuleates nafcuntur ex
triplici radice s qua excufationi p{)ﬁhnt
efle nobis pro aliquibus modis loquendi,
& pro aliquibus diftinctionibus, quibus
utemur conftriéti materia ipsfi. Prima,
loquimur modo de Arernitate Divina,
quee eft perfectio, five Attributum fem-
per ftans, invariatum , &fixum, incapax,
ut fubeat i feipfo denominationes illas ,
quarum ab infantia fumus aflaeti innobis
ipfis, &in omnibus aliis creaturis , vide-
licet fuilfe futurum effe.  Hepi Q_zmmfam.
Crat, Poflea,ére.  Ercd loquentes de ob-
jefto , quod omnino eft extra ordinem
omnium aliorum nobis familiarium, ar-
dua, &acclivis valdé évadic fermocina-
tio, & locutiones etiam extra ordinem
opus funt. Secundi, Loquimur etiam
de tempore in hacmateria, jam per ver-
baillud con!igniﬁcamia, Jam per vocu-
lasillud, & non aliud fignificantes. v.g.
Hune : Modo. Hodie. De prafenti. In hoin-
Jlantiy &re.  Tempusautem eft adeo diffi-
cile explicatu , ut acer Auguftini mens
Lib. 11. Confefl; expendat in ejus explica-
tione 1y. capita , & poft ardenter implo-
ratum lumen ibi cap. 22. pro &nigma:is
enodatione , res fatis difHcilis manet
Ergo mirum non erit, fi in re difficilli-
ma , difficiles aliquas proferamus enun-
ciationes. Non enim debet exigi a no-
bis tantum, quantum ab Auguftino.
Tertid, alpitamusin hac materia ad ali-
qualem combinationem ftantis , atque
invariabilis - Aternitatis , cum tempore
nunquam ftante, fed majore velocitace,
quam ftelle fixe , transcurrente 5 Et hac
duo funtinvicem incomparabilia, utnu-
mero antecedente ajebat Auguftinus, Ec-
cetres radices prafentis difficuleatis, N&
igicur expectes res facillimas, quando ver-
famur in difficillimis.

XXI. Explica:ur. Oculus corporeus,
qui non poflet videre, nifi per vitrum ni-
grum pareretur magnam difficulcatem in
difeernendo colorem album, utpote ni-
gro oppofitum, & nonnifi per reflexam
cognitionem aliunde habitam agnofceret
Re P de Ulloa , Theol. Tom. 1. ;

Lvernitas D E ] combinata cum fuccefSivis. 11

homo ille colorem s quem infpicit effe al-
bum ( fiquidermn medium , per quod in-
fpicit proponeret illum colorem ut ni-
grum ) atque deberet habere femper infi-
xam menti hanc reflexam cognitionem,
ne rapetetur in errorem abillo vitro nigro,
per quod infpicic colorem, qui in fe ipfo
eftalbus. Hog in prefenti. Imagina-
tio, & ‘mens noftra » & confequenter
lingua, magnam patitur difficultatem pro
hoc ftatu in loquendo, & fpeculando Di-
vinam Aternitatem. Quoniam ex una
parte ea eft fimplex ; indivifibilis , firma,
permanens, & totafimul, ut jam dicam.
Ex alia parte nec loqui , negdiflerere poft
fumus de illa pro hoc ftatu , nifi per enun-
ciationes -aflirmativas » aut negativas.
Uerzque conftant verbo.  Hoc configni-
ficat tempus.  Hoc cum fit numerns mo- »
tutim fecundum privs, & poflerins ( numerus
inquam, aut pure poflibilis, filoquamur
detempore imaginario, aut vere exiftens
modo fuo, fide temporereali)eft effen-
tialiter fucceffivum , & transvolans. Eft
enim complexum refultans ex innumeris
durationibus fibi invicem fuccedentibus
quoad exiftendum , ficut hzc carta, &
omne aliud continuum , eft complexum
refultans ex innumeris particulis invicem
unitis, & fibi (uccedentibus quoad locum.
Ergo pro hocftatu nec mente, necverbis
diflerere commode poflumus de Aterni-
tate, nifi pet medium, corripiens appre-
henfionem inrem effentialiter oppolitam
ipfi Arernitati, de quaverbis: ac mente
diflerimus.  Ecce cafum videndi per vi-
trum nigrum colorem album. Ergo ne-
cefle eft habere femper prafentem cogni-
tionem reflexam aliundé acquifitam,. de
eo, quod Aternitas Divinanon eft reali-
terin {eipfa, prout fonant termini, qui-
busde illa differimus. - Quoniam fi refle-
xa illa cognitio nonfit nobis permanenter
prafens , pracipitabunt nos illi termini
in pravamapprehenfionem , ac pofteain
pravum judicium de Divina ipfa Aterni-
tate, de qua loquimur > & triumphabit
adverfarius adjutus eorum terminorum
improprietate.  Neque fidendum eft illi
aienti, fejam{cite hoc, & in bono fen.
fuloqui. Hac enim pulchra verba gene-
ros¢ pronunciantur initio , fed paulatim
pacti oblivifci folemus, & fonantibus ver-
bisfolitam {aamfignificationem , illis cot-
ripimur.  Quid ergo faciendum @ non

B2 per-

byf.c. 1e,

e o *

e L




12 Difputatio 1.

permittere ullam propoﬁti(n‘cm in hac
materia ( extraeam major indulgentia eile
poteft) quin caftigetur fevere, atque per
vim diftin&Gionum aptetur rei prafenti.
Hanc eandem difficultatem notavi in
Prologo Difput. 2. Philofoph. naturali, Sc
infere tota ea Difputatione , qua eft d
infinito , de quo loqui non po;mmus, mh
per terminos quorum aflueti fumus ab in-
fantia ; quiomnes funt de rebus finitis ; &

confequenter in iplo acu Iogucnd; yac
ddputmc{ obtrudunt menti noftre {pe-
ciem, ac imaginationem prorfus oppofi-
tam illi rei eidem , quam difputamus.
En radicem detectam multarum captio-
num, qua objici folent in utraque mate-
ria Aternitatis 5 ue infinitatis; quam
radicem nifirecundas per pradictam refle-
xam advertentiam , videlicet tcrmmos 3
qumus dnput;{mur fenfim finefenfu fle-
¢tere imaginationem , & confequenter
mentem in apprchmﬁonsm penitus op-
F’)ilu}l'ﬂ ICI J}" 13 q.la: difiulmtur s Cd-
vieris ab adverfario :

XX, Abigacur tamen procul ; ut cum
magno Leoneloquar, terrenerum caligo ra-
tionum P hrafeorum, {eti verborum ) & ab
lluminare fidei oculo mundane [a a'c’.:m lo-
quele) fumus abfcedar.  Divink eft enim an-
thoritas 5 cut credimus s Divina cjf doftrina ,
quam [equimur » non agnofcentes in Divi-

na Arernitate quoad fe ipfam, & fecun-

dum foa intrinfeca infpeftam , heri , &

eras 5 pretericum 5 aut futwrum , quz talia

fint refpeu Der: hoc eft s non agno-
fcentes in DEo fucceflionem temporalem

fed unicam , fimpliciffimam , ftantem ,

& invariabilem exiftentiam , quia ei di-

Ffalion gic, qui {ciebatquid diceret.  Ti amem
idem ipfe es.  Et quamvis immediate ad-

dat: _ganicui non deficient.  Ubi vox Anm
fucceffionem temporalem innuit , hoc

fuit morem gerere vulgari noftro modo
loquendi , cui frequenter fc accommo-

dat feriptura, utquando DEo attribuic

manus , pcdﬁ'ﬂ » €aput , canos , iram,
cenitentiam, &c. AudiaturAugu{’-;inus
ficalloquens Deum. ~ Quoniam annmi tui non
Zibr.Con- deficiens , anmi twi hodiernus dies, & quam
fef.onp.o. mz;!n}am dies noftri> & parentum noflrorum per
hodiernum dzemgndweumf dre. i autem idem

ipfees s & omwia crafting, atque ulira ommia

que heflerna s @ retro , hodié facies 5 hodie Je-

cfi. Nota modo. Q_g_mf ad me 5 fi quts

non imrelligas © gaudeat 5 & ipfe dicens, quid

Seym. 3. de
Nativit,

Capur ITL

efthoc; e, Quod fi dixeris animas noftras
eafdem efle , ficut etiam Angelos , ta-
metfi fucceflive , ‘uqm ]h.n-i.\mt\ 1Ll
{fecumdurent; Rcipundcbo caidem fem-
perefle quoad eflentiam, quod commus
ne eft omnibus aliis rebus; item ealdem
efle quoad intrinfecam unionem i ordine
ad nos, quinon percipimus intriniecam il-
larum mutationem {tantem in continua
mutatione unionum intrinfecarum cum
novis , & novis fuis durationibus ; item
cafdem c':mumd {e moraliter , quia dura-
tio 1.7:mcdnn_ . !

mwcnum at*on;A. Ve g.,
m , cujus eit

at intrinfece ani-
eafdem phyfice,
ac materialiter quoad unionem , omnem:
quia cum duratio 5 f{edl tempus intrinfes
cum illarum confiftat phyfict inferie indi-
vifibili um, & {ucceflivarum creationum
intrinfece unitarum i pl;s animabus, qui-
lucuntura DEo ( quo-

bus continue p
niam duratio, f{ive confervatio eft conti-
nuata D"O"TL”""HO, uv'E\'plu'm in Phvi. {;
culat. L_Ldp 4. n. 1,.;_{:;(}0 ) & cum ha
creationes lis mihmunn n
phyfict, imocum ipfz finc illud
catur inftans, feh tempus intrinfec
z_‘]:m;vp(‘: nonapparet aliud, in quo ponatur
hoc: inde fit, quod animz noftre funt
in continua mutatione intrinfeca quoad
unior am quUE u & mutationis
f;?cc gnat Deo, utjam dicam.
j(l . Opc L(,L(,H"O'} copter difficul-
tatern ipfam , {alemque naturam rei
prefentis infinuatam ratio nibus il-ni\-m:\ s
n.20. & 21, uti quandoque ( fed n¢
{im, actemerc )uno, \&.1 a
dinario modo loquendi;;
vim & inauditum;
mus facere in mater
me v.g, Krern ”,ﬁ-{ﬂ non aliud
a Filio. it Ommipotentes »
ﬁz; Ommiporens non funt immenfe [ed 1mmenfus.
Non [funt arerne , ﬁ:f &rernus , c, ubi
grammatica univerfalis cedit fidei, & ra-
tioni Theologicz ; atque negotium non
multd minus facit imaginationi , quod
una forma, autquafiformaablque fuccefs
fioneinfe, & quoadfe, firratioformalis
coexiftendi rebus, quz L"Iiﬂ-‘zc] tempus, &
quoad locum fucceflive funt (& confes
quenter fit 2quivalenter multiplex quoad
hoc, cum fit entitativé in fe unica, &
fimplex) quam quod una fimplex res iden-
tifi-

ALE

e
Perfone Divind

Py
2



.30an.
{ﬂp.l-

Prov. s,
Ffalm.sv hareditabis in ommibus) gentibus.

tificetur cum rebus invicem diftinétis, &
confequenter fit in hoc fenfu multiplex
virtualiter , ergo nequé novum , nequé
inauditum efle debet , fi quandoque ra-
tione {fpecialis difficultatis rei prafentis
utimur in ea aliquo extraordinario modo
loquendi.

XXIV. His, qua viam complanant,
premiflis.  Dico 1. quamvis DEus quoad
nos, id eft fecundum noftrum commune
vocabularium , & fecundum abftra&ivas
fpecies, quibuseum cognofcimus , fuerie
beri v. g. & futnrus fiz cras :  Artamen in
fe, & quoad fe caltigateque loquendo ,
neque fuir, neque futurus eff, fed eoff fem-
per; quoniam arebus fucceflive exiftenti-
bus, & temporibus ipfis effentialirer fuc-
ceflivis, coéxiftit ratione attributi Arer-
nitatis, qua eft unica, fimplex indivifi-
bilis , atqué femperftans, & nunquam
variabilis. ~ Probo primam partem tri-
partitz conclufionis. Eo modo loqui {o-
lent {cripeura v.g. Foannes. Quod fuie ab ini-
te. Item. In Principio erat Ferbum, Item,
b aterno ordinaza fum.  Similiter loquitur
Dzo de futuro David , aut Afaph. Tu
Id eft,
eris, tu vives polt mortuas gentes omnes.
Et fic loquuntur frequenter feriprura: ,
ficue loquuntur etiam, utdicebam nu per
de DEo, ut habente cor, brachia feflio-
nem, Canos, &c. nempe loquuntur fe-
cundum commune vocabularium homi-
num, ad quos (& non femper ad Ange-
los)loquebantur, relinquenteseis, quos
Dzusvoluic, intelligentiam, & explica-
tionem phrafeon harum, ur nos ex illis
difcentes , quod alias non caperemus ,
feedus, & commercium humanum for-
tius ftringeretur ex hac parte : Unde utens
{criptura eis modis loquendi, non indu-
cit nos in errorem , quia fimul providic
explicationemillorum.  Valetetiam Au-

. dugufh: gu{?i:in‘ia_nun? illud,  Siea tantum effens que
4 1. de facillme invelliguneur o nec fludiosé quareretur 5

verRelig:

Hems, bonus eft
Cen,

nec fuaviter inveniretur veritss.  Cujus rei

teftis Auguftinus iple, qui in

O 1 3
*juventute clamans validé contri Eccle-

fiam ob malé intellectas phrafes mulcas
feripture, audiens poftea ab Ambrofio il
larum explicationem, falubriter erubuit,
& Ambrofium dilexit, Ratio autem il-
lius partis prima eft.  Ad explicandum
exiftentiam hefternam v. g, rei alicujus,
nioa habemus, nifi verbade praterito: &

v B3

Lrernits DET combinata cum fuccefrvir. 13

{imilicer ad explicandum exiftentiam cra«
ftinam , non habemus in noftro vocabu-
lario nifi verba de futuro : Ergd loquens
Dzus in {cripturis non tam cum Angelise

quam cum hominibus, & volens intelli=

gi ab hisin menfura per fuam providen-
tiam ftatuta circa {fempiternam fuam exi-
ftentiam, {apienterutitur vocibus de pra-
terito , ac de futuro ad eam exprimen-
dam; quemadmodum fi Aulicus difertif-
fimus , imo fi Rex ipfle, dignaretur loqui
cum homine Sylveftri, aut montanp, &
vellet aliquatenus intelligi ab hoc, par-
cens ftylo Aulico, Montano, aut Sylve-
ftri, utideberet. Juxed vulgarem igitur
noftrum modum loquendi, & juxta ab-
ftractivas {pecies , quibus cognofcimus
Eternitatem DEkr inftar rei percurrentis
longiffimam feriem f{ucceflivarum dura-
tionum, Dzus fuir, & Dzus eri.

XXV. Probo fecundam partem 1. ex
Auguftino, quiin Colloquio cum fancta
fua Matre ajebat de Divina fapientia.

Quin porins fuiffe , aut fururum effe non eftan eas Libr.
fed effe folum , quoniam weernaeft. Nam fuifle, Corf' €19,

& futurum effe non eff eternum: Idem dicen-
dum de Do , ejulque Eternicate. - Et
poftea arguens nomine quorundam , ut
certum tamen aflumit hoc. 87 exorzum ¢ff
ahquidin DE] fubflantia, guadpf'iz}s non erat s
nonyeracizer dicienr aternailla fubflantia ; Ate
quifi Deusinfe, & quoad fé fuilfec auc fu-
turas ¢ffers exoriretur aliquid in D e 1 ub-
ftantia , quod prius non erat, nimirum
fuccelfio, quam effentialiter imbibit fuiffs
& fursrum elle ( qua lucceflio , cum ne-
quiret efle quid creatum, alias res creata
fuiflet ab zterno in hac etiam providentia
& Deus exifteret per formam creatam ,
quz duo admicti non poflunt , deberes
efle intrd ipfum DEum ) Ergo Deus in fe,
& quoad fe, nequéfui, neque eriz caftin
gate loquendo. uarc rerito prefigit
Auguftinus illicapiti 11. hunc titulum, £«
ternitas DEI mﬁir temporas ubi feribies qua
ex ipfo tranferipfinum. 19, Dices fuiffe, &
futwrum effe dicunt unum pofitivum, nempe
exiftentiam rei , alterum negativum, {ci=
licet rem non exiftere nunc; Ergo quam.
vis de re exiftente nunc, verificari nequeat
fuifle s aut futurum effe fecundum negas
tivum, poflunt hze Vcriﬁcm:i fecundum
pofitivum. Duftinguo confequens , de
re exiftente per fucceflivas durationes s
qualis eft omnis creatura concedo. De
re exie




14 Difputanio I,

reexiftente per unicam fimplicem , im-
mobilem, & itmn er iL'El'lE\.ln Aiternita-
tem pego. Qui 1/rfjfc' > aut futurum effé
fe mper dicit defeGtum, aut I.‘Lll} fius , aut
alicujus fux durationis preeterite , aut fu-
turz: quia in hoe folo, & propter hoe
{olum ftat quod creatura fuerit, aut futu-
rafit, fienim nec creatura 1}\.& nec ulla
{ua duratio deficit, nequitdici illam fuif-
fe> autfururameffe.  Aft efl i nfl"D“thL ;
quod detur defectus ullius durationis ,
que fit propria rei /Eternz ratione unius
fimplicis Acternitatis , & hoc modo e:”'
Deus Arernus : Ergo. Neque objicia
Joannem dicer ncmApOC.h plr. Qw e,
quierat; aut Paulum fcribentem ad Heb-
1205 13. FEfus Chriflus heri 5 & hodte; nam
fi ambo loqimmur deChrifto, quoad hu-
manitatem , jam vides textus non efle
contrame. Si quoad Divinitatem, lo-
quuntur deillafecundum comunem mo-
dum loquendi, de quo eginum: antece
dente ; ficut etiam loquitur , qui dicit
Deo Plalm. 101, Amnieus, & Plal.
105 ®LEYROS , MONLES CLETHOS . q!lOJ [i d[‘.?'l“n
tibi videatur Deunm, caftigate loquendo,
nec futurum clc in fe, &
quoad fe, praterquamquod Jn.m audifti
nuper Auguftinum loquem[o de fapientia
Divina id necare deilla » & prater quam-
d ifta difficuleas nalcitur ex natura i
aternitatis , que incapax eft fucceflio-
num temporalium 5 prater ifta inquam
1‘ci‘pondcbo, ]_)}:ua\-iﬁ:z/ﬁ, ac futurum c-j]s,
infenfutamen , quem dabo num. 9. in-
terea tamen fic ioqul volocum mlfmihno
XXVI. Ratio Theologica pro  hac fe-
c-'md.1 parte poteft efle. O nne, quod
ex fia quidditate habuerit ita efle in ipfis
fuceeflionibus , & variationibus tempo-
rum; ut non fit ibi per fucceffiones, &
varietates, fed per perfe&ionem immu-
nem ab omni varietate, & fucceflione,
ex fua habet quidditate , quod incapax
fit, utin fe, & quoad fe fuersz, aut furu-
rum fir : Quoniam hzc duo manifefte di-
cunt fucceflionemrei, de qua enuncian-
tur, fucceflio namque in exiftendo » vel
eft ens rationis, vel confiftit phyfice ex
patte rerum ineo, quod res, vel ipfius
aliqua duratio prius qu;dem fuerit , &
poftea futurafic, At Drusex fua quiddi-
tate habetitaeffe quoad fc, atqueinfein
ipfis etiam fucceffionibus & varictatibus
temporum ( quando hx funt) ut non fic

H'

=

76 An-

nec fuifle ,

Cﬁ!}mﬂh

ibi per fuccefliones , & varietates, fed
p'“'ittl"blit‘lm, ac perfeGionem, id eft
pet - {uam xternitatem, i
ni varie » ac {uccefli
Omne > q xfuaq
(quoad fe ; ac in fe )
corruptibilitate , & n
q'lici&jh‘ltf- habet ita ef
m_mjp.ﬁ etiam fucceflion
rum, quan 1do hefunt, utnon fic ibi per
liones » fed per attri m, five per

tentiam immunemab omni va

{c

aclucceflione
cum, nifi inreb

[;w_r,ri_‘,i); hz

us; vel faltem d:.n::forl—

infe) in ipfis creaturarum fucceflion: 3
quando hz dantur, ut non fic ibi per fuc-
cefliones, fed perexiften
abeis, 1.
cefliones ,
vel entitatiy

m Jmt‘mm\,m
Quia ut fupri dicebam ha fuc-
vel funt entitative Divi i - o
creatz. Si ]‘H-‘mz“) con-
tinue deficiunt , ilantur , vel
Lo.mmpthmu EES © Si
{fecundum Dzus
titative creatas
ambofunt
quidditate ex p
realis eum fic

):\-ma:,

prf'} sritin k:; &q
fucc(i'

"\"um » & vari:

fua duratio , & .Mur ret
3. Quia DEus ex [ti.lqvl
gi omni petf n
ci, cujuscaractereft, g
fa, quam non ipfas At efle
quoad fe ( quid quid fit de noftr
quendi , d:nﬁ‘mir‘m abf
bus) inipfisetiam creat
nibus per exi

infe, &

ntiam ab eis i
elt perfectio fimpliciter fimplex.
ftat ex Auguftino :ljcmc : Cum auter
fime .ﬁgue cereifSime incorruptibile corruptib
praponatur, dre.  Etrurfus 1“'u{ m. U
mulea dicimus s cur non fit corrupribiles fi
tia, queDEUSeft; quandofihoc effee,
fee DEUS.  Etloquens de potentia ra
nali, cum fine ulla dubitatione clamarer, in-
commutabile praferendum effe muralili, E
pe alibi repetit hoc , ut rem evidentem,

Ergo. Quod dicit S. Do&or de fubitan.
tia Divina, dico de exiftentia, & =ter
nitate, Nempc fore; ut fi haberent in

fe



fe ipfis fucceflionem, & mutabilitatem ,
‘& confequenter corruptionem -unaram
particularum , quibus durarent, & no.
yum, atque novum aliarum advenoum,
exiftentia , & @ternitas D E1 non forent
perfectio fimpliciter fimplex , quia non
forent ipfe meliores , quam non ipfe.
Qllandoqmdcm forent mutabiles, & ra-
tio naturalis clamat incommutabile preferen-
dum eﬂE mutabili,

XXVIL Hincr. Nonnego Deum, &
{lam xternitatem coéxiftere omnibus fuc-
ceflionibus temporalibus, quzaliquando
funt: fed folim nego coéxiftere eis perip-
fiws DEI fuccefSiomes , & mucationes , feit
per tempus , quod fic cempus ipfius DET.
Et quia hxc propofitio, DEUS eff in rali,
aut tals tempore v. g, eft bodie, fuir heri , erie
eras, foletrapereimaginationem, in id,
quod DEus {it in tempore, per spfum rem-
p#, fichodié per divinum aliquid, quod
pracise fic hodiernum, fuerit heri per di-
vinum aliquid, quod precise fit hefter-
num, &c. hac de canfa folet negari illa
propofitio , aut claricatis gratia diftingui.
Deuseft in cali auc talitempore , per ali-
quod , quod fic tempus DET, quod fit
pracise heri DEI, quod fit pracisé hodie
DEI, quod fic praecise eras D E I nego.
Per indivifibile , fimplex , invariatum,
& femper ftans accributum zterniratis
concedo, Sic Drus et phyfice pralens
localiter in cundis fuceeflivis locis, quaz
func.  Aft non eft per fucceflivas prefen-
tias , ita uc detur prafentia Divina Ro-
manainfeipfa, que non fit Madritana,
& Madritana, quznon fitin fe ipfa Ro-
mana, {ed perunicum fimplex, & indi-
vifum attriburum immenfitatis, & fic po-
teft dici Deunm cognofcere futura in zter-
nitate fumproillos, non utique objedti-
ve, quafi zternitas it medium objecti-
vum, in quo Drusagnofcit futura, ficut
hac olent dici, quod cognofcuntur in fita
saufa,led fumpto fubjective;quatenis DEus
femper exiftens, non ratione ateributi ,
quod fic fuccellivum, quale elt omne tem-
pus, fed racioneareributi permanentis, in-
divifi, fimplicis, ac femper ftancis, 8 quafi

centri imsmobilis refpondentis plurimis
lineis, quarum un func polt , aliz ante
glias fic inquam {émpcr exiftens cogno~
fcit fucura: fed de hoc poftea.

XXVIIL. Hinc 2. Cum in re ipfa
conveniamus facile, &cum primaria dif-
ficuleas fitin (ola explicatione hujus rei,

Aternitas DEI combinata cum fuceefivis. 15

ne terminis irretiamur ; oportetdiftingue-
re duos modos loquendi. Interdum los
quimur in hac materia per propofitiones
conftantes quibufdam voculis, qua cum
non aliud fignificent, quam tempus , aut
particulas tempotis , nequimus prafcin-
dere fignificatum earum i tempore, vel
temporis particulis.  Talesfunt ha, Mo-
do. Nune, In hoc inflanti. Hodie. Heriy
Cras.  Quondam. Poflea ; & fimiles Pro-
pofitiones enunciantes exiftentiam Des
cum aliqua ex his particulis (quas fi pra-
{cindas a fignificatione temporis , refta-
bunt fignificantes nil , quandoquidem
non fignificant aliud , quam particulas
temporis ) funt, quas dixi numero ante-
cedente , folere negari, aut claritatis gra-
tia diftingui per terminos ibi datos. In-
terdum loquimur per propoﬁtioncs enune
ciantes exiftentiam D 1 folo verbo {ub-
{tantivo abfqué iftis parciculis reftringen-
tibus; & hoc dupliciter, vel quia inci-
piunt a creaturis , ponentes , ut fubje-
&um illas v. g, Adamns, & wuirimus nafcitu-
rus homo fune prafentes , nec now coixifiune
DEOQ; huufqué ALrernizati , & de his loquar
poftea; vel quia incipiunt 4 DlEo, po-
nentes hunc, ut fubjectum v.g. Lrernizas
Dﬁlji{ir, eft, erit, effer, dre.  De his di-
¢o. Cumverbumex fua definitione ha-
beat configaificare tempus , poflumus
prefCindere in eis aut realiter, aut Gltem
mentaliterduo, Unum eft fignificatam di-
rectum, & primarium verbi ipﬁus » quod
in re prefenti eft (ola exiftentia Der. Al
terum eft confignificarum verbi , qucd con-
fignificarum eft tempus quandoque prate-
ricum , quandoqu prafens , quandoqué
futurum.

XXIX. Igitur hz propofitiones funt
verz. 1. Si verbum accipiatur fecun-
dum {olum fuum fignificarum direGum,
& primarium.  Quia hoc eft (ola exiften-
tia DEr, & hzc vere enunciatur de Dro.
2. 8i verbum accipiatur fecundum folum
foum- confignificatum quod eft rempus,
auttemporis particula, itatamen, utne-
que tempus neque temporis ulla particula
enuncietur de DEo, quafi hicexiftar per
ateribucum, fivé perrem, qua fic fuccef
fiva, ficutexiftimusnos: & quia hoc fo-
let enunciari, quandéres dicitur exiftere
in tempore extitiffe , aut extirura efle
nempe rem exiftere per formam fucceffi.
vam, bac decaufa intelligendum eft fub

expli-




16 Dufpuratio I
explicatione data num: 27. Dzrum excitif-
fe, autextiturumefle. Prona quippeeft
mens humana ad apprehendendum
hic, & nunc, nifihic, & nunc: diftri-
&e, atqueex p.\. s¢ cohibeatur, id quod

bmﬁlmm, & in omnibus aliis rebus {o-
lita eft appr hendere. Neque fufficic ,
quod initio Iuppon;m:r rectus t-_-f'n‘.i:‘to~
rum fenfus,’ quia calore
cile oblivifci {olemus fu
tio fadarum , & termini lm. s & nunc
fhnanrﬂ s dominantur vi
henf c..r i, quam
. I
PE'.’_}P{:

10
alipu

i

dum fuum confignifica
DEO, quialicet hicc 11 tem-
pori, & omni creatura exiftenti in tem-
pore; & per tempus, & licer interdum
dicatur, quod ex n omni tempore,
{ficut etiam immeniitas exiftit inomnibus
locis inter fe fucceflivis 5 at non exiftic
her tcnpus, ideft per rem fli
per attributum fc'hp:-r ftans, firmum, &
invariabile, ucdicebam num:27. Dices
dftere ’:ic;c'iTi\'C: eft exiftere heri, ho-
die, cras, hoceftin menfu |]‘~1dn\,cll..[s :
quiafi elliy Dzus

cam , fed

u
=
I

o

CCXIl Aisl' nos iucc

: fec
vere in lc} & quoac 1 f.’, exiftic h;.'-i) ho-
die, &cras, &c. ergd infe , & \im-hi {e
exiftit ﬁlcc:!ﬁ\'fz. Dlﬂmﬂt‘o majot
Remexiftere fucce ﬁnci._twt[hﬁ 1€ ex
feca & matert

ali; id eft, qua
illius, 1 (UO res e

E P
us
hoc {un u Druse
in inftantibus im ceflivis, fic
locis, qua inter {e funt fucceffiva:
{ione intrinfeca, eque {it prog
ma ; {1‘.'!3. res ¢

cin..
trin-
1a eft

{tic conr:cdo., & {in
ceffive , ncmpc
etiam in
fuceef-

- i
r {11c
1LEIC iUCC

L, DNCgO.
2 (=}

ocali non

1011€
{fucceflio in

cum hzc pu it €
autm thCﬁﬁlon.. :

fequitur localis
, qua res eft in loco,
& indivifibi itaexifta
& mifla minore ,

" Bermi

militer coni
i’ obo ]:m'
ript® Dum:a4.

explicando difficultatem ,

(*l.im: Cit 1D CO»

(_llfh. :..t'}*u X, - 8¢ indivi-

/4 ;(" nit

elt quid metaphy
i t»lob.mu' abfurdum ul-

quia in hoc non

Capus ITT,
lum, ut mox ¢
propter hor
num:25. Tun
logicas {cri

mf:(! us coe

& temp

magis commendat pet tulm
a1

nem divinam, cum fit perfectio fimpli-
citer fimplex. Ergo ille ten -;szs eft
{ed 0-'101‘.10:‘() c-'):‘;;inﬂ.L ho: 2 Quatuor

~
St

'.‘tl":"l- i

{entias,
livifibile
iod de im-
cefliva »
effiva
1as Ccreatur,

22Ut CXtI-
apax et

1ICT Beri Ccrea

quia inc

turum
exifte
telligendum ¢
rum efle per indi
tem; quam i
vocum exg
vocibu
noicente:
nec pofle
ficut cogno
non efle

creatuim ,

;'-.‘1til|tL.,='urn :
» & Angelos
am tamen
vocam,, atque ob {peciesimproprias, &
abftractivas , quibus illos cognofcimus,
agnolci-

um s

corporeos ob penuri



A/

Hrernizas DEI combinata cune fuccef§ivis. 17

ggnofcimu§ illos per modum corporis; fi-
militer differo de immenf{itate, & de z-
ternitate,  Ratione illius eft DEUS ubi-
que, & rfltion_c h‘ujus cft DEUS femper.
Sed neque ubiquitatem poflamus expli-
care, nifi per noftra afueea hic, ki, alibi;
nec @ternitatem, nifi per noftra afluera
beri, eras, &e.

XXXI. Sed, quiapofler aliquis di-
cere eandem effe difficultatem in Im-
menfitate , atque in Arernitate 5 acci-
pe fecundum exemplum.  Anima no-
ftra eft entitative fimplex , ac indivifi-
bilis, ut probavi cum aliis Difp. 1. de Ani-
man, 2. & feqq. Atqui eft phyfice, ac
realiter in illo individuo loco, in quo
eft fubje@tum , quod reddit vivum, &
cui phyfice unitur, & cum quo intimé
penetratur 5 reddit autem viva caput ;
brachia , manus, pedes,&c. & hxe
omnia informar , & cum his omnibus
phyfict unitur, ac penetratur , quz ta-
men omnia {unt in locis diftin@is, & di-
ftantibus invicem , habentibafqué inter
fe ordinem pioris , & p ofterioris quoad
locums Ergo anima ipfa noftra ablque
{ucceflione locali infe, & quoad fe, eft
fimul in locis fucceflivis, ac inter fe di-
ftantibus :  Quid ergéd mirum , quod
fimplex, ac indivifa immenfitas abique
fucceflione locali fui ipfius fic fimul pree-
fens temporibus mutud fucceflivis ? Toi-
tr quemadmodum anima noftra licet
exiftat in capite, quod per aliquot pal-
mos diftat 4 pedibus, fpecificative fum-
pra coéxiftic quoad locum his , licet di-
fter reduplicative ur exiftens in capite,
quippe fic reduplicat caput, quod utiqué
diftata pedibus.  Itaimmenfitasexiftens
Roma, qua multis leucis diftar 3 Madri-
to, fpecificative fumpea cogxiftic quoad
locum Madrito quamvis reduplicative ,
ut exiftens Roma diftet & Madrito ,
quippt hzc diftantia non enunciatur
wnc de immenfitate, fed de complexo
exilla, &ex Roma. Etr Aternitas lie
cet coéxiftens diei hodierno diftanti tem-
poralitera primo, & ab ultimo homine,
ipfa fpecificative fumpta utrique homini
coéxiftit, quamvis non reduplicative ut
coexiftens diei hodierno , quia tunc ne-
gatur ca coéxiftentia, non de fempiter-
nitate,. fed de complexo ex illa, & ex
die hodierno.

XXXII. Tertium exemplum, Con-
R.P. de ttlloa, Theol. Tom. 1.

fidera duos polosmundi: quamdiver(z,
& fucceflive quoad loca, & inter {& di-
{ftantes, imd, & mutuo oppofitz linex,
atque ftelle circumvolvuntur illis 5 & ta-
men illi immobiles , invariati, ac fem-
perftantes, ®que refpiciunt fimul illas,
& at:qualem proportionem , ordinem ,
five habitudinem habent cum illis polt-
quam tranfierunt noftrum hemifphe-
rium, & quando nondum pervenerunt
ad illud , ac quando in illo funt nobis
prefentes, tametfi e linex, ac ftelle
mutent loca fingulis momentis, Idem
refpective dico de centro volubilis rotx ,
quod fane candem proportionem, habi-
tudinemque localem confervat infe, &
quoad fe cum radiis rotz, five fint fu-
pra, fivelintinfra, fiveinhoc, five in
illo latere. Nempe quia centrum, &
poli non funt in eis locis per motum lo-
calem fucceffivum, qui proprius fit , aut
ipforum, autillarum linearum, vel ra-
diorum.  Quid] ergd mirum, quod
Deus inftar centri , five poli omnium
creaturarum, candem (quoadfe, &in
fe) proportionem, feit habitudinem ha-
beat cum ¢reaturis volubilibus quoad
exiftentiam , qua jam tranfierunt no-
{trum Emifpherium, ideftjam non coé-
xiftunt nobis, & cumiillis , qua nondum
fadtz funt, id eft nondum pervenerunt
ad coéxiftendum nobifcum: eandem in-
quam habitudinem, five proportionem
exiftentialem, quam habet cum creatu-
ris nobis coéxiftentibus! certe ipfe eft
Rex, de quo dicit Evangelium loquens
de mortuis : Omnes Yivunt i, Nempe
exiftic DEUS ratione immutabilis , ac
{femper ftantis zternitatis, non verd ra-
tione ullius motus temporalis , qui fic
proprius DEr ipfius , aut fiarum creatu-
rarum.

XXX Quartum exemplum, quam-
vis rude etiam ficut priora habes modo
ante oculos , eftque fimile ei, quo uti-
tur §. Thomas ({phard utique 2ned , vel
etiam papyraced funt conrenti Principes
aftronomiz ad explicandum utcumque
{pharas ipfas cacleftes ) In hac papyro vi-
des alias lineas poft, & aliasante alias,
& in fingulis lineis alias licceras poft, &
aliasantealias. ‘Tametfi lince ipfe ina
ter fe atque littera inter fe habeant fiic.
ceflionem localem, & confequenter una
linea fit quoad locum preterita refpeGtu

alius,

Luc. 0,

Lp. g.14.

art. 13,84
2




Cajet.

18 Difputario 1.
& quoad locur 1
idem de litte 5}

andem Joc alem pr tionem, &

futuricionem haberent refpe@tu tux vi-

fionisocularis , {i hzcefletadmixea ipfis

lincis, & litteris per fiicced]

tias; verumeamen , quia i

riaza in pupilla oculitui, & eft immu-

nis a ﬁ:a‘m-ﬁ:‘nw pmflnu‘ 1rum intra li-

neas, & litteras, quasintueris, hac'de

caufa vifio twa ocularis, n eque refpedu
linearum, neque refpectu licterarum: ha-

bet localem fucceflionem ( quando im-

motos habet oculos) itautaliz fint no;},

‘\ .1\ PI‘ULIF

u. t inva-

aliz

a w( vifllonem tuan 15 q mmo {1-
mul fimuleate {ul c:ﬂ'?'\’?t. & vifionis Ir‘J—
121::. licet non fimul fimultate nbiu”mn,

& lmch am ipfarum , aut liccerarum ,
utramaque fucceflionem intueris; quod
de fimultate vifionis combinatz cum fuc-
ceflione locali, dico etiam de fimultate
divinee ®ternitatis combihat® cum fuc-
cellione exiftentiali.  Anverd imul ha-
beat DEUS phyfice prafentes omnes
ereaturas, quz fuerunt, quaqueerunt,
qua {imultas importare videtur adtualem
exiftentiam creaturarum dlca.mc;tpitc {e-
quente. Quippe modo folim conten-
do DEUM eodem prorfus medo, (quoad
fe, acinfe) coéxiftere fcmper creaturis
fucceflive exiftencibus, acde hClLlltlL‘:Is,
nec non t(‘m;‘f)l‘]bl]ﬁ 1})!15 CJIL]LLR]ICI‘ l_]L~
ceflivis.  Quod exemplis his fufficienter
explicatur,quem adm(:dt_lm fphara xned,
urchccmm, explicari folet fphzra cee-

leftis.

CAVIEL “IV:
1U4 combinata cum Rtev-

‘ll!'/l'fﬂ’

X XIV
T ¥ Ec et altera u)mbil atio, quam
it i pollicitus {fum num. 19. S. Tho-
n..a,dlipnmm » utrum {cientia DEr {ic fu-
turorum contingentium » dixit in corpo-
re 4llius articuli per modum corollarii, at.
qué inrefpanfione ad 3. repetivit obiter,
omnia qua fluntintempore efle prafen-
tia mternitari , ' & in hac cognofecere
DEUMlla omnia; ;:1‘1';n” t pmmnus Sco-
C‘\( qan T \J ]L;l‘ ‘EltTif_ JC'S
>11\';L - Caje autem poft-
am fafluseltobs ul itatem rei, & quod
1"; per cim - forte annos [;lmt‘l“it
mens S. Thomz ; & quod nullus ex fo-

LS-‘ 4CCE

tiis noc »

Cupust I7

clis \.ubf:, aut {Lrpmi

m aperu iffer
accinxit {e ad apetiendum illam,
radicem famofz illius quaftionis, f\
futura contineentia Imtl E0 prefentiain
xternitate , & an , in hac cognofcat
DEUS creaturas » (& qmuem five ali-
quando exiftentes, five mere poffibiles,
quia de utrifque cenfeo idem quamvis
S. Thomas de {olis aliquando e\|[htnn-
bus loquatur ibi, quoniam de his folis ibi
dlfpun bat ) origo hujus quzltionis eft
propofitio obiter di®taa S. Dodtore inter
probandum & defendendum conclufio-
nr-'fr}‘-rmcipa[cm, videlicet DEUM ha-
l'JL]" 1L1C1]t1 1m ['l uroruam cont l]T"f,llU'“h
Sic ex parvis initiis magni amnes fuere
folent. (4101 attinet ad cognitionem
creaturarum in :Ctumt'tc, .i\, e aliquan
do, five nunquam extiturarum, jam dm.
num: 27. qt d verum reor: DEUS in
xternitate cog 10{Cit omnes prorfus crea-
turas, tam futuras, quam non futuras in
eitate fubjedtiva, & fe habente ex parte
ipfius DE1: quatenus hic exiftens in @-
ternitate, & per ®ternitatem indivise re-
fwomicmnl omnibus flicceflionibus tem-
pm.,lnous ( ficut indivifim centrum re-
fpondetfucceffivis 5 & reciproce adverfis
lineis & peripheria du&is , & ficut pali
mundi .ndn is¢, atquezqualiter 1cf}>on
dent {tcceflivis, & invicem adverfis cip-
culis, acfltellis aliis prafentibus noftro
hcmrhheuo » aliis prateritis, aliis fueu-
ris refpectu illius ) cognofcit omnes omni-
no creaturas,  Sicutetiam in ceelo,
& in hoc loco, ubiego fum, y
omnia, qua flunt in toto mundo; fed
quema imqwm, neque in ceelo, nequé
in hoc lf)LOLf*“"l('i_irf'”.lu
ettatemedii , ql":h ceelum, vel hic locus
eflent medium ducens mentem divinam
In cognitionem omnium creatyrarum
neque ineitate terminativa, quafi omnes
creaturz fint inipfo, & per ipfum cee-
lum, aut in hoc, & per hunc locum:
neque ineitate inclufionis , qualiom
creaturz includantur in ceelo, vel i 1thoe
loco, utfilii in utero antequam nafcanturs
itanon :tgnr)itit DEUS creaturas in zter-
nitate inestate medii , aur imeitaze termina-
tiva: quoniam nequé aternitas eft me-
dium, inquotanquam incaufa, veltan-
quam in fundamento connexionis, aut
oppofitionis vel tanquam in alio fimuli,
agnofcat DEUS creaturas ( quam ratio-
nem

1mo ,

§ CIree 15 -

Ny

i/

4 Re



4 Rege s,

nem habemus ad hoc ; vel ad judican-
dum hanc fuiffe mentem D. Thomz )
nequé creature cxiﬁupr in aternitate »
aut per zternitatem, fed in fucccﬁmn_c,
ac per fucceflionem temporis, neque in-
cluduntur in ®ternitate , ficut filii in ute-
ro materno, priufquam nafcantur. Hoc
fufficiat modorei, inqua non parum eft
de modo loquendi.

XXXV, Quoad prafentiam, & co-
éxiftentiam ®ternitati , Dico 1. Quid-
quidmodo fit de coéxiftentia creatura-
rusn cum xternitate Divina, omnes qua
aliquando funt, inaliquo vero, & pro-
prio fenfu funt & fuerunt ab zrerno, &
erunt phyfice, acrealiter prafentes Dro,
ejulque xternitati.  Probatur. Quoties
in two , & ex tuo loco oculis ipfis intue-
ris hominem in fuo quoque loco phyfice
ac realiter exiftentem, toties ille in ali-
quo vero, & proprio fenfaeft tibi phyfi-
c¢ prafens;; hec enimvox non femper
fignificat exiftentiam rei , qua digitur
prafens in eodem penitus loco, in quo
eftille, cui prafens dicitur; fed fignifi-
cat etiam exiftentiam inerd ambitom ,
fetifpheram , ad quam extenditur ocu-
laris vifio illius; fic licet tu non exiftas
in tota hac aula , neque hic , ubi ego
exifto, fed inifta paree loci, quam Oc-
cupas, &licetego, ut hicexiftens non
exiftamin ifta parte; nihilo tamen mi-
nus tues phyfice, acrealiter prafens mi-
hiexiftenti in hoemeoloco,  Et ratio
eft, quiaomnephyfict, ac realiter exi-
ftensin loco, vel tempore, qua funtin
meo confpedtu 5 five profpedtu , in ali-
quo veros & propriofenfu eft mihi pra-
fens. Omne autem , quod phyfice, ae
realiter exiftit in parte loci, ita ut ego
prorfus videam tum illud, tum partem
llamloci, exiftic phyfict ac realiter in
meo confpedtu, atque in loco, quieft
inmeo profpectu.  Et confirmatur mul-
tipliciauthoritate. 1.2 Elifei > qui mi-
nifteo filo avaritiam diffimulanti dixit.
Nonné Cor meum in prafenti erat, guando re-
verfus eft homa de currn [0 s occurfum tui 5
non utique , quia Elifeus tunc fueric

phyfict in eo individuo loco s In quo
peractum fuit trifte illud negotium, nec
quia hoc peractum fuerit in cella ipfa Eli-
{zi, fed quiahicinhac, &ex hac divi-
tucus adjutus intuebatur totam illam hi-
ftoriam quat alibi craatur eadem phrafi

R P. detilloa, Theol, Tom. 1.

Succeffiva combinata cum arermrate.

B

19
ufurpandi effe prefens s pro feire utitur La-
ban cum fuo genero dicens de Deo. Quz Cenef 3t
prefens refpicir, Eadem Eliphai apudjob.4. g ..
Cum [piriews me prefenze , id eft me vidente
tranfirer.  Eadem Paulus abfens corpore , radcors,
prefens aviem Spiriru.  1d ek videns , &
authorizansrem. Etiterum. Prefentes 2 4dcor.s.
effe ad Dominum , id eft, fcientes illum ad-
efie : Ergo fare, & fairi funt frequentet
in{criptura, & in obyio modo loquendi
offe prafentem. 2.2 S, Thoma » qui expli-
cans quomodo DEUS fit in omnibus per
prafentiam ait: Per prefentiam verd fuam 1.p-q s
dicitur aliquid effe in ommibus , que in profpe- """ <
Euipfiws funt 5 frcur ommia, que funt in aliqua
domo, dicantur effe prafentia alicui, qui ta-
wen non eft fecundum fubflantiam fuam in guicli-
bet parce Domils.  E pauld poft refutans
errorem,quemEliphaz exprobrabatjobo.
Dicis. Qi:f enim novie DEILS, ¢, nec no- Job 22
Jhra confiderat , & civea Cardines Celi Peram- Genef.17,
bular. ~ Addit fan@us Doctor.  Conera
hos oportui dicere, quod fit in omnibus per fuam
prefentiam;  Etdemum refpondens ad fe-
cundum vepetit 2 Quod aliguid poref? dici
prefens alicur, “an quantum fubjacet ejus confpe-
&ui> quod tamen diftaz ab eo fecundum fuam
[ubflantiam 5 ur distum ¢f.  Et quamvis
Difput. 1. De Principio, & fine Mundi
n.45.  Dixerimid effe confundere ubi-
quitatem cum fapientia DEr, abfic, ut
repudiarem hanc explicationem S. Tho-
mz , ut falfam , vel impropriam , fed
dicebam folum, non fufficere ad rem
quz ibidifputabatur 5 non omne verum
& proprium fufficic ad omne. Hzc ra-
tionabiliter {uadent, non pofle falficatis ,
aut improprietatis infimulari aﬂﬁmptam
illam propofitionem , maximé cum
DEUS iple ufiss fuerit codem modo lo-
quendi.  Ambula Coram me, ideft cogita Genefi.
me , & efto perfellus,  Tranfeo nunc ex
locoad tempus. :

XXXVI. Ergoquoties in tnas & ex
tua duratione intueris oculis ipfis homi-
nem in fua duratione phyfice , ac reali-
terexiltentem, totiesille in aliquo vero,
& proprio fenfu, juxta authoritates da-
tas, eft tibi phyfice praefens, ideft eflee
intra ambitwm & fpheram, ad quam
tunc extenderetur tua vifio corporalis di-
vinitus infufa. Quia ficut loquendo in
genere tem efle tibi prafentem quoad lo-
cum hon dicit determinaté illam efle in
codem penitus ; loco , in quo tu es,

quip-




20 Difputatio I, Capur IV

quippe alids nullum corpus diftinéum a
tuo pofle ct effe tibi pra:li‘m quoad locum;
{ed poteft efle vel ineodem loco, vel in
anteriore, vel in pofteriore, vel in co-
mitante , modd f{it intra pro fpectum
tuum : Ita loquendo etiam in gene-
re, remefletibi phyfict,ac u.alztc: pra-
{entem quoad durationem , non dicit de-
terminace illam efle in eadem penitus du-
ratione, inquatues, aut in alia comi-
tante, fed poteft efle in cadem, vel in
anteriore, vel in pr)ﬂerimc, vel in co-
mitante, modo tamen {it intra profpe-
&um tuum, &I'u\j 1ceat tuo con ped‘mi,
ut nuper dicebat §. Thomas ; hoc eft mo-
do illam clare, apertequé intuearis: fed
quamquam neque Adamus, neque ulti-
mus nafcicurus homo vivant in hoc indi-
viduo inftante , in quo nos vivimus ;
item quamquam nulla creatura, vere ,
ac propr i¢ loquendo extiter .tpnvim 3A6
realiter ab xterno , ficuti modo exiftic
hac carta, & hiclol, &c. (exti bz~
terno inaliena menfura, hocelt in xter-
videtur res non nimis decora

nitate ,
quoad rem prafentem; ficut i aliquis di-
ceret, hanccartamextitille ab xterno in
fua caufa, hoc eft extitifl= ab &terno Om-
nlpotentlam » & Mexicum exiftere hic
Romz in fua caufa, id eft exiftere hic
Roma DEUM, quielt caufaillius Urbis,
Sic creaturas efle ab xterno in aliena
menfura, nileftaliud a parterei , quam
Zternitatem non incxpiiié in tempore,
effexternam, Quis hoc negat? qua ve-
nit hoc ad rem? ) quamvis inquam illa
{int vera , nihilotamen minus oculo infi-
nite pfr@‘:ica(‘c mentis fuz ab ®terno,- &
in zternumintuctur DEWS iilos, & crea-
ac realiter exiftere in

turas alias phyfice,
ﬁll&{["“-lu»LIﬂD"iIb. (Ef:::cic;.d‘f-[;arim:
uam c\-'rik"nms, fi

tem ad creaturas nung
qmdcm non intuetur J‘i"{i.n illas phyfice,
ac realiter ufi piam exiftere , quod erat ne-

ceflarium ad rationem p atialitatis. )
Ergoq uaMmquam creatrae non fuerint ab
z loquendo, nihilominus

o fuernnt
ab zterno pl &, &1 razfentes
@termitati ; & quamquam Adamus » &
uleimus nafcicurus homo non vivant in
hoc inftanti, in nos vivimus , nunc
in hoc inftanti funt phyfice, ac realiter
prafentss Dro, de quo dixit fuus Filius,

zterno p
inaliquo

!L!‘JLl, ol PIx

Bit. 2 Omnes vivant e, loquendode Patriarchis,

qui quoad homines jam practeriti erant.
Omnia igitur aliquando exiftentia funt
punc, SCJDEEKC’I‘HO & in aternum phy-
fice pm!uma DeEo (fecus cogxiftentia,
Qmmr de hocinfra)in fenfu, qui utpote
fignificatus per divina teftimonia data
num: 35. non poteft infimulari falficatis,
anut lmproﬂlt:‘t.&tis

XXXVIL Objic: 1. 1d noneftaliud
4 parte reiquam DEUM ab =zterno ftire ,
& videre , quz funt in tempore: nego,
Quoniam eft id , & infuper eft illud ,
quod infertur ex hoc, videlicet creaturas
in aliquo verd, & proprie fenfu effe phy-
fice, ac real er prefentes.  Divinz -
ternitati: quod autem hoc inferatur ex
ifto, probaviauthoritate, ex emplo , &
ratione num: 35, Eodem modo impug
narc poteras probantem Petrum efle ad
mirativum ex €o , quod homo fit
cendo fcilicet, illum nil aliud «
pr obare, quam Petrom efle animal ra-
tionale: nego , q d‘m m‘u, 'L\ } ro-
bando P 1
ac probaret

& infuper diceret, ac prob
hocinfertur, n cm'k efleadm
deex o, quod ipl
quo nnon erat qul
negabatur, & de quo erat quz{tio. Idemn
in' prafentiarum,

aret, qu
irativi; Un-
batur, &.L’

Ex hoc certo,& de quo
non dubitatur nunc,4b ererno agriof i DEL
exiftentiain furmw:m » infero propter
thm'mtes,& raticnesdatas num: 35. h
quod di f]_m:m Bac 5 ful ICet Creaturas 4
liquando exiftentes in alig
proprio- fenfu effe phyfice , ac realiter
pralentes ®ternirati. ) u ¢
m()Lii‘!\, 3(‘] li} 1
confpeui illius
mas videri ab .llo s i
{pharam, ad quam extenditur vifio illius.
XXXVIIL Objic:2. Pl
velle S. Do&orem , qus ando dicit , om-
nia, qu fiunt in tempore efle pr:
xternitati; nam affumerct proba: 1§
fi nil aliud diceret, qna.“r mnia qua
in tempore cog nufu a Do, quod t
affumit difputandum.
dens. Quia cum eo articulo 13. quem
initio I‘L‘j‘h‘:t_’l pitis citavi» nil aliud aflu-
matdifputandum , quam {cientiam DEr
efle futurorum contingentium » & hoc
protinus in corpore probet €x €0 g'f'w{
HLUJ]AH omnia non ‘fou';.?i, que .,f.u r“?"{ 5

Jid

1 {1 1
Ul €It Itpjace
1

ut ibi dicebat 8. Tho-

th(; Illtf\l ai




Succeffiva combinata cum Lsernizate. 21

Jedetiam s qua funt in porentia fua, Vel crea-
wre 5 quando poftea non per modum

robarionis , fed per modum Corollarii
ait: Unde ommia , que funt in tempore funt
DEO ab aternsprefentia (& idem dico de
refponfo ad tertium ) voce hac explicat
tantum, illa efle intra profpetum, &
quafiambitum, ad quem extenditur fci-
entiaDivina. Etne Lector dubius effet
de qua fpecie prafentix Joquebatur , ad-
dit immediate racionem inquiens, quia
et intuitus feriur ab aterno ﬁpm _amnizt pro ue
funtinfua prefentializate ;s Ergo {pecies pra-
{entialitatis , five prafentiz ab zterno,
quam agnofcit in creaturis non per mo-
dum probationis, fed per modum Co-
rollarii (undé fubfiftit, quod non afln-
mit probandum ) elt quod fubjaceant
confpetui Divino , ficut in q. 8. ar. 3.
ejufdem primz partis explicat modum,
quo DEUS eft per prefentiam in omni-
bus, At poflunt ab @terno cognofci a
Deo» ut extiture in tempore, quin ab
zterno exiftant phylice, realiter, abfo-
lute in ipfa divina aternitate ( nifi hec
yerbafignificentid, quod eft extrd rem
prafentem, & merusterminorum lufus,
hoc eft, nifi fignificent abaterno exifte-
re ipfam divinam arernitatem, ficut fi
aliquis diceret Petrum exiftere immensé
in Divina immenfitate, eoquod hacim-
mense exiftat) quippe vel dicuntur exi-
ftere in Divina zternitate » ficut Filii exi-
{tunt vere , & realiter in utero materno,
antequam nafcantur; vel quia phyfice ,
& realiter exiftant per ipfam divinam z-
ternitatem; Et jam vides quam abfona
fint ambo, ~ Ergo mens S. Thomz non
fuit ifta , fed quam ipfeibidem explicat,
quia cjus intuttus fertar, &re. & qua colligi-
tur exilla g. 8. ubiaic: Per prafensiam verd
fuam dicitur aliquid effe in omnibus , quiet i1 pro-
Jpe@u ipfins fune.  Et cum unum effe pra-
fens alteri dicat hoc efle prafens illi, fi
DEUS eft per prafentiam in omnibus ,
quia omnia, in profpeduipfins fune in hoc
eodem fenfu, & propter hanc eandem
rationem omnia funt DEo prefentia ab
& cerno s & in ®ternum : Quocirca ar-
gumenta procedentia de praefentia, de
preefentialitate , de coéxiftentiaque crea-
turatum ab @eerno, diftinguenda funt:
& concefla de coéxiltentia, de prafen-
tialitaréve in aliquo~vero , & proprio
fenfu, nempe de prefentialitate eflendi

in profpe&tu D1, five fubjacendi con-
chc"mi Divino ; neganda funt de pra-
fentialitate exiftendi phyfice , acrealicer
inzternitate inaliquo ex tribus fenfibus
modo refucatis.

XXXIX. Dico 2. Quamvyis ut nu-
per ratiocinabar exponens trinum fen-
fum, quem poteft dare illud exiffere in «-
termitate,, {ive in aliena menfura, creaturz
five eflentialiter fucceflive, qualia funt
tempora > five fucceflive accidentaliter ,
non exiftant phyfice ab @ternoin zterni-
tate, five in aliena menfura, ut aiunt.
Verumtamen utrequé he creature in
proprio , guando , id eft in propria fua
duratione coéxiftunt phyfice , ac reali-
ter toti {empiternitati Divinz exiftenti
tunc, non per guando, non per tunc, non
per dutrationem » -quz fint fuccefliva, five
creata, five increata; fed perfimplicem,
indivifam fuam entitatem, femper ftan.
tem , invariabilitérque refpondentem
cunétis fucceflivis durationibus , ut ex
num: 26, arguebam num: 30. & feqq. co-
éxiftunt inquam illi zeri, non quidem to-
talitate extenfiva , feft exerinfeca, fed
intenfiva, & intrinfeca: Priufquam ex-
plicetur, & probetur conclufio.  Me-
mineris duo,  Primum eft illud, quod
adverti num:28. videlicer poffe nos lo-
quifuper hac materia per duplicem fpe-
ciem proportionum.  Unx quippe inci-
piunta Do ponentes hunc pro lubjedto
V. g« DEUS coexaflie coexiflir vebus fuccefGi-
v, Altere incipiunt A creatura, ponen-
tes hanc pro fubjedo v.g. Primus homo,
qui fuse: wltimus , quieric 5 cobxiflunt tori e-
ternizats Divine.  De illis primis loquebar
ibi.  De his fecundis loquor modo.  Et
licet videantur differre inter f& purc ma-
terialiter, €dquia omnis coéxiftentia eft
mutua, intereft tamen inter unidfque ,
quod illz primz aflomunt pro fubjecto
rem invariabiliter exiftentem, & abique
ulla fua fucceflione; eodem femper mo-
do fe habentem ad res fucceflivas, ut qua-
tuorexemplis oftendi & num: 30, fecun-
dz verd rem fucceflive, & temporaliter
exiftentem , qua diverfitas inre prefens
ti eft valde formalis, & prz oculis ha-
benda. Quemadmodum paffim in aliis
correlationibus verum difcrimeneft inter
propofitionem aflumentem pro fubjedo
unum correlativum , & aflimentem pro
fubjeto alterum, v.g. Cresrar creatura,

C 3 Crea-




21 Difprratio 1.
Creatura Creatoris. Maritss Uxorss,  Lixor
Maxies. Dominus fervi.  Servus Domini, dre,

+X L. Secundum eft. Non efle fir-
mum quod fit poflibilis duratio entita-
tive creata , qua indivifibiliter refpon-
deatquatuor v.g. particulis, feu inftan-
tibus noftris temporalibus. Tum quia
videtur cara&er Divinitatis tam perfedto
modoexiftere, utabfque ulla fucceflione
infe, & fuiipfius, eodem femper modo
{e habeat ad res fucceflivas, utpolus, &
centrum {phara eodemfemper modo(re-
{pective ) fe habent ad circulos, & li-
neas.  Semel autem fuperatd hac diffi-
cultate in creatura , de materiali fe habet
inre prafenti, quod immobiliter coéxi-
ftatquatuor folis ; aut pluribus inftanti-
bus fucceflivis. ~ Tum quia fi femel ad-
mittitur poflibilis duratio creata entitati-
ve indivifibilis 5 refpondens fucceffivis
temporibus, cur non funt de facto tales
durationes omnes rerum permanentium;
1taut tempus intrinfecum creaturarum fit
xquivalenter tantum, & virtualiter tem-
pus, nonvero formaliter hoc eft, non
it fucceflivum , nifi quatenus zquivalet
motibus fucceflivis » quid fpeciale quoad
prafentem rem haberet ifta greatura du-
rans toto hodic v.g. per indivifibilem
formam, & ftantem durationem quod
non haberent omnes creaturz hodie , du-
rantes per durationes fucceflivas:  Pofe
funt ergo includi fuccefliva durationes,
hoc eft tempora formaliter talia intrinfe-
caomnium, vel multarum, vel aliqua-
rum creaturarum de fa&to exiftentium, &
poteritimpune dici illas exiftere per in-
divifibilem durationem incipientem , &
finientem', quandd DEUS vult.  Aut
poterit dici de fado effe indivifibiles du-
rationes , qu& ex fuamec effentia’ ha-
beant incipere , quando incipiunt , &
finiri, quandofiniuntur. Quz duo im-
merito dicentur. - Ratio autem effe po-
teft, omne, quod imprimiseft pofiibi-
le ; deinde eflentialiter habet exiftere,
extra, & fE.lpra omne tempus, & parti-
culam temporis, eflentialiter habet exi-
ftere per xternitatem (non enim funt,
nifi hi duo modi exiftendi ) & confe-
quenter éflentialiter habet exiftere , ita
utnec incipiat, necfiniaturs fedica du-
ratio entitative indivifibilis » & refpon-
dens inftantibus noftris {ucceffivis , in
primis per te ¢ft poffibilis, deinde effen-

Capue IV,
tialiter haberet exiftere extra, & fupra
omne tempus, & particulam temporis,
quandoquidem effentialiter haberet non
exiftere per quidquam, quod efler tem-
pus ipfun;, autp::rticn[n temporis: Ergo
eflentialiter haberet exiftere per zterni-
tatem, & confequenter ita exiftere ; ut
nec inciperet » nec finiresur.  Sed hoc
repugnat creaturz: ergo. Hincr Di-
cereillam habereexfua effentia refpon-
dere indivife ex parte fui ipﬁus folis ‘qua-
tuor inftantibus noftris, eft implicatio in
terminis, Queniam {ifemel {ic refpon-
det quatuor ; omnibus rtﬂmndcrct, ut-
pott exiftens non per formam, qua effet
tempus fed per formam, que effet zter-
nitas. 2. Paritasex prafentia entitative
indivifibibili, que refpondeat loco divi-
{ibili'non multum promovet rem. Prop-
ter eandem quippe rationem dicune alii,
quod res , que per entitative indivifibi-
lem preefentiam refponderet partibus fuc
coflivis loci, refponderer illis per im-
menfitatem.  Quapropter neque anima
rationaliss neque Angelus funcjuxea illos
in partibus fucceflivis loci per indivifibi-
lem pr:c.ﬁ;n:i.\m > fed per preefentias mul-
tas PZ![‘EL‘.IC“! 3 L}!.Lll".lm omunliung Colr '
xum eft locus intrinfecus adequatus ,
quem DEUS feic efle proportionatum il-
lis.

XLI. Explico, jam, & probo con-
clufionem: Quemadmodum quilibetno-

C-

{trumin fingularifuo loco , in quoett,co-
éxiftit phyfice, ac realiter zor immentfita-
ti Divinz ( quia cum hec fic entitative
ﬁmplex , ac indivifibilis ; nequimus ei

ftamus , alia

coéxiftere, quin el zosi COEX
effer aliquid immenfitatis, cui cog
remus, & aliquid ejuldem cui non coexi
fteremus ) non autem totalitate sxxfnff::')’.z 2
quafifimus in omniloco, in quo eft im-
menfitas 5 quippe hoc pofcebat , quod
per immenfitatem ipfam eflemus bic v. g.
fed rotalitate inrenfiva intrnfeca , abfo-
luta , & entitativa immenfitatis ipfius;
nam utnuper dicebam, cum hac fic en-
titativé fimplex , acindivifibilis, illi to-
ti prafentes , aut abfentes illi toti effe
debemus.  Ira quzliber crearura femel
exiftens , coéxiftic phyfice , ac realiter
zorz divina xternitati; quia hxceftetiam
entitative fimplex, ac indivifibilis. Er-
go creatura exiftens uliqu;mdoj“i toti de-
bet coéxiltere , vel illi toti non coexifters
debet




.

SuccefSiva combinata  cum aternitate. 23

persph. debet, quia ficut i fimplicihus , aut torum

astingitir s augz0tum ignoratur , Ut inquit A-
riftoteles 5 ita aut tori coexilticur, aut
toti non coexiftitur.  Sed non coexiftit
creatura toti fempiternitati totalitate ex-
tenfrva quali creatura fic in omni tempo-
re, cui refpondet fempiternitas:  Quip-
pe hoc pofcebat, quod creatura exifte-
ret. formaliter Immediace per ipfam
fempiternitatem (quod tamen non {equi-
turex €0, quod huiccoexiftat ) fed to.
talitace intenfrva in fenfu nuper dicto.
XLIL Ubi n¢ confundas quatuor
has propofitiones. 1% Creaturx funtab
xterno phyfice , ac realiter prefentes
Deo.  Hocratione, authoritatibus q. 3.
E&rob‘.wi . 35. quia, utibi dicebam unus
emodiseffendi phyfice, ac realiter pre-
fensalicui eft intuitive ab illo cognofci,
ut exiftens , creatura autem aliquando
exiftentes, licet non exiftantab zterno,
verumtamen ab xterno cognofcuntur in-
tuitive per DEUM phyfice , ac realiter,
ut aliquando phyfice, ac realiter exiften-
tes. 2% Eft: Creature aliquando exi-
ftentes vere, ac realiter coexiftunt toti
zeernitati Divina rotalitate intenfiva, Id
probabamnuper. 3%, Eft: creatura ab -
terno coexiftunt, vel coextiterunt Dzo,
fivé in propria, five inalicna menfura ,
hoc eft five in propriis durationibus, fi-
V¢ in xternitate ipla. Hanc propofitio-
nem nec probavi, neque probabo, quia
falfitatem , autterminorum abufum im-
bibit, utexplicui num:38. & nequé ex
prima ; neque ex fecunda fequitur’, ut
explicui. 4% Eff. Adamus, autultimus
nafciturus homo ecexiftunt hodie nunc
inhocinftanti toti zternitati Divine to-
talitate intenfiva.  Hec etiam eft falfa
Quidquid enimnon exiftit, non coexi-
ftit. At Adamus, & ultimus homo non
exiftunt hodie nunc ; in hoc inftanti 3
Ergo non coexiftunt hodie nunc ,- in hoe
inftanti toti @ternitati Divinz. Sed u-
nus coexiftit, & alver coexifter, alluden-
teutriufque verbi confignificato ad ipfos,
non verod ad xternitatem Divinam,
XLIL Objic: Extrema creata, quz
identificantur cum uno tertio fingulari, &
fimplici , identificantur inter fe - €rgo
€Xtrema creata, que compenetrantur lo-
caliter, aut temporaliter cum uno tertio
fingnlari, indivifibili, ac fimplici compe-
netrancur ineer {e lecaliter, aut tempo-

raliter; Ergo fi primus, & ultimus ho.
mo compenetrantur quoad durationem
cum tota zernitate Divina femper; &
fimul ftante abfque ullafui fucceflione ,
compenetrabuntur inter fe quoad duora-
ticnem : Nego primam confequentiam.
Quia fi eflet bona , fequeretur, vel im-
menfitatem Divinam efle entitative in fe
ipfa compofitam, vel Romam; & Ma.
dritum intimé penetrata cum immenfica-
tc, compenetrari inter {e; item feque-
retur. . Vel animam noftram efle entica- ;
tive divifibilem , vel brachium dextrum ,
& finiftrum intimg compenetrata cum
illa, intimé quoque compenetrari inter
fe. ‘Rario propter quam iftz confequen-
tiz non valenteft 1. Exeo, quod A & B
identificentur realiter cum C omnino fin-
gulari- per identitatem puram ab omni
diftin€tione tum virtuali , tum formali
ex natura rei, Iéquitur convenire utrili-
bet quidquid convenit rei C, alids jam
difcreparent in aliquo, & confequenter
in aliquo diftinguerentur ab eare: Frgo
fi huic convenit identificaricum B, hzc
eademidentitas convenire debet rei A:
itemfiilli €, convenie identificari cum
A, hoc idem convenire debet rei B Fre
gd fi utrique convenit identificari cum C
identificato cum utroque, utrique debet
convenire, identificari cum altero. Ca-
terum ex ¢o , quodA, & B comper
trentur quoad locum, vel quead dura-
tionemcum C, non fequitur convenire
utrivis quidquid convenit rei G, Erod
porteft huic convenire, quod compene-
treturcum B, quin hac compenetratio
conveniacrel A ; item quod compene-
tretur cum hac quin cum hac compene-
wetur resB, Excipe quando res C ne-
que alibi; neque aliasexiftic, quam ubi,
& quando exifticres A. v.g. (& idem di-
co de B) quia tunc certum cft quod i A,
& B compenetrantur cum C debene com-
penetratvinter fe.  Id non contingit in
iftis exemplis. Quoniam primus 5 &
ultimus homo compenetrantur quidem
quoad durationem cum Divina Arerni-
tate, fed cum hac alidsexiftente eriam,
quamquando exiftic ultimus homo , fi-
quidem ea tota-ob fuam cara&erifticam
perfectionemexiftic etiam , quando exi-
ftit primus homo, & vice verfa: Quem-
admodum Roma compenetratur fang
cum immenfitate DEr, f{ed cum hae alibi

o=

1e-




24 Difputatio 1.
quoque exiftente, quam ubi eft Roma:
Ec brachium dextrum compenetratur
cum anima noftra , fed qua alibi quo-
que exiftit, quam ubi eftillud.

XLIV. 2. Ex eo, quod primus, &
ultimus homo compenetrentur quoad
durationem cum tota divina ®ternitate
totalitate intenfiva , fequeretur compe-
netrari inter fes i alteruter duraret; for-
maliter immediaté per ipfam divinam z-
ternitatem s aut per quid huic par, fe-
ciis i duraret per indivifibiles, & fuccel-
fivas temporis parciculas. Sicut ex eo»
quod Roma , & Madritum compene-
trencur quoad locum cum Divina im-
menfitare, fequeretur compenetrari in-
ter fe quoad locum, fi altera ex his dua-
bus urbibus effer prafens per immenfita-
tem aut per quid huic zquale 5 fects i
prafens lic per circumfcripta prafentiz
particulas fucceflivas : At ex eo, quod
primus, & ultimus homo compenetren-
tur quoad durationem cum tota Divina
xternitate , non f'cquitura]tei‘utrum du-
rare formaliter immediaté per hanc, aut
per quippiam illi par. Sicut ex co, quod
duz di&zx Urbes compenetrentur quoad
locum cum Divina immenfitate » non
fequitur illas efle praefentes per immenti-
tatem aut per aliquid huic zquale. Ergo.
3.4 priori. Quoties dubitatur , conveniat
nec ne aliquid rei A infpicienda , & con-
fulendaeft ratio formalis , & quidditati-
va illius alicujus.  Sieaconveniatrei A,
huic convenitillud aliquid, fects, fi fe-
ciis. At ex una parte ratio formalis, &
quidditativa fucceflionis temporalis {tac
formaliterimmediatt in mulcitudine du-
rationum indivifibilium ejufdem rei,
quarum una funt eflentialiter anté, & a-
liz eflencialiter poft alias , fuppofito,
quod ille aliquando extiturz fint, ut ex=
plicui in Phyfica fpeculat. Difp. 4. 1. 9. &
feq. Sicutratio formalis, & quiddita-
tiva fiicceflionis localis ftar formaliter
immediate in multitudine prefentiarum,
quarum aliz habent ex fuamet effentia
diftare ab aliis, pofito, quod {int in re-
bus. Ratio antem formalis fimuleatis
in effendo femper, ftat formaliter in una
fimpliciffima perfetione, quaresita fit,
ut fitextra, & fupra omnem mutabilita
tem , & variatiopem temporum , ficut
ratio formalis fimultatis eflendi in omni
loco ftac inattributo, per quod res ita

Caput 1V,

adeft phyfice , ac realiter omni loco, ue
adfitextra , & fupra omnem fucceffio-
nem localem.  Recognofce exempla ,
quz dedi num, 32. & 33.

XLV. Exaliaparte hx perfectiones,
fivé atcributa conveniunt DEo, ut ex Au-
guftino, ex quidditateque ipfius DEr ar-
gumentabar num. 25, & feqq. Multitudo
autem illarum indivifibilium duratio-
num fucceffivarum, nec non fuccefliva-
rum prafentiarum competit relpective
creaturis, qua fanéneque funt in rebus
formaliter per Divinam ®ternitatem, aut
per aliquid huic par 5 neque fint in loco
per immenfitatem Divinam , autper ali-
quid illi zquale. Ergo creature funtca-
paces diftandi inter fe temporaliter, &
localiter ¢ unde neque primus, & ulti-
mus nafciturus homo fibt coéxiftunt, ne-
qué Roma, & Madritum funtin eodem
loco) Dzus autem ex fuamet quidditate
eft incapax utrinfque diftantiz. Ergo
licet Deus reduplicative ; utexiftens Ma-
driti diftetlocaliter a Roma, utjamdixi,
quia eareduplicatio importat Madritcum
quod fane a Roma diftat; item licet re-
duplicative » utcogxiftens diei hodierno
diftet temporaliter ab Adamo, fiquidem
hodiernus dies diftac ab Adamo; nihi-
lotamen minus DEus infe, & quoad fe,
atque {pecificative fumptus, & prafcin-
dendo & tempore >, quod per verbum
confignificatur , neque diftat quoad lo-
cum 4 Roma, neque diftatquoad ellen-
dum ab Adamo, five abultimo homine :
Quinimo praefentiffimus eft fimul ex par-
te fui omniloco, & pra:fenuﬂimus quo-
que , & coéxiftens fimul fimulcate ex
parte {ui creaturis omnibus, qua fucrunt,
& que erunt,

XLVI: Hinc pro argumentis contra-
riis folvendis , menti infideant tres pro-
pofitiones quas dedi fparfas , & nunc
colligo, 1. Quemadmodum carta hxc,
& quodvis aliud continuum quantitati-
yum eft vere ex parte rerum aggregatum
refultans nunc ex pluribus, nuncex pau-
cioribus ( prout magnum, paryum, aut
medioere fuerit illud continuum ) parti-
culis phyﬁc& indivifibilibus papyri v. g.
invicem fuccefivis quoad locum, & in-
vicem immediat® unitis refpective. Ira
tempus intrinfecum eft phyfice ex parte re-
rum aggregatum,, feit complexum 1'cfgl-
tans nune €x Pluribus, aunc ex Rzucm-

ribus



ribus (pro ut magnum , parvum , aut
mediocre fuerit ) a&ionibus indivifibili-
bus quaz actiones dicuntur mozus phyfice
invicen immediate fibi refpective fucce-
dentibus quoad exiltendum , abfque u-
nione tamen phyfica inter{e, quia aliis
fimul exifterent , quibus caufa creata ,
autcaufa prima finon adfit alia propor-
tionata, continue, inceflanter producit
rem, v.g. hanc cartam.  Unde ficue
fol continue inceflantér emittit verfus
omnem differentiam loci innumerabiles
lineas lucis, & caloris, & in quavis li-
nea innumerabiles gradus utriufque qua-
litatis 5 non quia hz linex, radii, &
gradus individui {parfi , phyfice conti-
nentur prius intra vifcera folis» & illinc
egrediantur pofted, ficuc filii erane phy-
fice intra vilcera matris, & illinc egre-
diuntur ad nos, autficutaqua erac phy-
ficc mbydrophilacio, & illinc egreditur
phyficé per epiltomiom, aur ficut fluyia-
tilis aqua erat phyfice in mari, & illinc
per occulos meatus erumpit ad nos (jam
videsbarbariem apprehendendi hoc mo-
do concinentias effetuum in fuis caufis)
fed quia vaftiffimus globus folaris conti-
nué¢, inceflanter producit circumquaque
innumeros graduslucis , & caloris in om
nibus linsis acheris, & agris , quzx ab
1plo tanquam 4 centro poffunt duci ver-
fus ambitum torum foe a&ivitatis.  Icd
Deus ratione fuze omnipotentiz conti-
nue, inceffanter producit ( hac conti-
nuata productioeft, que vocatur Confer-
yauo , {ive Duratio creaturarum ) crearu-
ras omnes, quafunt. Et hac conti-
nuata {zries produdtionum uniuscujufqué
creacurz  eft ejufdem tempus intrinfe-
Cum, nunc minus, NUNCmajus, nunc
unius horz, nunc unius diei , nunc u-
nius menfis, &c. prout plures, aut pau-
ciores fuerint illz continuate, fucceffi-
va , ac indivifibiles produ&iones; Et
propter hanc fucceflionem dacur capaci-
tas in creaturis exiftendi heri, qua vox
ﬁgmﬁc;‘.z multitudinem didtarum produ-
&ionum exiftencium ante hodiernas, &
exiltendi bodie , qua vox fignificat multi-
tudinem aliarum exiftentium ante crafbi-
nas, & exiftendi s, que vox fignifi-
cat mulcirudinem aliarum exiftentium
poft hodiernas, & hefternas,
KLVIL, 2. Licet fecundum abftra-
&ivas, imperfediffimafque {pecies; qui-

R, 2. detilloa, Theol: Tom: 1,

Succefrya combinata cum Arernitate. 2§

bus nunc cognofcimus Deum; & fecun-
dum noftrum modum loquendi ( cui fz-
piflimeé fefe accommodat feriptug ) o-
riundum ex co modo cognofcendi, Deus
fuerit heri, & fic hodie , & futurus fit cras;
ac caftigate loquendo in DEo, non eft
heri s hodie, nunc, cras; fed indefeibi-
lis fempiternitas feti indefedtibilis, inva-
riabilifque adualitas, & prafentialitas
ellendi, ut explicabam num.3r.  Ifta
namaque heri» hodie, nunc, cras, vel fune
entitative Divina, vel entitative Creata.
Si primum fequetur, quod aliqua entita-
tive Divinaerunt tranfeuntia , variabilia ,
& mueabilia , quod juxta Auguftinum
citatum num. 26, eft contra clamorem ra-
tionis naturalis. - Siz.fequetur DEum ef-
fe in rebus per aliquid creatum, & cum
Dzus fuerit ab @terno, fequetur aliquid
creatum fuille quoque ab zterno , utibi
arguebam. 3. Ad mitigandum afperi-
tatem aliquorum modorum loquendi , ad
quos nos cogit difficuleas ipfa materize ,
atque novitasetiam, quandoquidem eft
contra omniailla, quorum aflueti fumus
ab infantia in omnibus protfys aliis re~
bus, utex Auguftino adverti aum. 19. &
feqq. necefle et diftinguere inter pro=
poﬁtion&s incipientes combinationem i
creaturis, ponentéfqueillas pro fubjedto
( de his egiab initio hujus capitis ) & pros
pofitiones incipientes combinationem &
Dzo, huncaffumentes profubjetto. Ec
inter has oportet diftinguere propefitio-
nes, inquibus fonat vocula, nonaliud,
fignificans, nifi tempus, aut particulam
temporis v.g. bert , hodie, cras, guondam ,
nunc, in bac inflanti, aliguando pofica, ¢res
(de his egi num. 28.) & propofitiones im=
munes ab his voculis. Prazterea in his
etiam immunibus oportet diftinguere id ,
quod verbum quo conftat propoiitio, fig-
nificat, 8z1d > quod verbum illud con-
fignificat. De his egi num. 29.

CAPUT V.
De Aliis attributis D E1, €5 eo-

rum indiftinGione,

XLVIIL Uemadmodum in eflentia
Metaphyfica cujufvis rei
diftinguimus unum, guod vocamus Ge-
nus & alterum, quod dicimus Differentia ;
non quiafintduo, fed quianec vox fim-
plex, nec cognitio fupperic nobis ad ex-

eXpris




o Difputatio I~ Capur V.

exprimendum adzquace eflentias Meta-
ph}ﬁgﬂ&; {ed duabus, aur etiam Pluri-
bus vocibus, & cognitionibus opus  eft
nobisad hoc negotium; dualitatem au-
tem , autetiam plumlitatcm ,» quzeftin
noftris cognitionibus, aut vocibus , ap-
pingimus obje&to, more hominibus fo-
lito , ajentibus folem v.g. ecclypfari ,
cumnonille, fed illiecclypfentur , hoc
elt luce priventur 5 & dicentibus quo-
que zerreque , Urbefque receduns 5 cum ne-
que terrx, neque Urbes recedant, fed
hominesipfi , quivehuntur navi. Icz
in prafenti : dicimus , attributa Divinas
non quia in Dro ente fimpliciflimo de-
tur vere, acrealiter pluralicas ateributo-
rum ; fed quia neque lingua noftra, ne-
que mens poteft unico {olo termino vo-
cali , aut mentali explicare Deum, ad-
huc cognitum imperfe@o noflro modo;
atqué ided multis utimur verbis, ac cog-
nicionibus ;3 & multitudinem , quz in
noftris acibus olis eft, anneéimus Do,
agnoicentes tamen refexe hanc multitu-
dinem non inellz illi, fed noftris actibus;
quz reflexa advertentia , nifi cohibeac
diredtas noftras cognitiones, & locutio-
nes, nobisinfigent ha non bonas {pecies.
Igitur fuppofica neceflitate fic loquendi
ob aliarum vocum penuriam , ateributa
Divina alia funttrafcendentalia v.g, Kes
Ens s Verum , Bonum » aliqmd.  Unum 5
quz, multiplicentur nec n¢ in Divinis,
poftea difpucabo.  Aliafunt propria {o-
lius D1 , ut Omnipotentia , Immenfi-
fitas, &ec. Hac item vel funtcommunia
cribus Divinis Perfonis , utfunt ifta duo,
& alia, vel funt propria unius tantum , ut
inmafeibilizas , qua foli Patri convenit ,
' 2 quse {oli Filio , fpiraio
paffiva, que foli {pirirui fandto , vel pro-
pria duarum tantum Perfonarum, ut /jul
ratio afliva s qua de folo Patre, ac Filio
enunciari poteft, & p:‘o{fucil-xhtas , mif-
fibilitasque, palliva, qua foli Filio , & Spi-
ritui fan@o convenit. « De his erit fermo
Difp. fequente.

XLIX. Inlongum iremus,f{i attributa
propria Drr communia tamen omnibus
Divinis I nis, difputare vellemus ad-
huc fecundum modulum, quo illa cog-
nofcimus.  De Sapientia 5 Veracitate,
Conftantia , & Fidelitate egi tract. de
Fideinter explicandum cbjectum forma-
le aflenfus , quem praftamus revelatio-

Generatio I-’J(&ff

nibus Divinis , aflertoriis, Promifloriis,
atque Combinatoriis.  De Juftitia di-
fputavi tract. de Juftitia, & Jure, in cu-
jus ultima Difputatione expofui , quo-
modo abfque lzfione fupremi fui Domi-
nii potelt Dzus fe obligare ex {tricta julti-
tia, De immenfitate Dii;o. 1. de Primis,
& Ultimis temporibus num. 43, & feq
u’.‘:zprobavi, DEeum non folum {cire, &
phyfictoperari , quaubique fiunt; ve-
rum etiam efle ubiqué ratione prafenuia
ver®, acrealis, non minus, quam nos
fumusin loco, in quo fumus, quamvyis
ille modo longe altiore » & jperfectiore
{it.

L. De attributo Primares in ratione
Caufe, in ratione Principii, inratione
Liberi, in ratione Moventis, &c. Di-
fputavi in Phyfica fpeculativa Difput. 2.
num. 4. & feqq. Axioma autem illud,
quod immerito tribuitur Ariftoteli Pri-
mum f‘H ﬂ?.lﬂgil.f’?‘l(f grm’ﬂ' f’j‘z L:I’Fff(‘f careyerm 5
Et illud, quod meritd tribuitur.  Eff
menfura ceterorum ; Etillud,  Onod eff can-
[a ceterorsim oft primr:m in eo genere cxpcﬁji
in Prodromo Difput. 1. num. 119. & feq:
Impoflibilitacem  duorum primorum
Principiorum fuppono ex Polemica cons
tra Manichzos , & ex initio fymboli :
Credo in smsm DEUM 5. Fablorem, dre.
apud Auguftinum pulchrum difcurfum
Nebridii  amicifimi civis fui contra
dualitatem primi Principii, quo difcurfu.
Omnes 5 qui andisyamus , concufi fumus , ut
de fetunc Manichzo fatetur S. Doctor.
Argumentum autem illud , quo
tur in Manicheifmum :
malum? & nonerat exitns. Fr )
rebamafiuans. Undé fir malum  que illa vor-
menta parturienti corai mer I ffﬁi l;;-:?}:i:m‘ %
DEUS mens, e, {Undenon audens cre-
dere Deum efle caufam mali, adh=zfic
multum tempus Manichao cominifcenti “
aliud primum Principiuma Do diftin-
&um ex quo eflentmala, utiple facetur)
hoe inquamargumentum pottea depre-
hendit efle fallax 5 nam deprehendit ,
malum illud , hoceft culpam, non efle
fubftantiam.
vebam., wnde effer ; non efl j}'xé’_‘-’;’mff;;;:
quod olim non intellex

A,
Da-

Quarcbam unae
.t

r
rarius.

Et

-at 5 fcilicet.

eoce
L'r'-“c.,,;.

-

'3‘51%. ;

i eap

Moalumaue illud 5 quod que- 1 caprz

Tbi capas

Liberum voluncates arbisrinm caufam effe ; ut Lib,s.05

malumj:."ferm.'w, &rc. & eam !égzdnic‘- cernere

sion valeham , intellexic pofled inquiens.

Ex voluntare perverfa fusla eft libdo, & dum
er-

Trs.
CA



Jervisur libidint, falla eft confuetudo , <& dum
confueswdini non rfﬁﬂimh faila tﬁ neceffitas ;
quibus quaf anfulss, e CaLlIa igitur unica
propria, acperfe mali eft voluntas ipfa
five liberum arbitrium creaturz, quod
licet in fe ipfo fit bonum, fe tamen ip-
fum fponte inficit , concipiendo pravam
voluntatem abfqueé ullo fibi impreflo im-
opers. pulfu inevitabili, & Irl'ft’ﬁpfl‘bli‘i, Perdi-
Wil {6 gig tua Ifrael, Item. 8 quss dixerit , non
s lliin poteflate bomings vias fuss malas facere,
fgd mala opera’s ita ut bona DEUN] operari,
non permiffive folum , fed etiam proprié ; ac per
[es ¢, anathema Joe.

LI. Ex myfterio autem Trinitatis ,
ficut non eruuntur tres Dii » fed tres ,
qui funtunicus DEeus;  itd nec tria prima
Principia, fed tres, quifuntunicum pri-
4ut. ¢ mum principium creaturarum , Jnfepara-
Mt gm}pe‘ dicimus ej]é opera Trinitarss, - ait
Auguftinus's & poftea definivic Conci-
¢ liumFlorentinum, in definitione fidei,
Primum inquam Principium proprie, ac
per fe rerum indifferentium , item rerum
moraliterbonarum.  Primum item , fed
pure permiffivum, ac per accidens re-
rum malarum moraliter, quia peccati,
ut talis non datur primum, acfecundum,
fed unicum principium propri¢ ac pet fe,
7 nempt liberum arbigrium creatum (utex
i Ofea; & Tridentino nuper dixi) quod
licet {olus Dzus , ut caufa Prima det ,
conferver 5 corroboret 5 adjuverqué ,
non tamen flectic irrefittibiliter in unum
potius; quam in alterum ejus exercitiums,
quinimmo apponit illi agam, & ignem ,
ad quod voluerss porrige manum tuam; Bt in-
fuper DEus eft incapax quoad peccatum
€orumomnium, in quorum aliquo ftat
concepeus caufz per fe, ut expofui in
Phyfica fpeculativa Difp. 2. num, 24, De-
mum ex eodem myfterio non inferuntur
duo Prima Principia ad intra, Licet e-
! nim Pater , & Filius fine diftin@i produ-
' cantqué Spiritum fanéum; at ficuc non
funt duo Dii , fed unus Dsus, it non
funt duo Principia Spiritus fan&i, fed u-
nicum illivs Principium, unica {piratio=
ne illum produeens, utexConcilio Flo-

rentino dicam fiio loco.
Lil. De Attribuco, Omnipotentia.
Dicorlllamefle Metaphyfice connexam
cum pofiibilitate omnium poffibilium (id
probavi Difp. 4. Logica majoris n. 1745
& feqq. confequenterque ad has referri

R. P, detilloa, Theol, Tom, r.

Beeliags

ap 14

apaz
313

565

D

De Alizs Areributes, 27

tranfcendentaliter ) Dico 2. quod ftando
folis rationibus phylofophicis , fecus
ftando auchoritati , ‘non eft proprium il-
lius folius producere per creationem. Id
probavi in Prodromo Difput. 4. ubi 4
cap, 10. folvi duodecim Cardinales ra-
tiones formari folitas contrk Creaturam A
qua poflit operari per creationem, five
ex nihilo. Dico 3. Omnipotentiam indi-
fpenfabiliter concurrere immediate cum
omnibus caufis fecundis ad harum effe-
tus refpedtive & quidem per eandem ip-
{fam ationem, per quam operantur ipfa
caufz fecundaz, quin concurfus hic dele-
gabilis ficullialii.  Hoc probavi Difp. 3.
Phy( fpeculat. n.16. & feq. Dico 4. il-
lam concurrere eo ipfo, fed pure phyfi-
ce atque per accidens ad malitiam for-
malempeccati, fi confiftat in pofitivo.
Id expofui’s probavi, atqué defendj ibi-
demanum.z4. Pofted verd num., 32. &
feqq. aperui, & fancivi tendenciam de-
cretiapplicativi omnipotentia ad produ-
cendumfimul cum creaturis quidquid hae
phyfice producunt, & confequenter ad
producendum purc phyfice malitiam for-
malem peccati. Etdemum ibidem n. 54,
oftendi modum, quo DEeus determinat
caufas fecundas quoad fpeciem , inten-
fionem , durationem , atqué individua-
tionem fuorum effe@uam,. Dico 5.
Quod Omnipotentia confervet creatu~
ras omnespermanentes, & confequen-
ter quod ha durent , five perfeverent ,
five fint in tempore intrinfeco: hac in-
quam confiftere phyfict ex parte rerum
in continuis , indivifibilibus, atqué ef~
fentialiter fuceeflivis adionibus, quibus
Deus inceflanter producit ommnes » &
fingulas creaturas , qua fine.  Id exem-
plo [olis continue fucceffiué producentis
lucem, & calorem verfusomnem diffe=
rentiam loci : & mariscontinué firccefs
five effundentis fluvios, & fontis contix
nuc fucceflive aquam emittentis, & lu~
cernz continug fucceflivé lucentis, ex=
pofui nuper ex Difp. 1. de Principio &
fine mundi num. 14. 8 34. Dico 6. Ean-
dem omnipotentiam unico impetu fux
activitatis produxifle fimul (non utiqué
una individua , & fingulari acione ,
led innumeris invicem coéxiftentibus )
Ceclum Empyreum , Angelos omnes
terram , aquamque implentem fpativm
a fuperficie hujus globi terraquef ufque
ad




Pfal100.

28 Difputatio 1,
ad confiniaEmpyrei, & poft tres horas
Produxiﬂ% lucem materialem, illuftran-
tem celum illud.  Focexplicui ibidem

A cap. 3 Ubi dedi fyltema creationis
mundi. Quales, & quomodo menfu-

randz ille horz , atque dies, quando
nondum eratfol, nequé firmamentum,
qualia item , & quomodo erantillud Ze.
Jperé> & llud Mane, qua meminic fcrip-
tura, expolueram ibidem toto cap. 2.
LIII. De illis duobus infcrutabilibus
Aceributis , Mifericordiam , & Fudicium
cantabo bt Domne , ex quibus nafcitur:
aterna Angelorum, hominumque, aut
fxlicitas, aut infzlicitas , hoc eft arca-
na illa difcretio foli Do nota, & factibi-
lis Prazdeftinatorum a Reprobis. . De
his inquam agam poltea, quando men-
tem difputabo S. Auguftini circa igfpira-
tiones Divinas , quibus Dzus fubvenit
infirmitati noftrz ; non quia polliceor
dare tationem, quam nec Paulus, nec
Auguftinus dedére, confugientes ad }il-
lud. O alzizudo divitiarum, &e.  Sed quia
fuppofita ignorantia , quam habemus
modo, rationis, propterquam DEUS ,
qui toties afleritur in Scripturis non ac-
ceptor Perlonarum, alios eligit in vafa
mifericordiz , aliosabjicit in vafa igno-
miniz; hac inquam fuppofita ignoran-
tia exponam ibi , in quonam confiftat
phyfice ex parte rerum ea clectio ele&os-
rum, & reprobatio reproborum; itaug
firma, & inconcufla maneant hactria,
quz omnino firma efle debent. 1. Pu«
ragratia, & mifericordia Dxr erga fal-
vandos , qui profedo gratis falvantur,
nec non rectitudo judicii erga illos, qui
damnantur , non quatenus fuppofita il-
lorum perfeverantia finali, & horum fi-
nali impcenitentia illos evehat » &'.11105'
detrudat, quiain hoc nulla eft difficul-
tas; fed quatenusita difponit, & com-
binatres. Ueillis, fecus his, pradefi-
niat media, quibuscertiflime liberantur,
2. Certitudo; atque omnimoda infalli-
bilitas falutis illorum , & ®terne mortis
horz. 3. Libertasindifferentiz in utrif-
qut, quandorationis compotes funt ,ad
ultimamactionem, exqua dependet -
terna falus , vel mors.  Horum trium
concordiam infinuavi in Philofophia na-
tural. Difp, 4. n.148. & feqq. Sed fuit il
la infinuatio mera, quam {olam res illa
pofcebat.

Capu V.

LIV. Quoad diftin&ionem, vel in»
diftintionem ateribucorum inter fe, at-
que ab eflentia memineris zconomiz,
quzeftin Deo, DEUS timws.  Procef-
fiones due , nimirum Filii 18z Spiritus fans
cti, &utravisautactiva aut pafliva. Per-
{onalitates zres » nempe Paternitas, fi-
liatio , fpiratioque pafliva. Relationes
quatnor , {cilicet Paternitatis 5 filiationis,
{piratoris, & Spiritus fancti.  Nationes
guingue. - Videlicet he quatuor, & In-
naicibilitas, qua charater feunotio eft
Prima Perfonz. Hoc fuppofito fit con-
clufio. Attributa neceffaria abfoluta v. o
Omunipotentia, Sapientia , Intelleus,
Voluntas, {cientia, Amor;s & odium ne-
ceffaria, & eflentia Divina nec realiter
nec virtualiter 5 fed folum ratione no-
ftra diftinguuntur invicem.  Cazterum
a duabus proceflionibus five aivis, five
paflivis a eribus perfonalitatibus 4 4 qua-
tuor relationibus, & 4 quinque notioni=
bus illa omnia diftinguuntur pure vittua-
liter. Ratio eft. - Licet ith identificen=
tur cum his (omnia quippe que funt in
Dro fune DEUS ) ut aliquod conveniat
his, quod repugnat illis v, o. Producere.
Produciycire. Diftingueteque Petfonas Di-
vinas: & viceverfa,aliquid conveniat il-
lis, quod repugnet his v.g. invehiri in
omnibus s &iingulis Perfonis: & hacde
caufa diftinguantur virtaliter ab his. Ve-
tumtamen nil prorfus convenit uni ateri-
buto neceflario abfoluto ; quod non con
veniat aliis, & eflentie, & adibus ill
neceflariis intelledils, & voluntatis ; er-
go ab his non diftinguuntur nifi folum
formaliter relate ad imperfeftum no-
{firum modum cognofcendi , nimirum
quatenus ex vi pracise hujus expreflionis
ommipotentia €.g. nequimus {tatim aflequi
identitatem ipfius cum immenfitate, in-
tellectu ; voluntate , & {cientia necefla-
ria, ficutexvi praecisc hujus expreflionis
animal nequimus ftatim affequi identita-
tem cum rationali.

LV. Hinc primo eflentia Divina,
intelleGuss voluntas , {cientia necefla-
tia s amor neceflarius ; zternitas, &ec.
{unt quidem verba diftin&ta, quorum u-
{us eft nobis neceffarius. Ut mutud in-
telligamur ¢ Aftcuminilla fimpliciffima
entitate non dentur centones illi, qui-
bus nos induimur, idcircod illa funt ver-
ba, idem prorfus obje&um fignificantia,
fion




non quatenus in D Eo "non dentur illa
omnia, fed quatenus omnia illa fune u-
num ; & idem realiter, ac virtualiter
Quaproptet infenfu objetivo, & reali
intelle@us ; & voluntas, & fcientia ne-
ceflaria utpote realiter s & virtualiter
identificata cum omnipotentia concur-
runt phylice immediate ad operationes
creatas, quin ha fint immediaté liberz
Divine voluntati, quia videlicet eflen-
tialiter prefupponunt alium adum im-
mediatius liberum ex quo proportionate
derivantur, nempe Divinum propottio-
natum; decretum, Obeandem identi-
tatem cum Voluntate ; Intelledtus, &
Omnipotentia funt in fenfu reali; & ob-
jectivo immediaté libera refpedtu decte-
torum DEr, nonrefpedu rerum difpara.
tarum.  Irem infenfu reali intelle@us il-
leeft formalisipfa intelle@tio neceffaria
& voluntas illa eft formalisipfe amor ne-
ceffarius 3 item intelleGtus ille amat, fiuin
turque libertate ad adtus eofdem , ad
quos voluntas illaeft libera , & fimiliter
voluntas illa realiter intelligit , eftque
neceflitataad adus eoldem , ad quosille
intellechus.

LVI No# tamen propterea conce-
dendumeftabfoluce actum intelleGus el
{e actum voluntatis , quia hic terminus
abtus intellecins fpponit pro folis cognitio-
nibus & hic aélus voluntarss pré folis dmo-
ribus , odiis ; volitionibus , ac nolitio-
nibus.  Atlicet intelledtus, & voluntas
fint penitus idem ex parte objedi 5 &
confequentet quidquld procedit ex uno
procedat ex altero; nihilominus cogni-
tiones conitingentes diftinguuntur vireua-
liter in Droab amoribus, odiis; &c. et-
g6 licet, &e. fic licet potentia volitiva, &
nolitiva fit eadem , nihilominus, quia
volitiones, & nolitionesnon funt idem,
proptereadici non poteft abfolute adum
potentiz  volitive efle adtum potentie
nolitiva s ficutneque a&um potentiz vi-
liva, effe actum potentiz intellediva:
licet juxea fatis ptobabilem philofophiam
potentiz non diftinguantur in homine.

LVIIL. Hinc 1. refpectu {cientiz fe-
ceflarix ; utdiftindte 4 verbo, & amo-
tisneceflarii, uediftingi i Spiritu fancto
fon dacur in Deo potentia per modum
actus primi realis, formalis, aut vittua-
lis, fed tantum Logiet 5 quia licet detur
potentia per modum adtus primi phyfici

D3

De Alis Astriburss,

19
refpectuverbi, utpote phyfict producia
Patre, & refpectuSpiritus fandi utpote
phyfice produéti & fpiratione s verumea-
men nec intelledtus; neque voluntas
producunt phyfice , aut formaliter aut
virtualiter fcientiam s vel amotetn necef.
farium: quia nullo ex his medis diftin-
guuntur ab eis.  Sed tantum ratione no-
ftras quatenus aflueti diftin&ioni inter
potentias humanas, & fuas operationes
apprehendimus generaliter intelleGum,
& voluntatem DEr, ur producentes
fcientiam, & amorem neceflarium. Si-
cut etiam apprehiendimus rationale, e
radicem , ex qua pullulat rifibilitas. Sed
rationi cedat apptehenfio ; nam etiam
apprehendimus  Patrem zternum pet
modum fenis » & Angelos per fpeciem
Juvenum, & utrobique fpernitur appre-
henfio.

LVIIL Hinc 3. in fingulis Perfonis
Divinis eft intellectio neceffaria, & a-
mor neceffarius; fingule namque agno-
fcunt 5 & amant; fed non fingilz pro-
ducunt Verbum, aut Spiritum fan&um;
quippe intellectio illa non eft ubilibee
productio verbi ( idem refpective de a-
more ) fed in perfona tantum , qui ca-
pax fuerit producendi Verbum ,  ficug
gratia habitvalis non eft ubivis fliatio
Dzradoptiva, fedtantumin fubjefto ca-
pace: At quamvis fic in fingulis Perfonis,
non funt fingule capaces producendi
Verbum § nam Fide conftat folum Pas
trem producere Verbum, ergo {olus, &¢.
Unde non datur locus intelle@ioni, aue
amotinotionalibus, 1d eft intellectioni
qua Pater producat Verbum & amori
quo fpirator notionalitet producat Spiti-
tum fan&um. Hz quippe notionalita-
tes non videntur neceflariz: & non fung
multiplicandz res abfque neceflicate.

LIX. Hinc 4. -Vertim eft DEUM fe
amare, quia fe cognofcit : Item nihil
volitum , quin prazcognitum; fed non
femper ob precedentiam tealem , aut
virtualem cognitionis ad amorem § ficut
fie¢ quando dicimus; ided 4 prioti ho-
minem efle tifibilem, quia eft tationalis,
{ufficicenim veritati iftatum ,; & fimilitifm
propofitionum » quod unum fit ratione
noftra prius altero ; ‘quatenus tino utd=
mur ad probandum alterum non & cons
verfo.  Sed hoc poteft ftare abfque pra-
cedentid teali, & virtuali; & cum fold
priE-;




T Wy 1)

30 Difputario I Caput V1.

pracedentia per rationem, ut contingit
in effentia refpectu proprietatis metaphy-
fice; ergo ex veritate iftarum propofitio-
num nihil contra nos; quod fi pertina-
citerinfiftas, illas propofitiones fignifica-
re prioritatem realem , aut virtualem,
ftatim negabo illas veras efle :  fimilicer
verum eft; DEUM vivere in aéu {fecun-
do intelle@ione , & amore neceflario;
aft non vita, vel motu fimili noftre, id
eft, ftanteinco quod immanenter ope-
retur in fe aliquid; fed vita ordinis al-
tioris, ftante nimirum in acuali puriffi-
ma identitate cum intelleGione , qua
percipit oby,&a neceflaria , & cum a-
more , quo fertur neceflario in fe ipfum.
LX. Hinc demum in fenfureali Ver-
bum producitur per Voluntatem , amo-
rcmquu neceflarium, fiquidem plodu-
citur pfrmtelk({aonem realiter, & vir-
tualiter indiftinétam ab his. Similiter
Spiritus fanétus per intelletum , necef~
fariamqueé intellectionem, fiquidem pro-
ducitur per amorem neceflarium indi-
ftinGtum virtualiter ab his: fed quia ver-
bumex fua caraderiftica proprictate eft
expreflioveritatum , nonautem pondus
é&ivum , & expreflio potius alludit
ad intelle&tum , & cognitionem , quam
ad Voluntatem, & amorem; item quia
Spiritus fan&tus ex fua fimili proprietate
eft nexus , feir pondus affe¢tivum, non
autem expreflio veritatum, & hoc po-
tius innuit voluntatem , & amorem ,
quam intelleGtum, fet intelle@ionem :
1dcirco aperiendi ergo has caraéterifticas
proprietates communis eft PP. & Theo-
logorum vox. Verbum procedere per
intelleGum , & non per Voluntatem, ¢
converfo autem Spiritum fanGun. In
{enfu vero reali materiali, & prout res
funt ex parte objedi, tam procedit Ver-
bum per Voluntaterm, amoremque ne-
ceflarium , quam Spiritus fandus pet
intelledtum, [neceflariamque intellectio-
nem , quiahxc quataor nec virtualiter
diftinguuntur:  Sicut nec mifericordia ,
& Juiticia, & tamen eft vox communis
condonationem peccatorum nafci ex
mifericordia, & non ex juftitia, ¢con-
trario correptionem ex juftitia, non ex
mifericordia, vel immenfitate, Et fic
explicare debes teftimonia , quz objici
poflunt , & folene.  Sicut etiam eft
communilima vox intelleGum noftrum

Serium hos ineffabi

effe potentiam neceffariam , voluntatem
efle liberam: Et tamen communis fatis
Philofophia nonagnofcit diftindtionem
ullam adhuc virtualem inter has duas
potentias.

CAPUT VI

De Conftitutione Astributorum ,
[Jeie Denominationum , fet: Terminationum
ﬁit altuum Cﬁn!iﬁgemium.

LXI. Bfcuriffimares, de qlm me-
rito dixit P. Hquierdo 2 s
leeft, nec [Jen: anobis, pro? 1
i}oeﬂdwperce(:' ibile: Egodico, nec emiplea
ne s & conftac 3 poﬁ riori ex m*nn._mﬂ.
fylvafententiarum , in quasabiere Theo-
logi s folvendi caufa hunc nodum. h_’l-
tur poft difputata attributa neceflaria in
aliqualem incumbens explicationem
contingentium : * Dico. A&us contin-
gentes intelleis , ac voluntatis D 1
{fumpti quoad entitatem , & quoad de-
nominationem  {ivé terminationem ,
funt DEo adequate intrinfeci, quando
exiftunt; fed diftinguuntur invicem vir-
tualiter; nec non ab eflentia Attributis:
neceflariis, Divinifqué relationibus. Dif-
ficultas rei pr:cf&mis aperitur hoc difcur-
fu. Exuna parte conftac fide, rationé-
que naturali, poflibile elle Metaphyfice
quod DEUS neque produxiffer , nequé
ler(fUCClc \L;]J.al]t(.t meam :ln.n'l.ml, \.‘C
con{cqucntcr, quod non habuiffet {cien-
tiam abfolutam wvifionis ci illam -
Quoniam libere libertate indiff:
abique ulla antecedente n
duut » & producere volt xw
meam.  Er go potuit non e
volitio q'n\o]mt illam pro
{imiliter potuit non efle in rebus fcientia
qua videt exiftere animam meam,
alia parte haze vohtio, & fi
realiter entitative pfc DEUS ,
utpote actu pu.uﬁ:mc, nil da-u.‘ eXtre
peum; nil alienum, nil creatum, quia
licet nos fimus capaces habendi in nobis
ipiismti]ta, quaz nonfunt homo , fiqui-
dem noftri actus intelle@iis ;s & volunta-
tisnon funt homo, {ed accidentia {piris
tualia hominis; in Dro tamen nil datur,
quod non fic DEUS; alias darentur ac-
cidentia entitative Divina, atque dare-
turin DEo compofitio ex fubftantia, &
accidentibus Divinis : Ergo vel DEUS
non

e T <
nerentias

in "(, DI1S




\

non habet libertatem indifferentixz ad
volendum produeere animasnoftras , vel
aliquid entitative Divinum potuit defice-
re.  Propterhoc diftinguune multi inter
entitatem dictz volitionis , atque deno-
minationem volentis, interimplicitum,
& explicicum illius , inter redtum , &
obliquum , fivé connotatum , inter ef-
{entiam , & terminatienem (tnvenies A
liaverba fimilia paffim ) & aiunt.  Enti-
tatem, implicitum, redtum, eflentiam
volitionis illius efle quid entitative divi-
num, &efleindefe@ibile, & efle inca-
pax, ut fit DEo paflive liberum ; deno-
minationem vero folam , explicitum ,
connotatum , obliquum , terminatio-
nemque ad creaturas, efle Do paffive
liberam, & confequenter defedibilem
atnonefle adequate Do intrinfam , {0
non efle adequate entitative divinam ,
quoniam, utaiunt, conftituicur per ip-
fam creaturam, ad quam terminatur ,
aut per aliquid aliud creatum.

LXII. Contri hoseft conclufio pro-
pofita.  Erexplicatione Myfterii Trini-
tatis, cuihocelt prorfus affine adjucus ,
ajo; ficutin unaquaqué Divina Perfona,
utinvicem colloqui poflimus , difcerni-
mus duo; nempe entitatem eflenciam ,
fubftantiam ipfam Divinam, & infuper
relationem , {ive perfonalem propriera-
tem; non quia hze non imbibar in om-
ni penitus {uc conceptu fubftantiam &
entitatem divinam maxime juxta fenten-
tiam infra dandam , per quam hze fo-
verl debent : videlicet relationes Divi-
nas nil entitatis exiftentiz , aut perfe-
¢tionis addere fupra effentiam Divinam;
{fed quia nen imbibitillam talifpecie de-
terminata identitatis, nimirum realis, &
fimul virwalis (ficut difcernimus inter
differentias entis , & ipitm ens , non
quia illz non imbibant in omni fuo con-
ceptu ens, fed quia hec tranfecendentia
non eft reciproca ) Unde nafcicur, quod
non obftante mentali impra(cindibilita-
te relacionum ab eflentia mulea poflimus
affirmare de iliis, qux non de hac, Sic
cum proportione aliqua, in uno quo-
que actu divino contingente, five intel-
le@us, utfcientia libera vifionis, fcien-
tiamedia directa, aut reflexa, five Vo-
luntatis, utvolitiones, ac nolitiones li-
berz, duodebemusdifcernere, utloqui
poflimus ; nempe entitatem, eficntiam,

Conflitsirio AZuum Divinorum. 31

realitatem , quidditatem , feit fibftan.
tiam fillius adus, & infuper denomina-
tionem , {ivé terminationem ipfam ,
{cientis, volentis , aut nolentis. Di.
{cernere, inquam, non quia hz deno-
minationes non imbibant 1n omni prot-
fus fuo conceptu entitatem , fubftantiam-
que divinamfed quia illam non imbibune
tali pecie identitatis, nimirum virtua-
lis.

LXIIL Undé nafcitur, quod licet ,
neque loqui , neque cogitare poffimus
de his denominationibus, quin ibi {one,
ac ftatim affulgeat entitas, & fubftantia
ipfa Divina , multa tamen pollimus af-
firmare, ac negaredeillis, quanonde
his (ficut licer, nec loqui, nec appre-
hendere poflimus differentias Entis rea-
lis, quinibifonetipfimEns, verumta-
menille funt quid adveniens , & fuper-
additum enti, ut vel ipfi Logici expli-
care folent) quia ad hoc fufficic, quod
ille denominationes diftinguantur vir-
tualiter ab effentia, fetiut caftigate ma-
gis loquamur, quod non identificentur
virtualiter cum illa.  Aclicet proriiis
identificentur realiter, itautintora ipfa
denominatione {cientis, atqué volentis
ubique occurrat entitas divina, tamen
non identificantur realiter & virnialiter
quia , ut fupra adverti deprahenfaeft ex
principiis Fideifpecies quadam identita-
tis realis , & realiflimz , qua non eft
identitas virtualis.  Ergo quamvis prze-
di¢tx denominationes plend , & adz-
quate trafcendantur ab entitate Divina,
ita poflumus difcernere inter illas , &
hanc, utaliquod poflimus afirmare , aut
negare de uno, quod non de altero,
Verbigratia. Decretum gquoad denommatio-
nem s que fecundum omnes fus objeltivas for.
malitates gft effentia divina, eftcontingens; fen
e effentiaipfa Divina: Sicut dicere pofiu.
mus. Paternitas 5 qua fecundum omnia Jiz
predicata aﬂ#mia ipfa Divina, generat 5 &
Jpirat - fecus effentia ipfa Divina. Er ficut
Logicidicunt, Perfeiras , quee fecundum
omnia fua predicata eff Jormaliffimé ens confti-

auit [peciem , dividis Jpecies 5 eft adveniens , ¢

Juperaddita Enti s fecus fim ens. Cui cxem-
plo femperinfiftendam eft, non quidem
probandi, fed explicandi ergo, & hanc
difficultatem , & illam de relationibus
nihil entitatis habentibus {upra ipfam di-
vinam effentiam,

LXIV.




32

LXIV. Dico ergo. Actus hos con-
tingentes fumptos non modo quoad enti-
tatem,fed etiam quoad denominationem
{ciendi , volendi , atque nolendi, efle
DEeo adaquate intrinfecos per realem
identitatem cum eo ; nam ut tales non
conftituuntur per aliquod Do extrinfe-
cum; ergo ut tales funt Do adaquace
intrinfeci. Probo antecedens.  In Dro
dantur actus contingentes, qui ineflica-
ces funt, eo quod non connefantur
Metaphyfice cum fuis objeis, v.z. Vo-
luntas de falute omnium homin t'm. Vo-
luntasde eo, quod Peccator bene uta-
tur auxilio fibi collato. Decretum in-
d:!‘ﬁ:rentcr:l?‘-p'r'..(lti\”'m omnipotentia,
amores , & odia fimplicia, &c. Per
quod ergo creatum confticuuntur hi a-
&us? non per exiftentiam {liorum obje-
&orum, quia haec nonfemper datur, ut
patet in falure omnium hominum, Non
per Coruudem carentiam; nam; licet a-
&us easefle inefficaces,confiftat in caren-
tia connexionis cum fuis objectis; atta-
men efle volitiones , feti amores ..lm um
non conftituitur per ecam carentiam ¢ yvel
nolitio effics L\f, & nolitio ineflicax ejufs
dem objedi haberent cadem omnind
Lon&m.twa.

LXV. Similiterin Dro danturacus
contingentes reflexi fupra alios adtus di-
vinos contingentes v.g n’)l itio prolc-
qucmh creaturam ahalw n amore, ‘-’5_1
odio, autindignatione ; hls nan quca'
fectibus poteft DEUS libere fuperfedere,
cum ncqué bonitas creata, neque mali-
tia, quippequaamb {unt finitz , ne.
ceflitent DEUM ; Livuadrvncn\,m, five
adodium. Per quid ergd creatum con-
ftituuntur hi actus reflexi! non quidem
perbonita infam , aut malitiam crea-
ture, aut uc tiam , conjun.
¢t enim cum u vel utrinfvis ca-
rentia notc“ DEUS non
lexos , quia fuppoiito p y
ure, non et DEWS neceffitatus
1m nelo tibi mfﬁf proprer 3f? Pud P(’C—
militer dantur 1n l)Lo actus:
undckivi, uc decretum,
indifferenter applicativum omnipoten-
tiz ; atque conc "Lw:‘\"".llf"b, it Decretum
L\rmei,m gloriam , {idecedamus in gra-

: Per quc\d creatum conftitnuneur hi
aﬂ"us 2. Ex parte rerum £on datur qmd
piam, quodin feipfo fic veritas disjun-

EAtimMme .
Contingentes

Difputatio I.

Capie V1,
&iva , aut cenditionata ;
funt denominationes prove
&ibus intentionalibu

modo conditionatis ;

hx namg

ficut objecta efle

habere a&usees, licet non dentur ad
alii, aquibus nafcantur illz denomina-
tiones , & per quos illz conftitvantur.
Ex quo difcurfu colligitur , vel expun-
gendoseffe in D £ o omnes iftos aétus ,
quos fcm}w. agnovit in 1plo Theolagia,
w:l dicendum illos non conftitui, ut ta-
les, per quidpiam creatum.

LXVI, Secundo. Volitio efficaxexi-
ftentiz hujus mundi vifioque abfoluta , &
determinata ipfius , funt adus divini
contingentes. -~ Potuit namqué DEUS
non decernere , & confequenter neque
videre hujusmundi exiftentiam. At non
conftituuntur ut talia, id eft quoad
hanc denominationem , per aliqued
creatum.  Probatur.  Si per aliquid ,
maximé per exiftentiam ipfam volitam,
& vifam ; fed non per hanc': ergo.
Prob. min: Inter illam velitionem , ac
vifionem datur ordo priotitatis ; Ided
) ¢a prioti DEUS videtmundum ef~
fe, gquizeft, & ideo eft, quia DEUS il
lum eflt woluie: At non darerur hic o
prioritacis » {i volitio, & vifio ut t
conftituerentur per ex )
mundi; quia talis ordo non ¢

rmata, velnegata, po:(::’%qui‘ DEUS
5

funcunum, & ic
liter , quandoquidem i
talibus non cot wven
abfoluta, vele
quc in exifte
efle prior fe i

contingentes, ut
quid creatum , de
tales ordo priorizat
LK‘V“. St co
bras reduplicationur
deris, nam quidq
lam aliam xcafm
creto, uttali, &
nem conting
formalitatem t
exiftentiam ip?mnf‘.‘-umii. Rurfu
lamaliam in ea vifione, ut t
cundum term
tem divinar
tiammunds ( d

nififorr




illz formalitates pracise, ut tales non
habent ordinem ditum ; item neque
hac exiftentia: Ubi ergo eft diftinétio
yirtualis , ordove prioritatis inter illud
decretum, & vifionem illam, ut talia:
Denique fententia contraria non relin-
quit Deo libercatem ad actus fuos inter-
nos, fedad fummum libertatem media-
tam ad operationes externas, & creatas,
quz olim fuifle viderur fentenria Aureoli.
Etenim decrerum hujus mundi , ue tale,
& fecundum denominationem, fel ter-
mipationem conungentem ad hunc
mundum, przcisedicitduo : Unumeit
Divina formalitas neceflaria, alcerum ex-
terna ipfa productio mundi. Ad illam
formalitatem Divinam , utpote necefla-
riam non habet DEUS libertatem indif-
ferentiz: Ergo folum reftat libercas ad
productionem ipfam mundi; qua eft a-
cioexterna: Imo neque ad hanc, quia
cum non {itexercitium immediatum di-
vinz voluntatis , non poteft effe Deo li-
bera, nifi mediace, quatenus {fuppondt
adtum DEo immediatius liberum , ex
quojp!idimauft: Slcutcommg:t Inno-
{trisactionibus externis liberis: Ergo fi
talis aus immediatus liber non datur in
Drzo, nequt\: aétio ipla externa erit Deo
libera adhuc mediate ; ergo ex contraria
{ententia fequitur immediate ruina liber-
tatis Diving immediata, & poftea ruina
liberratis mediatze.

LXVIill. Totum pondus contrariz
fententiz ftatinhoce: qui fieri poteft > ut
res entitative Divina deficiat, fen nihil
ficz Imprimis abfit xquivocatio. Itz
phrafes fignificare folent rem aliquando
efle, & aliqguando non effein rebus; non
dicimus hoc de adtibus Divinis contin-
gentibus; nam cum fit illiseentialis -
ternitas, {i {emel exiftunt, ab zterno,
& in zternum exiftunt; {ifemel non exi-
ftunc, utrovis modo, non exiftunt,  So-
lumergo dicimasfieri pofle, ue nufquam
in tota @ternitate exiftat quoad denomi-
nationem actus ille Divinus comingfns 5
quimodo exiftit in tora zternitare. V.g.
Scientia, qua DEUS videt nos omnes in
hoc puncto temporis federe in hoc gym-
nafio, ltem fieri pofles ut in tota ater-
nitate exiftatadus , qui modo per totam
xternitatem non exiftic, v, g. decretum
reprobativum S, Pauli.  Beinde Re-
fpondetur dire®e, Hac difficultas ea-
R, 2. detlloa, Theol, Tom, 1.

Conflitutso Atuum Divinorum,

E

33
dem, vel forté major cft, quam Trini-
tas , eodem itaque modo, quoillam ex-
plico. Loquendo in genere non minus
repugnat aliquod entitative divinum
phyfice produei ab alio , qui quamyis
non ficaliud , eft tamen alius, quam ali-
quid entitative divinum non efle in re-
bus. At nihilominus aliquid entitarive
divinum phyfice producitur ab alio, Fi.
lius feilicet a Patre , & Spiritus fan&us ab
utroque : Ergo, &c.

LXIX. Ratio explicans ambo hz:
eft. Licet repugnet aliquid entitativs
divinum phyfice produci productione ea-
dente fhpr;i divinitatem ipfam, non ta-
men repugnat phyfice produci produ-
¢tione appellante fupra perfonalitatem ,
fen relationem , que licet fir entitative
Divina, tamen diftinguitur vireualiter 3
Divinitate 5 Undé datur capacitas, ut
non produéta, neque producente divi-
nitate , producat, vel producatur perfo-
nalitas, five relatio. Hocin prafentia-
rum.  Quamvis repugnet aliquid enti.
tative Divinum nufquam exiltere , hoc
eft deficere defedu appellante fupra divi-
nitatem, non tamen defectu appellante
fupra denominationem, feli terminatio-
nem contingentem decernentis , volen-
tis, aut nolentis , quia he denomina-
tiones licet entitative divina diftinguun-
tur virtualitera Divinitate , cum hac fit
neceflaria & illz conungentes.

LXX. Hinc primo : Sicut Divina
relationes non diftinguuntur virwualiter
ab attributis abfolutis, & effzntia Divina
quoad entitatem, fubftantiam, exiften-
tiam, ac perfectionem , quia ut poftea
dicam eadem prorfus indivifa entitas ,
fubftantia , exiftentia , atque perfectio
eft in omnibus divinis; fed folum diftin-
guuntur virtualiter quoad rales relationes
Paternitatis, &c. Ita aGus continNgentes
Divini non diftinguuntur virtualiter
quoad entitatem , exiltentiam, fubftan-
tiam , perfeGionem , & effenciam ab
ackibus neceflariis ob eandem rationem;
n¢ Deum comminifcamur compoﬁtnm
ex infinitis effentiis , entitatibus , exi-
ftentiis, & fubftantiis virtualicer diftin-
&is.  Solum ergo diftinguuncur virtua-
liter ab a&ibus neceflariis quoad denomi-
nationem decernentis, {cientis, &c. qua

deno-




Di;’pr:f.'zz.?o I

denominationes precise, ut tales diftin.
ntitate, fubftan-

Sicut relationesDi-
Vi Acantur victualiter , fed

folum realiter cum fuamet ¢
pidem di
ia Divir
ipfarummet c;);-ncia s cum ne
I’Lu..-;in, neque ]' r['(m't coni
ind effentiauna ab L(al 1'_1, & J.A..L

[1

» que eft
n fint idza

"(‘[" t ge-
=]

lativa

entia, una
cente, & fi-
ntiz ftar multipli

crerorum ; atq
tur locus, ut e
{tentia aGuumc r‘m:ml'-‘
Nncce
bera 3

five {cientis fit contingens ,

ol CC

denominatio

& ¢ DEo [1.}(_-
ra3 nempe quiahzcdenominatio diftin-
tur virtualiter ab eflentia , entitate ,
& in hec fenfudico,

e fua,
1 cusn‘c;n'lfé contingentes; & libe-
entitatem, fed tantum
Sicut22  §ead
1quoad enti-
im quoad

= i ;
exiltentia

s}
ct

:
ros DEO <“"”.‘-:.’|
quoad de

n ab entita-
eater efle il-
& reali-
{it enti-

ool Re
$V.2. INE-

Sin vero qu r'i'o fit de r
fpondemus Paternitar
illud for: & imme
ter generat Filium addes
[éll!ﬂltﬂ]’cllft S
tate, ot {imul d

I o
1a1C 4

realit

in ratione entitatis,
litatis , & aliqualitatis , 1
maliffimam entitatem, &
vinam, quiaomnia, qua
funtuna {i !
{ubftantia ,'
quaitio fit de dictis de
hoc fenfu , rc-‘poqﬁu eft
parte rerum em.t:tc.m ipfam, feu eflc
tiam neceflariam DEL

LXX H ‘vcmn*

cludunt C’{ .llﬂ =

llllt i \ ”

res 5 &

tate di
Ltatem al=

GllL.”LLL:'




entitas ipfa divina, 2. Adus conzinganzcs s O
velaviones nihil  addunt Entirait )i divine,
Prima ¢ft vera, fecunda eft falfa , nifi
hnic fecundes addacur ;5 nibil entirars ad-
duney Gout roze perfeitas ¢ Jormaliter ens , eft
verum , vel faltem valde commune in
Philofophia. Perfeirns nihil addir fipraens 3
cltfalfum. Et ratio femper eft cadem;
fcilicer, quod hie praftat non reci proca-
tio identitacis formalis , praftac ibi non
identificatio virtualis, Quod nifi menti
infideat, facilis erit hallucinatio in argu-
ente, & refpondente,

LXXIV. Ob: Rem exiftere eft for-
malifime dari ipfius effentiam , entita-
tem, ac exiflentiam; ergo omne illud,
cujuseflentia, entitas , & exiftentia fem-
per ac neceflario damrin rebus, eft tale ,
ut femper ac neceflarié decur in rebus ;
Aftper nos Effentia, exiftentia , entitaf-
que actuum contingentium quoad deno-
minationem femper , ac necellarid datur
inrebus, quia nihil aljud eft, quam ipfa
anica eflentia, exiftentia, atque entitas
Dxr: Ergé adus contingentes {femper ,
ac neceflario dantur non folum quoad
entitatem, fed criam quoad denomina-
tionem; ergonon {unt contingentes, 8¢
liberi Dro adhuc quoad denominatio-
nem : Antecedens probatur, tum quia
rem deficere nihil aljud eft, quam defia
cere fuam entitatem, five exiltentiam ;
ergo rem exiftere nihil aljud eft, quam
dari fuam enticatem, five exiftentiam ;
tum quia vel res exiftit, quoties datur fua
exiftentia, vel non: fi primum habetur
intentum.  Si fecundum , quid eft ,
quod deficit tunc rei n& exiftar! fi exifkic
tota fua exiftentia,cur res ipfa non exiftit?

L XX V. Venufta fallacia. Impri-
mis antecedens rotunds necatur ab om-
nibus, qui defendunt rem exiftere per e-
xiftentiam realiter diftin@am.  Wnds
cenfentes T homifte Mumanitatem Chri-
{ti Domin exiftere perexiftentiam Ver-
bi, & fatentes infuper hanc zternam ei-
fe, & neceflariam, non concedunt ab-
folutd humanitatem exiftere ab 2terno ;
acneceflarid.  Sed quidquid de hoe fit.
Retorqueo argumentum,  Rem produ-
ci phyfice eft formalifime produci fuam
entitatem , fubftantiam , & eflentiam
ergo omne , cujus entitas fubftantia , &
eflentia eft phyfice improduoeibilis , eft
etiam phyfice umproducibile ; At enti-

:ﬂ._ P de thlloa , Theol, Tom. 1,

Conflizutio Awum Divinorum,

35
tas , fubftantia , & eflentia divinarum
petfonarum  eft phyfice improducibilis
paffive, quia ue poltea dicam in Perfo-
nis divinis non datur duplex effentia vir-
tualiter diftinéa una abfoluta, & altera
relativa; fed unica fimpliciffima effentia,
entitas , & fubftantia , nempée Deitas
ipla , quz nec produci , nec ad intch
producere phyfice poteft ; ergo divina
perfonz funt phyfice umproducibiles ,
quod 2.* & 3.* repugnat.

LXX VL. Igitur principia ifta fune
vera, quando res non diftinguitur vir-
tualiter 4 fuamer entitate, eflentia, at-
que exiftentia, feciis quando diftingui
tur.  Quia tunc aliquando poteft conve-
nire uni, quod repugnat alteri; At per-
fonalitates Divinz , actufque contin-
gentes fumpti quoad denominationem
diftinguuntur vircualiter 2 fuamet effen-
tia, entitate, atque exiftentia , id eft,
identificantur quidem penitiffimé cum
€a , habent vero aquivalentiam diftin-
&ionis , ficut Vicarius pror{us non eft E-
pifcopus , habet tamen zquivalentiam
Epifcopatis, & Prorex, &c. Ergo licet
extra hze myfteria vigeant principiaifta,
co quod increatis repugnet prafata di-
ftinctio ( quam fi non increatis repugs
nantem credas , facilius apprehendes
rem prafentem ) In divinis tamen non
fubfiftunt, quia ibidasur hzcdiftinttios
ergo ficut ibi poteft res produci quoad
petfonalitatem , licet non producatur
entitas, Effentia , fe exiftentia perfoo
nalitatis: ita poteft non exiftere quoad
denominationem decernentis , feti{cien-
tis contingenter, licet exiftat tota enti-
tas , atqueé fubftantia hujus denomina-
tionis, Quamobrem diftinguo antece-
dens, quando fermo eft de re indiftinéa
virtualiter 3 {ua exiftentia, eflentia, ac-
qué entitate concedo, quando dere di-
ftin&ta nego; Ethoc in prazfentiarum,

LXXVIL Ad primam probationem
nego confequentiamn: Quoniam diftin-
<o virtualis non extenditur ad ea con-
tradictoria, quz non conflant ex prin-
cipiis Fidei- At deficere effentiam, en-
titatem , {ive exiftentiam rei, & non
deficere rem iplam non conftat nobis ex
principiis Fidei: vel oftende : ergo di-
ttindio virtualis non extendicur ad hae
pradicata; ergofideficic entitas rei, de-
ficit res ipfa, Caterumec ncipiis Fi-

E 2 del




36 Difpuratio 1.
dei conftat Drum efle liberum quoad
multos {uosactus immanentes, ut diftin-
&tos ab operationibus externis; ergd in
aliquo verd fenfu poﬂ& €os non exiftere,
conftat.  Ex alia parte conftat ex jifdem
principiis nihileflein Deo, quod non fit
Deus iple » & conlequenter entitatem ,
five ellentiam adtuum eorum effe divi-
namipfam eflentiam prorfus indefectibi-
lem; ergd ex principiis Fidei conftar ,
interaGuseos, & fuam eflentiam, five
exiftentiam , daridiftin&ioné (altem vic-
tualem inordinead hoc, quod datd exi-
ftentid eorum non eo iplo dentur illi
quoad hanc denominationem.  Ad 2.
fatta eadem retorfione ex productione
rei, quenoneoipfoelt produdioeffen-
tieentitatis, atqueexiftentix rei, Re-
{pondetur idem.  Sifermoeft de re in-
diftinéta virtualiter 3 fua exiftentia , quo-
ties hecdetur, dabitur illa: fecus fi de
re diftin&a virtualiter , quia tunc ulera
exiftentiam requiritnripfa res,qua utpote
diftin@ta virtualiter a fua exiftentia poteft
non exiftere, quamvis exiftat fua exiften-
tia: ficjuxta authores ajentes materiam
primam exiftere per formam, quam a-
&u habet, non illico infeftur materiam
hancexiftere coipfo, quod exiftar hxc
forma , per quam modo exiftit, hac
namqué forma Pcrfcveran:c poterat DEus
non produxifle , vel annihilafle hanc
materiam.
LXXVIL Inft.r. cum Patre Ifquier-
do Difp. 31. de Do num. 1ry. Volitio li-
bera realiter identificata cum DEo ettam
ut diftin@a virtualiter 4 czteris D E1 for-
malitatibus , non poteft non dicere ex
fuo conceptu perfectionem realiter 1den-
tificatamcum DEo; ergo nec poteft ve-
re , & realiter deficere : Confequen-
tiam dicit conftantem , & antecedens
multifariam probat utendo eis prcifio-
nibus, & rcduph:ﬁatiozﬁ'ﬁ;:m, quas infra
exp?icabo. Diftinguo co lequens; nec
poreft vere deficere defedtu appellante
fupra iftam perfedtionsm concedo; ap-
ra ipfam volitionem quoad

pellante

s I 3 2
talem denominationem ; diftin&am vir-

_ Sicut
arum rela-
liter in fola eflentia ipfa
virtualitery unde
atcant

tionum ftat fc
Divina ab eis diftin¢
datur locus, ut relatior
vel producantur, quin cax undem entita-

Capur VI,
tiva perfectio producat , vel producatur:
Ita omnis & tota perfeio adtuum divi-
norum contingentium , ut efle vitam,
gaudium, &c. ftatformaliter in eflentia
ipfa divina, diftincta virtualicer ab illis
quoad denominationem ; Unde datur
locus » uc adus illi fumpti fic , poffinc
nonefle, quin perfectio ulla divina pof-
fic abefle DEo ; Et confequenter quin
concedamus, quod Cajetanus admitte.
bat; Etficut prafcindendo omnino re-
lf!.:ioncs divinas ab eflentia nihil prorfus
funt, utpoftea dicam, ficut quavis res
pracifaa fuaeflentia, quodquidem non
clt defectus in eis, fed vitium mentis
prave przicindentis. Ita preicindendo
omnino volitionem liberam D13 Divi-
na eflentia s nihil protfus eft , imo eft
chimera, ficue res quavis pracifa i fia
eflentia ; fed hog erit vitium in nobis 3
non defectus in volitione ; Igitur hazc
omnia, ut divina, funt mentalicer im-
prafcindibilia ab eflentia ipfa divina, li-
cetcum hac nonidentificentur identita-
teetiamvirtuali.  Quapropter concedi-
mus actus divinos fumpros quoad deno-
minationem etiam, utdiftinétos vircua-
liter ab eflentia , dicere perfedtionem ,
nempe eflentiam ipfam, quia illa redu-
plicatio diftinéionis virtualis non fugar,
fed intime imbibit realem identitatem il-
lorum cum effentia; quare non fiumus &
numero illorum, quiajunt hosadus, ut
virtualiter diftinos ab eflentia nullam
importare perfectionem, fed non con-
cedimus cum Cajetano uvllam divinam
perfeGionem efle defedtibilem, quia ob
diftin@&ionem , virtualem horum aduum
a fua entitativa perfe@ione datur capaci-
tas ut eis deficientibus quoad denomina-
tionem perfeveret tota illorum perfedio,
ficut ob fimilem diftin@ionem relatio-
num divinarum a fua perfectione, nimi-
rum eflentia Divina, datur capacitas, ut
illis productis, vel producentibus fua en.
titativa pecfedio , fcilicet effentia, ne-
que producat nequé producatur,
LXXIX, Inft:2. Diftin&io virtualis par
efle potelt quoad alia contradi@oria, fed
non quoad hzc Exiffere, & non exiflere 5
repugnat enim conceptus objectivos rea-
liter feparabiles identificari mutud , ea
vero quorum unum exiftic, aliud non,
realiter feparantur. At decretum alitis
mundinon exiftit quoad hanc denomi-
natio-




nationem , exiftit vero entitas , exi-
ftentia, &c. Der; ergo illa denomina-
tio plufquam virtualiter diftinguitur ab
his.  Refpondetur in contradictoriis
non datur magis . & miniis; €rgo tam
contradictoria funt quacumque alia ,
quamexiftere, & non exiftere; ergo fi
diftinctio virtualis fuperat hzc in divinis:
Communicari , now communicari , Producere ,
nan producere s Produci , non praduci 5 po-
telt vincere hzc etiam exiflere, & non exi-
flere s nifi he aliunde repugnenc: At
non repugnat, quod eflentia divina exi-
ftat, decretum autem alitis mundi non
exiftat quoad hanc denominationem :
quinimo ipfa divina libertas exercenda
non {olum quoad operationes externas ,
verum etiam quoad actus fuos internos
eflentialicer exigit , quod poflit deficere
illud decretum quoad hunc refpectum,
terminationem , formalicatem, 4 de-
nominationem 4&u volend; exiftentiam a-
liis mundi; Ergo fi diftindio virtualis
fufficit quoad una contradi@oria vincen-
da, fufficitquoad altera.  Ad probatio-
nem antecedentis, Refpondetur: quan-
do denominatio, five terminatio diftin-
guitur virtualiter abeflentia, exiftentia,
& enutate, aliud eft, quod conceptus
objectivi fintfeparabiles, quatenus unaus
exiflar, <& alternon exiflac 5 aliud quatenus
detyr exiflentia unins ; & non detny exiflentia
alzerins  jam monui non eflé idem, darie-
xiftentiam rei, & rem exiftere, quando
res diftinguitur ab exiftentia 5 ficur non
clt idem filiationem produci & eflentiam,
fely entitatem filiationis produci ) qua
funt feparabiliain hocz. fenfis non poi-
funt identificari ; quz {unt feparabilia,
quatenus liceedetur exiftentia amborum,
unum exiftat, & alterum non exiftat ,
eo quod unum ex illis diftinguatur virtua-
liter 3 fua exiftentia, & Agens liberum
utatur quafi jure , quod ipfi dac illa di-
ftin@tio , ne exiftat unum ex illis duo-
bus, licer exiftar alterum, poflunt iden-
tificari; Myfteriost profe&to, fed vere:
ficat illa, quorum unum vere, & reali-
ter producitur immediate , fectis alterum,
poflunt identificari myfteriose , myiterio
pretervolante mentem humanam. Hoc
in prafenti.

LX XX. Exiftit Drus, non exiftit
quoad denominationem decretum alilis
mundi, non quia non detur exiftentia
Es

Conflitutio Atusm Divinoram,

37
hujus decreti; fed quiaab hac exiftentia
diltinguitur vircualiter illud decrerum
quoad illam denominationem. Et con-
fequenter jus fundat, fe capacitatem ,
ut data illa exiftentid poflitnon dari hxc
denominatio, Deulqué ex titulo fuz li-
bertatis ad actus fuos internos utatur hoc
jure.  Myfterium fane, fed veritas ne-
ceflaria ad falvandum has duas cereas
propofitiones,  Omnia, que funt in DEO ,
fume DEUS :‘ﬁfe, 0 quio non datur, aiff unia fim-
phiciffima effentia exifentia, entitas, arqué
[ubflantia : Altera. DEUS gaudet libertate
andifferentie non modo quoad operationes exter-
nds 5 & temporales , verim etiam quoad fuos
externos allua contingentes , divine libertarss ca-
paces. Ubi meminifsé debes faluberrimi
illinusmoniti ; Quod non caprs qitod 1on Vi-
des animofa firmar Fides prater rerum ordi-
aem.  Dupliciter itaque intelligi poteft,
quod resaliqua explicatur. 1. Quiade
medio tollatur difficultas, quam impli-
cat. 2. Quiaaperiatur, fed fub oculos
proponatur quidditas illius rei , unde
fiet, quod i illafueric difficilis, clarius
apparebit difficuleas.  Quando “audis
nos explicare hec duo Myiteria Trinita-
tis, arque libertatis Divinae, cave né ex-
pectes primamexplicat onem, quam fo-
lafides animofa fuperare poteft; fed fe-
cundam.

LXXXI. Exquibusomnibus habes,
nunquam concedendas efle abfolute has
propofitiones. In divinis aliqua entitas
deficit, producit, producitur; fed vel
negandas ob diftin&ionem vircualem in-
terentitatem , atque relationes, & de-
nominationes contingentes, qua capa-
citatem praeftat, uthzdeficiant, & illz
producant 5 aut producantur, quin de-
ficiat , producat , aut producatur enti-
tas, five eflentia Divina. Vel diftin-
guendx funt: Aliqua entitas producit,
deficit, &c. productione 5 aut defedty
imediate cadente fupra entitatem,, nego:
cadente {upra relationes , aut denomi-
nationes, que funt realiter illa entiras ,
fed non virtualiter, concedo,

LXXXII. Dicodemum: A&usdi-
vini, qui vulgd dicuntur contingentes,
invicem diftinguuntur virtoaliter , non
utique quoad entitatem, quippe omnes
func eadem fimpliciffima enticas divina,
fed quoad denominationem. Eft con-
tra aliquos modernos, opinanes, DEum
uni-




unico fimplici, ac virtualiter etiam in-
divifibili actu, velle omnia, quz vmt,
& nolle omnia, qua non vult: Arcu
fic: Vcicomp-zraﬁlfs actus contingentes
intelle@is inter fn,‘.(.i .llh.}&(()ﬂtlﬂl’" 1es
‘.u;umnus er fe, velillos cum his. Si
:;.:- 1am, fcientia media non eft libera
Dro, ut admiteuneifti authores 5 {cien-
tia verovifioniseft libera.  Illa pralucee
decreto collativo liberratis , non
hac; alias divina libertas ad fuum de-
cretum conftitueretur per aliguod meta-
ph\-ﬁc& connexum cum "pib, ‘
Ter indifferentia ; fed det
Iccm illa non conneékitur al
folum conditionaté cum ¢
{tientia vero, qui DEuscum videt, con-
nedticur abfolute; ergo he duz feientiz
contingentes diﬁinbuumur invicem vir-
tualiter.  Rurfus eso I"“ lum impedire
actum fcientiz mcdut de mea operatios
ne, necnon a&um {cientia vifionis; fe-
cus actum {cientiz mediz, at
de tua operatione libera; ergo ille duz
diftinguuntur virtualiter ab hisd :
L}., (X1 Si 2. imprimis cim de-
tum applicativum o’hajpgrmt iz con-
ftituac indi fp\.niymi:tc; libertatem crean
tam, {i illud efler realiter & virtualiter
decretum , aut premiativum boni usis,
punisivamn mali; cim ex alia parte
oc decretum metaphyfice conneétat
cum illo ufu propter quem decernit pra-
» vel fupplicium, jam haberemus
tutivum aliquod libertatis indiffe-
- connecti metaphylice cum uno
citiodeterminate » & hoc neque ipfi
crminantes jam admictunt, quia
ra conceptum libertatis in-
ilicet, qua pofitis omni-
eres & porteft
libertas mea
itumn pu ht :m-

vero

Difputatio L.

Capur 24 A

TV

JANA $
{tin&io vircualis

Si 3. Dawur queque
quia {cientia condi
nata de bono ;. vel malo ufu libert
create , conftituit libe xmt""fl Divi
ad decretum ¢

um, ut |‘r::l‘.Cr.',

_umnl_-
um eft libetum DEo, fecus il

ut infra dicam; ergo hae
ur Xl‘t""."”i‘i tum quia
£us videt hominem pec-
n hoc pece
th s Ll(k,h "
um ipcc;mat;vc {um pm,n s quo DEus
p ermittit peccatum. ~ Illa p;a:.l.up]u.m..
abfoluté peccatum ; nam ided a priori
¢, quiaille
Decretum ve ra icrrn i,nur)
mon prafippo d abfolute
am .1& IS mum?usd vini dh- |
- ab a&ibus Volunta-
combines a-

b=

DeEus videt
ivc'.s:c
pecca

i- ( \;‘piw(-vi‘q ;"gr'r(‘ are

cis quoad J'wr-‘. inationem

LXX X V. Mulwm pul

nes {int ¢

1es autemn valds
uz, malolucem, quam tenebras
Haxc argumenta ne regeras contra indi-
ftinGionem didtorum adtuum quoad en-
titatem ; ham cum entitas eoru
nium fitunica E}:‘n')lmkfiinm e

vina, quidquid
pugnat g

ac

parit

Iy
P
CaECiTl.

T

A Lh .

¢ connexus
15 eft impe-
¢ ad liberta-
1am ., Ilel:_s }31 G
dicata {o-

s iflis fumpeis
lenominatio-
ina fumpta
ellentiam , naturam,

ad talem, vel ta

r
licut

aut pr
I




Co:
verificantur de D ivinis Per{onis pracise
qumd talem, vel talem relationem , it
petfor nalem pr X Ihmquu ”
quod hi a&us contingentes fumpti quoad
denominationem diftinguantur nrtmh-

o

e, 41; ¥
S

fituio Atuum Divifiorsms 19

ter ab eflentia, acibus neceffariis, &
relationibus , conftat exco, quod

fumpti quoad denommarouﬂm puﬂmc
non eﬂl inrebus, cum tamen ifta alia
indefe&ibilia {int.

B TR SO,
olelotolalornoil

Dl SP UTATIO S ECUN DA.
DeDEO quoad Relativa: Hoc eft de Myfterio San.

&iflimz Trinitatis.

Uas claffzs rerum in arcano hoc
D difputare folent Theologi 5 ni-
mirum Dogmaticas, atque Spe-
culativas. Utrifq 1e- refertifunc libri ob-
vii 3 hac de caufa pauus ero , & qua
notatu digna videntur , duntaxat dabo.

CAPUT L
An, €5 qua vatione f it evidenter
momh:er cognof [oibile @ Viatore hoe
My ffe; Wi

1L Ico1. Non eft evidenter Meta.
phyfice demonflrabile an‘tcl—
le@tu noftro fibi foli relito; quis "PL ill
ikt foli veliéto appai et ex terminis iphis, im-
Poh’m-le, & Lontr*quc‘xtm nec Poimn 3
nec negative }nubdbu Probo pri-
mam partem Contra Ra}mundnm Lul-
lum, quem non pwu {Lquun'-n‘ Hifpa-
niBaleares, Nil magis notum in Eccle-
fia, quam fumma hujus Myfterii ardui-
tas, & obicuritas quoad quidditatem ,
ac exiftentiam : fed quod eft demon-
firabile , non eft ira obfcurum , figui-
dem evidenter probatur 5 ergo.  Ratio
autemeft, quam ibiadjeci. Nihil, quod
ex terminis 1pfis apparet impoffibile in-
telleui {ibi foli relicto eft demonftrabi
le, ut verum ab intelle&u fibi [oli veliite 5
imo nequecit ipfi probabile pofitive , aut
negative , ut conftat ; {&d hoc Myite-
rium ex tetminis 1pfis apparet i nH’)ﬂm'Ie
intellectur fibs fols relicto 5 ergo. Proba-
tur. Omue, quod ex terminis ipfis ap-
paret contrarium veritati , qu® X ters
minis iplis appatet evidens incelledtuifibi
foli reli@to, ex terminis ip{is apparet im.
POhlL‘”L’ intellectui fibi foli reliGo 5 At
tale terium; Probatur. Tria
realit(."f] llnmuc'-num_m cum ru lem
prorfus indivifa natura, fewguz funtea-
dem uni tertio , non eflé eadem inter

fe, exterminis ipfis apparet oppofitum
huic veritati, qua funt eadem uni tertio,
funt eadem incer fe: fed Trinitas confi-
ftit in eo primo; €rgo ex terminis ipﬂs
apparet oppofita huic dicte veritati; fed
hzc veritasex terminis ipﬁs apparet evi-
dens intelleGui fibi foli reliéfo; nam anté
hujus Myfterii notitiam nufquam fuic in
toto Orbe terrarum dubium de vericate
illa, & omues limitationes, feu explis
cationes illius principii hactenus ab au-
theribus excogitate nalcuntur €x noti-
tia, & aflenfu Fideiprafuppofito Myfte-
rii hujus; ergo: Neéque elt abfurdum,
quod intellectui noftro fine magifterio
Fidei appareat ex terminis impoflibile
hoc Myfterium 3 tum quia in rebus ipfis
naturalibus mulea apparent per {e immea
diate impoffibilia , qua vfu poftea, &
experientia deprehenduntur fadtibilia, 8¢
¢ converfo multa apparent poffibilia ,
imo , & facillima , qua ratone , ac
experientia deprehenduntur efle Encia
rationis. Etratioeft. Mensnoftra fi-
bi foli reli®a non eft regula fcibilium,
nequeé veritatis pantometra, paflim labi-
tur, putans cfle evidenter verum idip-
fum quod falfum eft, & viceveria: cu
jus veritatis plufquam {ufficiens ratio fk
quotidiana experientia, quarubore fuf.
fundimur , qm:d mulea crediderimus
qu poftea falfa deprehendimus; ergo
€X€0, L]ll()d Myfterium hoc per fe im-
mediate apparec impoflibile menti no-
{trae fibs fole relicle m‘hil inferur contra
veritatem iilius,  Nequeé eft abfurdum
quod {it contra lumen nacurale m hoc
fenfu, ideftcontraillud, qued intelle-
¢tus {olis principiis naturalibus cor 1S,
putat efle per fe immediate ex terminis
evidens.

Il. Fundamenta evidentiz , quam
contrarit prx:endum; {unt pt mo: Evi-
dens




	Seite 1
	Caput I. Quidditas, & cognoscibilitas Dei, ut Unius.
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5

	Caput II. Existentia, & Authoritas Dei creduntur Fide Divinâ.
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10

	Caput III. Divina Æternitas combinata cum successivis.
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18

	Caput IV. Successiva combinata cum Æternitate Divinâ.
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25

	Caput V. De Attributis aliis Dei, & eorum distinctione.
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30

	Caput VI. De Constitutione Actuum Liberorum.
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39


