BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm In Primam Partem
Sancti Thomae Tomvs ...

Complectens Quaestiones a XXVII. vsque ad LXIV. & a Quaestione CVI.
vsque ad CXIV.

Vazquez, Gabriel

Antverpice, 1620

Dispvt. CCXXXI. An possit fieri a Deo creatura aliqua rationalis
avapaptTnT[oc], hoc est, impeccabilis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81000

15 pr lere potuit ad
linans.Alio medo contingit
peccate per liberam arbittium, elig endo
aliquid quod }

noncum or

fecundum fe eft bonum,fed

ctionis,quz non

X parte rel

@

e fion : 1
c,3.S. Thom. pro-
veperit prauitas

rationalis &
impeccabilis,

orum GPZH.’U;‘[C.*'.{@P.L

Niutllam creatts ationalem EJ!:;;ra’chm, (}'j.::-:c!l-
bevsaicelfe poffe.auctoritate probatur.cap.a.

Fundamentans 1ationtiiss pracedentss [ententia o

Contra [ecundans fententiam opinio  prace,

confirmatur cap 4.
14 prima fentatiam gz opinio tationeprobasitris.

CAPVT 1

S
& Suolustiorm gpinppe

ouctlianon eff

: Cimpegcabile
im eft, Dy 8

e fd I
[ ©CCANG impediyy
Deo fuy.

; :
Dei pyerp 190 o
AN yidebigyg 1L,
- i A
Mo, Qam per

pade
eeellc
ionedi
0 Aﬁ:nmn,diﬂ’um‘anuhisc{idi-
0. ¢.2. Supereltipie [ofumeogs

artitaaliqts rationalis nlg e
. , Led fogpre naturanoflyy
timpeceabilis,hoceft, fine liberae &
lizin quaquidem quzftione iz,
tam p_iaclra,quusbnsdua in
eremus, vt lequentiveriorem feqe

%

Juoq gratia,an habeaney

S
ndi mottaliter,& gliara

; nioﬁcco:um,quidnctnr,pof—
1ram tationalem , qie fifiape
>ceabills cica mareiam vitiads, &

riam vict
Durandus in 2,
forrafl li

s, Ita docuft
uaffione rimoangelos o
o5 efle afirmar ¢ id
ne illins manifeltecolligitar, &
6equatt.auiero (6apeitepios
us fenrentiam ampledhunmiGe
) 2 2, quafl nicad,art,g i princply
& Caietanus in liog are.§. Cirta confoquentian dduii
carque Ferrarienfis'3. contea genteiiap. 109,85

+quam corfentit Capie
. Jquid ea contendicprobareh i
. 1d,vnde in creaturarational naline”™
pecgatum, eft defedus inintellecuvel ooty
vel inconfiderantiz : e hogautemimpollbk
eltefle defeGum in voluntate, vt ex comm!

§Thor

3

Hinry

fenl Scholafticorum probabimus 2 quz&
77.att. 2. angelus autem adeo purfp];ax eft intle
irca finem naturalem, & viretem ios
infdem ordinisfimilen JefeGum habéte
¢ érrorem, necinconis

ralem

nequeat : iquidem ne
- : ifcatalem

rantiam hab ft : ergo neque At |

A

DOLET

- Porroautem angein
i neellechaciied
us: Quia figoctacee
conftitnantur, i ‘f‘-‘bm“"‘}:
alls

nEe

perateon

er b - :
e i

irwu in foiricualibusdebarelle ahqm'mfl:];;.:;
= i ; i e
 pur 1r,vcnngclas,qu;cm!ua g

e DIl |
p,“ pute
tia, & opera

14 :
| Fefbam patinonpolics
ne defectum pm\nonp" i
4curam & purt pil
ol & cia ¥
paengalem, & 87
{{b contrariafit %8
3 A
hzxc omii porcﬂ e
B leunangelh TS
1 incelleCtnangeh

ool e
e antiam CUEE
iderantia el

ib

circa finem
res illius or
demonftrar. Q

cedere defedtugi
rem , vel petin

Thom.
baflols,
tar dses.
tgent,
gid
rihu,




|

} DESPY T CEOXsEXl.

| fatelligat, & confiderer Angelus lamine fupét-
paturali, ex alriori'nusprincipiis,qnam naturali-
bus: facilt ciccailla deficere poteft. Nam circa il-
lanonalio modo fe habetincelle¢tus Angeli;qud
fehabet nofter circa fpirirualia, & naturalis ordi-
nis, circa quz mille defectus quotidie haber. Ad
hancrationem alludere videtur S. Thom. ;. con-

[pondet ad primam
:

| 8. Thom,

tragentes capite tro.cu
rationem, qua capit. 109, contendebar probare;
Angelospeccare non potuille, quia in eorum in-
telleGtu error; aut defe@tus efle nequit., Relpon-
detenim,eos peccalleexinconfiderantia fuperio~
tis boni intelligit fane fupernaturale , quod eft
ordinis {uperioris.

Secunda opinio elt Gabriclisinz. diff.23.artic. 1.
@' 2. qui afferic »duplicem efle pofle voluntatem
emivnam,quz libere abobie&to mouea-

E
Gabricl
.

1atio
tur : & hog modo non polle creari impeccabi-
lem, quiaid effet contra tationem libertatis,que
in yrramque partem fleci poteft:alteram , qua

iie

Chur
bocautem modo produ
nalem impeccabilem, quia nulla creacura fine li-
te peceare potelt. Have fententiam prius
derat Ocam in't.d.4.4 queft. 1.ad 1. dubium, vbi
exiftimat probabile, poff duciangelum , aut
I inem alteriug fpecie ab eo, qui productus
care nequeat. Eundem fequurus eft
Maiorin 2. d. 2 3. quaft. 2. concl 4. & §.ita tamen, vt
homo, aut Angelus aleeriu pectel impeceabilis
effet, quiafine libercare crearetur. Confirm
aucem poreft teftimonio Augutt.cuias (€atériam
refert Magiffer in 1. diffinét 4.4. capit. 2, his verbis
TLalem Dedts posuit hominem feciffe , quinon peccare pof~
Jer, necvellet 2 & fi fic feciffes , quis dubitat, esm melio -
rem fuiffe r Huic etiam opinioni a Htipulantar, qui
hacnoftraztate docent,pofle produci creaturam
aliquam rationalem, cui lumen gloriz, & videre
clare Deum, fir connatuzale , fic enim Sggratia
efletilli connaturalis,

per rationem,& intelleGtam ei proponatur
F reaturam ratio-

Ositts

iy,

Aupud,

Hsgifter,

oy 5 TE
e
Nullam creaturamyationalem tmpeccabilem., é fine
libertateeffe poffe, authoritate
prebatur.

Ls1 adeo femper placnit communis fen-
tentia, quz atfirmat, nullam creaturam ra-
tionalem creari pofleimpeccabilem , vt oppofitd
aullo fundamento probabili niti exiftimanerim,
cum neque auctoritate aliqua Patrum, neque le-
i etiam ratione Theologica fuaderi poflit. Dico
autem tiullam creatura rationalem pofle effeim-
peceabilem abfoluce refpedu etiam finis, & vir-
mxi_sfupemammhs : nam circafinem naruralem,
& virtutes morales, & naturales peccare pofle,ita
verius , & probabilius exiftimo contra Capreo-
hyt‘-,'(faicn anum, &alios primz opinionis, 88a-
Plte lequenti probabo, ve illoram fententiam
non fudicem tam leujer fundatam, ficut eITopi-
nio Gabrielis, & aliorum Nominalium. Hane
igitur opinionem vnjuerse intelledtam ex Scho-
Jafticis Do@oribus exprefle tradiderunc (andhus
'J‘bamf & recentiores Thomiftzin hocarticulo
Scotus in 3, diffindt 23, 4.1, Baffolisq.x. artic.3 Richard,
AT L g0, artic, #.1dquod etiam docuerat d. 6.
Vafauesin 1. part, tom, 11, :

neceflatio ab obieto moueatur, étiamfi obic- ® tura non

C APV T T

g:r.fequitur eciam Aegidinsd.illd 23.q.ar2.1.Ca
Sianus q.1. circa finem. Allegarideinde pro
tentia poteft Bonanent.cademdiff. 13.4r2.1 4.1inqui
enim,Deam fecifle huill{:&tmc.).pr 1abilem;nec
voluiffeipfium in b&#o confirmare plel
experiretur, folum Deum effe, qui
nec deficere pe fenticerg
ufn fieti preecer Deum, ¢

it

i,

q

Idem docer Holgot in 2. 4. 3.

CLgaturam r
famen per gr
ex his Do&o
expreile dicar, f
lem, quecit e
poffit. Sed ne quealiquis eft,qui oppolitum affic-
mer. Scotus veroaperte contia Darandifente
tiam pronu luntatem creatam in pura na-
pofleefle immutabilem in malg
{:nu‘.m,L“\*pi.mciutci]igirci"r:apx epta; narura-

& finem naturalem rid quod de Angelis pro
indiff. 50. gt Paluds neii

end

ntlat.vo

bfcure afferit Pais
L. ar.2.drea finewm . Quodfide a
eft aflerendum: d quacungue cres
fit A Deo produci,idem etiam dicen
cumfit eadem omuium ratio, Arqt
bus Doétorum quos in hoc
m non ablct

Patrum, dei
librosertio de fis
dium probat, foli D
quia folus non pateft
mortalitem non conue nice, gui
peccarum. Idem docet Elig
anzeni s quzeff prima Apolo
illaverl » &, Arquiiminortali-
tas vera, L}
creatura, ctlam poflibili, conuenire poteft: ergo
nec immutabilem effe per pec Deigde
Hieronymtis in magnis Commentarijs Epistale ad Galatas o707

ba, 4d has que

eft proprium Der ar®iburum, nolki

capite 6. ftarMn in principio inquit : Sciens Paglys 4™
excepta Trinitase, omnem cre, y vion peceer, [ N
tamen peciare poffé &rc. EvinEpiftole 146, ante fi-

nem explicans illud Plalo. t4. No#

thr in [pecin tito ommis vinens, inquit daca e-

pera dixifle,, amnis pisens , non antem 5 omnis ho=

me , vt omnes homines, & 1gel hen=
deret. Subiungit vero deinde. Solus D wests in o
quem. peccatuin non cadis 1 cdtera, cum fint liberi °

arbitry, iuxta qued homo ad ima
dinemt Dei falks eff | in viramgue P
Juam fiectere voluntasem, Tandem in hunc fens @
fomexplicatillud 1, ad Timotheumr, vbi Deus
dicitar immorralis, nempe hac@rione Deo tri-
buta immorralitate, & dicebat Ambrofius, quia
nec per peccatim muttari poteft. Neque re-
fert quod his locis folum lequatur Hieronymus
de hominibus , & Angelis, qui creati funt:
ham ex fationeiplius plane fequitur, nullum an-
gelum, nullamque creaturam rationalem pofle
Creari, quznvtramque partem virtucs & pec-
cati fleéti non poflic : fiquidem omnis creatura
rationalis ad imaginem, & fimilirudinem Dal
creari debet hoc ipfo, quod rationalis eft
inde libera, Quare cuminquit Hi

y2C Pro=




-

Auguft.

Damafe.

» >

562 QV.AEST. ‘LXIL

lum Deum efle,in quem non cadit peccatims
G folum loquitur comparfitione fada cum crea-
tucis productis, fed etiam cum ipoflibilibus; tri-
buensDeo hoe peculiareattributum:nam fi crea~
turee alicui hoc poflet conuChire : mon diceretur
foligs Dei propriam effe.

_ Poftremd duguflinms librosz. de Cinitate Deifa-
piteprimo itafcribic, Dicimus itaqueimmasabilg bo.
nug non effe s nif vusm Desim versin beatsm = 'ed vero,
quie feiit, bona quidemeffe, quod ab illo : verumtamen
sisabilia , quod non de illo fed de nibile faita funt,
Eandem fententiam atque eadem ratione con-
firmatam tradidic eodem libro capite 6. quibus
quidem in ltocis agit de murabilitate peceati, qua
a fno bono creatura avertitur. Quars & eo cap.6,
probat peccatum mullam aliam canfam habere
polle, quam voluntatem creatam, non quate-
tus a Deo bonaeft, fed quatenus de nihilo pro-
duéta eft. Idem omnigo, & ob eandem rationem
habec Fulgentins libro defide ad Perrumn capite tertio ¢

Gregorius libro n5 . moralium capites.ex qua colligunt ®

idem Augiffinus libro 3. contra MAximsinum capite) 3.
€ Fulgentiusin illo capite 23. hoc medo. Cuituim-

que sreatire rationali praflatur , v peccare non pofiit:

non ¢ff nature proprie , fed gratie. 1d quod non
folum de creaturis fattis, [ed & de poflibilibus
apecte fntelligunt : fiquidem omnibus ratioil-
la communis eft, nempe exuibilo effe. Num i
creatuse fadte extra mutationis peccati aleam
{uapre natura efle nequeunt , qnia ex nihilo
funt : hoe ipfum- cuicunque alteri creature
poliibili conueniet. His eriam adde Damafce-
num, qui 2.de fide capiterertio parum a prin-
cipio de creaturis ita loquitur : Quidquid enim
creatunt eff mutationt fubfis neceffe eff, id enit vium ex-
tra mutationis aleam eft, quod nibil habet aquo fit ores-
tum. Loquitur autem Damafcenus de mutatio=
ne peceati, fecundum quam cre:tura.'r.ationaiis
mutari poteft, vt pater ex contextu capitis Sentit
igitar Damal@nus, folum Deusr_mon poﬂepcc-
cate: quia folusillenoneft abalio fattus:carera
vers ideo peccare pofle, quia caufam habent:
fui quod autem habet caufam fui habet etiam ef=
{e creatam de nihilo : conugnir igitirin doctri-
na, & ratione cam alijs Patribus 3. loco allegatis
Cumgque omnis creatura impoffibilis » hocipfo
quod creatnra eft, hakeat caufam fui, ‘& de ni-
hilo debeat produci: fierinon poteft, iuxra f'e-n-
tentiam horum Patrum ve extra aleam mutatio-
nis peccati (uapte natura fic. Czterumantequam

© ratione hancfententiam comprobemus, cbfer-

L]

9.
Refponfio.

#hquornn. rationali, quz effer liberi arbitrij:

nandum eft ex Dockeina horum Patrum; non fo-
lam fequi contrafecundam fcmemim‘:, non pof-
fe creaturam rationalem produci omnino impec-
" cabilem circa finem fupernaruralem: fed eviam,
nullam efle froduétam’ nec product po[ﬁ',qua:
circaﬁnem,&ﬁgcm pamralem naruia fua im-
peccabilis fir. Patres enimTnulla ﬁf.;ta diftinéti o-
n€, abfolute loquuntar de muratione peceati,a
qua nollam creaturam excipiant. .
Refpondebit fortaflealiquis pro Docoribus
fecnnda opinionis, hos Patrrsl:;)quldct creatura
& de hac veril-
fimedocuille, nullam i Deo poll fieri , guz ﬁ_m-
pie naturaimpeecabilis fit: a decieatara faro-
nali ablquelipertate,icd neceflatioad vAum (an-
tum determinata, patresallegatos non Idfr',u.:,ue:
#de haeveram effe focundam fententiam, guz

o
(]

S ARTIC 3
aflerit, fieti poffe naryray o)
impeccabilem; nempe abrglﬂel IP: ;
num dererminaram:namﬁllb;:lm&lw‘ :
non negarent Doggres illing [em:: i )
eunque creaturam mtianalemc(i;\muz’ o
debere effe peceabilem, Ve bcabiyf,
uolaet. Tum quia Hicronymps ﬁln e
plane qupqnircrc::uram,hor.ipfo sx:d :
!;s eft, 'eﬂe liberi zrbi:rii', nam ratio?lal‘ o
ideo dicitur facta ad imaginem, & ﬁn:;ium“
Dei, ex fententiaipfius: quia lihcmat\z;:,nmm
ditact, Tumetiam quia vt ﬁ:q.cagiz.pmb:;
mus, impoffibileeft, prududcre'amnmmﬁ:
le?m, quanecellirio alligata it ad ypap n
cirea quzcumque obicl, quzilli E:iui.
fuur,lfcd,niﬂ bratumirrationale fit il g,
betcirea aliquod faltem genus obizg imm:
tem ipfo , quod minimam habes parzc;n!il:ﬁ-
tatis , non poteft cicca virtuters, & it ey
elleseo quod de nihilo faa eft hocesiy iy
concedimus Deo, vt fir liberi nriaitrij,(:deika
b'onum,&r malum nullam habeatliberaen b
tioné vero huius dilcriminis intes sl
fcq, cap. l'q_bijcicmus.

Tty

Carvr lIL

Fisndamentrn vationum praselents
fententia,

V T fententiam preecedenzem ratioeonf
memus,&oftendamus,creataraminions
hocipfo quod creatura elt, de nihilofiéa, i
peccabilem effe non pofle, probsndomingsh
eit nullam creaturan rationalem fine b
bitsio fieri pofle. Nam quifecundunfinieniaa
fequuti affirmant, produd polfe cresturam e
nalent impeccabilem, eo folumfnndam_ln(nm-
tuntur , quia creari poteltabfquexl lbss
& advnam partem necelfatio dege@mu.ﬂw
renugmutem noa legialiquem quidicerss Mf!
fieri creaturam rationalem libei quiden !lbllﬂj ]
circa aliqua obiedts, & necdﬁ;ig deretminaan
femperad virtaten, abfiquevila Liberuesdpte
ontum, Verlim, ne quis itaaliquando e
bro velit hanc opinionem defendere, WhW‘
pite ratione monftrabimus , nallo mode 4
creaturam ratione praeditam p;ﬂﬂ}‘ﬂﬁhfﬂm‘
berrare peccandi. Eftigitur, v¢ dixig'mP';m" 5
uerﬁm(upponendum,nnllzm!icn,polg"“"f: ]
ram ratiopalem abfgue vlla liberrate ekt -
quod faltem genusobie&l.lecatl_W;I’“: fr
primum aucharitate D‘mfumhh'"‘ ﬁ“ ‘!", iy
itafcribit.Rurfuma; i umm,quad‘mmqfﬂ";m i
11 quogs libentare pradicim ¢ A% ol

nis (r_imeliig?riapm.riceps,hbmfl’h
145,18 et condstione eras; Vi :namt pint
beriiq:; e effes vel in bonik velm maih
auteqx;n.vgnanifeﬂe cofar, de m““"“?f{':

& capit. 27. einfdem libri po\ﬁq“"; s
arificrij Nbertate carere, ettt I&’? il
quams eam ducere: &,““,u“l““:iz,dnﬁ' i
11, quamprimum aliquid appe i
hacverba: Homw csnlrﬂim";’gm i
uram porius dusit , qram AVEAINERE gy
hoe ﬁifna’um, Angelos, Vipite MM:FMM
i effe arbitrij tuw vr (640> T 0
noxios. Colligic igitur Damalé

ne, & Angelo libertated

)

]

- 1.



Oty
& alpe
tbi,
Qe
b,
flofi.
g,
ationy
it
Wioem

oni Pnf.
el
shocay
b
M libery
nfolu

led el
tem Rac
i,

gtonfic
o
f, i
i
ibetoe
et
e
feutock b‘
beraty
g, Hite
2
pabit]
nigde |
cadpie
fao i
n}cu.- i
WDPUI" I
qm].
mis e
cortl |
il |
robaat B
fujtl
g,
e
gt 1tk
il
o
peecht
1
g3 0k
aft
bt

- = - e
ol " = ——— — o
- e o e SR
e e e

DISPVT. CCXXXI

g-.:n cre rationis, fed quia ratione, vt ratio eft, pra=
dici funr. Ex eo vero quod funt creari de nihilo,
colligit per peccarum mutari pofle. - Sicut etiam
colligit Auguftinus locis citatisin praecedentica-
pi[e, Pu":n autem ; Damalcenumnon uomlc
Ang gelos, & homiues liberosclle exes q n.uE pe-
¢ [muu ere rationis ; fed quia fimplici-
editifunc, paterexr »quam
illo 27. qua talis eft.
artim i con

fer ratione p: one

Viiestratio, vis

7 reous &g

ndis. modum prafirib
de a;;."‘.tu tanquain verum 4
n ipfins [it potelt
bet, eo iplo eft liberi arl
in omni creatura ration
rationis 1»\"[
eft, qu

g ”rJ unque

Lisy
llt, locum mDE'L nmA

Deinde hoc ipfum ratione probatur: nam ex
1js Jaturis rational §, qua nunc (ml, el
increatam Dei naturam comy
qne libertatem aliquam non ha

rehe ’ndas,::' Haett,

fundamento ai
liud genus natura rationalis
rent, A]uuinuii‘m: omnino libectatem haberer2
Poftremo

areat bona,

cum \,m.«a‘u lllt mm Deum,quazita
1 ea, &in dile

efficitur, ve

:Gone eit

1S Non

I i'lleL
tionalis confiderasillam rationem ma
tum vt eam di 5;’”1(.}\7 non Cll‘;.'t‘{,, tut
€am ».hll"C‘(f Q((h“u lllh(.f\. Pi‘]‘l[ LX ac E:L'lnl
varietate coguitior m vocantindifferéntia,
oriturin ip! a quoque m Am“ﬂscn
tas, Qu LlipoL’iLu!\. ali A,Du‘n yquc >d non
eft Deus; ita natum eft mk
veoon pu' itnen mouere
dens eft,talem naturam non haberera
fenfum folum;nam vel illanatura, qug ex
tia Nominalium creari poteft, ira nece
terminata ad virtute em, ve peccarenon poflit, cft
fuperior homine, 8 angelo & inferior 1)/-»‘: \'d
eft inferior iplo h S
Deo, & [uperiorho
carere libertate cir
cum i) : 2
Deus , aliquid habc"
quia pcrf"d.a‘ ef
beretlibertate: imo ve
quidem fupremus omni
ber eft. Si autem effec
riorhomine, eodem modo, fict
quia. carere ommuoh::..lr‘:)
pcxﬁum quam alic ¢

hLE].'i\i vt

circa aligna li-
gelo, ilupe—
ille, liber effer:
non eflet maior

tionis,fine ratione
beret. Qued fief-
yratam, aut habe-
nam qui fieripo-
ior creatura ratio-

gl[ﬂlx vt nuila [:I' creéatura I’A.tI‘O 1€
bilis, quz non fitliberi atbic txij

Vazg

i 1. partem Tom. I1.

CAPYVT IL
LT R S A

io precedens

ratione

-‘E:'E[\thﬂ)’ s
E N

5 volu.

nam Dama=
libert

eccandc

berratem
obfectum
I

T Ve
1l ver

3 rationalis cr

lonem
us:
us foflicientem ratio-

iz, i eas xecke Xplicem

quiaregnla
CaRrum Opcl'-l[l()"
‘ELgo R nli‘u.ic:.z': whm-
npeccabilis L.t m.npol

ne, 8cregula, He

1m, & ang

tasj

:lll L"f..}} S g

) (it dererminara
| regulam, vt abea d ul Ctere non pol-
fﬂ: (]‘ALA}‘j\, 1 M.Lllﬂ U]’C\l\.'l;uls t‘lcﬁlpri’n&})ll;l“

cipia, g l.,\..!yllﬁl_“:.’ci.'uh@lu di, errare no 00 po-

telt: &.mmc 1 intelledtus L111-

gendiprincipia, no 1eltiph
mhlmﬁaltlm!um §. 4d hoc ur
tem {an&i Thome hoc modo s vt idemn fic, &
virturem aliquam 1 operandi efle (aam repulamin
operandi, & mb‘ & ca i 2
licer cogiunéam. Prio
le antatem DPEL&HQ‘K‘D"“!LA] lLsuh\ﬂ‘l 'JH“ A=
liter : pofteriori modo efla fua z"a rulam
tualiter. Ec quia folum in Deo amor or
boni immurabilis c*E =
cile murari poteft : ideo in e creaturis faculras o=
Ll:['lnldi"lun eft ip

\.‘1 Ad\ A\]L 3

ln creaturis auc em

ola regula, qua et amor ompis
onineque \uo.l, neque polterjori modo. Fa-
em quoque videtur ratio Scoti loco allegato
que waliselt: omnis narura, quznoneft fina r\,j
gala, m.c‘ucruuarm\un ormis (ue regule, poreft
aregula deficere: fed ralis eft uracreata

143




QVAST. LXIIL

ergo poteft aregula deficere ,ac proinde
o3

rim tamratio Caierani ,-aut modus ; quo

“
A rationem San@i Thomz , quam ratio
ver cfafirmatione, Nam-
um attendere qua ratio-
apte natura amor boyi,
operandi, non pofleg.de-
ter conuenire. Tume-
e debebatid, quodin mino-
ficione ‘uumpﬁc, nempe creaturam ra-
tionalerh nec efle fuam regulam, nec ei neceflario
NCID.
Scori patio, AMliam vero rationem adhibet Scotusad hoc

nprobandum, quz eft huinfmodi:em-
tas, qua non et fatiata in appetendo,
m habet foum bosum, f{cilicer Deum,
ad quem afpirar, poteft appeterealiquod boanm
g; qus)d renera elt contra rationé, & con-
tra tlad fummum bonum , quoulque illi fum-
mo bonoeinieparabiliter adhzreat: atquivolun-
tas humana eft huiu{modi: ergo poteftappetere
bon apparzns ; quod fit contrajratio-
nde peccare.Hzc etiam ratio confir- _
matiove indiget : reftat enim adhuc probandum
quare volunras creata donec adhareat Deo clare
vifo non poffitefleimpeccabills,
Veruim enim vero has omnesrationes eodem
i fere modo confirmare poflumus:quare 8codem
byfdé pre- pecidere videntur. In earum vero confirmatio-
#oiatiss  pem pramittendum eft primum, regulamhuma-
narum actionum proximam effe operationema-
&ionis proponentisid, quod redtumeet, ve1.2:
quzftione 1. artic. 3, oftendemus. Nam quam-
nis natura ipﬁ rationalis, fic prima regulainfli, &
iniutti, boni & maliinmoralibus:illud enim di-
citur bonum,quod confentaneuth & conueniens
eft naturx rationali, viratlonaliseft: illud autem
malum, quod difconueniens eft natura rationali
vt rationalis t: tamen quia hzc connenientia, &
difconuenicatia eatenus nobis impuratur, qua-
tewus per rationem proponitur: ideo proximam
_ regulam harum aétionum dixerim efle rationem
_proponentem id, quod faciendum ¢%.

Deindé pota, pervifionemclaram Deiira ef-
caciternobis Deum proponi fuper omnia diligé-
dum,vt non folumnon pofimus ipfum odio ha-
Bere, aut ctiam nondiligere : fed etiam cfficaciter
moueat intelle@um, vrid quod iuxtarationem,
& fecundum voluntatem Dei eft, efficacius mul~

# toapprehendat, quam oppofitum:itavt ratione
alicuius apparentis boni dimoueri non poﬁi[ ab
efficaciori confideratione veri boni,quod eft fe-
cundnm rationem : quia vifio illaclara Dei, quee

* oftendit,quam inftum & zquum figdiligere De
{uper omniaf fuapte natura neceffario infert ef-
ficaciflimam cfnfiderationem cuiufque opera-
tionis, & boni peculiarls,Guod eft fuxra volunta-
thtemipfins Dei 8 ficae ipfa vifio clara Dei per
turbari nop poteft ab alia contraria operatione;
eodem modo cfficax illa notitia nata ex vifione
quabeatus apprehendit id, (_;uod e{"t fecundum
rationem , & voluntatem Dei, vincinon poreft
efficaciori alia cognitione,qua appi'e.herldﬂtuf
bonum dele@abile, quod fi contra rationem. Ve
autem diximus difputat.g8.cap.& dicemus 1.2.q5
7 7.attic.2,non potelt voluntas peccare, !nﬁ pre=
cedat intelleétu defectus confiderationis; eigo

P
%

L &

ar

~

v

-~

' Verum cnimvero pre

ARTIC,
et :
Ee l:i";:“’;é vifione, &efﬁcaciilhconﬁd i
1 quanon porelt 4 copyyyg i ey 1
poterityvoluntas deficere, g b
Poftremo obferuandum el[’:ﬂar:. ;
tarationalis non vider Doy ']qllamrimqm,
efle difpofiar fuapte narary e M
vt peculiaria bona,&ipfum Decflparremllcaui,
prehcn.iere , modo hog pe; Pivanepo[ﬁu o
e 01U & effioqer
quamillad;modo oppofitamqgie aci
D4 ¥ho & alio modcpn.'uafum'l:1 l:rm.l-liﬂnho'
etiami ple Deus, quandin uongli’dc?i.?n?uz)
Cumque liberras voluntatis radi I\Ihwnc!l
hacindifferentia intelledus & gy e labgip
Sanéus Dotor infra ‘l“ﬂioﬂe sﬂnls{vzdmt
tio, {equitur nulla repoffe deterg;:irnnt*dm'm‘
tatem in hacvita: fedita inquamlibé(f:::iw\l‘m‘l'
illam poflinon fertt, &in oppcﬁtnmﬁn:jﬁ::l
o gl i
2 nem rationem bogt inohiefty
pro hoe flat,veinco non poflit appartepaio.
liquamali efficacius;quam ratio bom)&n!m i
fi oppefitum aliquod bonum effcicysa pok
res & mouete vokuntatem, phuc
. Exhis fundamentis colligitaceffeaxnriohs.te
ius noftre fententiz, Clim enimratioyireysfyad
pz\:ucnlar? bﬂﬂﬂm,nohpoteﬁresﬂigqum{tfg.fﬁﬂ
c_ur:dmn vistutem it clare apparere fobomniar
tione bonivevoluntatem exfe liberamsd ree
celfario trahat; quianon poteft fub omairrione.
boni efficacius reprafentai , quam oppofim:
alleCte autem voluntas libere ab aliguo oppofito
vircuti , deficiviama regula, & pecaat. Refte g
tur ex libertate voluntatis creara ciradliquac
iecta, colligimus libertarem ejus circavirtuen,
& vitinm, Nam fivolunras citcaaliqualiberack;
fuaptenatura libera eft : facultas autemberaer
fe, hoe habetve i bono,quodnon proponiieh:
ficacius (ab omni ratione boni, nop pofftneest
fario trahiscuraque tals ficbonum iturisfgg
tur cipeaillud debereelle iberam.

Hinc conftat primum tedié dirife Parresti
periusallegatos, creaturam; hoc iploquodnto:
nalis eft,effe libsram:fed hociplo,quodefesai
hilo, peccabilem efle. Nam hociploquod ath
hiloelt, potelt apprehendete bonum yeccaxlff-
ficacius, quam bonum virtatis: quiabonomyi
cutis non confiderar femper efficicsyeoqud
non videat Denmelare, &ficatlelt

Deinde hac noftraratiene confimat poret
tatio S, Thome : quiaquauis natsI
eftipfa rcgu!a,uempeipfaconﬁde{mqnchom; e
cut Deuselt fia bonitas &fua [centiy gengee
veft immurabilitecipfi regule cofomai 04
confideratio boni, quadacitun inea variti po° ]
celt, vt diximus.Poftremo rario quogicf® tlh
Scotiroborari porelt& declaar b “‘l’] i %
Ratuga;que exfenon cft fatiata fumm} T‘I‘;’hz
necillud confequatur, el mmpdbHIT S

7 lia bona chu]lam ity
reat, poteft defiderare @  hocallh
ficnr poteftilla varie zppfeheﬂldefc: i
haber ompis crearutaraionaliss %2 i
grinatus 4 Domino, & ipfum aon ¢4

znigmaintuetor.

—

dicka ratlo fuypﬂﬂlﬁu‘:‘:l‘n'
: "
Jamm creaturam rationalen ofle, quelp=oT e

<ncipio intsinfeco BEEE
ra,& 2 ptinciplo intrin
feuti eft,abfgue nouodiios

clare &




0
on

it

i

L)

A8

— "—T "‘W_
o S i scmaa o
DISPVTF. CCXXXI CAPVT V. 66§

Dzi, przterdonum creationis :id quod nonvi:
deo aliqua ratione negari pofle, Nunm;lii fane
Theologi hac noftra ztate dixerunt, in opinione
Pofitll[l;t‘]{".‘, an creari qnﬂearaliqs‘ra creatura ra-
tionalis, cuinon naturale fit lumen gloriz advi-
dendum Deum,quz quidem natura {it ordinis fa»
pernaturalis : yrum fententiam {upra d[(puz_.vs
tione 44.i1 auimus; quia ineptom eft, fub-
{t que dicatug
rnaturaliszcam hoc proprium

Il creatam excogit

M, quiafialicui creaturz lumen
quod ad videndum clare Deum eflet connarura-
+ - g

le, vifio Dei & lun
i

en ipfum non poflent dici fu-
pernaturalis ordinis fecundum fubftantiam, &
natoram fuam, fed rantum fecandum modam ex
parte efficien nam ; vediximus {upra dilpura-
rione 214.cap.2.illud folum dicitur fupernarurale
fecundum fubftantiam , quod nulla creatura fua-
ptenatura expolcit. Frinolum autem eftid iblun!
intelligere de creaturis quaemodo {unt: nam [#®
pauciores creatnre fadte ¢llent, dicere poflemus
perfe@tiones narurales earum, quz creatz non
ellent,dicendas efle fupernarurales fciuudﬁfub-‘
fandam: quod eft ablurdum,

Artnullus certe hackenus dixit,creari pofle ali-
quam creaturam, cuiita naturalizer, & necellario
abintrinfeco conue Deam clare incueri, vt
non indigeat lumine aliquo addito fuz natura:
quod faneliceteieffer connaturale, (i:u'\'!re\,irs
recum connaturales dicuntur angelis;ramen non
éonueniret ei neceflario & A principijs intrinfe-
cis, habere lumen illud,aut Denm clare intueri:
fed lumen illoditalibere eid Deo communicare-
tur, vtfine violentiaaliquaei negari pofler : ficut
etiam modo mihi non conceduntur {pecies natu-
zales multarum rerum, quas poffem habere, vel
quia non conceditur przfencia obiedti, vel alia
ratione. Quamuis igitur dla creatura effer calis
ordinis, veei lumeo gloria cﬂc:com)am;nie: 1a-
men nouum ei eflet beneficium, praeter donum
creationis, fi ei tale lamen ad videndum Deum
concederetur. Sic auten relidain fide rantum
Deifub velamine,u 6 pofficeflz impeccabilisser-
go nulla creatura rationalis folo dono creationis,
viprobatum eft, {uapre natura impeccabilis ef-
{e poreft: fed impeccabilem fieri,doni peculiaris
effee. Quinimotecet aliqua p\‘lﬁ‘r produci crea-
tura, qua exfolo dono creationis Denm viderer
neceflacio , nihilominus peccare poffet : nam
peus polletimpedire intell:Gum eius, neipfum
viderer:8 ita privara vifione,&relia tantum fub
velamine fidei peccare poffer. Quare & naturz
#llius non repugnarer peccare : licer ipfa relidta
fu:[rvir:uti , & non impedira nunquam peccare
pollec.

Camv eV

Contra primanm fententiam cadem opinio ratione

probatur, -~
P Oﬂic:'no contra primam opinionem , quz
e '(ﬁ[ﬂ't‘oll.&’ahomm,tcih[ probandum,
angelos etiam peccare poflecotra legem, & pra-
cepra naturalia ; ex quo etiam noftra lententia
confirm; Id autem manifelte inde colligi-
e, qui fum, quotidie peccanr contra
Ceptanaturalia, fuadenda hominibys omnia ge.
0e13 peccatorum, & odio pmf?zquendo ig)fos ho-
Vafgues in 1, part, tom, 11, 5

mines.Quod (i Angelus natura fua impeccabilis

effer contra legem naturalein:non pofletad fimi-
liaincitare.

Ceterlim relpondenr recentiores nonnulli
Thomiftz, quifeMentiam Capreoliamplectun-

clos quidem polse peccare, nou prima-

¢ pet fe contralegem naturalem, fed comi-

ter : exeo quod peccant
ralem, & inde maouggrur
1aturalem. Haec tamean folu-
probatur. Primum, quiafi xmg:]us
fuapre natara elsecimpeccabilis circa legem na-
ruralem, nullo fine aut incentino moueri poflet
ad peccandum contra eam legem: tum etiam ani
geliodio habent jpﬁ:lr peum, & hemines: ingi=
deatetiam divinz proui v, & maieftati:qua
funt contra legem naruralem, Caufaautem moe
uens ad hos affedtus , eft videre fe cruciari ab
iplo, Echoclufficerer, quamuis non ¢
priuaros beatitudine il:pm: arurali, {i

» autconfeque

tiomihi 0o

{erent, (e
folum 2
Deco cruciari. Ad hac, etiamfi peccent contya le-
gem naturalé, odio habendo Deum, ex eo quod
videng, (e privatos effe 2 peo beatitudine {uperna-
torali: non propterea {equitur , e0s peccate con-
fequenter contra legem naturalem), quiaprius
peccent cotea legem fupernaturalem: tunc enim
non peccant contra legem ipfam fupernara-
ralem directe , fed ex privatione doni fuper-
naturalis mouenturad odium, & inmidiam con=
tra Deam.

Careriim dicatquis pro C
ma opinion
pofle contra legem na | fedeos
non pofle moucri intra limites le
gis naturalis, 0ifi ex motino aliquo alrerius ordi-
nis. Verum €go nonvideo, qua ratione fi volan-
tas angeli peccare poteftcontra legem nataralem
pracedente defédta in intellectu ex incenrinoil-
lo fuperioris odinis, v in éxeinplo proximé alla-
to : nen poffic etiam angelus in®™a limites etiam
legis naturalis ablque confideratione alicuiusal-
teriusrei fuperioris ordinis contra iptam [aggem
naturalem peccare, Clm enim defectus ex parte
in[t[‘f&uf\;nip[‘ICSd\.‘:C«!L‘bL‘T omne peccarm,
non neceflario fic error ; fed fufficiar defeftus
confiderationis , quia vide]

icet effi acius confi-
eratur delectabile; quod mouet ad peccandum,
quam honeftum virtudis, vel malum ﬂxﬂ:—]fcij,
quoddetinere deberet voluntatem & peccato: e-
gonon video, cur angelusnon poffi pati huinf~
modi defetum perfectz
mites legis naturalis, &itacontra il am peccare.
Ex qua do&rina difloluitur plave
Capreoli pro illa prima fententia Nam quamus
intellectus angeli p\:rﬁpic;ax fit, ramen quia crea®
tus eft, & in dinerfa trahi potelt ediam poteft,bo-
num yirtatis, & ea quz a pecc™o remoueie de-
bebanr, remiflius e EJUra:c,qunm qué ad pec-
catum mouere folent, &itapeccare, o

fiderationis intrali-

calijs pri- 4

13.
Recentiorld
Refponfio.

Resjeirass

Alia r‘?:»n"_,

R

Hitsy]

-
-

AIGUIMCHIUM . preofiss

Argumen-

Ad argamentum vero Durandi pro ea lem 1o Durands

fententia »tefpondeo fnter corpora quidem effe
aliquod perfe&iflimum, quod in nullo deficere
poicﬂ:_mmqnia nihil extrinfecum eft quod ipfius
operationes impedire queat; eo quod nullum fic
ita efficax ficuc ipfum tam etiam quiaabin
feco omne corpus eft determinatum ad vnam
pattem,nec poteft indifferenter in vioam & aliam
Partem operari ; at vero creatura rationalis cum

fic

n-

- #

(arssfiz,




866 QV-ESTEZ XN

fit libera,etiam(i 3 nullo extrinfeco cogipoflitad
peccandum , potelt tamenabintrinfecoin quam
placuerit partem operari:& contra natnram crea-
turz rationalis efler,liberam non cffe, ac proinde
peccare non pofle, vt (upra prffbamm eft.

Ad teftimoninum Auguﬂiui > quod adducit
Magifter in v distinctione 44. capit, illo 2. in confip-
mationem eiufdem {cmcutlz,refpondeo nonaf-
fe vasbaillain Auguflino librotr, de Geneff ad litteram,
capitul.7. fed eo capite folum dicere Augafti-
num, meliorem efle naturam creatam, quz nolit
peccare, quam eam, quz non folum poteft, fed
etiam vult peccare.

Alij poftremo argumentantur pro przedictao-
pinion¢ hocmodo: Angelus non haber natura-
leminelinationem ad peccandum: ergo intrali-
mites legis naturalis peccatenon powir.Hacta-
men ratio nullius momenti eft,vt etiam dicemus
infra difput, 236. cap.3.quia vealiqua nararapec-
cet, non requi:’irur naturalis inclinatioad pecca-
wim: fed (ufficic, & neceflaria eft libertas.

‘ ArTticvivs IL

Virum inangelis pofsit ¢ffe tantum peccatam fu-

perbie & inuidic.

321, Dfecundum fic proceditur, Vi-
2difts. q. derur, quod in angelis non pof-
r.art.3. Et P it efle folum peccatum fuper-
S biz & inuidiz:in quemcumque
Et3.cons.c, CDIM cadir dele&atio alicuius peccati,
109.co.2. poteft cadere peccatumillud.Sed demo-
:’ ’:19’ nesdeleGantur etiam in ob{ceenitatibus

~ "™ carnalium peccatorum, vt Auguftinus
dicit14 deciuitate Dei.Ergoin demoni-

bus etiam peccara carnaliapofluntefle.
2. Przterea. Sicutfuperbia &inuidia
funt peccata fpiritnalia, ita accidia, & a-
e uaritia,& ira.Sed{piritui coueniunt pec-
catafpiri:m}ia,ﬁcu:&camipcccata car-
nalia. Ergo non folumfuperbia & inuidia
in Angelis effe poteft: fed ctia®accidia

e & auaritia.

3. Prazterea. Secundum Greg. in Mo-
ralibus, ex fuperbia nafcuntur pluravitia
& fimiliterex inuidia. Pofita attem cat-
fa ponitur cffectus.Siergofuperbiadzin-
uidiain angelisefle poflunt, pariratione

~ & aliavitiain eis efle poflunt.

Sed contra eft quod Auguftinusdicit
14. libro de cinitate Dei, quod diabolus
fion eftfornicator, autebriofus, neque
aliquid huiufn%odi,_Eﬂ: tamen fiperbus,
& inuidus. : a

HRefpondeo dicendum, quod pecca-
tum aliquod in aliquo efle poreft dupli-
citer. Vno modo fecundumreatum, a-
lio modofecundum affeGtum.Secundum
reatum quidcm ommnia peccata in dgmo-
nibus efle contingir, quia dum homines
ad omnia peccata inducunt, omnii pec-
catortm reatum incurrunt. Sccundur_n
affe@um vero illa folum peceatain malis

~

ARTIC 11,
angelisefle poflung
ﬁci{piritlmlemua:
temnarurs : :
na, q u;tuffs i aftﬁcx}um COntingit ap,

» A unt propria comp g
qua m_rc_bus {piritualibys im’] g
j{illlii;qu;lh]lcmmQfﬁdmmiﬁad

&natura p ¢
ucniens.Jn 1'}1956{}' C.ﬁe qundammod(,c&

‘D piritualibus augep
poreft efle peccatum, dum 4 u_ﬂlsm)n
afficitur, nifi perhoc quod ip ?allis Efi“
fuperioris tegulanon feruary;: &T] !
peccatum fuperbiz, nop {ubdify ;Clﬁﬂ
in €0 quo dcbct.VndcpeccammP i
Angelinon poteft effe alind quam fhnmu
e . -
bia. Sed conlequenter potnigip c{serP
efle inuidia. Eiufdem enjp il
quod :1ﬁc&|!stendatinaliquida ete
(dum,& quod reni tarurinoppéﬁtﬂnm‘i
.dus autem exhocdebong alterinsdole
inquantum bonum alteriys zﬁjmar{ui
'bom impedimentum. Nop altem bo-
num alcerius poterat zfimay impedie
mentum boniaffedtatiper Angelum .
lum, nifi inquantum AEC&&U{:[)CXCC“CE[-
tiam fingularem: quz quidem fngyly:
tas pet.alterius excellentiam cefly fr
idco poft peccarum fuperbiz conlfeque-
tumeftin Angelo peccante maluminoi-
diz , fecundum quod de bono homis
doluir; & etiam de excellentia dininade-
cundum quod eo, Deus contra volug:
tem ipfius diaboli veitur in gloriamd:
uinam..

Ad primum ergo dicendum,quod dz-

mones non delectanturin obfeenathis

1ad quz g
‘COntinggf.
uram.SPIrltnalcgniaau.

Idv (}tlﬂd

" carnaflum peccatorum, quafi ipf afi

ciantur ad delecationes carnales, Sed
hoc totum exinuidia procedit, quodi
pescatis hominum quibuicunque dele-
&antur , inquantum funt impediments
humani boni.

Ad fecundum dicendum , quodauiti

tia, fecundum quod eft {peciale pie
tum, eft immoderatus appetitusrin
temporalium »qua veniuntio vfuxqwtz_
humano:, quxcunquc pecum’a ftimant
poffunt. Etad ifta non afficmur (3
mones: ficurnec ad delectationcseatnis
Ies. Vande auatitia proptie fumpuines
efle nonpoteft, Sed fi gugratxadxcat@
omnis immoderata cupiditas ;.
quocumque bonum crearum,h;aé!ﬂﬂﬁ
continetur in {uperbia quz‘?ﬂ indemt-
nibus. ira verocum quadam‘paﬂi%ﬂ 4
ficur concupifcentia Vade lpfamh ;ﬂ:é
nibus effe non poteft, nifi metdpi i
Accidia vero eft qu:edam.t'rxﬁllm: égtus
homo redditur tardusad fpiritid 35: 5
propter corporalem l'abmgm:irqﬂv

monibus non competit.Eriicp? i

rationisef} -

s habeodi B

-%f‘
ligius

qeiur
(78
ditery
o fec
st

16,



i

b

e
]
walim.

—

26,

Suando a- q
<4 1
impH- gy
fetur pecca-
pum forma

Adtertium dicendum, quod{ub inui-
dia & {uperbia, proutin dx:n’mm!msg‘o~
nlmcur,.comprchédunrur omniapecea-
ta qug abillisderivantar,

Notationescirca dotrinam articuli,
D Rior conclufio eft : Ommia peccata fecim-
duwm reatum poffunt effe in demonibs. Pofterior
conclulio eft : In demonibas poffint ffe furmalirer
dtto genera peceatorune nempe fuperbie, Cﬂ-.rv.‘u!.fu‘l"m
m E?Ci(i)u,lll[jﬂ.‘ {,o[anul:m. elt Piglllninl‘
j'L[(ﬂfl]Hl l‘[)\pTITHHI f[!ftl‘ﬂll[er U't)C[Ztﬂ'ni,
140 non rantum il)ﬁus malitia i.hpur:mr;(v\l
2 n actus proprius peccati illivs eft abeo, vt :-.‘
n caufa. Tunc autem 1mputari dicitur peccatumi
fecundum rearum » & non formaliter quando o-

i impatacur folam malitia, (ed iplenon eft
proprijactus & operationis, cui annexaefty
malitiailla; velurifi c [uadeat alteri, vt occidac
inimicum, & ille ¢ at, peccatum homicidij
fuadenti dicitur imputari fecundum reatum tan-
tum: quia einldem malitiz p: ticeps eft (uafione
fua : eo quod fuafio fpeciem fumicab eodem , 3
qua lumichomicidium ipfum :at vero occidenti
&inferenti morrem ferro; velalio inftrumento,
tribuitur peccacum Fnrm:;lirer.Inqmt igitur San-
&us Thomas , in Angelis reperiti pofle omnia
peccata fecundam reatum , quia fuadere potelt
Angclusamnegenus.pc:r ti,& ad illud mouere:
atvero formaliter, hoc eft fecundum a@um pro-
prium, folum reperiri in angelo duo illa genera
peccatorum, nempe (uperbie, & ingidiz quia
folum actus proprij horum peccatorum ﬂcn'por-
funcab Angelis, vea proxima caufa: =

Deiade notandum eft, cum dicitur peccatum
aliquod tribuioperanti fecundung reatum: non
folam int .‘E;;i de reatu peenz, fed etiam de reaty
culpe, hoceft, de ipfa malicia peccati,qua diciur
=[icuiim}n|m’1 Nam veoftendemus .2, quaftio-
ne 73, accicalo 8. opus, quodeflt caufa alicuius
pccca:i,vrcxcinpl’um » {uafio, &c. eandem {pe-
ciem malitiz haber, ac ipfum peccatum, cuins
eft caufa:neque enim peculiarem {peciem fcanda-
liconftituere debemus e intentione peculiari
suing proximi,ve ibidem monftrabimus:tancau-
tem, cumadeft fimilisjacentio, opus, quodeft
caufa peceati, pritum quidem eft in fpecie illa
malitiz, in qua el peccatum,ad quod inuitar: de-
indein pecaliari fpecie (candalj ex intentione di-
re€ta tuinz proximi, Anautem opus, quod eft
c:mf?{ inalio peccar, quod confummatur in affe-
& wneerion, viodij, inuidie, &, fiein eadem
{pc‘clc cum iploodio, ant cym inuidia , pender ex
ijs qua dicemugy, 2.queltio 18 articul. 6. vby rra-
tabimus , an @8ys reflexus volunratis, fit ein(-
dem malitiz cum aduinreriori eiufdem volun-
tfaus, quem haber proobie&o: vevolunras ha-

endi o > a0 fie ciufdem maliriz cum ipfo
2@uodij. Hoccerrym fit,illi, qui eft canfa odij in
alio, non Imputari peccatum odij Formaiffer,!id
fecqndmn featum , vel in eadem fpecie malitiz
velinalia: & ey hje » QU2 notauimas fatis maner
VafgueZ in 1.p. Tom. :

= "
s e e et
o —— = = : :
;ﬂ‘ - P e - -
T
‘O\VJE ST -ILXNL AARCT TG =
7 i 1 iri i rior conclufio huius artical, némpe
erbi Int & {piri-  explicata prior conclufio haiu ,
folafuperbia, & m‘udm:{m?rpurc {piri ingz\nwcl(){:g:p\_‘-il;‘ Sinie igete ettt Bl
tualia peccata quaz dezmonibus compe- o e 8
e : o : o 1 o um reatums. X : . ey
tere poflunt:ita ramen quodinuidia non Cedtie folleriar coriolufi; videlicotinaits 7-",
fumatur pro paffione, fed provoluntate gelo folum effe pMe formalicer duo genera pec- #offs st
1 - > & liBenl. peccatapras
renitente bono alrerius. carmmn.[upcrmm pimiram, & inu ydifticul {“‘ 7

tate meo iudicio maxima non carer. Primo, quia
imangelo rep
inivftitie, &if
non quiderm conrraalterum :
trahominem , non modo fuad
cai homini, vt fi

s intnftu m ali-
homicidium,

» vel damn
sdowelticis,
doiplum, vel invitaoccid

Deas interdum

pELDIZ , aut

Deinde ex peccatis; U m-
mantur, poteltin asgelo efle peccarum ¢
tra Deum , & proximum, quode
duobus alijs:hoc enim contra charitate

quiz interius confu
\l[j;(;!l-

aut be-
neficientiam eft : illa autem nempe (uperbiz, &
invidiz, contra humilitacem : polle autemaban-

geloDeum odio haberi manifeftum eft. I.’..v::-ﬂ;
cmméll‘cm.mgeh)pc- tum idololatriz, fi lau-~
detalium angelum vt Deuin fuum, & ipiam ve
Déign (uum dcpréccnu & el votum voueat,que
omuia ex obiedo effent contra religionem, &
ansferendo illam in ~
atriam Emtincrgnt.
bediériz [pe-

fitionedire&tanon

cialis, quo it

parendi { tdicemus r.2. quaft.

hac enim intentione poflet angelus tran

preeceprum Dei. :
Cecerlim Caietants mefitem Sancti Thoma 4

explicare contendic hoc modo, vt intelligatur Cajiergn,

locutas non vainerfim de pecggeis quibulcum-

que; quz pollunt ez in angelis, fedde peccatis,

que primo efle poruerunt, 8 3 quibusincipic an-

gelus, qui peccar. 2
Mihi tapenadhucvidecur difficulcer polle ac- Dimeifi; 14

commodari hanc Interprerationem menu Do- men eft 121~

&oris fanéti,rum quianon ﬁ:m)cmeiﬁ ax ratio, terpresatio;

qua pmimnus,;»crc;ztum Primum ange'i debuif-

le neceffario clfl-lnpcrbm‘r, aut inuLdmm.T,;lm

etiam , quia ratio San@i Thomz non folum de

primo peccato, fed de quocumgue etiam alio vi-

detur probare. Ratio enim eft huiufmodiinan-

gelis non potelt efle peccatum; nifi fpirituale, ™

hoc eft, circa obicéta tpiricnalia: affe@us autem

circaobietta {piritoalia peccatum effe non po-

teft, nifi calis ficaff us, ve{uperioris regula G

tépra in alia obiea feratur. Nagg ve aicCaieta-

nus explicans hanc rationem, ppic@a fpirirualia

fecun«fum le, quantg maiora funt, meliora fant;

&ita fecundum fe non poffunt nimis amari,qifi

quatenusineorum amore tegula(uperioris cona

temnitur;: atqui contemnere reoulam i‘:\.ptriuris

eflt peccatum {uperbiz: ergoin angelis folum

Eoreﬂ: efle peccatum fuperbiz, & quod inde na-

feitur,quod eftinuidiz,

: Hzc autem ratig , preterquam quod 6 alicu. Raris 5,75,

1us momenti eft, probar in angelo nallum aliud quarsd has

peccatum vllo modo effe pofle, quam E:pc:hxx,‘” Pirrs

adhuc difficulrate nog caret.

tranfgreflio reguls fuperioris eft

~ Kxx 4

Lic In inte

périori,

~

fion omnis
{uberbi




3. Thon,
Hider,

Solurio ad

[eewndiim

Asfficilis,
L

322,

668 QVAEST. LXHL

jhocaccidere poffitfolo peccato inobediétig fpe-
"c,ialis, quz el dittinGtum peccatum i {aperbia, &
inuidia : imo vero tranfgreflioregule, quarenus
talis,potiusad peccatum inobedientiz, quam fu-
perbig pertiner.Qualis vero fic ffectus fuperbic,
qai contemuic fubijci alteri, fequentibas difpu-

rationibus explicabitur.Eft enimné tranfgreffio,

regula pofita a fuperiori per modii pracepti, {odd
jcwcus excellentiz vitra debitam menfurams:

Aquo videtur genus quoddam tranfg:‘sﬁionis,
son quidem regule, & pracepti, fed menfurz
propri®digniratis. Sic definit Sanékus Thomas
fuperbiam. 2.2. guetione 162, artienl. 1. confentit
idorus Libro 10. Ethymologiarum , capitul.28. cum
ait : Superbse dicitur , qui fuper vult videri guam eff.
Quamuisigiturangelus peccace folum poflet cir-
ca obieéta piritualia, quod tamen difficile etiam
apparetexdictis: poffer quidem alio peccato, né-
pe inobedientia, peecare, & non folsm fuperbia
& inuidia,

Adde quod peccatum odij non eft idcoma-
1a,quia excedat regulamaliquam pofitam & con-
ftitutam, infra quam non efler peccarnm: fed in
quocunque gradu minimo peccatum eft. Fateor
hzc mihiefle difficilia, quorum folutienem ab
alijs libenter audirem.

Eftetiam mihi difficilis doérina, quam habet
Sanctus Docor in folutione 2. nempe in angghis
pon pofle eflc peccatum iracundiz, eo quod (in-
quit)ira eft cum quadam paﬂionc,qum tamenan-
gelisconuenite non poteft.Hocautem mihinon
minus difficile et : tum quia do&rine, quam iple
S. Thomas tradidit fupraquaftione 20.articul.r.
ad prim um non fatis confonat. Tum etjam quia
videtur efle contra definitionem formalem irz:
nam,vtipfe ait eodemloco, & nos difputatione
84. capit. 4. probanimus, ad formalem rationem
ir¢ non pertinercommotio paflionis:nec defecta
haius Deo iram denegamus: fed deratione for-
maliirseeftappetitus vindiéte,feu recruciationis
ob triftitiam exmalo,quod quisabalio pafluseft.
Er fe®undum hanc rationem diximus, eam Deo
non conuenire ; quiaa nullo Earigo_rcﬂ. Cum
igitur angelusaffici poflicab alio triftifia; appete-
re poteft quog; vindidam illius,ac proindeiralci,
Siautem de ratione ire efler commotio corpo-
ralig, eodem modo de ratione mll(cl‘l'tordlft efler
gadem commotio : ac praiudemlfcngordlaprt.)-
prieDeonon conuenitet,quod eft fallam, veibi-
dem oftendimus.

L] Artrevivs IIL
Varion angelus appetictit effe v+ Dewts,

D tertium fic proceditur. Vid_c-
.‘A tur, quod diabolus non appetic-
rite@eve Deus, illudenim quod
non cadit in apprehenfione, non
caditin appetitu:cum beni apprehenfum

md&ueatappericum vel fenfibilem, vclr.a-
tionalem,vel intelle@tualem:in {olo eniny

. huiufmodi appetitu contingitefle pecca-

tum.Sed creaturam aliguam cffe zqua-
lem Deo non cadit in a_pprchcnﬁ'onc.
Implicatenim contradiftionem,quianc-
celle eft finicum efle infinitum,{i gquatur
infinito. Ergo angelusnon potuit appe-
tere efle vt Deus. =

ARTIC 1

% Praftcrca.lllud uodeft fin;
xm,;}b(qucpcccaro a}?pcori e%ii}[ls v
fimilari Deo eft finjs { E g

sin Quemyg,

el 1 endicps.
tmahrcrqual;bctcrcatura,Sie,gO;DI;a
Ce

lus appetijeefle veDeus, poy eraqu
tatem,fed per imilituding vid, i
inhocnon peccauesiy, o
3. Practerea. Angel
tudine {apientiz c{mdimseﬁ i}
mo. Sed nullushomo,pif omn(ilngm 5
cligit efle zqualis angelo, ncdumagcs’
3 2 : eo:
quia clectionon eft nifi pofibilio ¢
quibuseft confilium, Ergo multy mi;lue
peccauirangelus appetédo cffe vtDEusS
Sc_d contraeft quoddjcirurifai,14 cci
petfona diaboli:Afcendam in C(rlnj;'g:& h

usin lmiorlpimi.

ero fimilis altiffimo. Ft Aug dicitinliby,
ele quzftionibus v::r.tcﬁum.quodelaﬂo: inl
ne inflatas voluit dici Degs, L
Refpondeo dicendum, quod angelus
rabfque omni dubio peccauitapperendy
efle vt Deus. Sedhocpoteft intelfigidu-
plicitcr. Vio modo per equiparmtian,
Aliomodo perfimilitu dincm Primogui-
dem modo non poruit appetereeflon
Deus: quia feivichoc elle impofihilna-
turali cognitione.Necprimi aftomypec-
candi inipfopraceflic velhabimsvelpa-
fio ligans cognofcitiuam ipfius v
tem, vt in particulari deficiens cligetec
impoffibile,ficut innobis interdumagei
dir. Ecideo datoquod efletpoflibie o i
eflee contra naturale defideriom ; efe-
nim vnicuique naturale defiderium i
confeguandum fuumefle: quodnonon:
feruaretut , {i cran{mutarerugin alterz@
naruram. Videnullazes quxe{hnfqion
gradu natur, pot_cﬁapgcrcre {upcrtorqs
n#cure gradum, ficut afinusnonappett
efleequus: quiafi transfertetur g
dum fuperioris naturz, iam ifin 10
cffet. Sed in hioc itaginatio dedpitts
Quia enim homo appetit ¢llein alnl}m
gradu quantum ad aliqua acmd'ent’gl :;
que pofﬁmtcrcicﬁrcab(qut’-wﬂ”l’”" :
fubiedti, z{timatur quodpo{ﬁtappflff
altiorem gradummru_rx,iqclucm};zﬂ:g:
nirc non poffer nifiefle definirer. M :
feftum eft aurcxn,qUOdDE”““?d“az_
oelum, non fecundum aliguaece C;[t'
fia,fed fecundum gmdﬂm na;llﬁz J
tiam vius angciusahgm. Vn map;{ :
bilec{%,quod angellus mfﬁﬁi;?d !
{e ;zqualis {uperiori; nedy st
tatcﬂ‘c:cqnalisDC(‘)-‘APE“ g
fe vt Deus per ﬁmlhcudmt;rz;m ¥
dupliciter. V0o moioﬁggﬂmmﬂad.
quo aliquidnamm ¢ dhocﬂPPcm o
ficfi aliquis quantuma ol

ili dummoc®
fe Deo fimilis, non peccab e

——




i

DISPVT. CCXXXII
militudinem Dei debito ordine appetat
adipifci, vt feilicer eam 4 Deo habeat. Si

1is
quis autem appeter i {

ndum iufticia
efle fimilis Deo quafi propriayirtute, 8
non exvirtute pei, peccaret. “Alio vero
modo poteft-aliquis appetere fimilis effe
peo'quantum ad hocin quo non n
eft aflimilari: ficucfiquisap
re ceelum & terram, quod

hocmc
non veei a
alli fubefie fimy
¢ et,cum nullacr
iper hocquodfub peo
*dinhoc e

i etijcve finé
juod virruce,
eruenire; auertens
{

“111 {ip~
quod ef juiafic

fuumnon cfleapy

LTicl]
bite effefin
vltimum beatitudi
{fuz naturz poterat p |
fuumappetitum 4 bearicudine {uperna-
turali;qua cll { )

isDeco, q
sid

tex gracia. Del, Vel
tijt vt vidimum finem illam pei fimil
dincm,r]w'.zd::mrcfr':}51;J:r;m;t,vohuc}mc
habere per virtutem fux narurae s110N €x
diuino auxilio fecundum pei d
nem. Ec hoc confonacdi&is Anfc
dicit quod appetijillud ad qug
nifler, fifteriffet. fth,:cd:mqnov m-
modoinidem redeunt : quia fecundum
verumque appetijt finalé beatitudinem
per fuam virturem h;‘.bt‘-‘c,quod eft pro-
o quodeft perfe, eft
principium & caufa eius quod eft pera-
liud: exhocetiam c Jnuti eft quod
appetijt aliquem principatum fuper alia
habere in quo ctiam peruerfe voitpeo
aflimilari.

Et per hoc patet refponfio ad omnia
obic&ta.. ‘

)G~

prium pei:quiav

fe

»

R1o = coticlufio eft ; Angelus non appetijt effe
& Deus per naturam. Pofterior conclufio, Ange.
dus peccartit appetendo effe fimilis Deo aliguarationt exce-
dens smodum propris excellentie, & perfeitionis. Circa
quam dodrinam plures nobis contronerfiz difs
putandz funt,

DEESERY-T - C X XXIL

Verim peccatum Angelifuerit fuperbig,
an alterius nature,

Quid Scottss & Gabricl fenfevint. cap.y

Sententia Scott ¢ Gabrielis impugnatur. cap.2>

Primum Ange atun fuifle fuperbiam , vera ¢ com.
*muns Patram, & Scholaicormm opinio fert.
capit. 3.

Expenduntuy quada Scrigtyra veflimania-pro eadems

[ententia, oap. 4.

- e e s
e e = o o
e -
G Pryve bk 6oy
Carver 1,
Quid Scotus & G
Vita quid®m eaque d 12
primoAngelorumal
gimus, Nec mirum eft,rem
r3tione longe remotam, difficilem ad intel
dum fempecfuifle. Vertim qui
hagre omnino dec
ram, vt i.?_LL‘HlH £
Ell]til'lﬂlll certum arin
Sceiptuta,autex doét
ne colligi queat: yblauter aliqua
mentss riol {puratio hh':uk'u'l[}‘
mere fola hus
tius enim eft cenu
que, nedum ia ablcondita, ir
Cglllln)ii‘dl]‘]{‘} Ii‘!]ACi'CPIH aunte
ca, querei ‘Qinpcccn‘x):ms;d 4
{ola rario abfque authorirate nihil valeat:ratione
quidem folum veemur ad olfcndtndum,quu pa=
angelus peccare poruit, de qua etiam re non
parda cholafticos diffenfio eft, & inea ra-
tio ipfa plurimum valet, Primum autem iny-
niuerfum i 1 nobis eft gesus pec-
cati ;. quo Angelus cecidic, Deinde fpeciatim £
inqairendom, ‘quid fir illud, circa quod At
lus deliquic:
«Pri-
ma upiu:u fi e 2. Scotts:
§. Quant a d atgumenta, in fo-
lusione 1, q 1 Angeloram pon
fuifle fup itar proprinm pec-
4(]-113 Patres quos
178. capitez, dixe-
mantes , los in®kias hominum
& ex i .

& ex illis geauiflc Gigantes, (hac enim
bus Scholafticis merito aplo-
ditur, vteo locodiximy fed luxuriam > quan-
dam fpirie lem,qua in nir quadamdile@io-
nie, aut cupidi xc clt fententia -
Scotl, quamaliter refert Caier. in hocart.ea ta-
men, quam ipfe refert, eft Gabrielis, quam infe- lf‘l':' "I:‘M"
riusafleremus. Inecuiug opinionis confirmavio. * ¢
nem, & explicationem notat ipfe Scorus in eq quaft.
§. In ifta queffione, do&rinam receptam a Gabriele
loco inferius allegando, inactibus voluntatis efn
fe duplicem » alter concupifcentiz, «
qui verfatur circa rem & bonum, quod alicgj VO~
lux.nus:;zltcmm amicitiz, qui zsi"‘;/inirpcrfomm,
cui volumus bonum.Subiungitautem, amoren®
concupileentiziprocedere ex amsre amicitiz, t3-
quam ex canfa priori,Hac notasone premifa,in-
quit Scotus, primum Angeli peccatum fuiffe nf- Ao
mium amorem amieitiz, que feipfum dilexir, i L
hoc'eft, nimiam quandam fui ipfius complacen-
tid. Probarautern; quia nimius amor amicitie ng
poterat effe erga Deum : nam Deus diligi non
po::f’cimmodez‘.ﬁecxnimigimcuﬁone:hic enim
amor debitum modum excedere nequic ; neque
aliomodo potuirefla immyoderatus. Verifimile
autem eft, Angelum non dilexiffe alinmy 2 p
ter feipfim : ergo primum peccatum fuie
mius amor amicitiz , quem placuir S

2 ims

i

oto VO-
carg




	Duæ Scholasticorum opiniones. c. 1.
	Seite 660
	Seite 661

	Nullam creaturam rationalem impeccabilem, & sine libertate esse posse auctoritate probatur. c. 2.
	Seite 661
	Seite 662

	Fundamentum rationum præcedentis sententiæ. c. 3.
	Seite 662
	Seite 663

	Contra secundam sententiam opinio præcedens ratione confirmatur. cap. 4.
	Seite 663
	Seite 664
	Seite 665

	Contra primam sententiam eadem opinio ratione probatur. cap. 5.
	Seite 665
	Seite 666
	Seite 667
	Seite 668
	Seite 669


