UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Disputationum, & Quaestionum Tractatus Il. De Creaturis Spiritualibus
Completis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

S SCHOEASEIC A

FRACTATY SHER

f DE CREATVRIS SPIRITVALIBVS COMPLETIS.
:

BISPYVTATIONES “THEOLOGIE &

| Jn primam partem S.Thomas, 3 quett.so. ad 6.4.

0

l /]

N =
dit, in (lmbus

ACTENYVS confiderauit Theologus Deum in fe i pfojim-
mensamque lucem caligantibus infpexit oculis intra nebulam
Wi & Ca}igincm : nuncad operaeius tranfic, in quibus, tanquam
A in {peculis temperatum, & quafi refractum eiufdem radij {plen-
dorem excipiat, vidcﬁtquc totum folem in aque guttulis beni-
gnitis emicantem ( vt ait Nazianzenus orat.2. de Theologia:
> Nec enim recedita Deo, cum ad resab eo productas defcen-
prima Dei {pecies perfpicuc latet,in ipfis imprefla vt in figillis, expre{-

{a vtin {peculis, effufa vt in radijs. Hoc ergo habet propofitum S. Thomas a quz-
flione 44.vfque ad finem primz partis vt infpecto Deo.pracipua infpiciat eius operas
mihi vero fatis nunc erit,de fubftantijs {piritaalibus dicere,vt potero breuiffime, quia
: eas prima lumina, prima ﬁgmcrﬂa,prima fpecula,& primatios effule Deirtatis defluxus
| communiter vocant fanéti Patres,quia in eis fe ipfum Deus, & cxprcﬂit clarits, & (1~
1 gnauit perennitis, & {uauius pinxit, & vberitis effudic. Confideratio verdilla fubftan-
: tiarum Angelicaram bipartita erit. Primo éhim‘eas confidero intra ordinem naturz.

X s ¥ .
Secundo, intra ordinem gratix,

Pz sir: Aasia sl te i i s dadh
DISPVTATIO PRIMA.

De Perfeitione Angelorum intra ordinem natuy e
$.Thomas, 2 q.50. ad 6o.

¢ VATvonr funcni fallor in quibus tora
naturalis Angelorum perfectio confifte-
re videcur. Primum fic , Angc}icn jpfn

. & {ubftantia. Secundum , potentia intelle-
&iua, Tertium,potentia appetitiua, Quartuim,poten-
tia motrix , & operatrix ad extra.

Partitio -8
difputatio- &/
nis, [

QVASTIO 1L

De perfectione natuyali fubflantia Angelica.
S.Thomas,q.50.51.52.5 3.

T ergo ceeleftem omnem rempublicam, & {pi-

titualium in ea ciuinm ceetus , dignitatem , or-

dines , faculcates , operationcs ﬁgillncim {crutemut,

placet ordiri ab ipfa eorum {ubftantia & de illa dice-

x¢ quargor. Primo, Angelorum exiftentiam,fen an finc
Tom, I. St s

Aungeli. Sccundd s pradicata corum effentialia, fiue
quid finc, Tertid , diftinctionem riim {pecificam tﬂﬁm
numericam,fine quot fint. Quarto,Extenfioneim {ab~
{tantiarum Angelicarum ad locum.
S Eicimrine: 2l
De exiftentia [ubffantiarum Angelicarum,

CEI:tum cft primd , nomine { Angelorum ) figni=

ficari communiter {ubftantias completas, crea-
tas,omnino {pirituales , praeftantiores homine , folo
Deo inferiores : Ouaris nomen huins naswre ( inguit
Auguft.in Plal. 103 piritus estguaris officium Angelus
efl.Nomen quippe ( Angeli ) nature nomen non efts
fed officij v cum Auguftino reliqui notant Patress
idedque darum in feriprura eft illis omnibus, qui ex
officio diuina nunciant.Qualis apud Ifziam eft Chri-~
ftus magn: Coneilyy Angeluws 5 apud Malachiam loan=
nes Baptilta, Augelus teffamensi : ommes demuin pree-
dicarores qui annunciant gaudia regni Dei Angelos
vocari docet Ambrofius , Ire Angels veloces. Sed hoc
tamen nomen communias viugpatue ad ﬁgni_hcamias
( vedixi ) {ubftantias puré (pirienales mxra {criprura
Phrafim, Qus fizcis Angelos tuos fprritas id eft qui {ub-
ftancias {pirituales, nuncios tuos facis.

i

Certutih

Nomen
Angelori.




Gloghiriab
B
Echnicis-

Negati ab
hzreticis.

Triplex
dubitatio.

Aferrio.

Zh2

Certum eft feenndo,f
Philoflo
nodi expertes maceriz, iubrlit-s,ugﬂﬁ,

feré neminenyinter anti=
>s qui non agnouerit dari fab-

I11COTpOLEas. Primn:‘."rcni-n_ﬁius agnouit ﬁ|;c dL_zbio
pluribus in locis Plato,vocarque illos Deos ;f:ﬁrf_f'r"s_‘{
& demones , vt notant Cyprianus , Minucius & alj
Patres : ex Placonis adtem Doctrina phli‘ibm mixta
fabulis, fira {omnia derinarunt Valentinus , Menan=
der, Saturnius , Cerinthus , Carpoeias ali nomi<
sum monitra teltibus Irenzo, & Tertulliano. Dein-
de fubftantias etiam iftas agnouit Thales ap :d Arhe-
nagoram in Apologia pro Churiftianis ; diuidic enim
ﬁlpcvicrcs {ubltantias in Demv.,d,mlno!l:::,éj«: HCroas,
id eft animas [eparatas. Pyragoras In c.u'mmlbus. au-
reis mundanos, & immortales celebrat Deos. Ariftos
teles adimittit eas quas propuijfiimo fnomink appeliag
intelligentias,co quod purifiimz mentes fint. Ve vi-
vllum fuille , cui pmﬁuaium non fueric dari
.".}iqazos [Pli.;izs, de quoruim exiftentia vt dicam. Pri-
mb , videndum eft an fint Angeli. Secundo , qualis

fueric eorum productio.

S

Verum fint producti 2 Deo aliqui Angeli.

maritani , nunc eriam vocant in dubium Se-
miathei , quibus haud fatis perfuafum eft dari {piri-
tus 2bloluros ab omni concretione corporis , quz
fuit infania Coppini cuiufdam & Quintini apud Bel-
larm.1.2.de amiflione gratiz c.1.

Ratio vero dabitandi efle primo poteft, quiafi
creati funt 4 Deo fpiritus illi nobiliffimi, & puriffimi,
non debuit tacere fexiprura illorum creationem,cum
aliarum omnium rerum minus nobiliam referat pro-
duétionem.

Secundo , fi exiftunt Angeli poreft ratio naruralis
vel a priori,vel 2 pofteriori demonftrare illorum exi-
ftentiam 5 i priori quidem , quia fine illis imperfe-
¢tum effec vninerfum : 2 pofteriori vel ex motu cee-
lorum, vel ex magicis incantationibus, vel ex miracu-
lofis effectibus quos {apé cernimus,illa fuperant vim
omnem corpoteofum agentium & non pollune ori-
bui anfmabus {epararis quarum virtus non eft maior
quam cum erant vnite corpori.

Tertid , fi exiftunt huinfmodi {ubftantie porteft &
nobis formari proprius earum CONCeprus Non nega-
titus {oliim,fed poficinus ; funt enim entia finita que
comprehendi ab homine poffunt.Eft autem impoffi-
b}'ic formari a nobis proprium conceptum harum
Tubftantiarum ; ergo probabilius eft illas nullas effe.

Dicendum tamen primd eft , quod cerciffime fides
docer dari fubftantias {piricuales completas,Deo in-
feriores, fuperiores hominenaturalis autem ratio id
non demonftrat fed probabilicer tantim fuader.

Prima pars, quod cx fide conftantiffime refiendum
fic dari Angelos probari poteft ex {cripruris,ex Con-
c:'lijs, ex Patribus’, quod praftiterunt C‘opiosé Sua-
rez, Valentia, Valques. Quis? enim nefcit Euam fe-
ductam efle & ferpente , qui non poretat eflenifi An-
gelus : Quis: Cherubinum conftitutum cam fam-
gll‘(} gladio ad pdradiﬁ aditum prohibendum : Sera-

phinos videt Ifaias ante thronum Dei,currum glorie
illius videt Ezechiel trahia Cherubinis, Gabriél, Da-
nicli reuclat imyfteria RaPha'él , Tobiam deducit &
zedncit,, pugnat Angcius‘cum Tacob , Zachariz de-
monitrat renouatam Ierufalem , & extru¢tum tem-
plum. In nouo Teftamenro Incatnationem Angelus
nuncizt Mzriz : lofephum edocet grauidam effe Dei
Matrem ex Spiritu Sancto:canunt Angeli naro Chri-
fto.Miniftrar ieiunanti pofl tentationem, confortant
merissum,refurgentem sun ciart mulictibus,Quids

NFrmmnr dari Angelos iam olim Saddutzi & Sa-

Difp.1. De Angelis. Quaft.l. Se&.1.

Plur;: operatur enMmipotens omaia per Angclus n
iento 5 vt nihil opus effe videatur ad-
ducere hue Concilia in quibus damnantor errores
cortyatij Angelis. Neque fanctos Patres prafertim
Dionyfium qui co™ delciibic Hierarchias, ordines
digeric , officia explicat ficut ab Apoftolo erar edo-
¢tus A quo rotam ceeleftium dectrinam haufesar,va-
de hoc vno argumento {ufficienter conuellitur du-
bitantium Semiacheotum ftulticia , qui Angelos ne
aperte videantur negare {ubdole impugnant.

Secunda pars, negat id elle demonftrabile ratione Ratioys.

naturali , néque videtur melius prebari pofle quin tusalis,
2 A= P I ]

oltendendo rationes omnes que valgd {olent afferri
probabiles duntaxatefle , non demonftratiuas ; {u-
muntur autem poellimim cx effeétibus nonnullis
quios experimur aded mirabiles , vt nulli alteri caufe
tribui poffint nifi Angelis, nam & priori certum eft id
prabm‘i nullo modo pofle, cum enim Angelus non
it fuum effe ; fed ens pure contingens, quod porelt
elfe fi Deus velit , non elfe i Deus nolit , non poteft
probari eius exiftentia per vllam caufam neceffario
connexam qua ve pater nulla effe poteft.

Primus igitur effectus fenfibilis quem contendunt

multi non poffe tribui nifi Angelo cft ceelorum mo- c@lotmn.

tus, tam velox, tam zquabllis, & perperuus , vt non
poflit effe ab agente vllo corporeo ; fienim orbium
celeftivm confideretur immenfa moles, i motus per-
nicitas , fi definite periodi ftationes , retrogradatio-
sies, ftatuer perfe@o quilibet, opus illud etle narurz
LICOTPOreE , 4C pc:‘Fﬁ&.r iratcﬂigcntis, vt recté con-
cludit Philofophus 8.phyfic.& 12.Metaphyfice.Hic
enim motus non potelt efe a Deo nifi velis alios et~
izm naturales effectus v.gr, motum elementorum, &
genérationes mixtorum ipfi etiam Deo tribucre : Sed
nequea propria etiam forma eft ille motus, vt cum
Valefio docent recentiores quidam Philofophi, quia
proprius charalter vitz creatz Guo nimirum viuens
tia diftinguuntur i non viuentibus eft mouere fe ipsi
in proprio loco. Denique animabus etiam fepara-
tis motus ille tribui non deber, quia illz tantam vim
non habent ve ranta corpora tam velociter, & tam
definité;ranto [eMPALE CONuErtant,¢rgo {olis intelli-
genrijs tribuitur neceflarid hic motus.

Hzc ratio probabilis eft, {ed {ané non exiftimaue-
rim illam conuincere quod intenditur.

Primbd quia , non improbabilicer multis vifum eft
cam Leffio , motum illum {yderum aded efe mirabi-
lem , vr faperet eriam vim Angelicam , neque pofle
aliam ejus caulam affignari nifi Deum , ad quem re-
ferendi neceflarid funt efeétus , qui totius nature
crearz vim omnem fuperant , qualem exiftimane effe
iftum quod etiam de primo mobili exiftimatom eft
3 Philofopho.

Secundo, qui ad animas (cpamtas viam aut pla-
res reuocaret hunc motum ceeli , vix puHEt Conuin-
€, quia cerrum elt animas [épamms 4 Corpore Phim
pofle,quam cum {unt voite corpoti,& in operationi-
bus fuis pendent ab organo,ve dicetur ftatim.

Secundus effectus ex quo Angeli probantur aVal- Opesatio-
nes enct-
gUlnCl]U'
TUi.

que,Valentia, Thyrzo, Attubale, ducicur ex his ope-
tibus que fieri apparet ab Enereumenis , & manife-
ft2 conuincunt efle in illis habitatorem (piricum, qui
corum omnium {it author.

Primoenim , varijs , & peregrinis loquuntur lin-
guis fecundo 1CCl‘CrClS-CE‘)git:1tioues reuelant & an-
nunciant ea que procul huu;,rmtibmouent immen-
fa Pondcrﬂ, & alia faciunt mirabilia, qu neque tri-
bui Deo poffunt, cam plena (epe _ﬂﬂt bla{phemijs,&
periurijs : Nequie [atis videntur {apere , qui putant
caufam illorum omnium effe pofle melancholiam vt
cenfent Leninus,Syrenius, Erafm. Pompon. Cardan.
Calain. & omnes Athei, Quomede:enim melancolia

rufticum®

Morus




i~

Magicz
operatio-
nes.

Mundj
peifectio.

De perfectione naturali Angelorum, 213

rufticum, aut smilierculam, pcregrinum idioma edo-
cexe potcerit , ant notitiam eorum qua longé diftant
vt recke argumentatus chcl‘ius 1.2.de abditis rerum
caufis , & Loierius lib.2. de {peétris cap.8. fed neque
minus illi errare videntur ; quicos effectus lunz vel
aftris aceribuunt cum Iulio Firmico lib.8. aftronom.
quod nulla eget rcﬁlm_[ionc, nunquid enim luna po-~
teit infundere nouas {pecies, ad ignota idiomata , &
res difliras cognolcendas, & eficere hpminem ex ig-
naro Philofophum.

Hzc ratiocinatio Prorfus conuincit dari {piritus
aliquos, quod Athei negant, {ed nihil hic fané video,
quod fieri non poflit ab animabus {eparatis, vna, vel
pluribus ; poflunt enimille peregrinas callere lin~
guas: pollint ex intuitu [pecierum qua (Emr in phan-
rafia colligere {ecreras cogitationes, poffunt breuifli-
Mo tempore magnum emetiri fpatium terrarum , &
referre qua fiunt in regionibus procul remotis. Fa-
teot tamen hoc effe minus probabile:multéque veri-
fimilitss id tribui debere Angelis.

Terrius effectus apparet in operationibus , & in-
cantationibus magicis quas certe nemo negare porteft
effe mirabiles ; Loquitntur enim articulaté aliquando
humani voce ; Canes, & Corui vt de Cane Simonis
Magi refert Nicephorus lib.z.cap.27.8& de Coruo in
Auftria loquente memorar Sybillanus,Decade 3.c.5.
Imb edam ftatuas fzpé loquuras effe conuincitur ex
antiquioribus oraculis : qua certé negari a nemine
poilunt : & ne recurrere liceat ad animas feparartas ;
excitantur 2 Magis nymbi,gl'ancfincs,niucs,tcmpcﬁ:L-
tes in terra, & mari, infertar fterilicas campis, indu-
cuntur morbi tam priuati, rm (’Pidemici,qux refer-
1i ad Deum nequeant,quia fint ob malos fines:neque
animabus feparacis etiamf{i earum innumeras myria-
des confingas : quia licét earum cognitio liquidior
fortalse fit extra corpus, & perfectior guamin cor-
poz‘c,vi; tamen actina neque malior cﬂ,ncgue exten-
fior quam in corpore s quia nullius formz operatio
impediri poteft 2 proprio {ublecto,alioqui vnio cum
{ubie€to connaturali efficeret illam imperfe@ionem,
cum ramen illa fic famma ipfius perfectio. Certum
autemn eft,quod nulli homines, etiam {i quotquot in
smundo fuinr nunc co:.mmnimr,poiﬁmt excitare gran-
dinem , aut ventum , ergo folis intcliigcnti_]s hic effe-
&tus tribui poteft.

Hac probatio quatenus attingit tempeftates , aut
grandines , aliaque huinfinodi meteora , viderur efle
omnium optima, & demonftratiua fi (emel probari
poifcr » quod vis adkina ipfarum animarum extra cot-
pus non eft maior quam in corpore ; Quia nulla for-
ma poteft in operando impediri 3 proprio fubiecto.
Sed hoc difficile probatur , quiadici pofler animam
non per fe, fed per accidens impediri polle 2 fubiecto
<onnaturali propter organorum imperfectionem , &
quibus {i non pendeat , muled plura, 8 perfe@iora
facict opera.

Quarto,argumentantur $, Thomas |.2.contra gen-
tes C.46.& so.Guillelmus,Parifien{is fecunda fecun-
da de yniuerfo cap.1.2.3.Suares difputat.; 5. Meta-
phyf'. feck. 1. vt mandus fit pcrﬁ’&us in fuo effe , ne=
cefle eft ve non defit ei gradus aliquis generalis crea-
turaram poffibilium , alioqui vniverfum ericimper-
fedtum, deerit enim illi aliquid, ad pesfectionem cius
maxime faciens : fed vius ex illis gradibus cft {ub-
ftantia creata pure {piritualis ; pimus enim & infi-
mus eft fubftantia puré corporea, cui opponitur {ub-
ftantia creata puré {piritualis,media inter illas eft fub-
ftantia fpiritualis fimul & corporca,{hpm ilias autem
omnes cft {ubftantia increata {piritualis , ergo ficur
da_tur fubftantia pure corporea , & {ubftantia partim
Hpiritualis, partim corporea, fic dari deber fubftantia
puré [piricualis, 7 g

. H:f»c ratiocinatio eft probabilis , fed ci tamen re-
fpandexi pofler,imperfedtum pofl aliquid dici duo-
bus modivs 3 Primo pofitiue , fi defic ipfi aliquid debj-
tum , verb. gr. fihomini deeffet intelleGtus : Secun-
db negatiue, ﬁ‘deﬁ: iph aliquid indebitum. Erit fang
mundus imperfectus negatiue finon detur {ubftantia
puse {piritualis,fed quiailla non efenditur effe mun-
da debira,non oftenditur etiam quod mundus fiv im-
perfectus pofitiué,ficus non eft pofitiué imperfectus,
quamuis plures fpecies poffibiles illi defint. Often-~
dendum igitur eflet gradum ompem generalem entis
efle debitum mundo., magis quam gradum cmnens
Iln:ciﬁcum.

Ad primam Refp. plures rationes excogiratas effe
adoctoribus quare Deus noluerit creationem Ange-
lorum narrari a Moyfe , tunc cum torius mundi pri-
mam originem graphice depinxit, mihi omnium vi-
detur probabiliffima efle,quia rudi, 8¢ fenfibilibus ad-
dicto populo- cui natales mundi fcribebat Moyles ,
voluit confultiffimé Deus,vt non proponerentur,nifi
{enfibilia, corporea,per quz cognoitibiliter ad Dei
conditoris notitiam peruenire poifcr.

Ad fecundam patet ex dictis, quod omnes ille ra-
tiones quas atruli, funt admaodum probabiles fed nul-
lo modo funt demonftracivz.

Ad texciam Relp. {atis effe quod rei {piritualis for-
metur 2 nobis,quit fenfii, & {enfibilibus rebus addidki
famus , concepius impcrib&us & negatiuus , de qua
dicetur {ectione {ecunda.

P
' Qualss fuerit produitio Angeloram.
Dixi productos effc Angelos 3 Deo,nunc modus

productionis illorum exigic, vt dicam qualis fu-
erit actio productiua eorum , quando creati fine vel

.potuerint ¢reari, & demum quo in loco primum fu-

erint creati.

Rartio enim dubitandi primd eft ; quia ecrum pro-
ducio fi eft creatio 2 fubftanria corum diffinéa, de-
ber neceffario efle accidens , fed illa efle non poreft
accidens , namomne accidens elt in {fubieéo cui in-
heret , in illo autem priori quo creario eft prios An-
gelo produéto , nonapparet quodnamefle poiiic il-

lius fubie@i.Deinde quod cft eflentialiter tale, fe ipfo

elt rale, fed Angelus fe ipfo cft dependenis a Deo , ex-
g0 {e ip[b dependet, non autem per adtionem fuper-
addiram. Denique illa nen diftinguuntur quz nulle
modo poffunt {eparari,fed ercatio non poreft exifte-
e fine Angclﬂ creato,& Angelus exiftere non poteft
{ine creatio ne,ergo creatio Angeli,noneft aliquid di-
{tin¢tum ab Angclo.

Secundb,quod ad tempus creationis artinet, vide-
tur omnino eam faftam non effe in tempere quia fi
pomuerunt Angeli ereari ab zterno nulla eft ratio cur
dicamus eos creatos fuille in tempore, cum nec feri-
prura hoc docear , neque ratio vlla probet ; poruiffe
autem creari Angelos ab @rerno probari poteft,quia
nulld ratione oftendi poteft hoc implicare ; nonenim
implicar ratione infinitaris. Quomodo ? enim probas
bis implicare infinicum:Numeri enim omnes polfibia
les, & dies zeternitaris 4 parte poft fant omnes obies
&iuc actu in mente Dei , & vt fic funt infiniti 26k,
nor enim{unt actufinici , ergo poffunt omnes fiert
acku : nallo enim argumento cuinci poteft s quod fit
impoffibileinfinicum adtu produci,quonon proberus
infinitum non poffe aétu a Deo cognofci. S}mlllfﬁi
nullum argamencum probat implicare aliquid ater-
num i parteante,quo non probesur implicare,vt ali«
quid fit zternum a parte poft. ;

Tertid,;quacunque afferuntur ad probandam han
implivantiam eque pugnant €ontra zternitatem di
i 1R 3 winarym

Solutia

difficulra-
Tum,

Creatio

diftincta.

Creati ab

ZIeInos




214 Difp.l. De Angelis. Queft. I Se&. II.

-1 b AT
uinArum prucd"ﬁonun‘n & ad&tuum liberorum. Imo &
contra durationem @ternam Dei, qua fuccefliya cit
aquiualenter. 2

Dico {ecundd,Angelos creatos non efle ab zterno;
- Fe 11
fed illo eodem temn-

I‘chiiﬂ.‘ antc lhlfﬂdul“ C(MPU]{CUJI
poris inftanti quod ceelum, & cle
Primd enim ficaperte haberurex definirione Con-

penta creata i

Tempus i
pmdu-P cilij Lateran. cap. firmiter, vbi dicitur Denm ab ini-
&ionis. tio 'ccmpuris viramque condidiffe creaturam [piritua-

em & corporeant, Angelicam {cilicet,& mundanam,
deinde vero humanam. Poft quam Cu:lczii]_ apertam
vocem,nullus eft Catholicorum , quin hoc fentiat, ta-
metli Ph;ribu: antiquis Patribus vilum fit Ang)cl?s
aliquo tempore praceflilfe mundum corpoream: fic
enim {entiunt Bafilius,Nazianz. Damafc. Theodoret.
Chryloft. Caffian. & plures alij, qui {ané aliter {enfif~
ié]:[:Iinudi-.;':R'nt Ecclefiam loquenté. Imo vix appa-~
ret quomodeo explicarialiter recte poffit;quod Gen. .
dicitur ¢ In }f:r,;’frcifia creanit Dews colnin & revram,
Si enim prius creati erant Angeli,cmté‘cmlum& ter-
ta creata non funt & principio.Deinde fatis probab]lb
ter id colligitur ex co quod tempus viz Angelorum
fuit breuiflimum,cum ergo creati non fuerint (‘.‘ﬁu an-
te mundum corporenm ; certe mulcd yidcmr facilius
dici polfe,quod fimul cum illo creati {unt.

Dico teicid , eife probabilius Angelos in caelo ali-
qito fydereo creatos effe , {i fuit conditum ab initio
ceclum vhi pofira funt quarto diefydera tamet(i non
ficimprobabile quodcreati fint in ceelo empyreo.

Primd enim , cercum eft Luciferum in ceelo fuile,

quemadmodum a ceelo decidic s iuxta illu.d_: uf-moda
cecidiffi de colo Lucifer, ergoin eo creatus fuerat,quia
decebaringuit S.Thom.Ur in loconobiliffimo nobiliffima
condevetur crearura. Imd ex Coloff; 1.1d culiigitur :In
ipfa (inquit Apoftolus) conditafunt vninerfasin celo &
an tervasfine Throns ftue Dominationes. Virum autem in
ceelo ipfo Empyreo facta creatio illa fuerit, anin cee-
lo fydereo , id eft vbi poftea facta {ydera dubid eft in-
ter Doétores, communior {ententia docet cum S. Th.
illos in empyreo ceelo efle conditos, quia ceelum il-
lud folum tunc erat;cum {ecunda die fadtum ex aquis
fit firmamentum, & cceli omnes fyderei : alij tamen
cam Suare verius Pumm,quod creati funt in alio cee-
lo quam empyreo,quia dixit Luciferzd/cendam in ce-
lwm [imilés evo altiffimo 5 crgoibi non erat: adde quod
probabilius videtur (cdem illam Dei, & ciuitatemn fan-
&am nullo ynquam peccato violari debuiffe. Negque
vrger quod dicebatur caelos {ydereos factos non eile
nifi fecunda mundi die , quiahoc multi valdé proba-
biliter negant exiftimantes finmamentum illud fa-
&um fecunda dic atrem effe cuius {ecunda regio ex-
ceptura nubes , ea die firmata eft, vt pfuuia: oppor-
tunz &illarent in rerras, fed hze omnia valdé du-
bia funt.

Ad primam Refp. ationem qui producti fune
Angeli , fuiffe fine dubio veram creationem de qua
nihil hoc loco habeo dicere cum de hac in phyficis
plenc dif})ututum {it ; conftat enim ex ibi diétis il-
Iam omnino diftingui modalirer 3 termino qui per
eam producitur ; quia poteft immutare manente ter-
mino actio mutani, i Deus velic Angelum voum in-
frrumentaliter creari, abaltero Angelo ;eft autem
accidens illa creatio , quia etiam fi non habeat {ubie-
&Gum vllum inhafionis quod prefupponat, haber
tamen {ibieftum adhzfionis nempe terminum cuius
eft productio , & in co vt termino veré adheret, in
illo inftanti nature , quo creatio eft prior {uo termi-

m nature priotitas eft A quo,non

I

Creatio
Angeli dif-
fert abeius
fubitantia.

HO ; prioritas
prioritas in quo. Hzc propofitio quod eft effentiali-
zet tale e iplo eft tale ; diftingui debet: quod enim
eft eflentialiter tale vr ratio formalis ralis, fine dubie

ek feipfo tale ; vifio,verbi gratid, (e ipfa el vifio,actio

fe ipfa dependet, vnio fe ipfa vnitur non per alian
vnionem. Quod autem eft effentialicer tale tanquait
habens effentialiter rationem aliquam formalem,non
eft [eipfo rale; nam creatura qualibet cft eflentialiter
habens dependentiam aliquam, fed ipfa non efk ef:
fentialiter ipfa dependentia ; ibp' rari enim poteftab
Augclo hzc & hac dcpcndcnria LLl;I]Pm diftriburiugé,
fed omnis dependentia {eparari non potelt ; i enim
exiftir, aliguam neceilario habet dependentiam : fed
hanc velillam. Ad hoc autem vraliqua diftingnantur
{ufficit vt Ii.'}):d‘:tri Poﬁiut determinate ac diftributiué,
non requiricur ve Ct_)ﬂeébué Polﬁntfbp:{xi:é.

Ad fecundam Relp.conftare omnino ex Scriptura,
& Concilio quod quamuis Angeli creari poruiffent
ab wxterno , creatitamen func inte mpore tametfi afids
cumcommuniori T heoiogomm {ententia prorfus ne-
gauerim effe pombdcm creationem vl "
rei vel permanentis, vel fucceflnze , & quidem de
{uccefla facilins id oftenditur,quia fi motus darerur
ab zterno,in illo neclle effer ve pactes pofte
ab zterno ; nulla enim effec prima inter pa
riores, fed implicat vt partes pofteriores fint ab @ter-
no ;quod enim fupponir clentialicer aliquid piius
non eft ab @teriao , fed pattes polteriores etiam col-
}gfti:.:é i:umpm: fupponunt eflentialiter aliquid prius;
{renim lunt pofteriores ihppouum aliquid prius,ergo
implicar yt partes pofteriores fint ab zterno; alia
omitro qua alibi attuli. Neque minus efficaciter
idem oftenditur de rebus permanentibus quod non
poffint effe ab mterno ;£ enim implicat moueri An-
gelumab zterno implicat eriegm Angelus,quia impli=
cante proprietate , impliC:lt id cuias eft proprieras,
eft autem proprictas caloris pofle fuccefliue caleface-
re. Imoentis permanentis daratio et fuccefliua fal
tem virtnaliter , ergo fi res fuccefliua eterna impli-
cat certe implicat permanens. Deinde fi facerer Deus
rem ab aterno dediflet illi durationem quantam da-
re poteft maximam, in nullo autem genere facere
Deus potelt guantum poteft facere , alioqui poilet
diuidere continuum quantum poteft dinidere. Deni
que ne plura congeram fancki Patres probapt Ver»
bum non effe creaturam , feu ens dependens, quia et
xternum ; quod argumentum effer nullum,fi ens alia
quod dependens effe poffet ab zrerno. Quod autem
refpondent nonnulli non fatisfacit , fanctos videlicer
Patres probare Verbumnon effe creaturam , quiaeft
ab zrerno independenter.Sed hinc fequitur quod Pa-
tres pmbant independentiam Verbi, ex zternitate
independenti , quz nugatoria effet probatio.

Fuitigitur Deus ab @terno potens create in quoli-
bet, rempote non fuit potens creare ab zterno. Infi-
nitum categorematicum imp]ic:.t actn produci, dies
@rernitatis , & partes continui- prove obieétiug funt
actu in mente Dei ; {femper f{unt infibitz yncatego-
rematiceé , quia Deus cognofcit illa omnia vi funt in
{e ipfis poflibilia , i omnia effent actu producta, vel
diuifa,iam eflent infinita categorematicé:de zrernita~
te & parte poft, nego fieri polle argumenta que fa-
¢ta {unt de zrernitate 3 parte ante , vt confideranti
patcbit.

Ad tertiam nego valere argmmentum ab zternita~
te Dei qui eft infinitus ﬁmPlicitex ad creaturas qua
{unt entia finita.

im ab zterno

SeEctrie kL

Quanam [int pradicata effentinlia fubflantie Ana
gelica, fen conceptus Angeli proprivs.

On eft dubium quin Angelus fit fubftantia,com-
pleta, finira,homine pcrfcétior,mbﬂm;:iam efle
conftatex propuietatibus ; & operationibus quarum
eft fundamentam:efle completam,quia non ordinatuc
ad

Creatio
1
F\ngm-
nou fait
FLorna.




Variz {en-
feniix.

Triplex
‘dubiratio.

Aflerrio,

Scriprara,

De perfeQlione naturali Angelorum.

ad alterius entis compoficionem:finitam quia creatus
eft : homine perfectiorem , quia eft ﬁu‘rplici[_cr incqr—
poreus. Quatuor autein inuenio pm:d'lc.tm lubﬁanm.:g
illius propria,qua magnam habent dlf:ﬁu?ulta[f:‘I'l’\.Prl—
mum elt ipirim;:.lims.Sccun_d am _ﬁlllp{iClras. T ertium
incorruptibitas, Quartum indiuifibilitas qugd ¢nim
de intelle@ualitate vlreritis queri poterat, inferils
explicari debet. :

Spiritualizas-omnimodn [wbfantie Angelice,
S. Thom. Art. 1.

Oflet Angelus dici vel omnino corporeus , nihil
lebcns {pirituale , vt caeli & elementa , vel altera
{ui parte fpirimaiis efle , alcera corporeus vt homo.
primo modo corporeum efle Angelum vohuere vete-
tes Philofophi apud Ariftorelem primo phyfic. &
fepéalibi, & apud Plucarchum lib. deIfide n. 12. &
ita omnino {enfic Plato cui adhefere Saducwi,& aper-
tus fuit error Tertulliani:Secundo modo corporeum
elfe Angelum plures ex Parribus cenfuere ; difhiculeas
ergo eft , verum Angelus neurroillo modo fic corpo-
reus , fed puré f}ﬁritualis nullius paiticeps maceria,
nullius quanticacis granacus mole,

Ratio yerd dubitandi eft primo,quiain feptima Sy-
nodo Tarafius refert difpucationem Ioannis Epilcopi
Theflalonicen. quz corporeos docet elfe Angelos, &
approbari videtur 2 Concilio.Deinde mirum omnino
cft quam multi Patres fentianc tribuenda effe Angelis
corpora {alt€ acrea fere, ac ignea, ira enim inter Gre~
cos fcn{'cl'c,Orgines in libris @i wpy v, Tuftin.in Dia-
logo cum Triphone vbi vule Angelos etiam egere ci-
bis,Clemens Alexand. S. Ephrem ferm. de non (cru-
tanda Deinatura, Cyrill. Bafilius,Cefar.inter Latinos
1dem tradit fepiffimé Auguft, licée cum aliquo dubio,
cni etiam affentiuncur Bernard.Rupert.Claudian.Ma-
mert.Fulgent. & ex recérioribus Caiet.Eugub.Niphus.

Secundd,dicitur in Scripturis quod Filij Dei nem-
pe Angeliappeticrune flias hominum,quod fieri non
poruit,fi caruerunt corporibus : dicuntur ctiam dele-
<tari nidoribus & fumo,quod arguit efle in illis orga-
na fenfuum.

Textid,non videtur fatis explicari poffe, quid con-
cipere debeat intellectus,quando definit rem {piritua-
lem:namille conceptus qui afferri vulgd foler non eft
fufficiens cum dicitur illud effe {pirituale , quod non
¢ft quantitas , neque ordiné dicit ad quantitatem fine
qua non poflit exiftere. Si enim Deus creet lucem ex-
tra omne (ubje@um illa creatio corporea eft,& tamen
non dicit ordinem ad quantitatem , fine qua poteft &
debet exiftere,implicat enim ve exiftar & fuftenterur
a quantitace , ergo fpiricuale non cft quod eft expers
quantitatis.

Dico primo,certillimé tenendum efle Angelos eile
ubftantias pure {pirituales,omnis expertes concretio-
nis corporez , ac quantitatine. Ira docent Theologi
omnes communiter aded vt contraria fententia erro-
nea,& temeraria plané fir, quamuis nondum dici de-
beat Haretica. g

Primd enim, (ic colligitur ex Seripturis vbi Angeli
dici fimpliciter folent Spiricus,Omnes fimt admimfira-
torg Spiritus propter eas , &c. Spiritus Domini rapuit
Philippum , debet autem his locis proprié {umi Spiri-
ths non eo modo quo ventus foler Spiricus a pellari,
nifi velis Deum & animam , in eo etiam fcnllljl Meta-
phorico dici Spiritum. Deinde plurimi eciam Patres
proferri poifunt, qui cenfent Angelosefle puros Spi-
TiFLlS dabuntcorum Caralogum Suar.lib.1. €.6.Valg.
difp.194.c.1.8 2. Petau. lib.1.c.2.8 3. dicunt enim
Angelos effe puré intelligibiles & incelligentes yonrie
% vorpiic DionyLL 1.Ceeleftis Hierarch.c. 1. 8¢ 2, Ny
Nazjan.Chryf.Athanaf.Hiia.r.H;;mn.Gregor.

215§

Secundd , efficacius idem oftenditur ex Concilio Qencilium

Laceranenfi iam adduéto ; verba enim illa que atculi
expreflifimé id definidr, dicitur videl, quod Deus ab
initio vtramque condidit crearuram, Angelicam (cili-
cet & mundanam,deinde humanam qual communem
ex Spiritu & corpore conftitutam, Voluit igitur quod
Angelus homini ditfimiliseft in eo, quod totus fit ex~
pers corporis,fi enim media fuj patte corporeus eifer,
1am nihil haberetin quo diffimilis effer homini, Ta-
metfi autem obiter duntaxar artigille id viderur Con-
cilium,cui prepoficam prefertim erat oftendere Denm
efle conditorem vniuerfi, & authorem omnium, cer-
tiflima tamen ex his verbis reddituy Angelorum {pi-
ritualitas,cum dicat Concilium firmiter credimus , &
conficemur,tamet(i ex profeflo non illam definiat,vn-
de concludunt Suar. Arrub. & alij graues Theologi,
efle quidern rem illam certam Thc-ologicé 5 fed nullo
tamen modo effe de fide , quia non eftid quod defi-
nit Concilium eo loco.

Tertio , ratione quoque {uaderi poteft quia i An-
gelus non cft pure {piritnalis deeft vniuerlo genus il-
lud entis quod eft poffibile maximéque facit ad cius
Perfcé‘tion&,&:intrgrimmn.Dcindc a pofteriori,quia
legiones integra Angelorum idem Corpus pencrrant,
vel ergo necefle eft illos carere corpore, vel corpora
illorum effe aromis fimilia , quod eft ablurdifimum
quia fic corpora illa effent ipfis inutilia ; non enim
haberent organa, neque apra efle poffent ad opera-
tiones, Denique mouendo ceelos moru perniciflimo,
eflet necefle illos fatigari,& exhauriri.

Ad 1. Refp. nihil contra doétrinam allard poffe in-
ferri ex fexta Synodo , quia recitat in ea Tarafius dif~
putationem Ioannis illius Epifcopi Theflalonicenfis
cum Philofopho ; in qua dicebacur Angelos oportere
pingi,quamuis circumfcripri fint, & {zepé hominibus
humana fpecie apparuerint. Synodus autem dixic
etiam Domine ; quia ibi Tarafius ex Ioannis oratione
hoc vnum defumit,quod pingi debeant Angeli, & hoc
vnum ctiam approbatur & Synodo , quia de hoc folo
quarebatur Sanchi Patres qui corpora videntur tri~
buere Angelis profectd excufari vix poffunt qui fi au-
divillent Lateranenfis Concilij verba nunquam hoc
dixiflent , conantur tamen aliquo modo eosexcufare
plures Theologi fed parum probabiliter.

Ad 2. Refp. Filios Deiillos qui appetiuerunt fi-
lias hominum perperamdici 2 Tertulliano , & ab ali-
quot aliis fuifle Angelos , hanc enim etiam Hzrefim
efle docent Philaftrins 1.de Harefib.Aug.q.3.in Gen,
Chryl.hom.22.etiam in Gen,Cyrill. Theodot. Ussans
€os Stupidos, & flolides qui hoc diceveanfi funt. Erfané
Conuinciex eo poffunt ; quia fi fuiffet peccarum illud
Angelorum,non autem hominum , debuiffetin folos
Angelos & mulicres illas defzuire pcena, non autem
orbem vniverfum delere. Filij ergo illi Dei non fue-
runt etiam filij principum , & magiftratuum vt cenfer
Eugubinus »meritoque improbant Lyranus,& Abulen.
{ed fucrunt pofteri Seth qui contra parentis prohibi-
tionem inftifimam aflumpfere fibi filias Caini, & cum
illis corrupti ac perditi funt ; vocantur Filij Dei, quia
cultores erant pictatis, & Deo confecrati, Nidoribus
quod videntur deleétari demones , non eftindicium
corporez {ubftantiz,fed fuperbie, ac malitiz {piriuil
ncqui(ﬁmorﬁ,qnibus placent facrificia, & oblationes
illz factz ab hominibus perditis qui fe ipfis deuouet.

Ad rertiam Refp.illud effe ac vocari protfus debe-

Latera-
nenfe.

Rariones,

Solutio
prima du.
bicationis.

Solutie
fecunda
Filij Dei
concupif
centes fi-
lias heomi-
ngm.

Solutia

te {pirituale ,quod nec cft quantitas, neque quantita- gertiz.

tem exigit cum qua exiftar, vefusé probaui alias. Fa-
teor creationem lucis , aut aleerius accidentis exrra
fubiectum non dicere ordinem immediatum ad quan-
titateni;lacis enim eft,quod ordinem dicat mediatum,
id eft quod non poflic exiftere fine illo accidente,
quod naturaliter effe non poffit fine quanticare.

§ okl

v T




Multiplex
compofitio
inAngelis.

Compofi-
tiones
phyficz in
Angelis.

Status co-
croucrliz.

Duplkex
dubitatio.

Aflertio
bipartita.

Prima pars
de fadta.

216 Difp. 1. De Angelis. Quaft.].

§ 1L
Subffantie Angelice fimplicitas. S. Thom.
: Articul. 2.
CErmm eft primoseffe fine dubioin Angelis mul-

tiplicem compolfitionem, qua excludarur lumma
, cuius fummum hoc

fimpliciras folius Dei propria :
elogium eft quod firiplum’ynum , & vt ait Diony{
wmirds cantinens omnes numeros » vel vt ait Nazianzen.
wnus ompia. In Angclis elt Compuﬁriu mcminl'xyﬁx;.l,
ex genere & differentia , quia nobifcum habent mulea
comimunia, multa etiam propria: elt Compoﬁ:io ex
effentia, & exiftentia,quia non eft Angelus funm efle;
compofitio prterca x gradibus variis met?phyﬁcis,
& demim compofitio ex natura & fuppolito , cum
enim aflumi poruerit Angelica natura,ficut affumpea
eft humana, codem modo diftinguitur in Angelis
perfonalitas, ficuc diftinguiturin hominibus.

Cerrum eft {ecundd, varias quogque in Angelis efle
campofitiones phyficas & reales : Prima eft compo-
fitio ecx fubieGto,& accidentibus : non enim {unt
adtus puri 5 cum habeant {pecies imprc[ihs habitus,&
{pecits expreflas,adtufque vitales 2 {ubftantia {ua di-
finctos,non enim Angelus fua eft operatio, vt poltea
probabitur : Altera compofitio eft; ex medis, & mo-
dificatis,{ine qua neque in [piritibus,neque incorpo-
ribus multa explicari vllo modo poflunt,vt proba-
bam alibi. Si quasdo autem vifus eft dicere S.Dio-
nyfius nulla effe in Angelis accidentia explicat l?cn&
S. Thom. de materialibus qua in Angelo nulla funt,
vel ceree poteft intelligi de accidentibus facilé mobi-
bilibus; fpecies enim haber falrem plures ingenitas &
habitus qui non corrwmpuntur, quos vocat Beoesderc
ifets habitus deiformes, vt eleganter explicant S.Ma-
ximus & Pachymeres in Scoliis ad librum cceleftis
Hierarchiz, His pofitis

Controuerfia {olim effe poteft de compofirione
phyfica ex partibus elfentialibus mareria, &:‘meu,
& ex partibus integralibns » de pofteriori diipumbir
{ectio fequens , nunc quero, verum Angelus ita fic
fimplex {ubftantia, ytnon confter ex materia {piri-
tuali , & forma item {piricuali, & ytrum fic poffibilis
aliqua fubftantia puse {pitirualis, & tamé compofita.

Ratio enim dubitandi primd eft , quia fi eft pofli-
bile aliquod ens (pirituale compoficum ex materia,
& forma {piritualibus , nulla ratio probat quod An-
gelus non conftatr ex huinfmodi materia , & forma 2
fed ens [piritaale compoficum ex materia , & forma
{piritualibus non oftenditur implicare , ergo Ange-
lus conftat ex materia , & forma. Minorx probarur ex
go quod nulla poteft afferri implicantia quz hoc

robet.

Secundd » (i oftendercrur implicare materia {pivi-
tualis, vel hoc oftenderetur ex eo quod implicat ens
{pirituale incomplerum , & hac non ; quiaanima {pi-
ritualis eft,& tameneft incompleta : vel quia impli-
cat ens {pirituale quod it pura potentia, & hoc non,
quia nulla ratione poteft eninci , quod ratio actus fit
ellentialis cntiSpiritu;Lii, ergo dari poreft talis ma-
teria. Confism. quia dari potelt forma {piritualis, ex-
go dari erlam poteft materia fpirituafis; vix enim
afféretur difparitas.

Dico fecundo,nulla de facto eft in Angelis, neque
poteft elle compotitio ex materia, & forma fpiritua-
li :aded vt implicet fubftantia pure fpirimalis com-
polira ex matetia, & forma ['pirimalj. Ita communi-
ter Theologi omnes docentcum S.Thoma hic,quoad
primam pattem afferrionis : quoad fecundam refra-
gantut non pauci.

Primd ereo, quod de fatto compofirio illanon fic
1 Angelis afferunt S.Dionyf. Nazianz. & alijPatres

a quibs yocancur Angcli {ubftantiz fimplices,quod

e
o e E
LS8 4 o

ellet fallum, fi eflent compofit

mento collivere potlumus in A
o l

fitionem , qu neceflaria non eft ad vilam m
operationcm, cum enim illa fit pure fpiritualis , clici
poteftab intelle@tu omnino fimplici.

Secunda pars qua negat elle poflibilem compofi-

1

tionem hanc {ubftantiz purc¢ {plritualis ex aliqua

materia & forma ; fatis communis eft apud interpre-
tes S. Thome art. 2. vt refert Suar. dii'p. 13. metaph.
fect. 14, & lib.1. de Angelis c. 7. fed eam tamen ma-
teriam {piritualem poffibilem effe affirmant Bona-
a.1. q 1. Richard. ibidem eadem dift.
2.1.g.2. Aureol.ibidem. Plotin.lib.4.Enncade 2.¢.5.
quibus acceflerunt ex recentioribus Vafg. in noris
ait.2.quait. so. Arriaga, Martinon.fauent autemillis
fine dubio Auguit. lib. 1. de mirabilib. feriprure .1,
& 12.% f.12.Confeilic.20.8¢ 2 1. Damafc.lib.2.fidei
¢. 3. Boethius 1.de vnitate, & vno, & l.1.de Trinit.c.
3.qui videntur illam Angelis tribuere.

Sed probatur tamen quod atlerui Pu’mr‘) , quiaex
{piritualitate , vt probabo poftea, recke colligiourin-
tellectualitas,, haec materia cum effet pura potentia,
non eflet intellectiua, ergo pura potentia non poteft
effe fpiritualis. Deinde illa marteria eft impoffibilis
quz nullo modo poteft effe vrilis fori y
citvnum : ifta nullo modo porteft efle valis formz
Incorporea; non enim elle potelt veilis ad efle, quia
ficut poteft anima rationalis effe fine corpore, fic
ifta eciam forma effe poreft fine hac materia. Neque
yrilis effc poteft ad morum, & operationem, qua cum
fit puré E}‘-‘lnu:alis non poteft Pcndcrc nifi a princis
pio fuo effedtino quod eflet forma. Prazterea feque-
retur fubftantia hanc {piritualem effe corrupribilem,
& mortalem,quia elfec feparabilis forma heca fubie-
&to , quomodo enim CoHigitm’ eius vnio elle indiffo-
lubilis , fic igiturex fplrim;zlimtr non recté infererur
immortalitas. Denique fi huiulinodiens eft poffibi-
le , ergo illud vel datur de £a&o , vel fatendum eft
mundum efle imperfectum.

Ad primam & fecundam facis videtur oftenfum
quod implicet ens {pirituale Compoﬁtum » quia im-
plicat vt ens fpirituale fic pura potentia & fubie-
¢tum primum.

uent. in2.d. 3.

e curn quia fa-

& SIED
Subflantie Angelica indinifibilitas.

Oc eft alterum compolitionis genus,in quo dif~

ficultas eft, virum Angelica illa fubftantia pure
{pirimlis,antcs habear integrales,quales habent fub-
i“cfmtm: omnes corpolez;an verd nullis omnino par-
tibus coniter, & fi locum occupat , tota occupet ros
tum locum, & tota fingulas parces loci.

Ratio verd dubir.elt;1.quia fi efe poffibilis fubfta-
tia materialis diuifibilis in partes integrales nulla eft
ratio cur dicatur Angelica fubftantia eff¢ indinifibi-
lis . fed efle pufﬁblk’m {uk ftantiam{piritualem dinifi~
bilem manifefté probari videtur ex eo quod poteft
dari accidens fpirituale dinifibile ; veeuincam poftea
ex motu locali Angelorii,& cx modo extenfionis eo-
tumad locum, & demim ex viione anima

huminz
ad corpus,ergo Angelica fubftancia eft divafibilis.
Secunde, non eft etiam effic:

calte

2 1 F‘l’O‘fﬂﬂriO (]'Li;}:
peti foler ex eo quod omne intelleétiumn debet efle
indinifibile , gt cognolcir obiectum indiuifibile
deber efle indiuifibile , ficut intellectinum deber efle
immateriale , {i cognofcar obiectum immareriale;
{ed hoc argumentum probatet intellectivum effe de-
bere adtum purum & infinitum , {i cognoftatadtum
purum & infinitum, vix enim afferctur

Tertid , illud eciam argume
ognitio diuifibilis non pore
indiuifibile ; quia fingule pa

paritas.
rgecquod
nofcere obieétum

pralentae

poffibili.

plex dubi-
ratie-




i

an |

ubis

-

Tndivifibi~
liras An-

gelis

Impoffibi-
Litas [ub-
frantiz
fpisitualis
indiuifibi-
lis,

Solutio
difficalras

tum.

De perfectione naturali Angelorum.

prafentare ; non enim video (11{0:11od0 ob}'e&um in-
diuifibile non poflit fl'ldililllbi]lfl.‘l‘ reprafentare co-
enitionem diuifibilem , ficut communior {ententia
Eucct,qund quzlibet pars f}\vecici impreile reprafen-
tat totum obiectum indiuifibiliter.

Quarto,non probatur etiam ex iilllnortalitn;g,qllia
materia incorruptibilis eft & tamen eft dinifibilis,
ergoifta fubftantia fpiritualis efle poreft immortalis,
& ramen diuifibilis in parres.

Dico tertid , Angelicam fubftantiam effe prorfns
indiuifibilem in partes integrales : imb etiam vjdc-fi
probabilius quod implicer fubftantia fpiricualis dini-
{ibilis , quamuis id non fit omnind certum.

Prima pags de indinifibilitate Angeli certa eftapud
QMINES probnturquc primo a pari, nam fianima 3=
tionalis cft indiuifibilis, muled magis indinifibilis cft
Angelus,fed anima rationalis pro certo eft indiuifibi~
lis,fi enim effer dinifibilis {equererur quod effer mor-
talis, nam quando abi{cindicur homini manus periret
anima , queinformabat manum , alioqui eiler beata,
vel damnnata , quaro enim ybinam gentium ill;‘.mn.c
fitquando {eparata efta corpore, vnde fieret vt ali-
quis {zluacus Amul effee & damnatus. Deinde proba-
tur ex nobilitate {fubitantie Angelicz , quia quod eft
indinifibile formalicer , dinifibile autem wvirtualiter,
muled ¢ft perfectits quam ens formaliter diui.ﬁbjlc.

Secunda pars quod fit i:npo(ﬁbilishuiuﬁuodl {ub-
ftantia fpiritualis divifibilis , {atiseft communis inter
Dockores, fed probabilis tamen duntaxat eft, & valde
incerra, quia difficile eft probare quod hoc fic impof-
fibile, ve fris enincit tota ratio dubitandi, vbi affe-
runtur pracipuE pro bationes qua cercé non i:unt
patum efficaces prafertim propter paritatem {ub-
{tantiz {}rimualis,& accidentium fpirﬁ:ua\ium. _

Ratio tamen adhuc afferi poreft, quia fi eft pofli-
bilis fubftancia (piritnalis dinifibilis , nulld ratione
oftendi poteft quod Angelus fit {ubftantia indiuifi-
bilis,quod idem de anima rationalidicererur. Deinde
{fubftantia illa efler aliquo modo mortalis & corru-
pribilis, faltemin ratione totius compofiti ; materia
enim etiam deftruitur , quoties diniditur in partes,
non enim amplius eft rotum illud guod erat prus,
ergo (ubftantia illa quodammodo morercrur. Neque
hinc fequitar materiam primam eile coryuptibilem
mam corrumpi proprié fignifica {eparari formam a
fubiecto , primum autem fubieétum non eo modo
corrumpitur , tametfi veré definat effe veeft aliquid
totum,

Ad primam ergo Relp. difcrimen poffe afferri fub-
ftanriz [piritualis, & accidentis,quia fubftantia longe
nobilior eft accidente, & eft incorruptibilis, accidens
autem {pirituale definit effe tiim fecundum fe totum,
rim fecundum fuas parges.

Ad fecundam Refp.vix probari debere intellectum
elle indiuifibilem quia cognolcit Deum indiuifibi-
lem , alioqui effet 26tus purus quia cognofcit actum
purnm,quomodo autem valeat hec probatio intelle-
ctus eft immaterialis quia cognofcit res immateria-
Ies fuseé dixi in animaftica , & prima patte agens de
vifione Dei.

Ad tertiam Refp. falfam mihi omnino videri fen-
tentiam, quz docet nullam cffe partem {peciei vifibi-
lis qua non reprafenter indinifibiliter totum obie-
Gtum: arque aded non videri poffibile quod intelle-
o diuifibilis repraefentet indiuifibile ; nulla enim
effec pars que infinities non reprafentaret indiui-
{ibile,

Ad quartam de immortalitate {atis dictum videtur,
quomodo verum effer in aliquo bono fenfu dicere,
quod fubftantia illa effer mortalis, & deftruéioni
obnoxia.

Tom. 1.

217

o F Vi
Incorruptibilitas [ubftantie Angelica.

Orrupribile propri¢ loquendo fignificat id,cu- Corruptile
ius forma feparabilis eft 2materia, quopacto quid fir.

conftat corruptibiles non effe Angelos , qui funt {ub~
ftantiz fimplices : dicitur aurem alio modo COrTupti-
bile id quod quocunque modo porteft definereefle,
queriturque in hoc fenfnn , vixum corruptibiles fint
Angeli naturaliter, non tantum refpectu agentis cu-
inflibet creasd, quo certum cft illos ng poile deftrui,
{ed refpedtu etiam iyﬁus Dei,vbi poreft effe fermo yel
de potentia abfoluta , qua certe difficultas eft leuis,
vel de potencia ordinaria, verum fcilicer Deus Ange~

Senfus

lum non pomr deftruere, nifl agendo contra eius na- queltioni

turalem exigentiam, €o quod ille fecundum {nam na-
turam exigat in @ternum conferuari. Et de hoc gene-
re incorrupeibilitatis celebriseft difficuleas ; virum
Angeli paturaliter ita fint incorruptibiles vt exigant
femper effe,neque poflint deftrui a Deosnifi operarnts
{fupernaturaliter , & contra id quod Angeli exigunt
naturaliter : an verd fint rantim incorruptibiles re~
{pectu agentis cuinfcongs creari, 3 Deo aurem pofhiat
deftrui eriam agente naturaliter,co quod Angeli nom
habeant talem exigentia naturalem , fed ideo tanrum
in zternd durent, quia Peus vultillos ita conferuare.

Ratio dubit.primo eft,quia videnturefle poﬂibi les
aligne creaturz qua vbifemel 2 Deo produéte func
nunguam poffint deftrui,quia ficut eft poffibilis vbi-
catio iudinifibilis, quz poftuler eflentialiter occupa-
re; v.g. To. palmos, fic eft poflibilis duratio,quz po-
ftulet coextendi 5 o.annis,aut etii toti 2ternitaci: imd
eft pofibilis vifio beata qua cognofcat fe in zternum
duraturam;illam certé vifionem Deus non poffet de-
firuere ; non eft ergo certum , quod Angelus po{ﬁ:
deftrui per potentiam Dei abfolntam.

Secundd,Angeli dicuntur in 6.Synodo,& a multis
Parribus effe immortales per gratiam tantiim, nd per
naturam : fed boc falfum effer fi Angelinon foliim re-
{pedtn creaturarum,fed criam refpeétu Dei cffent im-
mortales, ita vt connaturaliter cxfgcrent @ternam
conferuationem, quod manifefté oltendo,fi Angelus
eft immorralis per naturam , eodem mode exigit non
mori,quo ignis exigit comburere.fed malé dicereryr
quod ignis non poiclt comburere , nifi per gratiam,
ergo non peterit guogque dici Angelos efle immorta-
les per gratiam,non per naturam.

Tertio Angelus ex natura {ua eft capax vz & Deo
annihilerut,ergo ex {ua natura morralis eft. Prob.c6-
fequentia , yraliqua res poflibilis producarur @ Deo
naturaliter , (ufficic quod habeat connamralem non
repugnantiam vt producatur a Deosergo vt Angelus
3 Deo naturaliter annihilesur,ufficit non repugnan-
tia ad annihilationem. Confirm, quia prius eft rem
ex {ua natura effe annihilabilem , quam illam poife &
Deo annihilari , ficur privs eft rem ex fua nagura cffe
poflibilem , ‘quimillam pofled Deo produci. Adde
quod annihilatio illa potilis vielenta effer Angelis,
quam f{upernaturalis.

Quartd,mulea funt entia qua licer pendeant 2 {olo
Deo inconferuari, & non habeant contrarinm , defi-
nunt tamen poftquam durauerunt alique rempote,
cuiufmodi funt fpecies & ipfe fonus,impetus imprel-
fus proiectis, & ex multorum {ententia ipfi cciam ha-
bitus , ergo quamuis Angelus non cenfernetur nifid
Deo,non exigir tamen @ternam conferuationem ne-
que probatyr illum debere in wtetnum dutare , quia
non habet fubiectum, neque contratium & confer-
vatura folo Deo. :

Dico quartd,Angeli fine dubio deftrui poffunt pex
potentiam Dei abfolntams ef antem probabilius
illos ex (ua natuca effedncesmuptibiles non quia Deus

B o ke non

Prima

dubitatie.

Secupda

Tertia.

Quarta.

Allerzio,




Deftrui
poreft 2
Deo An-
gelus.

Eft natura-
liter im-
morgalis,

Solutio
prime dg-
bitationis,

Solutio
fecundz.

Solutio
eItiz,

18

non vultillos ann
gunt in @rermmn col

)

-

are, fed quia ex {ua natura exi-

:uari neque polfunt deftruia
Deo agente natura » & fecundum potentiam ot-
dinariam.Ica docent polt S. Thomam, Suar, Arrubals
Valent. Molin. contra Bonauenc. Richard. Ocham.
Gabricl. Vafq. Mattinon.

Primea partis vt monui facilis_ ratio cft, quia Deus
libere Angelos conferuat, ergo fubtrahendo concue-
fum poreftillos annihilare. i

Secunde_partis ratio primo eft , quia in Concilio
Lateranénfi fub Leone X. (¢(T.8.definitur animam ra-
tionalem non foliim veré per feac effentialiter effe
formam corpotis fed immortalem cai_;lm efle, quod
idem de Angclis verum elfe a}{ucrihrij fatentur :Ivndc
argumentor fi Angelus ex fua natura non exigeret
2rernam conferuationem , {ed ideo rantim eflec im-
inorcalis quianulh creatura poteft illum dgftrm-m 4
tion poffet dici (impliciter ilu:(n'l‘uprrlblll.‘i » ficut non
dicitur improducibilis quia {olus Deus poteft illum
producere.Sed a concilio dicitur anima hum.um,.u_q;
aded Angelus effe incorruptibilis ; ergo exigit ex fua
natura zternam conferuationem.Simile argumentuin
fieri poteft ex communi modo loquendi Patrum,nam
Theodoretus in Epitome diuinorum decretorum c.
de Angelis , dicit eos effe nacuras ab intericu alienas.
Gregorius docet eos naturz {ua vitam perdere non
valeresergo fi dicuntur immortales, non tantlim mo-
rituri-non funt,fed etiam mori nequeunt.

Secundo,non implicat creatura qua ex 1'1:}': natura
exigat conferuationem xternam primz caufz , nam
exigentia illa non pugnat cum ratione creaturx,ergo
fi non repugnac huiufmodi creatura fine caufa id ne-
gatur Angelis:eft aurem often {am non implicare crea-
turam quavel exigac,vel pofic cffe in eternum.

Tertid , denique fi Angeli naturaliter deftrui
Pofﬁmt 3 Deo , id ex eo maxime Fl‘()bﬂmr, quia
{i deftroi poflint 2 Deo , ergo naturalem habent ca-
pacitatem vt deftruancur, fi autem n:lLul';llqm hanc
capacitatem habent , ergo namuraliter poflunt de-
ftrui, fed hoc argumentum nulle modo valer, alio-
qui fimiliter mareria pollet naturaliter {eparari ab
omni forma ; fi enim poteft & Deo feparari, habet
capaciratem naturalem vt [bparcmt : idem dicam de
accidentibus , quz i_{'p:irari poﬂiml‘ a fubieétis , ergo
qu:muis Angelus habeat capacirarem intrinfecam ,
& naturalem vt poflic deftrui 3 Deo agente fuperna-
turaliter, non fequitur tamen quod naturalirer pof-
fit deftrui,

Ad primam Refp. effe omninoimpoffibilem crea-
turam , qua vbi produéta eft 4 Deo deinceps non
poffic deftrui s Deus enim omnia ficuc creat libere fic
conferuat liberé,licebit enim eviamyfingere; quod eft
poffibilis aliqua creatura,quam Deus non poteft non
crearesvbicatio illa indinifibilis fortafse implicat, &
finon implicar,nullum ex ea fequitus abfurdum,quod
fequitur ex zterna conferuatione neceffaria,vifionem
illam que cognofcat fe duraturam in zternum , dixi
olim effe immpoffibilem , quia vifio fe iplam videre
non poteft.

Ad fecundam Refpon.quod quando a Patribus, &
Concilijs dicitur Angelos effe incorruptibiles per gra-
tiam non per naturam,fenfus eft illos non effe a fe ac
fine dependentia immortales,fed per donum creatio-
nis & conferuationis ; in quo etiam fenfu dici poffer
ignem comburere per gratiam non per naturam,quia
non comburic,nifi dependenter 3 Deo,qui poteftim-
pedire illias combuft =

e

tionem.

Ad tertiam Rc-s'p. cH!'tingucnclo antecedens, Ange-
lus ex fa nhcura cft capax vr annihilecura Dea agen-
te nla_rura]itcr nego,agente ﬁrpcrnaturalitcr & contra
exidentiam Angeli,concedo. Sicur materia naturali-
ter haber gon tepugnantiam,ve {polictur omni forma

p.I. De Angelis. Quz(t.1 Se&t. 111

i Deoagente ﬂzpcmatumfitcr s nonaDeo agente nas
turalicer.Ad probationem eadem recurric diftindi
vt aliqua 1L'$ po{ﬁbilw.-. producamr i Deo nLl:lLL[\li(:
ter 5 f{ufficic quod habear connaturalem non repu-
gnantiam vt producatur 3 Deo agenre naturali-
1[@;[, 1:€Igo a ?LO :;f’c”u- 1Li})tlll.'((llll'-'lh[cl'_, concedo
dacim dico ad confirmationem prius eft rem ex 3
natura effe annihilabilem naturalicer neoo ,1{]11}121';?:
turalicer,vel miraculosé , concedo. Sicut {ulciratio
mortui prius ex fe poflibilis eft miraculose, quam
Poﬂit a Deo ﬁcrf,nmluc tamen fieri & Dep poteft na-
turaliteridem dici poteft de ;‘.ljjb omnibus effectibus
fupernaturalibus.Denique annihilatio illa & vielen-
ta efler Angelo,& fuptumrln.xh's:x]uia fupernaturale
fignificat, id quod eft {npra exigentiam vel propter
perfectionem , vel propter {ummam contrarie-
tatem.

Ad quartam Reflp.effe aliquas entitates,qua licée
conferuentur a folo Deo,& non habeant concrarium
non Cxigunt tamen ii-mpcr conferaari, proprere Iu]uu
drﬁz}amr poft aliquod tempus Deo illas non amplius
confernante : fed nego vllamefle {ubftantiam que fi
fitindependens & fubiecto', & carear contrario non
exigat {emper conferuari : imd cum certum fic huianl-
modi fubftantiam effe poflibilem , non eft dubium,
quin tales fint Angeli, & anima, quia cos Concilia,
& Parres impliciter vocant immortales, & incorrus
ptibiles, c*fii'p.mms ergo eft inter entitates accidenta-
les ; que propter 1mpc1fc€tioncm non exigunt fem-
per efle , quia cam {int aliquo modo violentz fub-
iecto in quo funt , illud nen exigit cas (emper
habese : {ubftantiz verd qua fubiectum non habent
exigunt {emper effe quotics ab omni compofitione
ablolutz funt.

Colliges ex his gnatuor fubftantiz Angelice pra-
dicatis infeparabilibus quanta fic perfectio nac 3
nobil & pulchritudo Angeli; eft enim {p
atq; adeo expers omnis concretionis & fordi
nin quas inuehit materia ; nullo eget corpore ; 4 nul-
loagente corporeo eft alterabilis,fubtilliflimus , agi
limus,8&c. Deinde fimplex eft fine potentia , & actu,
torus 2¢tus,& totas acku,eft indinifibilis,fine partinm
impedimentis , & incorrupribilis ; procul ab omni
morbo, ab omni morte, totus vita,torus intelleGus,
totus mens,& lumen :aunquam ceffans ab opere, &
nunquam defatigatus,aut exhauftus, nunqlmi} {enef-
cens, nunquam dormiens:totus in puncto, & {patijs
pralens, paruus , & magnus. Vide Suarem lib.1. de
Angciis. Theophilum Raynandum quaft.2. art. 3.
folum addo definitionem Angeli, hanc videri pofle
optimam : eft {ubftantia completa , & finita, om-~
nino fpiritualis , & ﬁmplcx » indinifibilis , incorru-
pribilis , inrelligens, atque aded pecfectiffima, no-
biliffima , pulchertima.

IS

15,5

3

LIL

De diftinitione Angelorum.

SEcTio

Xplicato conceptu quiddiratino Angelorum, fe-
I :qulrur quomodo illi differant inter {e,primd,{pe-
cifice, fecundo, numerice, tertio, qualis fit corum di-
ftinétio in varias Hierarchias , & ordines, que tria
breuiser explicari poflunt.
r
LT
An & quomodo inter Angelos fit diftinctio
[pecifica.
Pecifica diftin@tioappellatur, qua differunt aliqua
duo fecundum aliguod pradicatum effentiale co-

mune pluribus folo numero differentibus:duas antem
circa

Pulchsity
do & no

- bilitas An

e
gells




Itio

Dubitatio
prima ex
Patzibus.

Canclufio
tics ha-
bens para
1es.

Prima de

poifibili,

Secunda
8¢ fadto,

De perfﬁ:@ciane naturali Angelorum.

hane fpcciﬁcam Angtlzmrm inucnio fententias ex-
treme oppofitas,prima ncgat vllam et diftinétionem
fpecificaminter Angelossvule enim illos omnes vnius
elfe fpeciei nonminus quam homines,alcera vult om-
nes Angelos ipecie differce.

Ratio enim dubitandi elfe poteft primo quia,mul-
ti Patres omnino afferunt omnes Angelos efle vnius
{peciei, vt Bafilius l.;.conr}'a Eunom.comparat illam
vnitatem cum vaitate perfonarum dininarmm:Nyfle-
nus eandem comparat cum vnitate animarum : Au-
guftinus, Bernardus & Damalfcenus dubitant de hac
diftinétione,aliique plures quos citar & fequitur Pe-
tauius lib.1. de Angelis cap. 14. prater quam quod
nullo argumento probari poteft hee diftinétio pluf-
quam numerica.

Sccundb‘, quzcunque differunt per formam effen=
tialiter differunt,tes frmplices differunt per formams,
ergo effentialiter differunt.Maior nota eft, quia nihil
effe poteft magis ellentiale quim forma.Minor ctiam
patet quia res fimplices non poilunt differre per ma-
teriam, ergo differrunt foliim per formam.

Tertid, deficiente principio diftinétionis numeri-
cz rollitur diftin&io numerica ; fed in Angclfs no elt
materia qua fola eft principium diftinétionis nume-
rica,vt inmulris fzpé locis docer Philof. praefertimiz.
Metaph.Probaturd; quia fi hwceeitas rei non petitur
materia , necefle eft vt pecatur ab entitate intrinfeca
rei;confequés eft abfu rdum:Quod probo,fi hacceiras
petcretur ab entitate intrinfeca rei , fequeretur hac-
ceiratem identificari effentiz cuius eft hzcceitas hoc
autem implicat, quia fic effentia erit immultiplicabi-
lis, quidquid enim effencialiter eft hoc non poteft
muleiplicari.

Dico primo, certum eft pclfc Angelos multiplicari
tim generice cam fpecifice , probabile verd eit illos
non effe omnes vnius {pecici : Certum autem eft , il-
los non omnes {pecie differre , fed plures ex llis non
differre nifi numero.

Primd,quando agitur de poffibili conueniunt om-
nes Theologi polle 2 Deo creari Angelos fpecie dif-
ferentes, imo & genere, quia fola ratio proprer quam
Deus,& numero, & {pecie multiplicari nequit eft in-
finitas r:ﬂi':lti;t,qala: in Anf__;ciis cum nulla reperiatur,
nulla etiam ratio cogit negare illam multiplicabili-
tatem,tim numericam, tim fpecificam, thm generi-
cam, itavt Angeli quidem conueniant in aliquo ge-
nere temoto {piritualis & intelleiui, fed differant
tamen in genere proximo, & proxima differentia, fi-
cut homo & planta conueniunt in genere viuentis
non autem in genere animalis.

Secundb,quod de facto plures Angeli fpecie diffe-
1ant , {nadenr communiter doctores quia fi varietas
{peciernm in rebus corporeis mirificé commendar di-
uinam omnipotentiam & ad erpatum voiuer(i eft
neceflaria,muled magis ad eamrequiretur multitudo,
& varietas fpecicrum Angelicarum , pra:fcrtim cum
conftar magnam inter Angelos effe inzqualitatem
pertectionis , ex diuinis munijs, & dignitatibus ; hoc
autem difcrimen quod facilé inter homines refertur
ad diverficatem temperamenti, difficilius in Angelis
explicari poteft fine diuerfirate {pecifica. Sed hoc vt
patet non eft omnino certum qui enim folam admit-
teter diftin@tionem numericam,vel certé {ola indiui-
duali & {ubftantiali differentia contentus effet , non
poflet conuinci falfiratis. Nam diftinétio in varias
Hierarchias, & ordines nan arguit diftinGtionein e~
fentialem vt poftea conftabit,quod affertur de varijs
Angelorum inclinationibus, muneribus, operationi-
bus', habilicatibus ; alij enim dicuntur effe Ioculato-
res , alij Salaces , &c. explicari facilé poteft quod ex
libero arbitrio , vel ¢x {uperiorum imperio illa fufce-
perine fine vlla diftinctione fpecifica inter ipfos.

Tom. I.

219

Terrid , quod non omnes Angeli [pecie differant
eft contra recentiores Thomiftas cum quibus etiam
fentic Granadus d.4.videtur enimillis hoc indubita-
tum quod principium diftinctionis numericz non fit
nifi materia, fanérque S. Thomas; art.4. & 5. Sed alij
tamen Theologi communiter repugnant etiam vete-
res Thomiltz , _hab:’:m\iuc hoc pro comperto , quad
phi‘res Angcli fne ciufdem fpeciei {oléque numero
aifterant.

Probarur autem primo, quia falfum eft quod indi-
uidnatio petatur a {ola materia , ergo plures Angcli
poffunc efft intra eandem (peciem , probo antece-
dens manifefté, nam plures calores folo numero dif-
ferentes {unt {fuccefliué in eadem materia , ergo illo-
ram diftinétio indiuidualis petitur aliunde quim 2
materia : Sinulicer idem Angelus plures habet cog-
nitiones quz non differunt mfi folo numero , & ta-
men illa diftinétio peti non poteft 4 materia : imd
plures Angeli habent gratias habituales , & vifiones
beatificas einfdem {peciei , ergo fine ordine ad mate-
riam poffuncaliquaduo diftingui numericé ; Diftin~
¢Ho enim numerica petitur ab intrinfeca rei entitate,
non aurem a materia.

Probatur fecundd,quia anima rationales licét {pi-
rituales folo numero differunt intra candem fpecicm
per {e ipfas, & fine ordine ad marteriam, anima enim
elt indifferensad informandam quamliber materiam,
vt conuincitur ex nuttitione ; potes enim comede-
xe hunc, vel hunc cibum , & quemcunque comederis
panemn, eius materiam anima tua informabit, Ergo fi-
miliver Angc‘li Puﬁhllt folo numero differre intra ean-
dem fpeciem.

Probatur tertid ; quia differentia fpecifica vnius
Angeliidentificatur differentia illius generice,quam-
uis Angeli fpccie diffefant non genere, ergo quamuis
Angeli differentia fpecifica , identificetur cum diffe-
rentia numerica, poflant Angeli numero differre non
{pecic. Denique ficur perfeétio Angeli generica mul-
tiplicabilis eft in varias {pecies propter finitatem , fi~
militer perfectio {pecifica ob eandem finiratem eft
multiplicabilis numericé , neque ylla vel apparens
contradictio poteft afferri qua fuadeat contrarium.

Ad primam Refp.illos Patres,qui aiunt omnes An-
gelos cife vnius namrm,}nql]c ir_ueiligi & cxplicari de
ynitate gcncs'icn. »non de fpecifica.

Ad fecundam diftinguitur maior , quecanque dif-
feruat per formam folo numero dinerfam eflentiali-
ter differunt, nego:quzcunque differunt per formam
diuerfam effentialiter,concedo. Nam duz forme einf-
dem fpeciei differunt pet formam , non tamen eflen-
taliter:res fimplices, necefario differunt formis non
tanten eflentialiter diuerfis.

Ad tertiam , fatis oftenfum videtur quod indiui-
duatio non petitur 2 materia,Philofophus 2utem vo-
luit duntaxat Platoniem impugnarc,induccnccm ideas
{eparatas a materia,& multiplicabiles folum perma-
teriam ; probacenim Ariftoteles non effe plures mun-
dos ex vnitate materiz, quam admittebat iE!c Plato.
Ad probationem refpondeo hzcceitatem fine c'sub'io
peti ab entitate intrinfecarei, & i’dentihc‘ari realiter
illius eflenti, fed non formaliter , quod fatis eft, ve
effentia illa fit mulriplicabilis : ideo enim Deas cft
iminultiplicabilis,quia eius eflentia & hxcccitasfqnt
vnum formaliter : Ad hancergo Prupoﬁtionﬁ;““l“‘"“‘
quid eft eflentialiter hoc , oft immultiplicabile » fifir
effentialicer formaliter hoc concedo , fi non fit hoc
effentialicer formaliter,{ed tantiun realiter; nego-

Tertia
quud non
omncs
fpecic dif
ferane,

Solutie
dabiragio-
nui.




Dup'l-:x
dubiratio.

Affertio.

Numerus
Angclus_
eft maxi-
mus.

Eflt tamen
incerus.

A 1
220 Di !pi Deé Angelis
IL
wAn o qfwmaffo inéer A’hgfffuf[ fau*?,f;c;gﬂ

?}‘ili))i’?’rtﬁ.

Vm infinita multitudo 1 nprv{'{lb,l (
bam fupnms » ) conftat eciam 'U'.\ clos nc
creatos i Deo nifi finito 11unhlm-‘l1tlum as I

ta eft vrrum certd definiri poflic quantus hit ille nu-

1L LO=

merus.

Ratio dubitandi effe primd potc
longé pauciores ef e Angeli quam he .Aums,quutu-
tia pars Angelornm damnataeft, quod fignificarur
in %pom ypi1 vbi dicitur quod cas w‘adr.’mﬂr* tertiam
pariem fle 3.»'4;-;{7.72 traxit in aby/lum 5 illotumauten An-
gelorum fedes occupaturi funt homines beati, yn Ll\?
colligitur Ange los bearos,d antum plures effe
(_I[[;un h(_)ﬁ".;];u. 9\_’.2[05 ie I.IIHllli Ll”() 1()11"( } auciores
efle Anwclus quam homines,cum numuu‘,hommum
U.FLDGUHE{H {ic maior incompatabiliter quam nume-
rus hominum eleétorum.

Secundd, tamen viderur numerus Angelorume ffe
maltd maior, qudm numerns hominum,quia fingulis
hominibus datuseft cuftos vius ex inferiori ou{m;
vitime Hierarchiz, neque ynus prefidet voquam nifi
viitantlim: quod { {1 verumeft multis partibus minor
¢t numetus hominum, Angelorum numero. Imo ex
patabolaChrifti de one errant ouc colligi poteft,quod
Angelorum multitudo 99. parubus maior eft multi-
tudine hominum.

Dico fecando, numemum Angelorum maximum
o efle, adeo vt ominem ﬁlp('rct humanz men-
aptum & numerationem : quamnuls incertum fit,
an & qua propereione | uperet nuMerum hominum &
Ferum corporeatn

Prima pats, de innumezabili Anm!o um muleitu-
aferitur 3 The cﬂcwlw,qum L“Im{) (o=
pimméindigf‘u a hhl‘tlilh : I)_m,dh  Millia mii-
lizm rrm:j;«.u antef , ¢ decies millies centena millia
¥ l.'.‘L 5. Evat numerus eorum millia
icatur muldtudo innumerabili
? / 33; REMIEYHS WH'/IIHTH el'ﬂ vi[ 13 perur
!-w.;\. .‘\C;mdu,mam indicant S.Patres,Dionyfii s
cap.1 4. ceeleltis. Hierarchie ait[nrelligentias morra-
QY HiTE ?’Ff}ﬂf)’@?’:'}ﬂ‘;}Jﬁ?',yfl”t??}o !"}?'E}!Eq.’.’:e R THIN
Jiperare. Tmd hinc colligit Nyl ifenus de hominis opi-
ficio cap.7. eorum copus efle numero infinitas ; re~
1pc&u {cilicet nofkri quorum captum excedit hicnu
merus. Idem (enferunt veteres pmﬂmm Plaronicis

qui ceelos & totam aérem aliaque omnia plena effe
dicebant deemonibus , vt nihil omninoipfis effet va-
cuum, vt afleric Ancas,Gazeus in Theophrafto. Ter-
tio, Prob- at id optimis rationibus S.Thomas l.2.con-
tragentes cap. 9,.Pum1 Pc[ltm ex P:urc Dei,quia de-
cuit potcnn(ﬁnu principis familiam ef Te numerofif-
fimamh vt phllo‘uph wur Guillelmus Parifienis fe-
cunda prime partis de vniuerfo cap.18. Altera rar
p"rmn ex parte lplmum Angelorum , quia

1]-%[):]0 magisexfuana =lLLLl’tmdl“191 cabile quam

bile: nam motus, & Ilmm[‘cmcs qua in {e
inata {inr , in intelectu procedunt in infi-

quia videntug

3

L

1.

dine conftanter

iTifFebant ei. \g o

m, vbi fi

=

lium nof

genus
1L
t'

ea que funt meliora & pe
}‘lh'd ctia ac maiora : vnde (.JHH.!K? eft
Gio exceflus j"::'-rcucfum &' c’r-fncn"
effe inter {f
Secunda pars,deinc L'L'zli'udmu 11 lius numeri
rofiflimi, eft eriam apud oimnes cerca 1, nam | 5
det ex arbitrio Dei, & ex -Lunmus nihil omnino con-
ftare poteft,in q'ubus numerus femperaffertar inde-
ﬁﬂltus > vnde compars ariones oMmnes Incerte fun t,.lh-

qui enim yolung plures effe homines quam fint An-

ucri JL”‘J

.6}

e&t.I1L

rionis dubitandi,

s.QuaftLS

.PEL'[' a I'U umentam P i'ill

f\li 1‘-;’

'1] volunt longe plures eife Angelos quam fint ho-
mifes proprer argumentum fecundz , d\;nitiu'.‘ 'lj
cum S.Thoma putant ‘|L. res effe Angelos quam fint

individua materialia in tora
]uod meritd multis videtuic
ctur mihi eile probabilius,

vel fimul , vel ;L.L'Ji
lmm-imc- miadi fenlibilis

Hoc tantum v1

difficile :
& iu]. tis Patrum,ac rationi conformius, lun% Elu-

res efle Angelos q
homines vt numerus electorum qui habicaruri func
Ierufalem lh}‘tl‘ et numerum reproborum,qui con ore-
gabuntur in lacum congregatione vnius fafcis & poft
dies aliquot vifizabuntur,id cft adhuc punientur poft
plura & }Jum {zcula. Deindg, prob: Llnlnh eriam eft
platns illos efle quam fint indinidua vllius ll\b,ltl
raaterialis propter rationes allatas;reliqua omnia in-
certa funt.

Ad primam Refp. nullam efle rationem illam qua
probatur plures quod
enim dicituc da aco traxille certiam partem [(tellarum
alias habet multas explicationes , & ad litteram non
intelligitur de Angelis,neque fignificat definitum nu-
meriimaimo neque verum eft ‘i““d electi homines ot
Pux.usg {unt hltl}ll,qdﬂt {unt Angeli reprobifortaffis
enim ruinas illas 1mphb.m maiori nuniero.

Ad fecundam Rel lpon. .elfe incertum quod Angelus
vrus non cuftodit nifi vaum heminem;hoc enim non
eft reuclarum. Parabola illa de 99. ouibus probat
quod diza elle plures An-rr,os quam homines , quod
aurem praecisé tantus ille Gic excefTus non infertur ex

I
{ola parabola,vbi non omnia quadrant ad amuffim.

e e

;2-34[1;' ﬁt dfft'{nﬁfﬂ Anoelorum invarias Hierar-

=
Txi diffe
numer

lisrefpublic
fufa & fine ordine,{s
quas vocamus Hicrarchias & ordines quibus nihil di-
ci poreft preeclaviusmunguid nosti ordinem ceeli,aut po-
#es ﬁﬁ";,".‘n;ﬂmc‘w eim 19 revieasve dicitur Iob. ¢ 38. tria

videntur Pun(nJ 1 Fwno , an Invarias Hmma hiag
& ordines fine diftributi Angeli. .St
fumatur illa cL.m.L.Ju. Terrio

Ratio eni
tur lu Hier: ‘n.]‘
fundatur in narur

am fuerint,vel fururi vi nqua un fing

efle homines quam Angelos ,

nes.

chias ¢ of

. e et o e
los tim {pecifice 5 tum
bis eft illa mii‘;1bi~
non eft multitudo con-

recte ordinara diftinctio in eas

n-
eli vel illa diuerficas
in gratia non eft cercum
qnoq hl ndetur in natura , quia eft incertum
I FUTiIm 1 ecie differant Ar“(’ll qLu funt in
awchij ,1 verd fundarur in gratia, & me=
ritis, ergo non fuir femper illa diftinctio dum Angeli
ores L*i[l;\r, imd cum non omnes Angel :utpon—
xqualiter gratie acc epta hLllpOEUI\. » voqui
majorem accepit gratiam minus refponderit , atque
ita ex Seraphinorum ﬂmdu defcenderit ad gradum
thronorum quod 1medL1m cft.Denique { 1{01.'. diffe=
rentia meriti eflicit iftam ch[’tu.:.tmucm ; fequitur et-
iam diﬂ'ingui debere varios ordines in Cherubinis v.
gr. quid inzzqualia funt coram merira.
Secundo,diuerfitas illa fi petitur duntaxat exvarijs
muimribu: videtur quod durat 112 1011 fivin &ternnms
nec !\ .L}lp(ll[[ (Jl]OTTlUdO l]ln Ll (=] P{) NI‘ il'l{(.‘l' d..'L'L'ﬂ('JnC‘;.
Terrio,non {‘xpll\.(i,ml In Guo Vero fenfu dici yoﬂ-c

quod malti homines ad ezs Hicerarchias affamendi

co modo An
Sk,

5 primo 5 certum elle apud omnes Theologos
d fpirinis omnes Angelici diniduntur in novem
8¢ twes chr‘ndms.

m ﬂd‘
ftang

.b\ Juo J\.n

erninit H J..xb Gt

Solutip
{ceundz,

Triplex

dubiatio.

Allertio
prima.




De perfectione naturali Angelorumy

fiant fuxta chronum Dei,Genefeos 3.collocatur Che-
rub. ante Paradifum voluptatis , deinde Cherubinos
paflim fcriptuca nominat,Colefl.x. ponuntur throni,

¥x P.’Itlih- -

dominationes,& poteftaces, 1 .Corinth.1 5. ponuntur
virtutes, denique tees erd'im's infimirecenfentur c. 8.
ad Romanos .'-\legtii,A;’(;h;mgcli,prmcipnms,\- bi no-
uem habes ordines probatos ex {criprura. Secundo,
afferuncur 'ad vertatis huius probationem Parres
quam plurimi a Suare L2.c.1 3. Petauio Lz.c.1.Coc
cio tom.4.l.2. fed nemo id melius vel expreflius dixic
quam S.Dionyl. Lde Hierar, celefti quam proficerur
{e didicifle a dininifimo Magiftro {uo,fine ille Hiero-
theus fieri fiue iplemict Apoftolus qui narraueraz el
qua vi levar inrapru. Alter eft Gregorius Magnus qui
Homil. 34, in Euangelia diftinctiflime illa explicat.
Inuenics apud citatos Suarem,Petaninm & Coccium,

B3 1atione Paeres alios Graecos & Latinos. Tertid ; ratio etiam

Hierarchia
quid fit.

{uadet huiufinodi diftributionem inter puros {piritus
fuifle neceffariam prafertim , quia ve dixi IPCCi(‘ illi
differunt inter fe, & i numericé folum differrent
adhuc exigerer varictatem hanc Dei prouidentia;
vbi enim pulchritudo eft, ibieft etiam ordo; vbi
autem eft ordo; ibi fuberdinatio eft,alijq; prioves, alij
Poftexiorcs s quod patrebir amplius ex fequentibus.
Dico {ecundd , totam illam diftinétionem Hierar-
chiarum, & ordinum defumi ex varijs munesibus qua
habent Angch, purgando, illuminando, perficiendo.
Ratio eft, quia Hierarchia prove ccelefti, & terce-
nz communis eft reipublice , fignificat facrum prin-
ci 3 eft enim collectio perfonarum facraram fub
aliquo principe = vel melius dici poteft principarus
rerum facrarum , quia eft poreftas miniftrandi {acra,
atque aded coliectio perionarum fub aliquo princi-
pe cuius eft: poteitas rﬂjniltr;mdi i'a‘cm. Hzc autem
{acra vocantur ea,qua funt media fandkitatis, &in
Hicrarchia quideim Ecclefiaftica {unt facra doctrina,
ramentum,& Sacrificium. In ceelefti eft dininum
lumensquod comimunicatur purgando, illuminando,
perficiendo. Definit ergo Dionyll Hierarchiam c. 3.
Eft ordo dininus, feientia & allio,deiforme quantum pof-
Sibile eft frmilans 5 & per indiras diuinities illuminationes
in Dei fimilitudinem afcendens, QJ,_]ibLIS verbis omnia
complexus cffe viderur qua perficiunt Hierarchiam.
Primo enim,eft ordo diuinus ve explicerur quidditas
& forma Hierarchiz que componitur ex variis per-
fonis a Deo conftitutis cum porteftate miniftrandi
{acra,& fanctificandi animas aut Angclos. Secundo,
caufa finalis totias Hierarchiz vnio eft perfedta & fi-
militudo cum Deo per {anticatem , vade dicitur dei-
forme quancum poflibile eft fimilans, & in Dei fimi-
litudinem afcendens. Tertio , neceflaria funt media
& inftrumenta per quz finisille obtineatur divinz
vnionis, & funilitudinis, ea funt {cientia, poreftas, &
actio,quas reperiri oportet in myftis. Quarto , exer-
citium Hierarchiz habent illa verba , per inditas di-
uinitus illuminationes totum enim Hierarchiz mu-
nus illuminatio complct » cuius proprium eft purga-
re , illaminare, perficere, qua funt munera propria
Hicrarchiarum Angchcarum »in qubus derinaruril-
luminatio 2 fupremis ad infimas, eam anté ex fe fun-
ditprimarium illud lumen quod in Deo refider , vel
magis quod eft ipfe Deus, ab ipfo enim purgatur , il-
luminatur , perﬂcitur immediate prima Hierarchia,
per ipfam deinceps fecunda , & per iftam tertia. Ex
ipf0 fapientie foute (inquit S.Bernard.]. s.de confider.)
ore altifimi bawrientes & refundentes fluenia [Cientia
vninerfis cinibus (wis, Vnde in ipfis criam Angelis,ficut
in Hierarchia Ecclefiz diftiugum(_‘ licet renerde &
FeAuUbree pcrﬁcicntcs, & Pcrﬁcicn&os :Iutjzgg ) pave-
pvee. Vnde conclndit 131011in quod totsm gued eff in
#ifimis ordinibus,eft etiam in Superiovibisyfed civ excelfis,

o quidguid eft in [uperioribus, ¢ft etiam irzﬁriari;’vma fed

221

guodimodo diminutiz. Diftingnuntur crgo Hietarchie
per munus illuminandi {eu cémunicandi lumen feiz-
tiz, quod difponirad ynionem cum Deo {ummeé pul-
chro. Purgando, id eft, omnem , vel abolendo 5 vel
arcendo maculam, deinde illuftrando {eu virtures in-
ferendo , quibus idonei efficimur ad vaionem perfe-
¢tiffimam per cuntc;1:&31.111‘011{'111 & amorem,

Dico testio , ex tribus his Hierarchijs primam efle
contemplatricem, {ccundam gubernatricem, tertiam
executricem.

Prima ergo Hierar primarios Dei fulgores rora
excipiens CuutcmPl;lcimu addicka eft adivirando,ad-
cL’.mdo_,l;mdmdu,cuutinctquc Seraphim,Cherubim,
& thronos , quia feilicer ad perfectam contemplatio=
nem tria omnind funt neceflaria, tentio, Cognitio; &
dilectio. Thronis itaque conuenit tentio, quia vtait
S. Dionyfius €. 7. Ab eymmni revreni affeitus bumilitate
Longi[fimé remoti,dininnm adueritm expectantes,abfiue
wllius Pcrmrt’mtfmi.f 5 AC MALErIa s'mpedimmm s Dewnmin
[e recipinnt, Deumyue ferentes obfequts denotione ad ipfins

fulgores recipiendss femper patent, Thronotum ergo
p{oprius L'hamecr puritas eft perfectiffima , ratione
cuius Deum in (edpfis dicantur excipere, id eft, fedes
Dri effe,quod Deus ratione puriratis eximiz praffcn-
tem fe inillis {pecialiter manifeftet , quia {cilicet id
quod inferioribus Angelis conuenit , {pecialius , &
maiori cum perfectione conuenit thronis , in quibus
ob puritatem feder Deus. Cherubinorum propria eft
cognitio , ficut propria Sur:;phinomm dileétio eft,
quia feruentiffimo amore in eum feruntur , {ancque
incenfi,& incendentes.

Neque obftar quod in Patria mqualis cognitioni eft
amor,vnde ron poiﬁu;r exPellere Scmphim inamote
quin excellant etiam in{cientia , in qua tamen excel-
lere dicuntur Cherubim. Refp. enim Cherubinos
non efle potiores {cientia quim Semphmos > quar-
uis ad oftendendam pracellentiam Seraphim {upra
Cherubim proprius eorum character fit amor perfe-
&iflimas, quia moraliter Jandabilius eft amare, quim
cognofcere , imd femper perfectiflimo amori iunéta
eft cognirio perfectiffima non contra, ynde fi praz-
cellunt amore,{cientia cciam\pr:eccihmt.

Secunda hierarchia, eft guacrnutrix,complc&irur»
que dominationes,virtutes,8 poteftates ; hec enim
eft pmcipua prouidentiz adminiftra, reét¢ autem
notat Bonauent.tria exigi ad rectam gubernationem,
primum eft, diftinétio eorum qua agenda funt, quod
eft dominationum,nam ille imperant,quid agendum
fir. Secundum eft; ordinatio modi agendi, & remo=
tio impedimentorum, quod eft poteftatum, quia il
praferibunt modum agendi & dzmoncs cohibent.

" Tertium eft;exhibere facultatem ad operandum pra-

fertim miracula quod eft virturum.

Terria hierarchia executix ordinum prouidentie,
continet principatus qui Pr:cﬁdcnt regnis,An{hm}g&
los,qui principibus, Angelos qui priuaris perfonis.

Ad primam Rcfp. certun mihi omnind effe, quod
illa diftinctio hierarcharum , & ordinum fundaca el
innatura, quamuis confummetur per gratiam: nee
enim merita fola effecerunt Cherubim 8¢ Seraphim,
{ed natura etiam , qué - cereris praftant. Vide cor-
ruit torum argumentium : mihi enim plané videtur
vera communis fententia que docet Angelos diner~
{orum ordinum differre {pecic infimi, Angelos autem
diverfarum hierarcharum diffecre {pecie fisbalrerni.
Quomodo agtem data illis fucrit gratia matorfecun-
dum proportionem perfectionds 11:11'|.zu':\li_53‘..s_‘fa guon
wodo illi refpenderine dicetur fequenti difpitatione
neque vilo modo poteft cered ftatui’s verum plures
fint {pecies Angelorum etiamintra cundcm Ci'&:}tl‘aiﬂ
forraflis enim ctiam Angeli elnfdem ordinis {pecie
differunt. '

Eec 3 Ad

<on

Piima
hierarcliz
munis.

Munia
fecunda.

Munia
tettiz,

$olutio
prime du=
birationiss




§olutio
fecundz.

Soluria
teitiz.

Prima du=
bitatic.

$ecunda

Tertia,

Primacon-
clufio tres
habeng
partes.

Prefenseflt
loco diui-
fibili.

Loco de-
terminata.

222 Difp. 1. De Angelis. Quazft. [.Sect 1V.

Ad fecundam Relp. digerfitatemillam ordinum,
quatenus fundatur in natura,duraturam in recnum,
& rcpcriri etiam i}um’ demones, quatenus autem Im—_
ber annexa diverfa munera prouidentie circa mandi
gubcrnacioncm,c‘crt(" illa diftinétio n6é manebitc, quia
ceflabunt operationes ille circa homi S ;}has
etiam yniuetfi partes in quibus opus vix erit minifte-
rio Angelico.

Ad Sertiam Refp. vixvllum alinm efle poffe fen-
fum huius vulgaris dicki , quod homines affumendi
fint ad Angelorum Hierarchias , nifi quod zquales
fucuri fint in meritis & gloria , quibusdam Angelis
prim:c,li:cund;t,wl tertiz Hicrarchiz, quod fine du-
bio verum eft. Aliqui enimerunt forte {uperiores,
quod de B. Virgine nemini eft dlll?_til‘nll. _Non potci‘t
effe verum vulgare hocdictum , fi fignificer aliquos
homines aflumendos effe adsfpecialem locum Hie-
rarchiarum & ordinum Angelicorum,quia nullos eft
huinfimodi locus {pecialis, fed neque verum eft quod
finc allumendi 2d minifteria propria illorum , quia
homines non mouent Sydera , non cuftodiunt alios
homines, &c. Dicitut ergo » quod homines clecti re-
par.ﬂaunc Sionis fuinas, quia eorun aliqui :equabunt
Seraphinos, alij Cherubinos,&c.

SEct1o 1IV.

Deextenfione locali [ubflantia Angelice.
S. Thom. quaft. 5z.

Ertinet etiam extenfio localis ad fubftantid ipfam

Angeli, omnino indcpcndcntcr ab eius potentijs.
Ve autem intelligatur exacté quomodo Angeluslo-
cum occupet, tria fint neéeflaria. Primd, virum Ao-
gelus fir in loco divifibili , & extenfo. Secundo, pet
quam formam Angelus locum occupet diuifibilem.

e S
Teitidb quomado Angelus pofic elle in loco.
&

B
Ptrum Angelus fit is loce dinifibili.

Atio dubitandi primo eft, quia vt aliquid {icin
}_ loco dinifibili debet contineri , & ambiri loco,
nam Angelus qui penetraret alium Angelum , non
effet ineo vt loco,neque anima eft in corpore vt lo-
co , fed [piritus contineri non poteft {paio cui eft
prafens, ergo non cft in co,vt in loco.

Secundo, Angelus eft omnino indinifibilis vt pun-
&tum 4 fed punétum non poteft occcupare locum di-
uifibilem,crgo neque poteft illum occupare Angelus.

Tertio , {i Angelus indiuifibilis occuparet locum
diuifibilem, deberet darialiqua forma per quam con-
fritueretur prafens tanto loco,& illi coexrenderetur,
hzcautem formanulla excogirari Eotc& , non enim
eft Angclica ipfa fubftantia indinifibilis & punétalis
fecundum fe - non vbicatio,non vnio cum loco, vel
extenfio diuifibilis. Nam illa omnia extenfa {une :
ergo Angelica {ubftantia imiliuiﬁbilis non poteft per
{e illis coextendi, ficut pexfe ip£h1n non poteit coex-
tendi loco dinifibili.

Dico primo,certum ompind effe quod Angelus eft
reuera pi 2fens loco determinato,diuifibili, & exten-
{o,neque illum efle inpuncto tantim.

Prima pars , quod Angelus reuera exiftatin loco,
& fir illi p]‘:E[‘L‘nb' probarur ex IL‘L‘iptL;l‘is euidentifli-
mis,vbi dicitur Angelos micti ad certa loca,dicuntur
Deo afliftcre,&c. quiaefle prafentem lococorporeo
per {aam fubftantiam non rcpugnat fpizirui, imo nec
Deo , qui rebus & locis per fe iplum ver® prafens eft
non autem per fuam tantum operationem.

Secunda pars quod Angelus fic in loco determi-
nato,non autem vbique,cerrum eft ex fide, quia im-
menfitas folius Dei propria cft : Alioqui etiam An-

geli loco non mouerentur,neque micti poffent A Deo;
implicat enim vt mouearis ad locum , in quo eras
prius, eft ergo Angelus definiciué inloco, quia totus
eft in qualiber parte loci,cum fic impartibilis. Patres
aliqnando dicunt Angelum circumfcribi loco , quia
ﬁgniﬁc;m[ illum non elle immenfum , non intendunt
autem-illum non effe in loco ad modum cotporum.

Tertiapars » quod Angelus indiuifibilis ficin loco
dinifibili,& extenfo,probatur communiter, quia effe
coextenfum loco eft maxima perfectio, qu non pu-
gnat cum ratione Spiritus , cum conueniat Deo , &
aliunde conuenit anima, qua imperfectior eft Ange-
lo; & coextenditux corpori, crgo multd magis illa
conuenit Angelo.

Ad primam Refp. Angelum {ufficientér contineri :

locu, vt dici Poﬂit efle in o, quiafic Pm:ib.;w eftlo-
co , vtille locus fir aliquid immobile ad motum An-
geli. Vnde quando Angelus penetrat alium Ange-
lum,noneft in eo, vt in loco, quia ille Angelus quem
penetrat, non eft :111quid immobile , quam ctiam ob
caufam anima non eft in corpore,vtinloco.

Ad {ecundam Refp. negando , Angelum eodem
modo efle indinifibilem , quo punctum eft indiuifi-
bile, quia punctum eft indiuifibile formaliter, & vir-
tualiter. Angelus autem quamuis indinifibilis fic for-
maliter, dinifibilis tamen eft virtualiter.

Ad tertiam , in qua eft tora difficultas , ve refpon-
deatux videndum eft accurarits.

§- 1k
Quenawm [it farma per quam Angelus coextendi-
tur loco dinifibili.

Vinque inuenio Doctorum {ententias de ratio-

neilla formali, qua co cendit Angelum loco.
Prima vult, Angelum non effe prafentem loconifi
per fuam nudam fubftantiam. Secunda docet for-
mam illam effe {perationem 1pfius Angeli factam in
loco , feu applicationem vireutis eius. Tertia ponit
vnionem Angeli cum i}){'o loco. Quarra internum
vbi. Quinta modum extenfionis {fubftantiz Angeli
fuperadditnm.

Ratio emim dubitandi primodeft , quia fubftantia
fpiritualis poteft effe quantitas , & extenfio virtualis,
aqué ac quantitas ].P{:l materialis , ergo pateft Ange-
lus effein loco diuifibiliper fuam fubftantiam provt
indiftantem , & intimé prefentem {patio reali aut
imaginario in quo eft, probatur confeq. quia fi {ub-
ftantia eft diuifibilis virtualiter poteft coextendi mo-
do dinifibili per fe ipfam , ergo per fe ipfam poteft
coextendi loco etiam diuifibili per fe ipfam.

Secundo ,tam poteftexplicari exrenfio Angeli per
{olamindiftanciam fubftantiz Allg(‘liizt‘ a lc(‘o,qu;‘un
explicacur vbicatio interna per folam indiftantiam
& connotationem, fed per folam connotationem fine
modo {hpcraddito E'.\'pliC?.l’LiL‘ \'bicatm,crgo c!xpilc:lri
etiam porelt extenfio. Probatur maior, quia nullo
argumento probari poteft necefliras extenfionis {u-
peradditz quo non probetur neceffitas vbicationis.
Poteft enim efle Angelus 8¢ eius creatio & ceelum,
quin Angelus fitin ceelo , ergo feparatur Angelus ab
illa vbicatione, €rgo ybicatio diftinéta eft ab Angclo
fi extenfio diftinguitur ab Angeli {ubftantia. Simili-
ter ided datur extenfio diftincta , quia vbi eft noua
denominatio formalis ibi debet effe noua forma, feu
noua denominatio obiectina , quod fimiliter eft ve-
rum pro vbicatione ; Deus enim poterat cader
creatione creare Angclum,quﬁ. illam creauit in caelo,
& creareillum in terra, cunc AllgChiS quielt in celo
dicercrur efle in cérra , & tamen nulla effet noua for-
ma,quia eflet idem Angclus,cadcm greario,idem cae-
lum, & eadem terra,

Tertio,

Q\\‘-‘lnqu:
[ententiz

Primaratio
dubitandi.

Secunda
dabiratio:




Tertia du-
bicatio.

Affertio.

Angelus
#get modo
fuperaddi=
0.

Prima ena~
f10,

Secunda
cuafio,

inifibilis, vel diuifi-
ies , quoties Angelus

Tertid, extenfio illa ve
bilis ; fi primum mutatur i i
contrahitur , vel ¢ ditur imo eadem ratione idi-
gebit noud intenfione , vt coextendacar loco diuifi-
bili': fi fecundum ergo modus non fequitur naturam
{ui modificati quod ablurdum eft cur *enim fi am_di—
ficatum eft {piricuale,modus effe neceflario deber fpi-
ricualis » fi autem modificatum fic indiuifibile modus
cffe porerit diuifibilis.

Dico fecundt , Angelus non eft in loco diuifibili
pec nudam {uam fubftantiam , fed exigic necellarid
aliquid fuperadditum : illud autem nec eft operatio
iP['ms Angc_‘li,m‘quc viio eius cum loco reali , neque
vbicario : fed eft modus extenfionis proportionatus
extenfioni , quam habent corpora, 11}1'{1‘111:1“5 & par-
tibilis tamen, ac productus afubftantia ipfius Angcli,
dependenter ab eius voluntate libera.

Primo dixi, Angelum indigere aliqui entirate fuper-
addit, vt coextendatur loco dinifibili contra Richar.
Scot. Bonau.Gabriel.Greg. quos fequuntur Valentia,
Conink ; Martinon ; qui tenent Angelum coextendi
loco per nudam fuam {ubfantiam provt indiftantem,
& intim¢ prafentem fpatio reali, aut imaginario in
quo eft,contra quos.

Ratio efficax effe videtur, quia {i Angelus coexten~
deretur loco per {uam {ubftantiam’, non Pof{br occu-
pate locum aliquundo maiorem :Lliquando mino-
rem, fed eundem lodum necelfario f-c‘mpcr 0CCUpatet,
confequens eft abfurdum, quia anima rationalis co-
extenditur corpori aliqguando maiori, aliguando mi-
nori , & quantitatem iplam videmus condenfari , aut
raréfieri , ergo Angelica {ubftantia vt coextendarur
{patio extenfo , egerentitate aliqu fupperadditd. Mi-
norem vided communiter admitti proprer paritatem
omnimodam anime rationalis , Probatur maior, ma-
nente in [ubie¢to forma omnino cadem , manet
etiam neceflarid idem effeétus formalis , qui non cft
aliud quam forma in {ubieco , fed manente fubftan-
tid Angeli non manet extenfio cademad locum,fi An-
gelus occupat alignando maiorem , aliquando mino-
rem locum : ergo fubftantia Angelinon eft tota for-
ma per quam Angelus eft in loco dinifibili.

Rci}mndcm nducrlﬁ[ij primb »fubftantiam Aligcli
non effe toram formam , per quam Angelus occupat
locum, ﬁipcmddltur enim ei connotatio indiftantiz
4 loco, fic enim explicatur (‘vbi) crgo explicari eriam
poteft extenfio.

Sed contra nam {ubftantia Angeli, quz nunc eft
indiftans a loco’ cubitali,& illum connotat, poteft de
nouo elle indiftans A loco bicubitali, & illum conno-
tare, cii ante non connotaret, {ed hoc non poteft ficri
nifi aliquid adueniat fubftantiz Angelicz, quia illa
non poteft conferre nouum effecbum formalem , nifi
aliquid noui ei adueniac , ergo vt {ubftantia prius in-
diftans a loco bicubitali, nunc de nouo fit diftans,
debet accedere illi aliquid noui, nam implicat ve fine
mutatione aliqua,ﬁt in natura rerum aliquid noui, €o
enim argumento foler probari extenfionem efle ali-
quid fupperadditum corpori : Chrifti corpus in Eu-
chariftia egere imodo prafentiz diftinéto , motum lo-
calem effe aliquid diftinétum , 3 mobili 8 4 loco.

Refpondent fecundo {ufficere poife ad indiftan-
tiam hanc nouam fubftantiz Angelicz , vt fiat motus
localis per quem fubftantia pridis cubiralis incipiat
occupare duos cubitos , cur? enim erit impoffibilis
talis motus.

Sed contra, nam implicat motus localis {altem na-
tutaliter, in quo non deferatur terminus 2 quo.locus
nimirnm qui prius occupabatur:fed quando Angelus
ex cubitali fic bicubitalis non deferit prioré locum, &
quando ex bicubirali fit cubitalis non acquiric noud
laciergo ille noneft motus Jocalis:fi cnim ille motus

11t

Eione naturali Angelorum,

eft eiufdem rationis cum motu ordinario, cercé peril-
li non acquiritur locus major,aut minoy quam antea,
iec_i fantum acquiritur nouus locus , &  defericir
priot. Si aurem eft diuerle rationis & moru localj or-
dumrm,ccgtd ille non eft motus localis , & quzritur
quid hoc fit. Adde quod rarefactio & condenfatio
explicari fimiliter pollent per motum localem, quod
reticitur in phyfica.

Secundb dixi ; operationem Angeli factam in foco ir

non effe formam per quam Angelus coextenditur lo-
co diuifibili, quod conta Scholam Thomifticam
fusé probatum inuenies & Suare, Vafque alif{que paft
Iim,uec}uc difficile videtur conuincere,, quam pahun
hoc fit probabile. Primd enim , id quod cft pofterius
prafentid, & extenfione Angeli ad locum non eft for-
ma conftituens Angelumin loco : fed operatio Ange-
liin loco eft pofterior preefentia ipfius Angeliin loco
quod probo manifefte, id quod eft céditio neceflarid
requifita,vt Angelus poffic agere in tali loco,eft prius
quam operatio Angeli in loco , fed prefentia ipfus
Angeliad talem locum eft conditio requifita vt An-
gelus agere poffit in tali loco ; Angelus enim agere
non poteft in diftans ergo prafenta fubftantie An-
gelice ad locum prior cft,quam operatio eius in tali
loco. Vnde manifefté fequitur quod operationon fa-
cicillam fubftantiam prafentem loco. Secundo , ite=
rmm-argumentor : fi Angelus conftituitur inloco pex
operationen, _Angclus elt prefens omni loco in quo
operatur,confequens eft ablfurdum , nam mouer An-
gelus totumn firmamentum , neque tamen illi toti eft
coextenfus ¢ imd ficur Sol non eft in vilceribus terre
vbi producit aurum , fed in ceelo manens agic perto-
tum medium in quo non cft, ergo fimilicer Angelus
non eft vbicunque operatur, fieri enim pofler fimile
argumentuin : non eft maior ratio cur Angelus ficin
locoin quo operatur,& confticuatur in loce per fuam
operationem,quam Sol,fed Sol non cft vbi operatur,
ergo neque Angelus. Praeterca Angelus poreft efle in
loco vbi non eperetur , Michaél enim nihil operatu
in caelo empyreo , cui prefens eft : & Dazmon in in-
feris quam habet ¢ operationem per quam fiatillis
praefens - fion luber enim referre quid hic comminif=
cantur aduerfarij , aiunt verbi gratid , Angclum tem-
perare influxus caeli empyrei in terras & alia huinf=
modinarrant Plﬂ.ni‘ implrnbabi.].id. Deinde prafcin-
dendo faltem per intelle¢tum ab omni operatione fa-
&iin loco; Angelifubftantia non minus eft praefens
loco quam {ubftantia corporea : imo ipfa operatio
Angeli {piritualis, v. g. vifio beata coextenfa eft loco
per fe ipfam , ergo fubftantia etiam (piritualis poreit
efle inloco diuifibili per feipfam,

Denique fi Angelus occuparet locum indimifibilem
@qué hic operaretur , ergo non conftituitur in loce
extenfo per operationem. Video Caietanum recurrere
ad quandam applicarionem virtutis Angdic;‘: ad lo-
cum, qua non poteft cffe nifi operatio ipfius Angeli,
vel eius fubftantia , ynde iifdem argumentis reiicitur,
quibus hactenus communis Thomiftarum {ententia
refutara eff.

Tertio , negani formam illam qui coextenditat .

Angelus loco,effe vnionem fubftantiz Angelicz cum
foco; & cum corpore cui coexiftit Angclus sideft vbi
quoddam pendensa loco realinon autem ab imagi-
nario , quod cowtra Vafquem in traétatu de Euchari~
ftia late reieétumeft. Primd enimsvnio fupponit pre-
fentiam rerum vniendarum , ergo per illam fidatar,
Angelus non fit prafens. Deindeillavnio veleft {pi-
ritualis, vel corporea : fi primum , e£go illa non eft
in loco corporco :fi fecundnm, ergo illa non eft in
Angeclo, Denique rcorpus eft preefens loca fine vlla
vnione cum’loco vt in phyfica probabam eft , erga
mulcd etiam magis {pisitus: :

Quaitd,

operatio.

Won eft
ynio An-
gell cum
loco teali;




3 = Fan ) A e
224 Difp.l. De Ange
<
Noa cft  Quartd, negaui vllam etiam in Angelo admirri de-
vbicatio,  Lere yhicationem ijternam , per quam cc {titnatar

coextenfus loce, primo enim, nullum vel in corpori-
roum vbi) Vo

bus,vel in {piritibus admiti fir:bc_t (i
in phyfica demonftrabam,alioqui
rationem etiam diftinguia re durante, ¢
ftingui & fundamento , eflentiam ab ¢ X
{eruationem a prima creatione. Deinde locus non ¢it
minus: prefens Angelo , quam Angelus eft pra-
fens loco ; ergo {i neceflaria eft f.‘:![it.‘.f‘ modalis di-
ftincka in ipfo Angelo, veille fic prafens ‘lm:o  re-
quiritur eciam fimilis modus in loco vz ille fit Pi.‘d;‘f.‘EI?S
lo. Deinde producerentur per motum infini-
ta vbicationes totales ,imo ille deberent produciin
inftanti , cum famen producantur per motum, Deni-
que quod capur eft intelligendo corpus, & locum
fimul, precifis aliis, omnibus, torpus intelligitur effe
prefens loco , ergo fine vllo (vbi jcorpus eft prafens
loco,ergo & Angelus.Secundo , etiam fi daretur vbi
diftindtum, tamen per illud Angelus non coextende-
retur loco , nam in corparibus extenfio & Aprxlcnch
localis nonf{unt iden , manet enim extenlio mutata
Prrcibnria locali , vt paret.
Eft modus uintd. afferui formam illam effe modum exten-
extenfionis fionis diftindkum,qualis neceflarid admiteitur in cot-
diftintus. poribus, quod probatum ex dictis maner ; fi enim
Angelus non eft in loco diuifibili per nudam fuflm
fubftantiam , neque pex operationem,ricque per vbi-
carionemin locp veali, vel imaginario, certé nihil vi-
detur manere aliud quam extenfio. Sicur enim ided,
illa in corporibus diftinguitur modalirer,quiailla pof-
funt occupare aliquando maiorem, aliquando mino-
sem locum , eadem etiam ratio fuadet illam necefla-
tiam efle Angelis, ve poflint occupare aliquando ma-
iorem aliquando minorem locum.

Sextd 5 dixi hancextenfionem efle Ellirirmlcm > &
tamen diuifibilem , quod fusé probanrt Suares , Tan-
nerus , & alij contra Valquem negantem effe polle
aliquid E}m‘ituu]c quod {it diuifibile, Rartio tamen efk,
quia extenfio anima ad corpus fiue illa fit vnio , fiue
aliquid diftinctum ab wnione, neceflario eft dinifibi-
lis, vt Pmbnbam in libris de anima , aliogui rora ex-
tenfio & tota vnio anima cum corpore;continud mu-
taretur quoties per calorem nfturalem aliqua pars vi-
uentis euaporatur, aut alia per muratlonem producim
tur 5 ficque fingulis inftantibus homo morererur , &
relurgeret ; ergo extenfio Angeli dinifibilis eft. Con-
fequentia probarur, quia ficur anima coexiftit ali-
quando maiori, aliguando mineri corpori, fic anima
permodum extenfionis coexiftic aliquando maiori,
aliquando minori loco , ergo deberaliqua noua pars
accedere illi cam dilatacar, & altera decedere ci con-
trahicur, alioqui efler necelle , ve breniflimo tempore
infinitz producerentur extentiones totales,fi Angelus
fucceffiue occuparet maiorem locum. Denique adde-
bam extenfionem illam produci per emanationem a
{ubftantia ipfius Angeli , ficur extenfio quantiaris
manat ab ipfa quantitate ad modum aliarum proprie-
tatum. Quod tamen fir dependenter & voluntate
ipfius Angeli, quia poreft Angelus occupare aliquan-
do maioremsaliquando minorem loci prove voluerit.

; 53‘51“5 Ad primam Refp. fatis oftenfum clfg corpora ; &
:;.‘”“? o fpiritus egere aliquo fuperaddito , vt coextendancur
sanont: o co diaifibili aliquande maiori , alignando minori.
Subftantia fpi[itu&li& >poteft coextendi modo diuifi-
bili per (cipfam, quia extenfio illa formaliter illam
extendit , non poteft autem coextendiloco.diuifibili
. per {e ipfam , quia locus non eft satio formalis exten-

dens Angelum.
Ad fecundam Refpon. negando extenfiongin An-
geliqua aliquando maior, sliqunndo minor eft, ex-
plicari Eel{é per folam connotationem,, per quam ta-

endum efler du-
arionem di-

entia, Coli-

Et fpii-
tualis,

lis. Quaft. I Se&t. 1.

men explicari poreft vbicatio.Fateor enim effe pofle

Angelum , eius creationem;, & ceelum ipfum, quin
b : ;

Anvcelus fir prelens ceelo , vnde fequitur Angclmn
8

{eparari ab ybicatione Iu’i‘i?lhhi]ll id quod vbicatia
illa dicir in obliquo , non fecundum id quod dicie
inreCto. Vbicatio enim Angeli, & indiftantia eiug
3loco , noneft alind quam fubftantia ipfins Anges
li connotans talem locum , proprer motum le-
calem pracedentem vel creationem fadtam ex de-
creto Dei terminato ad talem locum. Vbi vides nun-
quam excogitarl poile nonam vllam prafentiam lo-
calem , quin affignari poffit aliquid nouum faltem
rerminariue per quod noua fiat connotatio. At verd
cum Angelus excenditur 2d maiorem locum nihil
omnino eft affignabile quod fic fundamentum aut
ratio nouz illius connotationis , fine qua implicaz
dari nouam connotationem. Deus enim creat Ag-
gelam in tali, vel tali loco ; Angelus autem fe ipfim
dilatar , aur contrahit , vbi nihil plané noui eft ex~
cogitabilc » fi negas modum extenfionis , eodem
modo foluuntur alia omnia que adduntur in ac-
gulﬂf[l[o.

Ad tertiam Refp. pofle rei indinifibilis modum ef-
{e dimfibilem , quandores illa eft virenalirer dinifi-
bilis, quando autem non eft virtualiter divifibilis ,
tunc id effe impoffibile , Angeli ergo fubftantia quia
eft diuifibilis virtyaliter modum poteft habere di-
uifibilem ,fed quia illa non eft virtualiter corporea
ideo modum non poteft habere nifi {piritualem;
gnodus enim corporeus dicitur qui nen potelt exi-
ftere nifi in corpore , implicat ergo ytres {'Pirituﬂlis
{ubiectet in fe rem corporeant , quia illa xes effes
corperea , & non cffet.

§ IIL
CHodus quo Angeli poffunt occupare locum

/
m{,ﬁém’m.

Ixi formam,qua coextendit Angelum loco,nune
DLL‘qmmr modas quo Angelus, vel eft de facto,
vel cfle potzlt in loce naturaliter , vbi video mulea
queri polle inquibus vix appatet ratio dubitandiz
primsé verum polfint Anggeli plures eflein eadem lo-
o, quod finc dubio eft poflibile proprer carentiam
quantitatis.Sccundd,verum effe poflincin (patiisima-
ginariis , quod cere® muleo ficilius oft ineelligere
quam de Corpn[ibl!.‘.,dc qu}'[}us in phyﬂca didtum eft
Tertiv , virum @qualem omnes eccupent locum,
quantus illefic ; & qualis figure. Quz omniain-
certa funt , licér probabiliter dici foleat Angelos per-
fedtiores habere maiorem cxtenfionem, quam alios
figuram loci Angeliei adzquati , {phericam facit
Suares, quia cum fe Angelus diffundic , verfus om-
nem partem fe diffundir : amplitudo huius loci eft
incerra quamuis non exiftimauerim , polfc vnicum
Angelum adaquari namraliter toti munde , fed Puf—
{e tamen ampliffimum eccupare locum.His pofitis.

Ratio dubitandi primé efts ytrum Angelus pro
libito poflit accupare ahiquando maiorem , aliquan-
do minorem locum , probat enim hoceffe impoffibi-

le, difficillimum argamentum Scori , quia videtur

hine fequi quod Angelus poreft fe ita posrigere in
longu:n vt occupet {imul totum ceelum , & recram,
qued venire poteft in terras; non deferto ceelo. Pro-
;.‘Ll'u_l' autem hocfequiex propofit. 35. lib. 1. Eucli-
dis

nodliber quadrangulum fuper eadem bafi con-
um inter duas parallelas, ctam fi protendatus
in infinitem , candem tamen habet aream cum quar
drato ; quod omninoe fequitur ex infinita divifibilica-
te continui; fi enim baculum bipalmarem fecundum
latitudinem fecauerls 5 efficies baculum quadripal-
marem » & fizudlus fecueris., efficies odtopalis .

T84,

o

Tria cetta.

Occupare
locum pro
libitos




D feti

& ita in infinitom, crgo Angcluslofr'r ans ynam

Leucam tim in longic e;tum in lacicudine , po-

reft in longitudine duas occupare Lencas,detrahendo

{uz latitudini mcn’in_.}n Leucam , & iterum occupare
natuorLeucas s & fic deinceps.

Secundd; v -omnind quod Angelus poteft effe
in lejilms locis diferetis.Si enim poteftextenfio An-
oelica diuifibilis effein pluribus locis difcretis fecun-
t3) > SrLE S LR 5 2
dum diuerfas fui partes, poteftetiam efle A]]gclu&'k‘d
extenfioilla poreft ita fe habere , quia illa qua diftin-
guuneur realiter poffunt exifterc feparata,ergo Ange-
lus effe poreftin pluribus locis difcretis.

Plura loca
difcretas

Carere  pertiv,videtur quod Angelus dimictere poreft om-
ompl X7 emextenfionem, & reftringere fe ad punétum indi-
uifibile 1'p.1rj;,qui;1 fi extenfio ab eo di!“tinguicur,cm'ré

potelt ab co fepararisficut nulli ratione probari poteft

quod corpus diuifibile non poflicefle toti in pm:&q.

Conclufic  Dico tertio, poteft Angelus occupare pro !ibjto,ahj
nes ha-  quando maiorem,aliquando minosem locum,tametfi

benspar- non poffit effe naturaliter in pluribus locis difcreris
i etiam inadequatis , ncque in puncto indiuifibili.
Prima pars probabilis tantum eft , quia ex paritate
animaz rationalis conftar polfe fpiritum occupare ali-
ttjorem  quando maiorem , aliquande minorem locum. »
locii alias Secunda pars contra Ferrarieniem , & Thomiftas
mivorem.  omnes difficillime probatur, quia fi poteft Angclus
Non porelt Lugdu ni occupare 10. Palmos , Quare  non poterit
E!EE éi}clfc’_ occupare Lugduni quing i.-'.x'i’:trifj]is autem alios quin-
tis. que. Probatur tamen quia experimur animam ratio-
nalem efle non pofle in huinimodilocis difcreris. Deg
inde quia certum ex Scriptura eft,quod vaus Angelus
in vnum locum tendens,deferic alium, hoc aurem non
eller necefle fi polfet occupare pluraloca difcreta.
Tertia pars negans p ofle Angclum effe in pnmfi‘o
probata olim ¢ft in Phyfica,vbi oftendebam dasi nul-
lo mode pofle indiuifibile machematicum in conti-
nud alioqui pencrratio effer poflibilis etiam naturali-
ter , nam duo corpora qua tapgerent illud indiuifibi-
tesneceflarid {e inuicem penetrarent, quia necefle ef-
fet vepenetrarent illud indiuifibile alioqui indinifibi-
¥ Ie additum indiuifibili faceret maius ; {fed non poffunt
ambo fimul penetrare idem indiuiﬁbifc,quin {fe'mutuo
penetrent,ergo natura liter pcnctr;lbtmt feilla corpo-
ra [ tangant indiuifibile. Deinde fi Angelus fit in pun-
&o debebit in continuo cul coexiftit, reperiri pus-
&um indinifibile. Nam ille Afigelus eft in loco fibi
adaequato, quomodo enim erit in loco maiosi fe,vel
in loco inadaequato cum fit indiuifibile,(ed locus ille

Angelus
occupare
Porcﬂ aliag

Nen poteft
efle in,
punéto.

adaquatus non poteft effe nift punétum,ergo ille An-,

gelus habebir punctum fibi relpondens in loco cui
coexiftit.

Ad primam Rcfp. veriffimum omnino effe axioma
illud Euclidis , quodlibet parallelogrammunm {uper
cadem bafi conftitutum, &c. Sed nego hinc fequi
quod Angelus poffir in longum occupare totum illud
fpatium quod in lstum occupar,aded vr occupet fpa-
tium infinitum in longitudine : indiuifibile autem in
laticudine,quia (pharam habet limitatam,tum inlon-
gum‘u‘nu in latum, poteft ergo murare figuram finicd
tantum propotrione , non infinira.

«Ad fecundam Refp. difting, illam propofitionem,
illa quz diftinguuneur realiter poffunt exiftere {epara-
ta.fi {ubietum in quo vnum exiftit, fit diftinGtum &
fubieGto in quo eft alind concedo , finon eft diftin-
&um,ncgo.Nam v.gr.quia manus diﬁinguitur & pede
poteft extenfio manus fcpurntn, exiftere,ab extenfione
pedis. Sed quia anima qua cftin manu,non diftingui-
turab anima quzelt in pede, propterea nequit. ex-
tenﬁo anime qua efk in pede , feparata manere ab ex-
tenfione anima quea cft 1n manu.

Ad tectiam allata eft racio™ quz probat Ange-

lum etiam diuinicds effe non pofle in punéte Ma-
themarico.

Fom. I

Solutio
dubiratio-
fium,

one naturali Angelorum:

225

QV_/ESTIOu sl
De zaturali perfectioneintelldctus Angelici.
S.Thom. quzft. 54, 55.56.57.

Ixi hactenus ea qua pertinent dd; fubftantiam
Diplhm Angeliscuius probaui exiftentiam , conces
prum quidditatiuum, diftinctionem, & extenfionems
nuncad potentias, & facultates fubfantie illi adiun,
Ckas deuenio , guarum prima & nobilifflima efb virtus
intelleétiva: Premarins tefte Nazianz. radius a Dev in
Aﬂgeiam EPANANSGHT L0Is ":'ref"fc-;;smia ets e totus in=
tellettus. Suntautem in hac Avgelica virture quinque
ibirudigniﬂ]mz. Primo, faculias ip!i\imc‘]ligcns. Se-
eundo,lpecies facultatem adiuvans. Tertid , obieda
qua coguofcit. Quatd, iple actus cognofcitinus.
Quinto,locuti o Angelorum quae cognirionem proxi-
me lequitur. 3

Secrro ik
De ip(a potentia cognafcente Angelica,

TRia hic breuiter quari pollunt, pendentenimex
iis qua in libris de anima di¢ta funt.Primd,vtrum
fit in Angelis , & i qualibet {ubftantia fpirituali po-
tentia intellectiua. Secundo , verumilla potentia di-
ftincta fic 2 {ubftantia ipfius Angeli. Tertio,vernm in-
telledtus, Angelorum {pecie diltinétorum fintinter. {e
{pecie diftingti.

Rauo dubitandi cft primo , quia ratio. fubftantiz
{piricualis non dicit connexionem vllam effentialem
gum ratione intelletiui, & poteft toraintelligi fing il-
la, ergo poreft dari fubftancia {piricualis qua non fit
intelle ctiua. Probo antecedens,ratio {fubftantiz fpiti-
tualis dicic tantim negationem materiz & impene-
eeabilitatis, vel 0 velis illam effe pol]tiuam,ﬁgniﬁcat
duntaxat vim penetrandi. aliquid 3 fe diftinctum , fed
hoc poteft intelligi fine ratione iurcllc&iui,ergo ratio
fubftantiz (piritaalis non haber connexionem necel-
fariam cum ratione intellectiui.

Secundo, neque ratio {ubftanne connexionem di-
citcum intelledtino , quia mulz fubfantiz non funt
intelle@tiue neque ratio fpiritualis , quia multa funt
accidentia {piritualia qua non funt intellectiua , ergo
fubftantia f}’il‘itllalis non dicit connexionem Cum ra~
tione intellekiui.

Tertis »non cft necelle v intelleCtus Angelorum
fpecic diverforum , fpecie differant , fi fenfus externi
animalium (pecie diverforwn non dificrunc {pecie,
imd nec fortalsé fenfus interni,fed illi fenfus non dif-
ferunt fpecie, ergo nec intelledtus Angelici {pecie in-
ter fe differunt. Adde quod intelle@us illi fi differunt
{pecie debent habere diverfa obiedtaformalia , non
habent autem diuerfa obic&a formalia, aliogui vifio
beara vnius Angeli {pecie differc a vifione beataale-
rius Angeli.

Dico primo , in Angelis & in quibuflibet fubftan-
tiis [piricualibus dacur neceflarid vis intellectiua,aded
vt ex (piritualicate fubftantiz inferatur cflentialiter
inrellecbus.Tea docet S. Thom. 1.p.q. 1444t 1 .probans
Deum efle intelligentem ex co quod fir immaterialis,
eau_u']', rationeim appmbnnt Ruiz,Suar.Herice,Molin-
Fafel. Arrub. reiiciunt autemn illam Qcham. Baffolis,
Gabriel, Arriaga 8¢ plures alij.

Primo,isag; Pmbntur efidentef intelledina vis An-
gelotum ex co quod conftet ex Scriprusis 8 Patribus
quodilli Deym vident,Deym laudant, capaces fiexit

merici , & peccati, ad quz omnpia certum eft requiti’

vim intellectinam.

Secundo, difficilins Pmb. neceflaria connexio {ub-
frantiz fpiritualis cumintelle¢t, & fanéilla probabi-
lis tantim eft non omnino cerea, {ic enim licer ratio-
cinari » nulla eft fabftantiaseui iam conftitute infuo
effe,non fit propriz aligua opesatio, {ed fi fubftancia
fpiricualis nen bt ingelledhiua né Pote[i; ¢l conuenite

F ylla

Trplex
dubitatio.

Affertio
prima.

Angeli
fuyt inrel-

ledlai.

Omnis
fubftantia
(piritnalis
elt incelle=

&ina




Aflertio
{ecunda.

Alertio

tertiz.

Solurio
trium du-
bitation.

2 2

226

vlla opcm:io propu fa{piritualis; no enim apperet,nec
moueti poterit !ocaliu'r,qlu_ﬂ no poteritad huncmo-
tum determinari € nen habear grauitaté aut leuita-
tem , vide non magis pUE(‘I‘iL moueri furfum > qu_{un
deorsisergo {ubftantia {piritualis nc(c_:ﬂ';x c?cﬁc dt"m:c
intelle@iua. Deinde fubftantia perfectiflima nluﬂnlﬂls
fine dubio eft {pivicualis debet elle vinens , led “.“.E
viuens neceflario eft inrclligcns non enim viuic vitd
vegetatiud , vel fenfitiud,ergo viuir vita intellectina.
Maior ex co probumr, quia omnis ['ubft.m;i‘t viuens
eft nobilior {ubftantia non viuente,ergo felubftantia
{piritnalis eft nobilior , qualibet 111‘b[tm.1£15. corpored
etiam viuente, necefle omnino eft vt fit viuens. De-
nique conftar fubftantiam co elfe perfectius intcllc_*f
&iuam,quo magis tecedit a u}.ucri.l,cogmrio c_‘nim fir
per recelfum & cleuationem a materia,ergo {ubﬂzuu-
tia quz omning expers eft ﬂntm‘ix,d_vlyct elfe pcyfc—
¢to modo cognu!thiua, id eft; incellectiza.

Dico fecundd , proh.;bilms efle quod im'(_‘l‘.cctu:
Angelicus ¢ft omnino indiftinctus realiver a fubftan-
tia ipfius Angeli. Tra enim docui pgtuncims.mmm:
identificari cum anima, que per [E iptam eft vica, vo-
de fequitur quod 1in Angelis diftingui non poteft in-
telle¢tus malriplex re diftinctus fed neque diftingui
etiam ratione poteft intelleCtus agens cuius prop{imu
munus fic putificare fpecies, & poflibilis, qui efficiac
ipfam intelle@tionem: nam intellectus agens ideo tan-
tium ponictar in anima, ve producad Cumphm:z\.fnmru
fpecies impreflas intelligibiles necellarias ad inrelle-
¢tionem, {ed hoc in Angelo necefle non eft, quia non
fiint in eo aliz (pecies quam ipirirualcs,vr conftabic
ex dicendis ftatim. 3

Dico teitio , intelleGum Angelicum diftingui {pe-
cie, imd & proximo genere ab humano : quin ctiam
intellectus Angelorum {pecie diftinétorum diftinctos
elle inter fe fpecifice.

Ratio eft quia nulla eft fubftantia in qua non fint
proprietates alique qua noil conueniant ylli alteri
fubftantiz diuerlz (peceisled dempto J'_nrcllcéhl,unlln
erit proprictas {ubftantie Angcla’c:e_ipcciaiitcr con-
ueniens , ergo intellectus illi neceffarid diftinguun-

tur {pecifice.

Ad pritpam Relp. efle connexionem effentialem
{ubftantiz fpiritnalis ,cum ratione intelleétiui ; ob
caufam quam artuli adeo vt (it impoflibile,adaquace
vnam inrelligere fine altera. Fateor quidem quod fi
fubftantia fpiritualis {wmarur inadequate, nondicic
aliud quam m‘gariom:m MaACCriE,ac lmgcnctmbilim-
tis , ficut materiale confticuitur per impenetabilita-
tem - fi autem fumatus .:dm]u:ué {ecundum omnia,
quz funt illieffentiaba , dicit etiam rationem intelle~
ckind, vt probatum eft. -

Ad fecundam Refp. fubftantiam {piritualem non
efle connexam cum ratione intelleétiui pracise qua-
tenus fubftantia eft,neque feorfim vt cft ens {piritua-
le,fed coniunctim prove eft fubftantia {piritualis.

Ad tertiam Refp. conced. fenfus externos anima-
lium fpecie diverforum ex fententia magis proba-
bili non effe diuerfe {peciei vt probabam in libris de
na,videnturenim eadem habere obieéta formalia,
¢ fenfib® internis dinerfa ratio eft,videturq; omnino
illos {pecie diftingui,& ratio ibi allata erat,quia pree-
ter fenfus externos funt inter animalia fufficiéres pro-
prictates per quas illa poflint diftingui,nam ille funt
propricrares generice rantum, at vcrb_lubl:lto intel-
leGu Angeli nalla rc_lht proprietas fpecifica , per
quam vnus Angelus {pecie differat ab altero. Fateor
intellectus iftos {pecie diftinctos habete quoque ob-
iecta formalia non quidem in ratione rei,quia eadem
obieéta omnes cognolcunt , fed in_mtjone obie&ti,
quia modos tendendi habent diuerlos. Neqs ramen
hine fequicur vifiones beatas dinerforum Angelotum
“elfe fpecie diftinétas , ve tradebamin (uperiori tad.

Difp.I. De Angelis. Quaft. II Seét.T.

SEcT a1
De fpecicbus impre[Sss intelieius Augelici.
S. Thomas q. 55.

Pecies impreffa fimul cum potentia cognofcente

principium {olecefle cognitionis,vt patet ex libris
de anima, h®c enim ratio eft Propter quam yocantug
imagines & fimilitudines virtuales obiectorum, quia
loco ipfius obiecti concurrunt ad cognitionern,com-
plendo potentiam & illam derexminando. Explicath
iraque Pt_arcu:i:i cognolcente Angeli meritoad expli-
candas {pecies delcendo que potentiam illam adiu-
uant, quomodo (cilicet Ange lus illis egeat, vnde illas
habear, qualesiille fint. Vnde mihi quatuor videntux
efle huius loci propria. Primum fit exiftentia & ne-
ceflicas 1‘Pccicrum in invellectu Angeli. Secundum ad
qua obiecka fpecies impreflz fint Angelis necellariz.
Tertium principium a quo- Angelus {pecies illas acci-
pit. Quartum quiddicas & variz fpecierum illarum
proprierates.

§. L
Exiffentia ¢ neceffitas [pecierum in intelle-
tu Angeli.

Vplex poteft hic effe quaftio , prima de facto

vorum illi Angeli qui nunc funt poflint omnia
intelligere fine fpecie fuperaddira, Secundade pofli-
bili ; vtrum fic Poﬂibilis :Lliquib intelletus , qui nullis
ad cognofeendum egeat fpeciebus.

Ratio enim dubit. efe poteft primo,quia fi dantur
in Angcio tales l‘prcjcs, illz vel determinant neceifla-
rio intelle&um , vel determinant illum libere , {i ne-
ceflario , ergo Angelus omnia femper intelligit: fi
libere,ergo prius cognofcitur obicCtum quam Ipecies
determiner.

Secundd ; Aneelusad intellicendum non indicetr
o o) o d

{}}ccwbus 5 {1 eius intellectus poflit continere totam
vircutem illis !‘lwtcu-i rniverlalis qua - repraefentac
Angelo fua obiedta ; led Angelicus intellectus rotam
illam virtutem continere poteft {peciei vaiuerfalis,
ergo Angelus intelligere poteft fine {pecicbus vllis.
Maior ewdens eft, prolmrnr minot quia hoc non
ofteriditur implicnrc,vndc vlterius algilmcntor,poﬂi—
bilis eft intellectus finitus qui centineat totam virtu-
tem illius coniun&i , nimirum intelledtus & fpcc‘ici
vniuerfalis , ille intellectus non egeret fpecicbus ad
cognofcendum,ergo poffibilis eft intelleétus qui nul-

lisad cognofcendum egeat {pecicbus. Probatur ma-

ior , intelleétus qui continerct virturem coniunétis
quod eft finitam, efet rancim finitus, fed incelleétus
quifefolo contineret virtutem intellectus & Ipecied
huius vniuerfalis contineret tantim vircutem conitin-
¢ti finiri ;nam intellectus & illa fpecies fant coniun-
¢tum finitam , ergo intellectus non efler Ainicus. Ma-
ior videtur enidéns , quia continere virtutem finicam
non eftefle infinirum.

Dico primasinincelleétu Angelico requiruntur ne-
neceffarid {pecies ad intelligendum : neque viderur
efle poflibilis mtellectus creatus, qui cognofcat om-
nia fine {pecie.

Primam partem communiter admittunc Theo-
logi contra Durand. Ocham, Gabrielem Baconis,
quibus affentitur Valg. difput.200. c.3. etiamfi {pe-
cies admitcat in ntelleétu hominis ; fed immerico
plang, quia ezdem rationes quz {uadent necelfarias
effe in Humano intelleétu {pecies,probant etiam illas
in Angelico requixi. Pracipua enim probario petitur
€x memotia rerum preteritarum ; debet enim daxi
aliqua ratio cur Angelus porius poflit cognofcere ob-
iecta praterita,qua aduertit, quam illa quz nen ad-
uertit, cur Po(ﬁr {cire actus ﬁiospl‘;r[u’]'tm 5 magi
quam futuros y fed fi per actum priorem nulla impri-
mitur {pecies intellectui, nalla poreft aflignari ratio
huius cognirionis, ergo admittenda eft in intelledtit

aliqua

Prima
dubitatio

Alertio,

Prima pars
de fadto.




$ecunda
pars de
puﬂibili.

Solutio
ubitario-
Bum,

De perfectione naturali Angelorum.

aliqua 1’}1ccics. Hocautem valet @quéin Angelo, ac
in homine;non enim minus recordatur Angelus pra-
teritorum quam homo. Altera ratio neceititatis {pe-
cierum eft , quia vt obiecta cognolCantur, requiricur
eorum Pr;cl}.'n[ia, no6 enim cognolcimus ea quz [unt
valde diffita,vel etid ea qua opacoaliquo corpore te-
guntur, quod nd contingeret {i potentia cugnoibuns,
nihil deberet patiabobiccto. Sed hocetia verumeft
in Angelo,qui abfentia né videt,ergo manifeftum eft,
quodin intelleétu Angelico dantur [pecies in_uprcf{:‘c.
Accedit ratio 4 priori , quia potentia cognolcens in-
complera eft; & indererminata ad cognitionem {fuo-
rum obiectorum,ergo determinari debet & Comp}.cri
per (peciem,cognitio enim imago eft obiectiergo de-
bet produci ab obiecto, vel & vicaria eius fpecie.
Secundam parté qua agit de poflibili fuse probant
Suares lib.2.c.3. Arrubal, & plures alij graues Theo-
logi contra quofdam [tccnti(:rcs,quiluls videtur non
oftendi quod fic impoflbilis intellectus fe iplo cogno-
{cens omnia fine fpecie. Et fané ratio qua hoc probet
efficaciter, difficilis eft. Primo enim argumentatur
Suares,quia omuis intellectus creacus exigit comple-
riab obiecto, alioqui deberer continere obieéta om-~
nia, contineret enim {peciem obiectorum omnium,
ergo & obieéta omnia [altem in effe inrtlligibili sled
quod continet obiectum in effe intelligibili, continet
etiam illud in efle reali, ergo intelleétus ille contine-
ret omnia obic&a in effe reali. Hazc argumentario
difhcilis clt,quia ille intellgtus non contineret obie-
&a, qua cognofceret fine {pecie, {ed continerec {pe-
cies illorum obiectorum, & illarum viccutem, fupple-
ret enim tancim concurfum illarumfegeo i contine-
ret [pecies facere poflertorum quod ille faciunt.
Secundd,argumentatur Arrubal,quianulla fubftan-
tia finita {ufficerc poteft, ad cognofcenda infinita,
qua cadunt {ub intellectd. Verum f1 Pc)fﬁb”iacft {pe-
cies vniuerfalis , que fuflicere poflit Angelo ad om-~
nem intellectionem, non apparet vnde pct»poﬂir in-
finitas in‘intellectu habente vim finitz fpecici.
Argumentari ergo licer probabilius, quiaimplicat
ineellectus qui cognofcar omne intelligibile, paacisé
exeo quod cft ilzrciligibi]:c » nam hoc prouenﬁnun
potelt nifi ex infinitate intellectus, idebque vt dixi
proprium eft Deo,fed (i Angelus nullis egeret {pecie-
bus ad quidlibet cognofcendum, ille cognpfcerer
quidlibet ex eg:preecise quod eflet cognolcibile ; non
enim determinaretut per exiftgnriam aut prefentiam
obiecti , fed determinaretur precise ad cognofcen-
dum per hoc quod obiectum efler cognofcibile, ergo
implicat intelleétus qui cognofcat fine fpecie.

Deinde altera etiamratio bona eft , quia implicat’

intellé@us cui tam fic debitum futura cognolcere,
quam prelentia, & fecreta cotdium,quam tes non fe-
crceas 5 namillz (vt poftea dicam ) {unt nota Deica-

tis: fedintellectui qui cognolcereret omnia fine {pe-.

cie tam effce debitum cognolcere futura quam pre-
fentia, & res fecretas quam non fecreras, nam 2qua-
lirer contineret reprafentationem illorum omnium,
ergo ille intellectus implicar.

Ad primam Refp, Augclﬁm,ljbcfi:- vii poffe fuis {pe
ciebus , propter confufam cognitionem obiectorum,
quam habet aliquandt vt conftabitifex lequentibys,

Ad fecundam , Relp. facis dftenfum clle quod im-
plicet intelletus conrinens {peciem yninerfalem re-
przfentantem Angelo fua omnia obieta : tota ergo
d_JH?cultas eftinilla propofitione,intellectus qui cg®
tineret virtutem coniundti finiri,non effer nifi Anitus,
hocenim diftinguo intellectus qui contineret ciun-
&tum finitum,in eo genere in quo eft illud coniunéti,
eilee finirus, concedo: ille incelleétus qui contineret
coniundtum finici in dinerfo genere,nego: ficut enim
quantumcunque coniunctwm ex intelledtu & lumine

Tom. I.

227

gloriz fit finitumsille tamen intellectus qui contine-
ret vires illius coniunéti effet infinicus, quiaillud c5-
iunétuin continet aliquid quod eft extra rationem in-
tellectus finiti, Idem dico de illo incelleétu qui con-
tineret virtutem intellectus fimul,& fpecici vniuerfa-
lis,qua quamuis finira fit,tamé elt extra totam ratio-
nem inrelleétus finiti,vr probatum eft:atque aded in-
telleétus habens vires coniunét: huius finiti,eflet infi-
nitus fimpliciter, quia cognofceret quodliber intelli-
gibile,pracisé quia eflet intelligibile , 8¢ furura & fe-
creta cognd‘ccrc Poﬂ‘ct €x propria {ua ratione.
Sl
Ad quenam obielta cognsftendaintellectus An-
geli exigat [pecies.

Vatuor funt vninerfim que Angelus cognofit.

Primo,fe ipfum,& {ua accidentia.Secundo,alios
Angclos,& res immateriales. Tereio,Deum & res {u-
petnaturales. Quartd, res materiales. Deillis fingulis
poteft dubitari , vicum requirantur neceflario {pecies
ad eorum cognitionem.

Ratio dubit.cft primo,quia fi Angclus poteft feipsi
cognofccrc fine i})ccic 5 quia fibi eft maxime imme-
diatus poterit etiam oculus videre fe ipfum abique
Ipccic > quia fibi eft maxime vicinus , & immediatus,
conlequens eft abfurdum, ergo & antecedens.

Secundo ; f1 Angclus Cognolt‘it fe iiﬁiillu pet faam
fubftantiam deber dari duplex influxus,alrer porentig
alter obiedti,fed hoc erit impoflibile , quia porentia
non diftinguitur & {ubftantia , vt Probamm eft , ergo
Angelus non cognofcit {eipfum per fuam {ubftanud.

Tertic, Angelus poreft fe iplum abftractiné cogno-
fcere in {uis effeétibus, fed illa cognitie ficrinon po-
teft per {ubtantiam ipfius Angeli, ergo Angelus eger
{'izccicbus ad {ilicognitiuncm.

Dico fecundo,Angelus ad intuitiuam cognitionem
fuz (ubftantz,(norumgq; accidentium nullis eget fpe-
cicbus,ad cognitionem aliorum Angelorum, & rerum
quarumlibet immatetialium fi fuerint ab eo diftantes,
{peciebus indiget , fi fuerint proxima;ac immediate,
{pecies non exigic , fed ese tamen neceflariz {unt An-
gelo ad cognitionem cuinfcungue obiedti materialis.
Ad cognirionem autem folim mediatam Dei aut al-
terius obiedi eger [peciebus alicuius alterius obieéti.

Prima pats de cognitione ipfius {ubftantiz Angeli-
cz admirtitur ab omnibus, probaturque, quia {pecies
non it neceflariz ad cognitionem nifi vt fuppleant
abfentiam, & inrc}ligibiliraté obiecti, fed Angelifub-
ftantia,& omnia ejusaccidentia prafentia funt intel-
lectui, funtque maxime intelligibilia , cum fint {piri-
tualia zque ac pecics , ergoad illa intelligenda non
funt neceflariz {pecies.Dixi tamen {pecies n6 requiri
ad cognitionem intaitivam ipfius Angeli, quia (i An-
gelus poteft cognofeere {e iplum abftractine ; nihil
dubito, quin ad eam cognitionem requiratur aliquid
diftir€tum 2 (ubftantia ipfius Angeli,quod miror ne-
gari a Suare ac aliis pluribus. Cognitio enim abftra-
¢tiua ficut non poteft fieri per pmpr{amfp' iem, fic
fierinon poteft per propria {ubftantiam obicch, ergo
hac coguitio fieri deber per fpeciem alicnam,elfe anté
Poﬂ]bil_é hanc cognitioné parer,quiafi poteft Angelus
cognofcere caufas in effectibus , poteft cognolcere
feipsi in aliquo proprio effectu,v.g.curzcognofcendo
reflexe cognitioné (ui né poterit feipfum cognofcere.

Sc:cunda pars , decognitione aliorum Angeforun?
qui {unt ei proc{us immediati contra Suasem Proﬂbar;
polle viderureadem ratione, quia ided Michﬂ_cl {e
iplum cognofcere poteft per propriam {ubftantizin,
quia eft {piritualis , & prafens incellectui, fed Ga~
bricl eft etiam ipfi prafens, ve ‘ﬁJPP(_}nC»: & con-
currere poteft ad cognitionetn Michaklis ; (1 enim ab
intelleCtunon diftat, certé eoncurrere poceft , zque

& a

1)

Triplex
dubiracio

Affertio
trimems-
1is,

Ad fui co-
gnitionem

Cognitie
aliorum
A.L:gtlcrﬁ.




8

22

t ; hoc enim efta

tivt ipfam decermin ' !
m i0Co i}'»c'\.h..

nam ad vihionem be
rit , neque tamen 1n
eft, quoa! Angelus interior concuirat

uperior :

{ui cognitionem quam l?ab\.'bi: An
fruftra requirere videtur Suares , vt princiy
currens €x parte obieéti ; fic tam nobile, ac Angelus
intnlligcm 3 i'}vccics enim non c;": tam nobilis : 1'1(.‘}}1.1\8
requiritar vlla {ubordinatio , {ed veerque m_'ccil:mo
deterntinat intelleéum alterius ad ini cognitionem,
co modo quo determinaret ipﬂ:lpz:L chcics,

Quod f1 Angelus cognolcens diftet aI_J Al‘lg(’lo co-
gnoﬁ:cr do, certum eft necefariam efle [PL:C}C m, quia
uppono actioné n_n;umfgii er elle non pollein diftans,

& rvquiri concarfumeffectinum obie c
nem, vonde ibtluitur quod vaus Angcluj diftans non
potelt ab alio percipi fine fpecic: quod male video
negari a Vafg. Martinon , & alijs paucis. leuu di-
cas intelle@tus non minus eft complerus ad elicien
dum fuum adtum , quam voluntas ad fuum , fed vo-
Tuntas licét egear obieéto dererminante, per modum
puri termini;non tamen cgu_obicﬂ.‘a determinante
permodum caufz: Verum difparitas reddita eft alibi
quia ackus voluntatis non eft imago obiccti, arque
aded necefle non eft ve procedac ab obieéto » aquo
debet procedere intellectio vt fit imago.

Cognitia Terria pars _dc cognitione quacunque (.Tbm&o.rhm
rerum ma- materialium fiue fint diftantia , fine fint immediata,
serialions ~pegarnr 3 Valq. Leflio,& alijs : probaturautem quia

obieétum materiale {iue Prsali'ns fuerit , fine diftans,
concurrere nullo modo poreft ad cognitionem fpi-
ritualem, vt conftabit ex dicendis ftatim. Neque
pt‘obarionc videtur indigere quod addebam de co-
gnitione mediata , & abftractina Dei , aut obieéti cu-
iuflibet alterius ; cum enim cognitio abftractiua illa
fit , qua ficper {pecies alienas , cerré paterquod ad
cam neceffarid exigitur fpecies illis in quo aliud co-
gnoikfnu;, aut cerrealiquid _x{}uiualcnsI-Isccicbus.
 Solutio  Ad primam Relp. elle ditparltatnn inter oculum;
e du— i Angelum , quia oculus ve videat requiricdiftan-
SHAeR  fam obieG , quam non requirit Angelus.

Ad fecundam Relp. malé Valq. & Caictan. exifti-
mare , quod {olus intellectus Angc}i Concurrit tan-
quam Potcmia , fubftantia vero ipfa non cencurxit
ad modam obicéti , quod mihi }:rob:u'i non poteft,
quia ided tanciim Angelus feiplum cognofcens non
indiger{pecie, quia eius itli?:’ta1ztin fupplere potelt, id
quod faceret fpecies,fed fi folus intc‘lle&ust:(mcm'mt,
tanqguanm porentia fubftantia non i‘uppieblc concur-
fum fpeciei , ergo prater concurlum potentiz , de-
bet eriam requiri concusfusiplius fubftantic.Sed dif-
culeas hec Jeuis eft ex fuppofitione, quod intelle-
¢tus Angcli non diftinguatax ab eius (ubftantia.

Ad tertiam patetex prima paste conclufionis que-
modo ad cognitionem fui abfiractivam Apgci;]s
egeat {pecie,aut aliquo alio fupplente locum {pecici.

§. IIL

Pade Angelus accipiat [sas [pecies adin-

telligendum.

pium con-

ti ad coenitio-

ABc eft pracipua difficuleas circa iftas {pecies,
quas proptcrea nonnull Theologinegant vllas
’ intelleétu teperiri, quiz explicari vix
poteit; vnde illas accipere polfit A_.ng-:lus ;non enim
poteftillas habere , nifi vel ab obiecto quod cogno-
{eitut, vel 3 [ua fubftanta & intelle€tu agente , vel
Deo, qui vel illas omnes ab initio iPﬁ concrcauc;jr,
vel producat eas ad prafenriam obiectorum. Quid-
quid epim Bicfiatuexis, habebit fane dithcultatem.

I

in Angelico

Difp I De Ange

=
lis. Quat 11. Se&. 11
0. L Z UictlL sk 1),
autem dubitandi 'I"xi"nb elt, (Eiij'ﬂ. £/
cre ab obie
opus vt ez {
{ed ille fpecies produci j offiunt ab obiedtis; nam ex
{ententia pmb::blli phantaima materiale concuirere
poteft eftectiue ad {peciem immarterialem cumincel-

\rjccécs ‘ tis ctimp materia _Quo}. the
cies a Deoiplo infufe fine cipia
obigéiy,

busnon e

lectu agente, ergo effecius {biricualis produci porteft
a canla materiali.  Deinde argumentor cuim Scote
non poteft A i intuitiuc videre obicéta per {pe-
cies i Deo infulas,; {ed OpOLTeL VL €as 1\‘(&}\;15 ab ob=
icdto exiftente. Quod probo , nam vel illacadem
{pecies qua repraefentab "‘ubiuduzn antequa
teret , illud poftea reprafentat quando exiftic & fic
rcpr.cLLnC.Lr exiftens antequam exiftat , vel nonre-
prefentat , & fic Angelus duplicem recipit {peciem
cinfdem obiecti.

Secundo > ille I}Jtcic-s procedere poiﬁmr perema- Quod fag
nationem a fubftantia iplius Angeli; quia id quodeeft per enn-
connaturaliver debitum alicui fubfantiz manatr ef natior
fectiue ab ea fubftantia , tanquam proprietas conna-
turalis 5 ;*.l,ioqm negarem proprictates manarea {ub-
ftantia, fed{pecies funtaliquid connaturaliter debi-
tum {ubftantiz Angelice, ergo emanant a fubftantia
ipfius Angeli. 7
~ Tertid, iftz {pecicsfia folo Deo produci poffune, Quodd
{unt reuera fupernarurales, nam hic eft proprius cha- ﬁ;;:(.!m;l
Ia .t\'.‘i'it|pc‘u];1tu[;tlimris. Deinde {i Deus creans An-
gelum deditilli fpecies rerum omnium quas per to-

Tam EreLnitatem erat cogniturus, certe nulla potcil
afferriratio,cur Angelus non cognofeat furura, & fe-
creta cordium,{i enim habeét illorum emnium I‘pc(.irs,
ceret nulla p@e@ft afferrizatio, curnon ea Cognolcat
quid enimeel deelk: [i verd Deus illas {pecies de nouo
modificat; hoc eft dicere quod Deus producit nouas
ilncics > quia illa modificatio noua , eft noua !‘p e
cum |

¢Lll::‘

exis

€s,

10Ul CPII‘:C!EL’,I.]U ob! ki 3 NC llilL' t‘]]l’ﬁl?![illh‘

produci nouarm lj_wuiuu s quam nouum moduni.

Dicere autem quod ille {pecies qua priufquam obie-

ctum exifteret 5 1llud non rcyra'i('nmbzmt o rcpr.ribzl—

tant lmflcl quando exiftit obiectum , videtur ablur-

il vt fuse infra oftendetur,

_ o, ablardum viderur pornere in Angclis in-
fl!li[»!b‘ actu fpecies » vel ceree infinicarum rerum :1;
repreientatiuas , atque adeo aniunlcmer infini-
tas : figautem: habent fpecies omnium qua cogniruri
funt totd mtecnitate, habent (pecies infinitarum rerum
reprafentativas,ergomon habent a Deo fpecics. Imo
deberent habere tpecies illorum omnium que pof-

{unt wgnoit{-t‘c. Quero cnil_n » virum Angelus qui
nunc eft,viderer meum mota,fi €go non hodie mone=
terifto numero motu quo moueor ; fed mouerer alio
motu,ergo erune in Angelo {pecies omniu poflibilid.

Dico tertib, Angelus non poteft habere{pecies nifi onclafio

3 Deo,eft autem probabilius quod ab initio fuz crea-
tionis,illas omnes accepit : ita docent cum S. Thom.
Thomifte omnes 5 Suares ; Molina ; & melior pats
Theologorum.

4 G
Ratio eft , quia fpecies Angelice non poffunt effe

nifivel ab obiecti¥cognitis,vel abipla fubftantia An-
geli cognoftentis,vel ab ipfo Beo: non funt ab obie-

:r_,'as cognitis;neque abipfo Angelo cognofcente,ergo
imta pDco. = .

Minorem negant multipliciter aduerfarij. Primd ﬁ%fbf
enitn Scotus, Alenfis,Maior, Gaburicl, Baffolis volunt Ecﬁo.

{pecies illas effe ab obiedis ipfis , fed eos video dini-

Yos clle , nam alij volunt {pecies totaliter produciab
obie@is ipfis , & in Angelo recipi : alij volunc non
produci ipeciem ab obieéto 5 fed produci cognitio=
nem ; alij denique fpccic'm produci partim ab obie
to,partim ab Angclo illuminante,ac eleuante iP{'um
obiectum ad productionem effeétus impi‘oP,pﬂ‘
nati. Contraquos tamen omnes ratio efficdk primo

eft,

Erant infis
itz fpe-




ink

m

tie

Non ema-
nant 2 (ub-
ﬂaniinip{['
Angeli.

Producun-
tur 3 caufa
Prima.

De petfeftione naturali Angeloram. 229

eft , quia gbiectum purc l‘J‘!:‘:EC‘T'l;_‘r_lL‘ non po;cﬂ con=
naturaliter produce {peciem !}nrm’.;ilcr‘ﬂ, fed {i An-
geli reciperent {pecies ab Ob]CCtlb‘ 1}1;:{11;511.1 us, pol-
{et agens materiale producere L‘Ff‘f'd'um {piric -m‘m 5
€rgo non pocclt obie¢tum materiale producere {pe-
i » ergo non poteft Angelus recipere
{pecies ab obi {altem materialibus.Maior in con-
feflo cft apud omnes; {i enim polll‘t agens materiale
producere connaturaliter effe¢tum fpiritualem non
probaretur {piritualitas anime rationalis ex opera-
gionibus eius {piricualibus : imd pofler Angelus fp:-
situalis teahi, & moueri ab agente corporeo. Deinde
i fpecies Angelica producerenturab obicétis feq
rerur Angelos nou polle quidquam incelligere nili
haberent obiedka proxihs indiftantia , & immediata,
hot autem non-eft probabile, nam demonesinuoca-
ti @ Magis farim veniunt, certum aurem eft quod

ciem ipinrunl

. Apecies produci non poflunt ab obiedtis ad rantam

diftantiam : imd fi obieéta vel materialia vel {piritna-
lia producunt fpccicm in Angclis » debent producere
illas per totum medium corporenm,atque ita {pecies
{pirirnales reciperentur in {ubiccto corporeo : quin
etiam abfente Angelo deberent femper obieéta pro-
fundere fpccics 1pi1‘itualcs i quaro enim per quid 2
Angelo prafente obiectum decerminetur ad produ-
cendam !'pccicm, quam antea non pmduccb;u:. N011
ab Angelo ipfo, quia ille Angelus deberer cognofce-
re obieftum antequam in illud agerer, quomodo
enim ager fi non cognofcar : ponere autem {fympa-
thiam aliquam inter formicam,& Angelum,per quam
formica determinetur, proefus ablurdum eft. Neque
dicas obicétummateriale Puifc eleuari ab Angelo vt
effeCtum producat fpiritualem ; hoc enim eft imyol‘-
fibile , quia fi Angelus cleuat obiedtum mareriale ad
productionem huius fpeciei, debet illam continere,
arque ita debet poffeillam {c folo producere : fed ne-
que poreft cleuare obiedtum nifi efficiendo aliquid
in iplomet ebiecko , nihil autem efficit ve dixi , ergo
non eleuat.

Secundd , alij videntes quod obiedtum profunde-
£€ non pol:Cﬂ: hag {pecies malunt dicere , quod ille
producuntus peremanationem a fubftancia , Hel in-
tellectu ipfius Angeli tanquam nacuyales eius pro-
prictates, ita-cnim cenfent Bannes, & Granadus , fed
omninc impmbnbi]ircr , quia {1 {ubftantia ipfins An-
gch’ produceret in fe 1Eccics corum qua potelt intel-
Iigcrc, produccrct infe (Pccics omnium poﬂibilium,
quia nullum eft poflibile,quod non poffivincelligere,
nec cft maior ratio s cur de facto producat nunc fpe-
cies huius mundiexiftentis , quim alterius {ienim
creaflet alios homines, 8 alios Angulos,ccxté Ange-
lus haberer illorum fpecies emanantes 3 fua fubftan-
tia, ergo nunc de fadke producit illorum {pecies,quia
cffet eadem fubftantia qua nunc eft.Neque fatisfacic
Granadus cum ait iftos Angelos habere connexio-
siem cam.ifis creaturis’; qua punc funt, non autem
cum alijs 5 hoc autem abfurdum cft , quia Michagl
v.gr. non magis eft connexus cam hac mufca nune
exiftente , quam cum alia que nunquam erit, i enim
ifta exifteret, mqué illam cognolcere poilet, & exige-
tet habere illins [peciem.

Tertio, itaque religaum eft, veiftz {pecies produ-
ci non pofline nifi ¥ canfe prima , eum i nulla caufa
{ecunda illz produci poffine , fed tota difficaltas fu-
pereft ; verum ab initio creationis Augc‘lorum, Deas
1llis fpecies omnes wribuerit rerum illarum quas erant
cognitiiti: an vero cas producat quotidie ad prafen-
tiam obiectorum,fic enim explicatar facilins queme-
do Angelinon cognofcant furura, & fecreta cordinm
& quomodo non €geant {peciebus infinitis, aut infi-
tiita reprefentantibus.

Sed mihi nihilominus attentits illa cogitanti vide-

tut probabilior §. Thema fententia , que ponit {pe-
cies illas omnes a Deo infufas eife Angelis ab initio.
Probatur autem primo, quiacercum clt quod pluri-
IMartm rerum ipecies Deus infudit Angelis ab initio,
alioqui C‘E'C:‘cht cos in ftam infantili , in quo nihil
prorius [Cirent , neque {cire poffent nifi ftuderent , &
longo tempore dilcyrem > vnde dicitor Angelus fuil-
{e ab initio plenus {apientia, & decore , ergo Proba-
bilius eft.quod emnes {pecies Deus ab initio Angelis
tribuit ; non enim maios eft ratio de aliquibus potius
quam dezlijs. Deinde videtur gratis dici quod Deus
nouas {emper, & nouas {pecies per fe iplum forinet,
quas zqué producerc potuit ab initio.

Ad primam ergo Refpon.facis oftenfum effe,quod
Angelus accipere non poteft {pecics ab obiedtis , vel
materialibus,quz non Pofrum' producere aliguid im-
materiale , vel ab immatetialibus , quz non poflune
agere in diftans , neque vllo modo videtur probabi-
le quod phanmihm effectiué concurratsad produckio=
nem fpeciei {piritualis vt fuppono ex libris deanima.
Deinde ad argumentum Scoti refpendeo pofle co-
gnofci obieGtum intuitiné per {peciem nen produ-
¢tam &b ipfo obiecto , fed a Deo : Cognitio enim ins
tnitina eft , qué res cognofcitur vt cft infe , nonans
tem inftar alterius , quod poteft fieri per fpeciem &
Deo productam. Ad PL‘ubatiuncm dico quod {pecics
que reprefentabat obiectum poffibile,non poreft re-
prafentare illud exiftens , neque mirum eft duasin
Angelo efle fpecies qnarum vna reprafentet obie-
bum in facu duntaxat poﬂ]bﬂi,ahcm illnd reprafens
tet in fatu adtualis exiftentie : vel certe vna {pecics
zquiualens pluribus,yrmox dicam poterit verumgue
illam ftatum reprzl

Ad fecundam etiam conftar quod fpecies emanare
nullo modo poffint a fubftantia ipfius Angeli, cam
non fit maior ratio, cur emanent ille {pecies , quam
aliz.Ad probncionem ergo relpondeo,maiorem ill!am
non effe abfolucé veram id quod eft connaruraliter
debitum alicui fubftantiz manar effectiue ab 1lla fub-
ftantia. Hoc (inquam ) non eft {emper verum , quia
forma debita eft marerizsneque tamen effectiueé pro-
ducitur 2 materia. Deinde diftingui eriam poteft ma~
iot,proprictas manat a fubftantia, {i fir proprietas de-
terminata , ita vt exigatur porius quam altera conce-
do : finen fit proprietas dererminata nego Aliqua

fpecies exiguntur ab Angelo, non certa , quedamac

determinate ided non cft maior ratie s cur hae pro-
ducatur potitis ; quim altera,quia non {ant proprie-
tates determinate,

Ad terriam Refp. Angelum & animam rationalem
non prodiici nifi a folo Deo,& tamen non efle fuper-
naturales : filsd enim nonnulli vocantillud fuperna-
turale,quod a folo Deo produci pateft, quod mani-

~ fefté falfum eft . quia lilpcm;:turnlc potiusclt illud,

quod cuilibet fubiecto creato, aut creabili eft prorfis
indebitim , itz iraque fpecies quamuis 2 folo Deo
produci poffint, nen fanc tamen nift naturales , de
cognitione futurerum , 8¢ fecrerorum cordis dices
tur {eét, 3.

Ad quarcam Refp. Angelos habere infulas (pecies
ICrum omnitni , quas tota xrernitace cogmturi fum?t
neque tamen illas [pecies effe numero infinitas, giia
vna [pecies reprafentare poteft plura ve dicetus fka=
tim, vbi etiam explicabitur quomodo vna;:Pc.ClCS fi-
nita poffic reprafentare fuccefliucinfinita, fi egoron
mouerer hodie ifto motu quo nunc mougor, fed mo=
neter cras , Deus impreﬂiiﬁ:t Angclo'ﬁ?cﬁef'ﬂ Mot
illius quem eram habicurus , non I'i'ﬂPf‘?ﬁ_ﬂ'_FCE fpe-
ciem motus huius qui nun¢ oft s fifucurns ille non
fuiffer : vnde nego quodinune fincia Angelo (pecies
ferum cminiym pofﬂbiliur?»

Ff

Solutio
quatuor
dubiratio=-
num.

2 §.IV.




Trip‘z:x
dubisatio.

Affertio.

sunt vhi-
nerlales.

Reprafen-
tare poreft
infinita.

:L 2
s. IV.

Duiddisas &propriesates [peciernm drgelicaram.

1On loquor nifi de illis fpeciebus quas Angelus
P\ accipita eo , nam deillis quas {mprimir iple
fibi deferuientes ad memoriam,nihil effe poteft con-
trouerfie de illis autem alijs, primd quericur,virum
illz po:iint efle vniucriélcs,t\:?r- efencantes plura.Se-
cundd, vitum omnes reprafentent obiccta intuitiue.
Tertid,verum reprafentent voiner(alia.

Ratio ergo dubitandi primo eft , quia fi fpecics
Angelice fune vniuerfales poteric {pecies vna vai-
uerfalis finita manens reprafentare infinita 5 valet
enim argumentum cal;ulc.mrimn,qum! {pecies co eft
perfectior quo reprafentat plura, crgo‘ii?hniri‘ per-
fedta cft fi reprafentet infinira.Deinde {1 {pecies vna
reprafentet plura obiecta {pecie diuerfa, erit in mul:
tiplici {pecie quod implicat , alioquiactus idem cffe
porerir actus [cientiz,& fidei.
~ Secundd, fi elfe poteft yniverfalisilla fpecies, po-
terit reprafentare omnia poflibilia & omnia fL_irLu';‘:,
ho¢ autem eft inconueniens , quia dictum eft [:cpitts
quodeadem vifio videre non poteft {e ipi'am,nun ma-
gis autem implicat vnum,quam aliud,quia czdem ra-
tiones pro vtroque militant.

Textid, deberer neceffariv Angelus cognofcere fi-
mul omnia,qua per can dem i‘ptcicm vhiuerfalem re-
Pr;rfenmntqt : fi enim exciratur {peciessdebet necef-
{arid reprelentare illa omnia quoram eft {pecies, vo-
luntas autem non poteft excirare {peciem, quia fic
prits obiectum cognofceretur guam {pecies eller ex-
citata, Denique illa (pecies effer fimilis Pluribus re-
bus diffimilibus , quod patet efle prorius impolli-
bile.

Dico quartd » efle valde probﬁ.bﬂc quod fﬂpccits
omnes infulz Angelis, funt ita vniverfales , vt per
vnam plura obieéta repraflententur : omnes repre-
fentant obieéta intuitiué, non abftractiue : nequc re-
pralentane immediaté voiuerfalia fed tantim fin-

Prima pars,quod vniuetfales fint he fpccies,co:m
muniter admitritur , quia fpccics rcprmibntans mulea
obiecta dif}mmm non magis impllcat > quam poten-
tia quz attingat etiam plura obiecta : fed fi poflibiles
finc{pecics huiulinodi, conuenientius eft atcribuere
illas Angelo , quam ponere in eo multitudinem in-
numeram iPCCicmm minutifimarum : nonenim fieri
debet per plura , quod fieri poteft per pauciora, ergo
dicendum eft efle in Angelis fpecies aliquas vniuerfa-
les, quantz verdille fint, & qudm multa obiccta re-
Pr:c{'cntcnt, & verum Augcli quo funt lepcn'mes , €O
pauciores habeant fpccics A c:lllluc magis vniuerfales
incerciflimum eft.

Secunda pars » afferens fpecies illas effe intuiciuas
enidens eft , quia poteft Angelus Cugl‘loitcrc abftra=
¢tiue obiecta per {pecies obiectorum qua cognofci
intuiting , ergo non eft necelle vt accipiat f:PCL ies ad
ca que cognolcit abftractine. Quo codem argumen-
to probatur fpecies iftas repraefentare immediaré fin-
gularia,non autem vhiuerfalia, quia ex fpecicbus fin-
gularium facilé deuenire poteft Angelus ad cogni-
tionem vniuerfalium.

Ad primam Refpondeo poffe vnam fpeciem fini-
tam reprafentare infinita faltem fuccefliué , nam fi-
cut potentia cognolcens , quamuis fic cognofcitiua
rerum infinitarum , finita tamen eft , nulla ratio pro-
bare potelt {peciem fore infinitam, fi [t‘}:l’a“:ﬁ’utt’t in-
finita , id eft {i poflic concurrere fuccefliué ad cogni-
tiones obiectorum infinitorum : Calculatio autem
illa fepe reiecta cft ; {pecics enin geometrice,

30 Difp. . De Angelis. Queft. I

i.Sect 1L

non arithmeticé perfedtior eft quo plura reprafen-
tat , quia pertectio ¢ius non eft mator gradualiter,

{ed tanttum in diverfa {pecie.Sed neque abfurdum ef~
{er , veilla [iau’u’s reprefentarec imul infinita con-
(:Llll(‘;ldn 'n.d. t“grli[i‘Ulﬁ.'l]J iil]j[d'l\] 1]1h1}ft;i l’l‘]jt;l'i.cl]..
antem,potefl vna fj‘rcciL s imprefla repraefentare plu-
ra obiecta diaru1L:¢ {peciei fub eadem ratione formali
idco vnius erit {peciei vbi difparitas eft de actu qui
haberet plura obiecta formalia, & effetin nmlgipli-
C1 II)CLEL'.

Inftabis , cognitio qua reprafentat infinita eom-
prehenfiug, infinita eft,ergo illo fpecics imprefla, ef-
{erinfinita,qua reprzlentatet virtualice comprehen-
fiu¢ infinita. Probatur antecedens, cognitio quE at-
tingeret comprchenfiueé Deum infinitum effet infini-
ta, ergo fimiliter cognitio qua comprehenfing artin-
geret obiecta infinita eflet infinita , quod enim ada-
quatur infinito non cfk finitum.

Relpon. pofle cognofci eriam comprehenfiug,in-
finita extenfiue , per Cngnitioncn‘t intenfiué finicam,
vi conftat ex dictis de [cientia Chrifti: Dn}y.‘.rim:» eit
inter cognitionem Dei comprehenfiuam,é Compre-
henfionem obieétorum infinitorum , qua fingula el-
{ent finita, quia illa cognitio habet obiectum infini-
tum intenfiue, quod eft ex fe Cognuidbﬂc per cogni-
tionem eflentialicer infinitamr:altera verd habet obie-
&tum extenfiué duntaxatinfinicum.

> Ad fecundam I{C['pondt"o cile impoflibile , vt
fpecies imprefla non feprefenter fe ipfam ; parec
cnim quod Angelus ve cognofcat fuas fpecics im-
preflas, non eger alijs fpeciebus impreflis : ficut enim
dixi pofle Angelum cognofcere fe 1pfum per propriam
fubftantiam , fic 1'}:ccics €o 1Fib quod eft inmediata
intelle¢tui,fe ipfam etiam reprafentat, nequealia in-
diget {pecie per quam reprefentetur, vade non ap-
paret quod implicet {pecies imprefla quz reprfen-
tet omnia po tbilia, eft autem difpar omnino ratio
fpcu."ci_r;;r.plc“lu. Fateor enin quod fepe dixi , efle
iinnrs‘oﬁibfla,vt creata cognitio cogmbicat {e ipi‘:‘;m, &
I;r formalis imago fui ipl?us > quamuis poflic aliqua
{pecies elic imago victualis {ui ipfius 5 nam effe im
ginenWirrualem fuj ipfius, eft poffe producere fui
imaginem , quod facit quoridie intellectus , imd &
Llllllil}ﬂ:‘t pictor pingere poteft fe 1P{_hm 5 fed non po-
tf‘.‘ﬂ: clle mago {ui ipﬁus:omnis igitur 1mago formalis
{pecificatur immediaté ab obiecto (o, & dicit ad il-
lud relationem , quia immediaté illud refpicic , non
autemn mediante actu : fimilicudo autem virtualis,
non neceffario [pecificatur ab obieéto {uo , neque
{emper dicitad illud relationem,quia non immedia-
té refpicit obicétum, fed tantim mediante actu cuins
elt productiua ; ideb enim rantam dicitur imago ,
quia productiua eft actus quieft Imago , ergo ab illo
actu fpecificatur,non ab cbiecto.

_ Adrertiam Refp. {peciem vniuerfalem non repre-
{e ntare [‘c:nptr in aétu fecundo illa omnia , quz re-
prafentat in actu primo, quia excitare debet volun-
tatem Angeli, prius confuse cognofcentis illud ob-
ie¢tum. Nam Angelus in fuis fpeciebus reflexé co-
gnitis haber notitiam quandam cenfufam omnium
obiectorum,que reprafentantur per illas, & inde pro
libito excirar {pecies ad cognitionem obiecti quod
vult cognofcere : facilé autem fic intelligitur , quo-
modo ipecies vniuerfalis mouear ad cognitionem
vnius obiecti,non mouendoad cognitionem alcerius,
neque yllo modo implicat yealiqua {pecies firvirtua-
lis fimilitudo rerum diffimilinm,quatenus poteit pro-
ducere cognitionem rerum diffimilinm,

Inftany,

Reprafen-
tar feipsa

Quomode
excitetus




Triplex
dubitatio,

De perfectione naturali Angelorum,

IIL

De obieito intellecims Angelici. S. Thomas,
Quazit.54. 57.

Adenus dixi principia cognitionis Angelicz ,
Hmmc obieétum eius lariffimé pater ; Conttat
enim quod Angclus quilibet res ommnes cognolcit
tiim fpirituales, thm materiales ordinis naturalis,
alios verbi gratia Angelos & fe iplum,res etiam exi-
ftentes in mundo quoad earum naruram & proprie-
tates , fed non eft tamen necefle , vt ﬁngnlas cogno-
feat in particulari.Deinde plura fine dubio cognofcit
¢ poflibilibus tiim per {pecies a Deo infufas, thmin
rebus exiftentibus vt in caufls : res preteritas cogno-
{cit quarnm {pecies habet 2 Dea inditas, vel que {unt
ab eo cognitg dum exifterent, qua omnia facilia vi-
dentur,neque vili egent probatione,reftar ergo qua-
druplex controuerfia. Primo , verum cognoii:at res
futuras. Secundo, verum cognofcat fecrera cordium.
Tertd , verum cognofcar nacuraliter res fupernatu-
rales. Quarto , verum & quomodo cognoﬁ:st nacu-
raliter ipfum Deum.

Secrio

§o Lk
Virum Angeli cognofcant fataya. S.Thomas,
Quett.57. arc.3.

N hac controuerfia celeberrima diftinguendum in

primis eft duplex genus futurorum ; aliqua enim
futura pendent 3 caufis neceflarijs , cuiufinodi v. gr.
eft eclypfis furura, quadam pendent 2 caufis liberis,
vt quod Petrus cras fit peccaturus : fucara primi ge-
neris,certum eft cognofci ab Angelo,non in fe iplis,
fed in fuis caufis, quas non poteit cognolcere , quin
cognofeat effectus ex illis neceffarid {equucuros nifi
Deus impediat; {ub ea ergo conditione illos effectus
cognolcit.

Tortaergo difficultas eft de cognitione futurorum,
quz pendent A canfa libera,

Eft autem ratio dubitandi primo, quia fi eftipoffi-
bilis aliqua crearura que connaturaliver cognolfcat
futura .Cm‘.tingcmi;l »&qUeE ac prcterita, certe nulla
eft ratio proprer’ quam negerur Angelis hzc cogni-
tio , fed nulla poteft afferri ratio quz probet imfroi—-
fibilem efle creaturam cui cognitio hec fit debitacon-
nawaraliter,ergo nulla eft ratio, cur dicacur furura non
cognofciab Angelo.

Secundo, i concreata funt Angelis fpecigs omnes
vt {upra ftatuimus, non videtuc dubiuim, quin Ange-
lus cognolcat futura, Nam quoticlcunque poterfrm
inftructa eft omnibus prerequifitis ad cognofcen-
dum obiedtum , Angelus illud neceffarid cognolcit,
fed intellectus Angeli habens fpeciem obiecti furun
elt inftructus omnibus ad cognoftendum prerequifi-
tis, ergo Angelus fi habet concreras {pecies , necelfa-
rid Cogpofcir futura. Maior nota eft probatur mi-
nor, {1quid deefler Angelo habenti {peciem futari,
effeexiftentia ipfius obiccti, fed exiffentia obiecki y
non eft voum ex prerequifitis ad illud.cognofcen-
dgu‘n » alioqui non poffec Angelus cognofcere polfi-
!311{:1 > quamuis haberet eorum {peciem propriam ,
imo nec PoH‘et cognofcere praterita, fi rei exiftencia
eft 116(:9:11:11'@. conditio ad cognitionem intuitiuam ,
tota enim ratio cur prateritaequé cognolcantur, ac
prefentia, eft quia intellectus habet fpeciemillorum,
€rgo fi 2qué habear {peciem futuri,ac prateriti,zque
cognofcer voum,ac aliud.

Tertid ; certum eft furara eriam libera [apiffimé a
d:tmo‘nibus pradici, vt demonftrant veterum ora-

IC:;}‘H:E}C auguria, v_axi.a:qt_xc rra:n{:.tio::cs,quarll:m pl::u
unt omnes libri , & tradic laciflime Augaftinus li-

biris de prenotione demonum , & pe alibi; Ter-
tullianus cap.22. Apologer. Clemens alexandrinus
in protrept. Picus in opete de pranotione Sirenius |,
de fato, Delrio 1.3. de Magia.

Dico primo, Angelos nullo modo Poife certd co-
g:m!bcrc ﬁlrur‘a contingentia,imd nec poffibilem effe
vilam creaturam cui hac cognitio futurerun fit con-
naturalicer debira. Ita Lilppo:mllt vnanimiter Theo-
logi, fed rationem vix afferunt qua probet efficaciter
impolL.bilicatem huius creatura,

Primd ; aurem ex {cripruris ita cercd colligitux
Uaia 41. Annunciate gueventura [intin futurum 5 &
Aicemis guia di effts vas,& iterum Cap. 46, recardami-
7 priovis feculiy quoniam ego fim Dews, & non eit vlira
Dessnec 65t fimilis mes 5 annuncians ab exordio noniffi=
mA 5 O ab initio gue wecdum fadts funt dicens, &c.
Danielis 3.6 Dens in ceelo renelans mysterium Ex qui-
bus teftimonijs plané infercur quod faturorum pre-
notio fit certa nota Deitatis, ergoimplicac vt illa
communicetur vlli crearure, Confirmarar quia ; ex
tractara de fide conftar quod prophetia motiuum eft
credibilitacis efhicaciflime fuadens veritatem renela-
tionis diuine , vnde fic ve religio illa certd probetnr
efle dinina in qua funt prophetiz,fed fi demon furu-
ra prenofcerec , vana effet illa nota verz religionis,
ergo cerrum eft quod demon illa non prenolcit. Ec
eam effe omnium Patrum mentem fusé oftendit Sua-
res 1.2.c.9. vbi citar Chryfoft.Origen.Hieron,Cyrill.
Iuftinum Eufeb, Damalc.

Secundo, tamen ratio quaid probet viderur diffi-
cilis : non enim primd illi placent qui probantexeo
quod Deus non concurrat cum {peciebus quas infu-
dit , vel ceree qued fpeci(s €orum non proquseric;
hac enim ratio petita folam ex Dei voluntate probat
Angelos non habere hanc cognitionem , fed non
oftendit cognitionem illam fururorum, & {pecies efle
non pofle debitas Angelo , aut vlli creature , ciir?
enim nullacreatura erit pollibilis cui debitz fint he
{pecies. Neque fecundd probari poteft ratio Granadi
quia,inquit , non poreft Angelus cognoelcere futura
libera impedienda non effe & tuis caufis : Nam hocelt
petere principium , quia non impediri actum'a fua
caufa , eft efectum producia (ua caufa.Caietanus et~
iam non videtur reéké argumentati , quia (inquit )
cognitio fic per affimilationem ; qua cum {it relatio
exigitterminam actualem : fed hinc fequerctur cog-
nolci non polle poflibilia,& praterita Denique Scoti
ratio non probat intentum, quia, inquit , {pecies ab
obiedtis accipit Angclus, quas accipcrc non poteft
re futura ; fed cum cereum ficmulta poffibilia cogno-
{ci ab Angelo,quaro cur debite poffine effe (pecies
pollibilium magis quim futurorum.

Meliox itaque videtur cffe ratio S. Thome , quam
etiam merito approbat Suarez c.10. quia nulla crea-
tura connaturalicer poteft cognofcere obiectum ali-
qued infeipfo pracise , quiaillud eft cognoftibile,
quiaco modo cognolcere obieCtum,eft habere cogni-
tionem infinican,cternd, & immusabilem,cui debetut
cognitio cuiuflibet cognofcibilis;fed qui connaturali~
ter cognoltit fatura , cognofcit obiecta pracise quia
funt cognofcibilia, ergo nullus intelletus creat” pos
teft cognofcere futura conaturaliter. Maior clara eﬁ:
vt dixi,prob. minor,ille intellectus cognofcit abiecti
pracise quiacft cognofcibile qui cognofcic futurum
infe ipflo pracisé quia eft futuram , fed qui CO&“‘?fCi‘
fururum connaturaliver cognofcitillud raecise, in {C
ipfo quia eft fiturum, ergo cognofciti ud precise,
quia eft cognofcibile , quodiolius int;‘_l!c&qs infiniti
proprium eft. Maior pater ex dickis de‘iflt‘{ltm D?l \:\-"L
conftar Deum cognofcere futurain fe ipfis, quia aes
bet cognofcere omne cognofcibile ; ex co pracise

quia eft Cognoﬁibilﬁ s nam cognolcere rem ruturam
in

23§,

Conclufo.

Secunda
1atics

Ratio fan.
Thomsz,




1

(p.]. De Angel:

/

[

ma 11~

uranifl

lis eft,minor ergo gl‘ob.at:n 5 q
v r

113cii(lt§ non potel
coonofcar illa yelin €
velin ipfis furusis: non potelt 3'A'l.;1 G
{is liberis,quia ille funt omnino 10
magis oftendunt Cﬂl‘chun‘!u;m'um 5. qu
rum 5 cum ad veramgue finc aqualites
te s imoeam ob canlam Deus non pu:ci‘t
illoseffectus in canfis liberis 5 vt de
ervo fequirue vt Angelus illos ef
nofeatfolim in feiplis ,quod ofte
polﬁbilc. ; :

Confirmarut » quia non poteft As;gclus cognoice—
re actus fecretos caufz liberz , tunc guando illi exi-

ftunt , vt problbo ﬁMiln,crgo non Pn:c_ij e[i.‘ur} illos
cognmﬁ::r; adtequam fmt: = d [ cosénuiccrct futura
libera cugno{tcrc: etiam FCCL‘{.‘EJ cordis; €rgo Angr‘.us
non pocci’t cognoil‘crc futura libera. Ncquc di
hinc fequi quod Angelus potett cognofcese altus li-
beros fue voluncatis fururos cum cognofcat illos pre-
{entes. Sed cotra,fienim Angelus anoﬁ"erct futura li-
bera fiize voluntaris,cognofceret etid multes atusvo-
luntatis alienz,nam illi fzpé magnam habent conne-
xionem , & vnus eft obiectum alterius. Ex quibus fa-
tis omnino liquet refponfio ad primam.

Solutio - Ad fecundam autem tora difheultas reftat,quomo-
fecun do Angelus poﬂ}r habere {pecies concreatas , atque
dobiratio* 3 deb rorum quod ad cognitionem fururi neceflarium
S eft , & tamen non pofﬁt illud cog1mottcre » quid

cnim deeft Angelo habenti potentiam & {pecies
quominus cuguolbat fituram , :cqu% ,ac cognofcet
illud quando erit pr:ef't“n& non enim facisfaciunt plu-
res Theologi qui aiu nt [pecies n‘fodiﬁcayi a Deo, tunc
quando exilkir obie¢tum, vnde fiar vt o‘?iec‘tum quod
pring Cognul—ccbat‘.lr 48 Pulibilc cognofcatur vt tatu-
tam. Verum hxcmodificatio cft productio nouz Iiu’:_
ciei 5 nam ille modus nouam efficit cognitionem,
ergo eft noua {pecies » deinde tam ]‘cquiximr i}lccics
reprafentans furarum diftinéta a (i)}'cic que repra-
fentabat poffibile ; quiin requiritus {pecies reprafen-
tans pra erftuin , prater fpeciem qua rcpi'.ricnt:zt fu-
turam ; fed pecies repraientans rem prateritam , di-
ftinguitur a {pecie que repmfcumt futuram , ergo
fpecies qu reprafentat rem futuram  diftinguitur a
fpecie quz reprafentat poffibilem.

Verius ergo di pofle videtur {iepifimé continge-
re vt caufa indigear aliqua conditione extrinfeci,
qua fublatdnon opcmblm: , vt ignis indiget approxi-
matione , fpecies igitur datz Angelo huinfmodi effe
poilint , vt non poffint agere nifi pofird exiftentid
obiecti,quid enim impedit quo minus fint poi"ﬁbiics
huinfmodi {pecies ; qua abfente aut nondi exiftente
obiefto non moueant potentiam, €o autem prefente
moueant , quia exiftentia obiect Conditip elt, qui
fublaca {pecies non agar. Er hot quibufdam etiam
exemplis fatis appofié confirmari poreft. Primum fit,
fpecierum vifibiliam, quas certum mi hi eft effundi ab
obiedtis etiam abfente lumine , & tamen donec pro-
ducatur lamen {pecies illz non mouent porentiam,
fatim ac illuminatur medium , fpecies fangitur {uo
munere. Quidni?ergo potucritDcus fimiliter tales
Angelis fpecies infundere , qu requirant {pecialiter
prafentiam obiedti , €o autem non exiftente fimiles

fint chcicbus vifiuis .'tbiqltclunzinc Si autem huiul-
modi fint ; non erit difficile intelligere , quomodo
Angc’:us non mguol‘cat‘futm'a > quUamuis habeat fp-':-
cies rerum que furure fant. Alrerum exemplum af-
fere Arrubal eriam fatis conforme rei quam explica-
mus ; Ades enim infufa fine vila fui mutacione ; inci-
pit de nowo inclinare ad affen{um ad quem ante non
incligabat ; i enim vel de noug reuelerur aliqua veri-

non futu-~

L
1nac

terinina-

n alias,
-'u't":Il'OS‘ cog-
nfum eft elle im-

aicl

& -

5. Queeft. 1.

TR

tas que reuelata prius non erat, vel certé incipiat
{ufficienter proponi : idem ille habitus qui prius non
inclinabar ad illam credendam inci
narc PL‘L i‘{)}lﬂ] mutatnioncim ¢xtr
obictto. Scio aliquid afferri pofﬁ' difparitatis integ
habitum fidei , & fpeciem impreflam , fed illa ta=
men non impedit quo minus illo etiam exemplo ex-

licetur quomodo [pecies pendeat ab exiftentia obie-
i 5 & illud non reprefenter quandin futurum eft
quamtlis nihil de nouo imprimatur Angelo. Sicut pa-
ries ( A )} incipit effe imilis patieti (B ) quamuis nul-
la fiat mutario in p;lrictc{r\);l d rantum in pariere(B.)

Inftabis gratis omnino fingi »quod {pecies Angeli-
cz {pirituales pendeant ab obiecto corporeo exilten-
te acku 3 tunc enim illud obiectum quando exiftir in-
ciperet determinare potentiami , & in ea pro duceret
aliquid noui. Deinde hinc {equitur quod Angelus pex
has {pecies non cognofcit prarerita.

Refp. nullo modo illud gratis fingi,ine quo ex-
plicant nen poteft quomodo Angelus non cognofcat
tutura. Neque veroeft opus vt obiectum dererminet
i}w:cicm agendo in illam,quemadmodum lumen non
agit in obieétum yifibile;neque in {peciem ab eo pro-
dudtam , quz tamen incipit mouere potentiam pre-
{ente lumine. Fateor res prateritas non cognolci per
fpeciem qué reprafentatur res futura vel exiftens;res
enim prateritas cognofcit Angelus per {pecies mie-
moratiuds , quas iple fine dubio imprimic fibi pex
aétus {uos.

Scio aliter & forralse facilius folul pofle argumen-
tum illd, i dicas {pecicsillas effe in Angelis ; fed illag
non moue otentiam quandiu ges futura eft , quia
Deus negat illis concurfum qui eft indebitus Angelo,
eo quodille co aruraliter non exigat cagnolcere
futura. Species enim ille non exigunt dininuin cons
Gum fururum eft. Inqua

potelt difficile, quod in
vebus naturalibus recurfus ad caufam primam non

adeamincli-
m faétam in

Altera [o-
lutio.

cutflim , quandiu illud obie
reiponfione hoc ynum vid

debear admitti quoties alio modo explicari poifunr.

Adtertiam Refp. Angelos nullo modo pm{b Certd
pradicere furura libera : dicunt enim illa {olum con-
iccturaliter videndo affe@tum s & inclinationem eo-
rum quibus hac pradicunt , com enim {cianc , (e illos
facillime fpe {uperare, pradicunt etiam pmbabi[itcr
caad qua decernunt illos mouere. ‘Deinde refpon-
det etiam Augultinus Deum {zpiffime in peenam ho-
minum permittere , vt Angeli boni reuelent malis
Angelis ca qu ipfi didicerunt a Deo.

i

Virum Angeli cognofcant [ecreta cordium.
S. Thom. Art. 4.

Ac etiam difficultas obfeuriflimaeft, in quayi-
1 deo queeri poffe tria.Primb,an etiam ex fide cer-
tum fit quod Angelus non cognofcit cordium {ecre-
ta. Sccundo,queEnam fint fecrera illa qua ignora funt
Angelis. Tertid , quenam ratio naturalis probet fe-
crera cordium ignorati ab Angelis : verum {zilicet id
ex fola petatur Diei voluntate , an vero ex natarali
Aug‘domm ]:!“PO['CI"I[]‘S..

Ratio enim dubitandi primo illa eadem eft yqua
probabar futura cognolci naturaliter ab Angelo, Si
enim Angelus habet {pecies 2 Deo infufas illorum fe-
crerotum certe poteft illa cognofcere : certum eft au-
tem quod {pecies illas habet , ergo poteft illa cog-
nofcere. Neque rc[i.)ondcri poteﬁ huiuhr_odj efle illa
f:pt‘ cies,vLnon po{ﬁnt agere quandiu res {ecrera eft,
incipiantautem agere frarim ac Angelus vule aperiri
{ecrerum [uum; hoc enim fidtitium omnino eft , quia
ille aétus voluntaris alienz non potelt excit: e {pe-
cicm Angcli vt agat cum }n‘ius nen r.geret,{cd negue

recurrere

Solutia’
tertie dos
bitationis.

Prim3
dubitaco




=
it

&

Conclufio.

Primapats

Secunda

A&us vo.

De perfeGtione naturali Angelorum. -

recurrere oportet ad Deum , ergo Angelus cognoftit
{ecrera cordium. . ;
Secundbd , i Angelus non poflet cognofcere illa fe-

dybisstio:  creta,deberet pofle afferri aliqua ratio quz oftenderet

hoc obiedtnm elle fupernaturale ac Improportiona-
tum cum intelle¢tu Angeli, hoc autem non oftendi-
tur , nain ratio qua peticur folim a libertate volun-
tatis videtur nulla, quia i voluntas mea non effet li-
bera ex coquod Angelus cognofceret eius adus, cer-
t¢ multd minus libera enit quandoquidem Deus illos
cognoftit; nulla enimratio probat violarilibertatem
ex cognitione Angeli , quz non probet illam violari
ex cognitione Dei,

Tertivyinactuillo fecreto funt tantim triasentitas

dobitatio. actus,libertas,& immanentia, entitas né fuperat mo-

dii cflendi Angeli, nam Angelus cognofcit (uos atus
eiuldem plané rationis cum iftis quos ignorat , vel
etiam I\Jmfe&iorcs:l_ibcrms noneft nifi dcnominatip
extrinfeca in actu , quz non poteft facere, veille fic
impropottionatus quandoquidem cognofcirur actus
liber , quando voluntas manifeftar fecrerum : idem
dico de immanentia : ergo fecretum cordis non eft
obic&umimpropor:ionn:um cum intellectu Angeli,

Dico fecundo ,efle omnino certum ex fde quod
Angelinullo modo cognofcunt {ecreta cordium,id eft
actus omnes tim voluntatis ; cim intellectus, imod
eciam nallum effe incelletum creabilem , a quo na-
turaliter illa cognofci poffint.

Prima pars certa eft apud omnes , fic enim primo,
colligunt ex Scripruris vbi cognitio fecretorum cor-
dis dicitur propria effe folius L}ci;z.Paralip.Cap. 6.Tn

JSolus nofts cordafiliorum bominum : Terem.1 3-prawuum eff
cor hominis & inferutabile,guss ? cognofcet illudsego Do-
ominists fCrutans & probans venes. Marth. 9.8 1 2.probat
Chriftus {uam dininitatem ex co quod cogirationes
& voluntates fecretas notas habeat. Secundb, Patres
{uffragantus ynanimiter Chryfoft. homil.2 3. i1 Ioan.
Humanorum cordium cognitio folins Dei e5E g ea for-
manit. Athanafiq.a7.ad Antiochum ,prefeius rerum &
cordinm folus est Dews, nec enim Argeli cordis abfeond;i-
taved futwra videnr. Dabunt alios plurimos Snares
cap. 21. Valq. difp. 209. vtplané confter rem com-
pertam effe,

Secunda pars docet nomine (fecretorum ) intelligi
primum actus voluntatis thm liberos ; thin neceffa-
rios,deinde cogitationes eriam incellectus > {pecies &
habitus , non autem aétus imaginationis, & appetitus
{enfitiui quos certum eft cognofci ab Angelis cum
nulla ratio enincere poflit comtrariom. Primd autem,
quod aéus voluntatis prafertim liberi non cognof~
cantur certum eft apud omnes,quia illamaximé pro-
prié funt fecreta cordium de quibus loquuntur Scri-
pruta ac Patres.

Neque audiendus eft Albertinus qu. 10. ex prinmo
principio dum ait illos etiam aétus fecundum {uam
{ubftantiam cognofciab Angelis , 1gnorart atitem
verum illi elicici fine liberé,quia fi Angelus vider actq
voluntatis in fe ipfo cum cognitione indifferenti, vi-
det illum effe liberé elicitum. Non videtur etiam pro-
babilc,quod aiunt Héricus omnes aGtusaliene volun-
tatis notos efle Angelis prater intentionem fnis:Hep-
uzus cognolcifubfantiam actuum nonintenfionem,
& remiflionem ; Argentina cognolti aGum non de-

terminationem voluntatis:Martinon cagnofci aGum,’

vreft ablolutus.non cognolci vt eft rcfpe&iuus.%x
omnia refuratione vix indigent,cum apertc Seriprura
8¢ Patres negent cognofci adtum ipfum fecretum , &
eadem ratio prebat de omnibus adtibus volumra
etiam iis qui {unt neceflarij,ve conftabit
_ tun dicendis.
" Deind e :
€nde quod cogirationes ctiam intelle@us igno-

tentur ab Angelis video negari a Valq.Hurtad, Deza,
Tom. I.

tis
etiam ex fta~

233
fed fané immerits , quia Scriptura zqueé referuat {oli
Dco cognitionem cogitationum ,
actuum voluntatis, 1 -Paralip.c.28. Omnia corda fcri=
tatur Dominus ¢ vninerfus mentinm cogitatsones intellj-
gits Hebra. Derbum Dei dicitnr effe difiretor cogitatio-
UL ntentionnm cordss : Matth. g .probac Chriftus fe
Deum elle:Fadens cagirationes eornm, e dicens,Fr quid
co%imr:': mala,cre.Deinde non poffune itelligiab An-
gelo cogirationes,quin cognofcantur etiam actus yo-
luntm's!ibem:,quinncmo vule ;1liquid libcré,qnin rea
fexé {ciar confenfium funm, Denique tota ratio quz
probat ignorariactus volunratis ; probat etiam igno-~
rari cogitationes vt patebit ftatim, & eadem ratio pro-
bat cognofti eciam non polle {pecies, & habitus pro-~
ductos peractus, quia inde actus ipfi voluntaris cog-
nofcerentur.De imaginationibus autem & de a&ibus
appetitus {fenfitini nulla inter Doétores diffenfio eft,
omnes enim farentur illos Angelis efle notos cumnul-
la ratio probet contrarium. Sicut eciam cercum eft,
quod quotics externo aliquo figno manifeftacur actus
internus voluntacis aut intellectus, Angelus eum ne-
ceflario intelligit,quiaille definit tunc {ecretus elfe.

Tertia pars,negans intelledtum creatum elfe pofli-
bilem cui cognitio ha¢ fecrerorum debira fit,conti-
net totam quaitionis huius difficultatem,eft enim afe
fignanda rario aliqua,que probet efficacicer Angelum
non cognolcere huiufmodi fecrera;nam illa etia con-
[equenter probabit impoflibilitatem intellegtus qui
cognoftat illa,fed hecratio non facilé inuenir poteft.

Primé enim;ratio quam habent Suar.& Molin.vi-
detur petere principium, quia (mquiunt) Angelus fPe-
ciem nonhabet illorum fccrcrcrﬁ.Scdqua:ritur quare
Angelus non habeat illas fpecics , fi fecreta cordium
funt obiecta proportionata cumintellectu ipfins An-
gelinam Angelus ve dixi concreatas haber {pecies eo~
rum,que naturalem eius captum non ﬁ1p€1‘anE.ScCu11*‘
dosnon fatisfacit etiam Vaiq.dum ait nullam huius vei
rationem reddi pofle,fed id reducendum effe in mati-
ramipforum Angelorum. Sed hoc vt vides non eit
reddere rationem rei quam inucﬁigamus. Tertiv,ali
modaos habent loquendi obfcuriffimos, v.g.non pofle
cognofti attus noftros,quiafint in profundo animz,
quia carent illuminatione , quia vhici non {unt cum
potentia Angeli cogno_f‘ccmis, quia foli Deo fubduns=
tur,& potentiz c0g110{cmti,§c ideo illis tantim nott
funt,quia non funt naturales,fed liberi.Hac cnim om-
nia non (unt nifi verba, & fignificant nihil. Quartd,
etiam non fatisfaciunt Scorus , Ochamus, Gabriel 5 &
plures recentiores quia  inguinne ) Deus impedic ne
cognofcantur ab Angelishzc fecrera.Sed quEritur ra-
tio, quaie Deus impediat cognitionem hanc debitam
Angelo , & nonimpropattionatam cum ipfo , debet
enim probari hzc impropottio.

Vera ergo ratio cur Angelus, & alia queliber crea-
tura poflbilis nacuralicer non poflit cognofcere lecre-
ta cordium peti non poteft nifi ex natura & Pchc:&im
ne crearz libercatis,& ex dominio eius in fios actug:
fic enim poflimus ratiocinari s pecfecta libertas yo-
luntatis exigicye volunras perfectum habeat dominiid
in omnes {uos actus;aded vt fine timore,ac coactio-
ne illos eliciat : fed fi fecrera cordis cognofcerentur
naturaliter ab aliqua creatura,voluntas coadé omni-
no & cum metu cliceret fuos aétus;elt enim certuim,
quod {zpé cogeretut ab illis abftinere, CO%CL'CEIH eria
illos reprimere,mutare, vel etiam nolens e icere; ergo
illa fecreta nataraliter funt im roportionata cum in-
tellectu Angelico , non quod Fupexcn: eum inmodo
eifendi, fed quod fint aétus cicature liberz haben-
tis dominium perfectum in fuos actus.

Accedir alrera quoque Fatio propter quam ignom—
rictiam debent aétus neceffarij, quia {cilicer cgcordia,
& pax crearure rationalls exigit, vt fecreti finc omnes

Gg cius

ac Cognitionem

Tertia
pats de
poifibili.

Rationes
mings cfie
Caces,

Veratatio




234 Difp.L.

eitis actus interni, fi enim notx alits effent noftrz
voluntates etiam ncceffarie » innumera ftatim odia
[cevento rirentur contentiones ; etiam fi
nt nifi motus primo primi , nam etian il-
los maximé cupinus aliis g‘_ﬂc ignotos. Ratio ergo
mehu.l,('ur ignorentur {ecreta cordiu it , quia
libertas voluntatis exigit naturaliter , ve actus elus
randin lateant,quadin ipfa non eos manifeftac.Vnde.
Solwio  Ad primam idem refponderi poteft, quod dictum
dificulta- oft de futuris. Primo enim dici pol‘m’, {peciem fecre-
HLls ti 2 Deo infufam cffe talis nature , vt non exigat

concurfum dininum , Lln,m\iiu actus ille voluntatis

{ecretus efft: Imd illam exigere tanquam conditio-

nem , vt voluntas manifeftari velit hoc fecretum.

Nulla enim ratio probare poreit , clle impoffibilem
eat potentiam niii

exarde
illi non effe

{'pccicm talis nature , vt non mou
pofita tali conditione , quod voluntas velit fuum
actum manifeftum effe , vel certé qua non exigat di-
ninum concurfum , quandiu actus ille fecretus eft.
Secundo , valdé probabilicer docet Suares Angelos
non habere infufas [pecies horum {ecrerorum , quas
accipiat, vel ab ipfo Deo , velab obieto {pi[imnli,
quando renelatur {ecrecum. Eft enim vCrimllﬁj_lc,
qudd obiedta {piritualia poffant imprimere {ui fpe-
cics, fed eft difficile dicere , quomodo agere poflint
indiftans quod non videtur ablurdum Suari. Sed mi-
hi prior refponlio de exiftentia diuini concurfus vi-
detur probabilior.

Ad fecandam facisallara eft ratio ex liberrate vo-
luntatis » ob quam {ecxetum cordis nulli creature po-
teft elle proporcionamm , Deo autem maximeé debita
eft hac cognitio , quem quia cernit omnia {olus 5 ve-
rum pofiis dicere folem : cft ergo impoflibilis libcrras
cuins ackus int Deo fecreti qui I‘nprcmus eft domi-
nus , & debet etiam concurrere ad omnes actus cres
tos. Vnde nego violari libertatem creatam ex cogni-
tione Dei, fine qua implicat actus illos elici, ficut
violaretur ex cognitione Creatur a qua non pendent
effentialiter.

Adtertiam Rc["pon.cntimrcm aétus {ecreti non el-
fe improportionaram cum intelleétn Angeli , fed il-
Jam entitatem vt liberam effe improportionatani , vt
fatis oftendifle videor. Fateorenim , quod libertas
elt foltm denominatio extrinfecain aétu,fed illa ta-
imen fufficic, vt Angelus proportionem non habeat
cum aétu quandiu ille {ecrerus eft.

§. I1IL

Ptrum Angeli cognofcant ebiecta [upernaturalia,

Ns fupernatarale propiic illud tantum eft, quod
Ecﬁ indebitum cuiliber fubieéto creato,cuiufmodi
fine dubio funt myfteria gratiz, qua fide credimus,
v. gr. vnio hypoftatica , modus prafentiz , quem in
Fuchariftia Chriftus habet. Poteft autem aliquid efle
fupernacurale , vel {ecundum {ubftantiam , fi cins
entitas nulli (ubiecto creabili poffit effe debita : vel
fecundum modum extrinfecum , fi eius entitas na-
turalis fic , fed modo tamen fiat qui non fit debitus
vlli fubie&o, vt cum vifus ceeco reftituitur, actio
illa ]n‘oduﬂiu;l ocali , naturalis cft, fed modus ta~
men quo producicur eft prorfus indebitas & fuper-
naturalis , quia fit fine difpofitionibus prauiis.

Non eft dubium » quin cognofcere poffic Angelus
rcsfixpcm:l:u rales fecundum modum quis ? enim non
videar oculum reftitai ceeco , aut vitam mortuo : dif-
ficulras igitur cft de cognitione retun ﬁIP(‘rnatm‘l—
linm fecandum fubftantiam , tim intaicina , gua
cognofcatilla in fe ipfis , tim abftradtiua , qui cog-
nolcantur per aliquem cffetum abiis prodeuntem.

_ Tsiplex -~ Ratio yverd dubitandi eft primo quia , cognitio rei
dubitatio. increate , acinfinice non eft neceflarid increata; &
infinita; Deum enim naturalicer cognolcimus, imd

Superna-
turale.

De Angelis.Quat. ]

SeltIll

vifio Dei connaturaliver elicicur ab intelleétn habente
lumen gloriz > €120 cognitio rei il|]w1‘t1.1r[|1‘:11'5 Hon
necellario eft fupernat i it
cognitio , & obiectu
confirmatur quia s Angelus inferior naturaliter cog-
nofcic Angelum fuperiorem , & ramen non eft in cos
dem gradu cffendi, ergo non cft necefle, vt obiectum,

i

lis , neque neceffe eft ye

in eodem modo effendi:

& im:cmm conueniant in modo eflendi.

Secundo , Angelus naturaliter poreft abftractiné
cognofcere ubicﬂtuu} fupernarurale pofiti reuelario-
ne , nam Demones {ciunt myfteria Fidei , quz nos
etiam cognolcimus naturalicer , ergo noneft vlla ra-
tio cur non poflit eriam cognofcere illa intuitind. Imd
cum elicio acum Fidei, naturaliter cognofco illum
meum actum , ergo naturalicer poteft a nobis cogna-
{ci obie¢tum {upernaturale.

Tertio , Angclus cognoﬁ:it Deum efle ompipo-
tentem , ergo cognofcit illum pofle aliquid fupra vi-
TES nature , ergo CognofcirPoﬂi'nilimtum rei fupcr-
naturalis. Deinde Angelus videt omne quod non im-
plicat,effe poffibile:videt aurem non implicare vnio-
nem Hypoftaticam , neque gratiam , neque creatio-
nem quantitatis extra {ubiectum , ergo cognofcit illa
efle poffibilia.

Dico tereid , nullum Angelum pol'fc mgnofc-crc
1_:11'1!?5111& ac euidenter in fe ipﬁs res lhpcrslatalrulcs
fecundum fubftantiam exiftentes, imod nec €as imme-
diaté polle cognofcere v poﬁibilcs, ita docent com-
munius omnes Theologi contra Scotum, {ed ratio
tamen qua id efficacirer probetur difficiliseft : Ec fere
omnes qua afferri {olent , probant fimiliter quod na-
turaliter cognolcinon poteft Deus cognitione crea-
td, iis itaque omiffis.

Ratio illa fit, qua probabam olim eff¢ impoflibilem
intellectum creatum , qui Deum Cugswil’;u naturali-
ter ; fic enim :Ugumsm.u'i licer ex diétis eo loco, om-

nis Cognitio intuitiva connaturalis , deber effe pro-
portionata obieéto , & conuenire in modo eflendi
cum eo ,id eft habere modum eflendi proportiona-
tum modo effendi obicéti, quod cognolcit intuitiug,
& naruraliter , fed cognitio n aturalis non eft in co-
dem gradu effendi, in quo et obiectum fupernatura-
le , ino habet modum effendi omnino improportio-
natuim, ergo nulla cognitio naturalis poteft intuiciug
atringere rem lilperimumlcm.

Maior probata multiphicirer olim eff;tum 2 priori
cim & pofterioni,quia fcilicer modus cognofcendife-
quitur modum effendi, ergo imp]imt vt cognitio at-
tingat obie¢tum intuitiue a quo ﬂ]pcrctur in modo
effendi , deinde femper obieétum eft in cognofcente,
id eft obiicitur cognofcenti, per modum fpiius cog-
nofcentis , nam haceft fola ratio cur potentia mate-
rialis nihil poffit cognoftere nifi materiale, cur intel-
leétui coniunéto materiz , non poflic ens fpirituale
obiici nifi per modum materialisthine fit ve Deum, 8¢
Angcios non ]w{ﬁnms cogitare nift humana veftitos
{pecie quorum omnium alia nulla eft ratio, nifi quia

obie&um (emper obiicitut cognofcenti ad modum
ipfius cognofcentis , ergo potentia cognofcens nun-

quam attingit naruraliter obiectum veeftin e . fiab
€0 i‘upcrotur in modo effendi nullam habente propor-
tionem cuim ipfa. Qua cadem ratione probatur quod
n6 poreft Angelus naturaliter cogm)}i‘cre quidditati-
ué,ac enidenter myfteria gratiz,etid ve poflibilia,quia
{cil, nonhaber modi effendi cumillis proportionari.
Ad primam , Rt(ﬁp. Cl'!i;]ﬁtl-o!lCll'l intuitittam, &
naturalem rei infinite ac increatz ; neceflario effe
infinitam ; ac increatam, ideo enim folus Deus fe
iplum naturaliter cognofcit intuirine : intellectus
inftructus lumine gloriz connaturaliter non  vi-
det , quia vifionem non recipit connaturalirer 5 eli-
cit vero connaturaliter s {ed non fine vlla elenatione:
eco

Conclufip,

Probatio.

Solutio
dubitacic-
nam.




Duo cexta.

Prima dye
bitatic,

De perfettione naturali Angelorum,

ego autem loquorde c_o_gr;it ione qua n.atumlitcr {ine
vlla elenatione clim eliciatur,tum recipiatur : ad hanc
enitn contendo requiti vt potentias & obiectum con-
ueniant in modo elfendiproporrionato.

Ad confirmationem autem refpondeo Angcluﬂ;n
inferiorem polle cognolcere intuiriue Angelum, fi-
perioten., quia licer fir diuer(i ordinis non eft tamen
dimerfi ordinis omnino impropottionaticum yterque
fir in ordine fubftantiz {piricualis.

Ad {ecundam etiam Refpon. pofle abfiractiug at-
tingi obiecta {upernaturalia cognitione narurali, qua
etiam cognolcitur iple Deus , quia obic¢tum quod
confusé {olim : & abftractine attingitur non necel-
{arid conuenit in modo effendi cum potentia cog-
nofcente , ficut conuenit cum potentia COgquL’CnEC
intuitiue ac quidditatiue.

Similiter Angelus eliciens adtum Fidei coguofcit
fe illum elicere cognitione cenfusi & experimentali,
R00 auteny cognitione intuitiud , & quidditatiud ; fa-
teor autem ens fupernaturale pofle ab Angelo expe-
rimentaliter & confuse cognolci, quia non cogno-
feir quiddiratem, & {upernaturalitatem illius actus,

Ad tertiam Refpon. Angclum cognofcere natu-
raliter Denm effe omnipotentem , atque aded poile
totum quod eft poffibile : fed non cognolcere natu-
raliter nifi per coniecturam quod fic poffibile aliquid
fupra vires natare , ideo diftinguo hanc confequen-
tiam , exgo Angelus cognofcit Deum pofle aliquid
fizpra vires naturz ex fuppofitione quod illud fic
lao{thilc , concedo , itavt cognofcat euidenter il-
lud effe poffibile, nego. Deinde quamuis Angelus
videret non implicare vnionem l\ypol‘taticam > gra-
tiam ; & creationem quantitatis exrra {fubiedtum ;
Poﬂc[ tamen {emper dubitare , yerum aliquid hic fic
quod ignoret , quainuis de vnione hypoﬂamca, fit
aliaratio ve dicetur tracks 7.

IV

AB ¢& quomodo Angelus naturaliter Desm
cagnofcat,

Vo certa funt in hac cognitione quam Angelus

naturaliter habet de Deo : primum eft, quod
Deumnon cognofcat immediacé ac intuitiué, clun
nullus fic intellectus creabilis cui vifio Dei ; poffie
cfle connaturalis. Secundumeft , quod Deum cog-
nofcat abftraétiué ex crearuris, ciim 3 nobis eriam
inuifibilia Dei per ea qua facta funt intelleéta conf-
piciantur, qucd multo imagis conuenit Angelis , qui
effe¢tus plures creatos comprehendunt , atque aded
cognolcunt dependentiam effentialem eoruma Deo;
non ergo dubium eft , quin Deum cognofcant in
creaturis , tanquam in medio prius cognito , non
non autem tanquam per {peciem impreflam , qua
ita _ducit in cognitionem obiedti, vt ipfa. non cog-
noicatur; Angelus antem non cognofcit Deum natu-
raliter nifi cognitis prilis creatutis , ergo cognofcit
Deum in illis tanquam in medio prius cognito.

Tota ergo difhcultas fupereft primd , vitum An-
gelus ita cognofcar Deumn abftraéting , vt etiam cog-
nofcat illum quidditatiué. Secundo,verum cognofcat
naturaliter Deum criam v eft trinus : qua duo fufils
in eradtaru fuperiori difpurara, breuiter rantiim hic
attingi debent.

Rario enim dubitandi eft primd, quia poteft in
Angelo dari cognitio quidditativa que fir abftracti-
ua, fi poffic dari cognitio quiddirarina alicuius At-
triburi diuini , vt eft in ¢ , quin cognofcatur actua-
liseius exiftentia : nam omnis cognitio intuitiua cog-
nofcic tem vt prafentem , & exiftentem : fed po-
teft dari cognitio quidditariua dinini alicuius atcri-
buti fine cognitione ‘cxiftentiz illius : nam fi po-
telt; ve dixi alias, cognofct quidditariug Iuftitia De,

Teom. I.

235

quin cognofcatur mifericordia , quia {cilicer cog-
nitio intuitiua non neceflarid eft adzquara , cerce
nulli ratione probari poteft quod. attributum non
poflic cognofer fine adtuali exiftentia , ergo Angelus
poteft quidditatiue cognofcere Deum licet non cog-
noflcat eum nifi abftractiue.

Secundo , creatura pendet effentialiter 3 tribus
divinis Perfonis , ergoqui cognofcit comprehenfiue
creaturam cognoﬁ:m ctiam: Trinicatem, Neque di-
cas creaturas pendere & tribus Pex{onis , prove funt
vnum in omnipotentia. & volitione. Contra enimy
argumentot , Spiritus Sanétus procedit 3 Patre, &
Filio provt fune ynum ﬁjirationc actina , & volitio-
ne 5 Paterenim, & Filins funt vous Spirator , ficut
tres perfone funt ynus Creator : & tamen qui com-
Erchcndcrct Spiritum Sanébwm,, cognolcerer necel
{ario | Patrem & Filium , ergo qui ccgno{c‘it creatii-
sam comprehenfiné,; cognofcit eriam tres perfonas
diuinas.

Tertid s quando Angelus cognoftit Deum ex crea-
tuxis , vel cognofcic Deum & creaturas vad & ci-
dem cognitione 5 vel diverfa : non eadem , quia cog-
nitio creature;caufat cognivionem Dgi , exgo ab illa
diftinguictur : non diverfa , quia obieckum materiale,
& obicétum formale cognofeuntur vno & eodé actu.

Dico quartd 5 Angelum naturaliret non pofle cog-
IT}ULCCIE Deum quidditatine , fed neque }.\01& cogtio-
{cere illum v eft Trinus in pc:’[}jnis : Cngnoﬁ:t‘[c au-
tem illum enidenter, vt vous c¢ft eodem aétu quo
cognolcit crearuras.

Prima pars ; de impoflibilitate cognirionis quiddi-
ratiue Pci »quae non fir incuitina Prob:lm cft, cum
egi de {pecie imprefla Dei conera Scotum , Arriag,
Martinon, qui putant illam polfe reprafentare Deum
quiddiratiue , quin reprafentet intuiting,

Ratio autem eft clara , quia cognitio quiddiratiua
Deicftilla,qua repraefentar diftinété propriam quid-
ditatem Diei , fed nulla cognitio abftractiua poteit re-
Pmarfenmrc diftin&é propriam quidditacem Dei,quod
probatur, quia cognitio abftraétiua Dei , dicigur i_lla.
qua Deus cognofcitur per fpeciem creaturz , led (pe-
cies creature non poteft diftin€té reprafentare pio-
prium conceprum Dei, quia reprafentar folim di-
ftin&é id ; quod eff commune Deo, & creaturis,
cognitio autem que fit per Conceprus communes,
hon poteft efle cognitio diftinéta proprij conceptns,
ergo Angelus non poteft cognofcere quidditatine
Dcum , cum cognolcar illum  abftracting tantiun,
Alij probant impoflibilitatem huins cognitionis ex
eo quod omnis cognitio quz attingit quiddicatem
Del , debeat attingere illius exiftentiam , cum exi-
fkenria fic de eflentia Dei;, omnis autem cognitio,qua
actingie exiftentiam Dei cft intuitiua ; exgo implicat
cognitio ‘quidditatiua, que fit abftractiva. Sed hog
argumentum eft difficile , quia fi poffit attingi voum
ateributum fine alio quiddmtiué, quarc ¥ non potetic
attingi etiam quin attingaur actualis exiftentia : DE»
inde alicuius rei exiftentia poteft cognofti abltracti-
ue, {i fiac per {pecies alienas, verior ergo eftsatie
quam actuli,

Secunda pars; quod Deum vt Trinus eft non cog-
nofcar Angelus naturaliter , communis eft in maceria
de Trinitate,quia fi Angelus non cognoltic Deum mﬁ
per creaturas non cognolcit eum pifi vt eft _COgﬂO(C&_'
bilis per creaturas , fed per creaturas non eft cognot-
cibilis, vt eft Trinus , quia creaturz pendent a mbu_s
Perfonis , prove ille funt vinumin effentia , & omini-
potentia , non autem prove diftinguuntur P‘:"ﬁm?‘h‘
tatibus , ergo Angellus non cognofCic paturalicer
Deum , vt Trinus eft. : 3

Tertia pats, quod eodem aclu poflit Angelu
gnofcere Denm,quo cognoleir creaturas probatur ex

>

D

Secunda
dubitatio,

Teitia du-
birario.

Ceonclufio.

Cognitio
quidditati-
ua.

Coguoitio
Triniratis.

1§
Deus &
CICALUL 3.




%

;.
i

Solutio
prima do-
bitationis.

Solutio
{ecunda.

Solutio
te5tiz.

236

-F
¥

in Verbo. Nam ob-

1olcitul, quo attin-

diétis de cognitione creaturarii
ectum 11\".'“_‘1";111{.' L‘L]\!L‘.U actu L‘U:
tingitur obie@um formale,vt patet {}'.\'.:.l- u
[CHEeIATIO,IC

a creatura,Deuselk

creditur vnico aétu articulus, &
voelus Deum cognolcitin aliq
= 1 { N e -
obiectum materiale cognitum,creatura vero d:_ubn
nofcunrur Deus,

&um formale , ergo codem actu cog
& creatura. qutﬂ‘ abfurdum eft quod cadem ¢ U:_;’!i]}-
tio relpedtn divetforam,fit abftractiva fimul & incui-
tina : verum autem ille fi difcarfus , poftea di
Negque video cur neget Suarez Amg-:h}m Icm_p.“ o
gnoitcrc Deum perfectius ex creaturis pertectiori-
bus,cum infinicas Dei diftinctius cognolcatur ex crea~
turis perfectioribus , effectus enim pe rfeclior , perfe-
Giorem caufam requirit,

Ad primam Relp.ptimo quidem, quod naturalirer
nulla porteft dari cognitio quidditatiua vnius ateribu-
tidiuini , vel ;wl;rquum,\-'cl inadaquata (vt oftendi
olim) quia feilicet cognitio quidditatiua vnius ateri-
buti debet efle diftinéus,& proprius conceptus illius
quem conceptum naturaliter non habemus : quam-
uis ergo {‘upcmamrah[cr effer po(ﬁbilis cognitio,
que attingeret quidditutiué aliquod Ar:ribugum di-
iinum ; quin attingeret illud inrmriqé » non fequitur
tamen quodilla cognitio cffer poflibilis naturalicer.
Deinde nego cognitionem intuitigam vocari ex eo
quod atcingat exiftentiam obiedti, qaz (vt dixi) co-
gnofci poteft abftractiue; dicitut enim i:mutgm,qm'.l
fit per [peciem propriam. Efto igitur cpgzlolci poliit
quidditzziué attributum , quin cognolcatur actualis
cius exiftentia,nego tamen illud polle cognofci quid-
ditatiué,quin cognofcatar incuiriui_’, quia non porelt
cogme[;:j quiddiratiné,quin cognolcatur per {peciem
propriam,vt oﬁundi‘.

Ad fecundam Refp. creaturam effentialicer pende-
re 2 tribus Perfonis prove funt vnum in effentia; non
autem provt diftinguuncar proprieraribus : eft autem
magnim dilcrimen incer Sp;r.‘i:m& % Creaturas;nam
Spiritus Sanctus ita procedir a Patre & Filio , vt Pa-
ternitas & Filiatio conftituant formalicer principium
productinum Spiritas Sancti,alioqui Spiratio P:tiﬁ'u;z
10 diftingueretur realiter a Paternivate, & Filiatione,
cum in diuinis non poiﬁt effe diftinctio , nifi vbi eft
oppofitio,non eft aurem oppefitio nifivbieft pl‘m_[u—
¢tio,fi ergo Paternitas, & Filiationon producunt (pi-
rationem pafliuam , certe ab ea non diftinguuntur.
Quomodo autem hinc non {equatur quod Parer &
Filius {int duplex principium {piratinum,alias dickum
eft : At verd creaturz non exigunt formalicer rres
perlonas ; fi enim per impoflibile omnipotentia exi-
fterer in vnico fuppofito codem modo producerec
creaturas,nam omnipotentia per creaturas cognolci-
tur vt exiftens in aliquo ﬁlppt‘;ﬁto,n@ autem exiftens
in tribus {uppofitis. Ex quo ctiam foluitur id quod
foler obijci actiones effe fuppofitorum , arque aded
OmniPO[c‘nli;uu per e pcndcrc a tribus {ubftant iS5
quia non eft maior ratio cor ab vna porilis pendeat
quim ab alia. Refp. enim omniporentiam pendere
formaliter in operando ab aliqua fubftantia , hac ni-
mirum velilla non antem abvna potius qguamalia :
ideoque cogniti operatione omnipotentiz, non co-
gnofcitur ftacim criplex fubfiftenria. Patet autem
quid hic fignificer nomen (dependeritiz, )

Ad rterciam RC[P‘ Angclum quando Cogsm'{cit
Deum ex creaturis,ynico aétn Cognufcm*c yeramque,
Neque verd tunc cognitio creatare caufat cogy
nem Deieflicienter.led tantum ereatura coghita eo-
dem actu cft obie¢tum formale huius cognitionis,
ficur quando reuclatio cft caufa credendi articulum
teuclatum , & quande Deus eft caufa cognofCendi
creaturas.

Difp.]. De Angelis. QuaftlLSe&1V.

SE TSIV,

De aclu inteilectus Angelici. 8. Thomas,
ectis qua cognofcit Angelus, {equi-

<8
Q54 §o-
Xplicatis
! ..tLu;Ltu:a ple intelligendi,fen modus,quo intelli-

git illa omnia. Vbi preter ea qua Angelice intelle-
¢tioni,& human® communia (unc,video P“C'Pli"- elle
pofle quinque qua de Angelo quari poflint. Primum
eft , diftinétio intellectionis Angelice a fubftantia
ipfius Angeli, fiue virum Angclué fit {ua intelle&tio,
vel etiam verum £t poflibilis aliqua creatura quz in-
telligat adtu per {uam fubftantiam. Secundd, intelfe-
¢tionis huius Angelice perpetuiras,& neceffitas : id
eft, virum intelligat femper omnia que poteft co-
gnofcere vel faltemaliqua , & per quid determinerur
ad cognofcendum vnum potitis quam aliud. Tertid,
intellectionis huius ﬁmplicims, fiue , verum Angelus
incelligenido componar & difcurrar, Quartd , perfe-
¢tio exrenfina , fen quam mulra cognofcar fimul.
Quinto, perfedtio intenfiua, fiue , verum Angelus
comprehenfiué cognofcat omnia.

5§ L
Diftinitio intelleitionis Angelice & [ubffantia
ipfius Angeli, fine vevum Angelus fit foa in-
rellectin. S. Thom.q.54. a.1.& 2.

1

Al ud

D eft, verum ackualis intelleGtio ; & volitio etiam

iplius Angeli non ficaliquid diftinGtum ab ipfa {ub-
ftantia Angeli {ed fit illa eadem entiras fubftancialis
Angeli,prout terminata ad hoc velillud ebiectum,&
connorans illud de nouo , ficur fzpils diGtum eft,
quod intellectio & volitio Dei non funt aliquid fu-
peradditum & diftinébum entiratiué Deo ; fed 1p1;1
1_!;‘- as prour terminata ad cbiecta quz L‘ugnoitir,
vel amat,

Ratio autem dubitandi cft; quia nulla ratio poreft

1 plicet {ubftantia creata
que fit (ua intellectio, & volitio , ita ve nihil perin-
tellectionem , & volitionem fuperaddatur fubftantiz
nifi terminatio & connotatio obiedti; né enim olten-
ditar hoc ita proprium efle Deiy ve nulli creature
conuenite l'-(sﬁi[: nam inde non feqm‘rcrur q;md
creatura illa elfee fa adualis exiftentia, neque quod
effer immurabilis , neque quod efler infinita ; nam
adtio eft effentialiter actus,neque tamen eflentialicer
exiftit,immutabilitas huias fubftanciz non {equitur,
quia poflet non exiftere , imo poller de nouo termi-
nari ad obiecta que pritlis non connotabar. Denique
nullo argumento demonftratur infinitam efle fub-
ftantiaim, quia eft fua intellectio, & per fe ipfam ter-
minarur ad obiecta, non autem per aliquid fuper-
additum.

Dico primd , intelleGionem Angeli effe aliquid
diftin&tum realicer i ﬂ]b[l:mrialpﬁus Angeli;imd im-
plicare vt aliqua fubftantia ereabilis , fic fua intelle-
¢tio ;aur volitio adtualis, itadocer §. Thom. hic, &
communiter Theologi omnes cum eo, contra Com-
mentatorem 12. mc‘r‘nph. ad textum g7, cui ex parte
confentit Durandus {entiens cognitionem Angelide
{e ipf}_} effe fubftantiam ipﬁus Aneeli.

eficaciter oftendere quod i

Conclnfio
bimembris

Primbd ergo , ita tradunt cxprcl&é plLu'imi Patres, Angeli ez

Dionylf. lib.de ceeleft.Hierar.cap. 1. diftinguitin fu-
premis fubltantiis fibffantiam, virturem , & operatio-
wemsidem haber Anfel. 1. de cafu diaboli ¢. 8. vbi ne-
gat voluntatem Augdi,idCﬂ',:iusvoﬁtimlcm actuale

f ipfius fubftantiam : & lib. de concordia gratie,
-rratis diftinguit voluntatem inftrumencum, &
voluntarem vlum: id eft potentiam, & actum,S.Leo
epift.g1.cap. 5. folius Dei proprium effe docer, vt [t

Sfoa

iftentes.




Angeli
etiam
PG]ﬁbﬂCSA

Propatio-
nes minus
efficaces.

“De peri%&ione naturali Angelorum.

fua fapientia 5 quia wnllises. participarionis indigns eff.
Deinde facilis ratio cft quantam ipectat ad Angelos
actu exiftentes : nam inrellectio Angeli poreft efle
fupernaturalisy & erronea atque adeo mala, quod eft
multd verius de operatione voluntatis , fed Angelica
{ubftantia neque {fupernaturalis eft , neque mala ;
Deus enim non creat malum,ergo Angelica {ubftan-
tia non eft {ua intellectio.

Secundo tamen difficillima eft ratio , quz prober
implicare {ubftantiam quz fic {ua operatio, & mute-
tur duntaxat per terminationem ad obieéta. Prabat
id variis rationibus §. Tom, art. 1. quas meritd diffi-
ciles eile fatengus Suar. lib. 2. c. 1. Valent. g.5. p.4.
quia (inquit) impoflibile eft vraliquid quod non cit
altus purus , fic {ua actualitas, {iautem elfet {uamet
altio , cifet fua ackualitas, actio enim cft aétualitas
virtutis,(icut efle eft actualitas eflentiz.Hec inquam
ratio difficilis eft, quia iplamet actio ellentialicer
adtio eft, & ramennon eft {uaactualitas ,id eft , fua
esiftentia, quia polfcr non exiftere. Cum ergo dici-
tur actio eft adtualitas virtutis, fi nomine (actualita-
tis) intelligatur exiftentia, negari debet, G iutclliga-
tar adtuale illius exercicium deber concedi : {ed inde
non fequitur quod vircus fit fua exiftentia , quod in-
tendebatur in argumento. Addit S. Doé&or effeim-
poflibile, vt creata intelledtio fic fubfiftens , quiain-
telligere fubfiftens efle non poteft nifi ynum , ficut
abftractum fubfiftens effe non poteft nifi ynum ; di-
{pariras tamen cft-inter intelligere fubfiftens , & ab-
firactum (ubfiftens ; abftra&tum enim {ubfiftens eft
ipﬁlm effe, atque aded eft primum, 8 infinitum efle,
quod neceffarid vnicum eft: intelligere autem fub-
{iftens non neceflario eft rorum efle : vel cerre hoc
non oftendicur.

Deinde ratio Scotiin 4.d. 1. 9. 1. quam approbat
Suares dilp. 3 5. metaph. (ect.4. non videtur efficax,
quia inquit, Angelus plurima de nouo intelligic, &
non eft femper in actu fecundo intelligendi omnia,
qua poteft intelligege : fi antem effetfua intelleGio,
nihil de nouo intelligeret,quia eius fubftantia femper
eadem manet, Eodem pertinet ratio quam haber Ar-
rubal in notis huius Articuli, quia femper Angelus
intciligcrct omnia que poteft intelligere,atque {fem-
per cogmolt‘crct mhnita.

Sed hoc argumento non infringitur ratio eorum,
qui. dicerent intellectionem Angeli cffe ipfam fub-
frantiam Angeli, prout vari¢ terminatam ad obiecta,
qualem certum elt cffe cognitionem diuinam , ficut
ergo.Deus non femper cognofcit omnia qua poreft
cog-.m('cere,mquc vule omnia,qua velle poreft, imd
multa denouo cognofcit exiftentia eo iplo,quad va-
rié terminatur ad obiecta probandum reftac , quare
Angelus non pollit cognolcere aliguid de nouo, co
ipfo quod rerminaretur denouo ad obiectd , ad quod
prius non terminabatur.Preterea non yidetur effica-
ciot fecentiorum argumentatio,ex eo quod creatura,
ficut non poteft effe fuus finis , fic neque poreft elle
affequutio {ui finis , finis enim eft id cuins gratia fic
aliquid , fed fi creatura cffer {la operatio ; creatura
elfet affequutio {ui finis,crgo creatura non poteft {2
operatio. Refponderi poteft nullam quidem creatu-
ramelle pofle funm finem , fed non implicare ye fit
alfequutio {ui finis, nametiam operatio iplaeft affe-
quutio {ui finis. Cum ergodicitur finem cife id cuius
gratia fic aliquid,illud (fir) ﬁgniﬁcat actionem tranf~
euntem , vel laté admodum fumitur.

Deniqueargumentahtur etiam alij parum efhicaci-
ter ex libertate voluneatis; fi enim Angelus eflec fua
volitio,non poflct velle,vel nolle, quia libereas efie
non poteft fine poteftate. variandi in {e propofitio-
nem obiedti. Hac enim: noua propofitio non fit per

Tom. L

237

folam terminationem extrinfecam, -;;lioqui obicdtum
deberet ignorari,quia deberet ceffare terminatio po-
tentiz ad obicctum. Sed hoc etiam fuftineri difficile
poteft,quia polfer Angelus velle, vel nolle fine nouo
attu per {olam connotarionem nouam obiecti : pro-
pofitio autem noua obiedti indifferentis neceflaria
non eft ad nonum actum voluncatis,quia eadem ftan-
te propofitione obiecti poffum velle,vel nolle.

Vides igirur difficiles cife rationes illas omnes do-
nec oftendatur vim illam connotandi obieéta fine
vlla {ui mutacione ntrinfeca , oriri ex infinitate na-
ture quod fic demonftrari poteft : omnis cogpirio
finita {pecificatur neceflario ab obieétis, & ad illa re-
fertur tranfcendéraliter;cognitio enim dinina ex fola
infinitate habet, quod ad obiecta folim terminerur,
non autem [pecificetur , ergo implicat vt cognitio
finita perfeneret cadem fecundum entitatem quin
pesfenerer eadem fecundum terminationem ad ob-
iecta. Sed fi operatio Angelica effet cius fubftantia

: e i

mutaretur eius terminatio Immutata entitate , €rgo
implicat yt operatio Angelica fic ipfa eius fubftantia.
Deinde ideo tanttim Deus poteft fine intrinfeca mu-
tatione velle ,ac nolle , quia eius actus neceflaris
zquiualer omni actui,alioqui non poflet elle volirio,
& nolitio : amor,& odium. Sed prupter infinitatem
nature haber Deus,quod actus ipfius zquivaleat om-
ni actui , ergo ex {ola infinitate naturz haber Deus
quod fine {ui muratione incrinfeca pofli velle, ac
nolle per folam rerminationem ad obicéta, Ergo im-
plicat ve creatuta finita fine {ui mutatione velit, ac
nolit per folam rerminationem ad obiecta. Praterea
poteft Angelus cognofcere obicétum,aliquando per-
tectits ; aliquando minus pﬂ'fﬁ‘&% » codem prorfus
manente obiccto illa noua perfeétio pon eft inob-
iecto, neque in {ubftantia ipfius Angcli, ergoeft in
actione ipfius Angeli.

Alrera eriam ratio videtur optima quz petitur ex
peccabilitate creatura ; i enim implicat creatura
impeccabilis , implicat creatura qua fit {ua operatio,
fed implicatcreatura qua fic inpeccabilis , ergoim-
plicat creatara qua fic {ua operatio. Probatur maior
quia illa creatura eft impeccabilis , quz non poteft
deficere a regula recte rationis,fed creatura quz effec
{fua cognitio & fua volitio non poffer deficere 4 re-
gula,nam yolitio identificaretur cum cognitione que
regula eft,atque aded non pofler abilla deficeresergo
effer impeccabilis.

Vlitima etiam ratio peti poteft,ex cognitione refle-
xa ,que (vt fzpe dixi) non poteft in creaturis eadem
efle cum cognitione directa, quia nulla cognitio
creata poteft {e iP(am cagno['ccre > ErZ0 implicar vt
creatura {ic {ua cognitio,cum Cognitio decrera,& re-
flexa non poffint identifitari,

Ex his ad rationem dubitandi nihil fupereft quod
necefle fit dicere ; conftat enim quod {olius Dei pro-
priwn fit habere cognitionemm , & volitionem immu-~
tabiles entitatiué mutabiles foldm terminatiug.

§. IL

Cognitionis Angelice perpetnitas,Gr determi=
#natio. S, Thom. q. 5 8.a.1.

Ixi cognitionem Angeli effe operationem enti-

tatiué diftinftam 2 [ubftantia ipfius Angeli,
nunc inquirimus, vrrom Angelus ceffare poflit 2 co-
gnitione,, ac plene oriari: an verd necelie ficveadtu
femper cognoftat omnia obieéta fua quz poteftco-
giofcere,auc faltem, virum necefle At Ve femper co-
gnofcar aliqua.

Gg 3 Ratio

Ratie pro=
babiiior.

Secunda
ratio.

Tertia
ratio.




Secunda
dubitatio.

Allerrio
{ecunda.

Secunda
pars,

Tertia
Pais.

Angelus  non

Rario dubitandi’ ptimo cft', quia'fi 10]
P(.ﬂ'c?‘t ceflare ob omni cogitatione collectine’, ful=
pencendo fuasomnes CU&,’)EEJ[.OH]]CSM-I ex eo tantlim
probatur , quia volunras non poteft iinperare illam
{¢d hc racio nulla eft

cellfacionem ab omni acku :
quia licét voluntas non poflit imperare illain ¢
tionem pro €o inftanti quo cf‘t_ > poteft 1:\4-_‘.1—:‘“..1}.1_\131
imperare pro inft;mr:z lu-quenu,lln quo propeer inpe-
rinm Pl’&‘[[‘dcns, cellabit cum actus vnlunmtls? tum
ipi‘:; ¢riam Cogitatio, quod etiam in nnb_'.s contingit,
nam vt aliquid actu ﬁt,l}up& requirit ye in ﬂ;.ulm pra-
cedenti aliquid fuerit,v.g.ybicatio (B )exigit veim-
mediaceé fueric vbicatio (A) & lzpe cum reciras
plalmum aliquem, fecundus verfus non occl.}rri{ mé-
moriz nifi primum immediate ante prius recicaueris:
ergo actus intellectus Ar.gch}i exigere poteft,yt prius
non fuerit actus voluntatis fufpendens.

Secundd,fi Angelus non fempet cognofcit feipfitm
& fuas omnes {pecies,non poterit viquam determi-
nare {e ad cognoib{‘ndum illud obie_&un?, quod A&L}
non Ccs:_;nol'rir 5 QUi VE Angelus velic primd cognoi-
cere illud obie¢tum , debet aétu illud cognolcere;
voluntas enim non fertur in incognitum : ergo an-
tequam Angelus fe dererminet ad illud o'_bic&.um
cognolcendum; iaim erit determinatus quod implicat
ve eft per fc notum. _ s

Dico fecundb, Angelum neque neceflario :Eogjmoi‘—
cere femper omnia obie@d fua , neque pofle il;.1 fi-
wul cognolcere : solle autem ceflare a cognitione
eniufliber obiedi fui diftributiud,non poflé ceffare ab
omni cognitione colleéting,

Prima pars B Cg;{nﬁi(lll(_]d poffi Angelus cognof~
cere {imul omnia obiecta luanegacur a2 Durando, Au-
reolo , & Gregotio : Probatur autem argumento flz-
pé repctito,quinmm potci‘c r“_mgcius c%nofgcxc {fuas
vel enim cognoicerct illas per

am cella=

omnes cognitiones ; :
ynicam Cogui:iuncm,&: fic C()g’nitio le jpmm cogno-
{ceret ; quod implicat (vt oftendi ) vel per plures &
fic haberet neceflario infinitas reflexiones diftinctas
realiter,quod virumque implicat. =ea :

Aliter video ab alijs probari quod nﬂcrul,clui:t in=
quiunt infinitas neceffario elfet actus qui artingeret
infinita. Hoc autem argumentum eft calculatorium
{zpé reiectum. Deinde inguiunt obicé\%a, que poteft
Angelus cognofcere funt infinita folim {yncatego-
reinatice + infinitum autem fyncaregorematicum elt
illud in quo non {unt tot; quin plura. Sed fimiliat-
gumento probarerur , quod neque Deus cognofcere
omnia illa poffet ; femper enim non [u}xt tot , quin
plura.Traque ficillud debet intclligi,quod_nan pomr
infinitum huinfmodi torum fimul pro_ducn 5 quamiis
fine dubio poflit totum firnul cognoic%.

Sccunda pars, afferens Angelum ceffare pofledco-
gnitione qualibet obieéti {ui diﬁ:ributhié, id e%t‘ ab
hac,ab illa , &¢c. Negatur 4 Suare , Valque, ':lli}[que
pluribus, qui putant Angelum nunquam polle ceffa-
re a cognitione {ui ipfius. Sed mihi fané non apparet
ratio, quate Angcius magis Pofﬁt cefare a cognirio-
ne aliorum obiectorum,quam a cugnitione {ui ip[ius;
fi enim id efficic prafentia, certé cognofcere debet
omnia,quornm habet lpccia.*s,n_nm illa prafentia funt
per vicarias {pecies , i ergo nihil cogir Angelum ad
cogi: ndi obie¢tum vllum determinatum, certe dici
deber quod ille ceffare poteft 2 cognitiornie {ui ipfius.

Tertia pars,negans poffe Angelum ceflare ab om-
fii cognitione collectiue , ac quafi dormi‘re.Com_mu-
miselt, & ramen meritd cam afferic Vafques dithcile
probari.Ratio tamen Suaris ci’r‘fcgix viderur,quia non
poteft Angclm ceflare neceflarid, ab ofmni cognitio~
ne neque Libere,ergo nulle modo poteft. Probo non
pollenecelfarid quia nulla excogitabilis eft canfana-
tutalis que fubtcahat Angelo fpecies omnes & om-

:8 Difp.]. De Angelis. QuattIL Sea 1V.

nia obieéta : probo non poHL‘ libere , quiavt Anges
lis libere fulpendar actmin intelle@us , deber habere
aétum ' voluntatis’; fed adtus volunratis nunquam eft
fine activaliquoinellédtus , ergo nunquam Angelus
{ifpendere poreft adtum inc llectus; quinhabearalis
go nunquam poteft fu-
,{Pc“dm-c omnem aétum intellectus 3 dum enimya-=
let fufpendere cogitabir fine dubio aliquam fufpen-
fionem, & fie aliquid cogirabit.

Dico tc-r[ib,;-\ngc]m non poruﬁ' {e liberé derermi-
nare ad Prim.tm viiam cozmnioncm, fedad camde=
terminatur vel ab ebiedto pm.[l'ntc, vel'da Deo folo ;
poreft autem liberé ¢ applicare ad nouam aliquam
Cognitioncm,pm C{Jg[liliunfl'n aliam nouvam cumhac
pofteriore connexam.

Prima pars , de ptima cognitione quz feilicer non

quem actuin intelledtus : erg

Alletio
Certiay

Ptima

éxcitatur ab alia vlla cognitione connexa , videtuy PAt:

manifefta , quia cum liberras fapponat cogaitionem;
implicat omnino;, vt ad primam cognitionem Ange-
lus liberé fc applicet.

Secunda pars,de cognitione qua prima non eftyfed

Secunda

priorem aliam fupponit, explicari deber magis quam P

Pmb;u‘i. Dico eniin, Al‘.gchim non poﬂ‘c fe determi-
nate ad cognitionem Petri v. gr. nifi prits habuerit
cognitionem obieéti alicnius connexi cum Petro : fi
dutem prius cogitet naturam humanam v.gr. facilé
poterit fe deretminare ad cognitionem cuiufcunque
indiuidui nature humana.Si pritis cognofcat fe ipfum
& aliquas fuas {pecies facilé fe determinabir ad co-
gnitionem obicéti per illas reprafentati ; Angelus
cnim non poteft (vt dixi ) ceffare ab emni cognitio-
ne collecting ; fed femper cognofeit aliquid : fed per
priorem cognitionem,liberé poteft voluntas excirare
fecundam : nam etiam hoc in nobis fufficit ; ergo po=
teft Angelus liberé {e ipfinu decerminare ad aliquam
obiedi cognitionem, & itafuas excirare fpecies.Non
eft ergo necefle primd dicere , cumn Gregorio quod
Angelus fine cognitione poteft fe dererminare per
aétum voluntatis , quafi verd valuntas ferri pofficin
aliquid incognitumi.

lam Angeli effe non polle nifi 2 Deo folo ; quod im-
pugnat optimé Suarez, quia ita fequeretnr Angelum
16 pofle vnquam habere liberum exercicium fuarum
cogitationum, nam ybi determinaretur 2 Deo adali-
quid cogitandumscogitaret etiam neceflariv; illa om=
niaquiz habent cum illo connexionem: Deinde fe-
quercrur nunguam efle in Angelo inconfiderationem
imd & cogitationem i Deo immiflam, nunquam An-
geltls Po[li:: IL’PCHL‘IC 5 (iuis. nen Porcﬂ rcpcllcrc co=
gitationem vham nifi affumendo aliam,fed ex Vafque
non poteft affumere alteram liberé,ergo neque aliam
repellere. Denique fequeretur demonem decerminari
4 Deo ad omnes blafphemias quas cogitar.

Tertio , Suares vt explicer dererminationem An-
geliad aliquid cogitandum, exiftimat effe necefle, vt
ille fe ipfum femper cognoftat, & fpecies fuas om-
nes ; fic enim cognofcendo omnes (uas {pecies poteft
fe determinare ad diftinétam cognitionem obiecti per
illas 1':.’}31'3‘.'1}_‘1”.71[1_ Sed hoc eriam eft difficile , quia
oftendi non elle recefle, vt femper Angelus cognol-
cat fe ipfum,quod ¢riam non‘eft necelle ve cognolcac
fizas omnes fpecies : fiautem cognofcie {uas omnes
fpecies diftincte ,'certe cogrofeic obiecta fua-omnia,
quod tatrien negaru a Suare.

Itaque planior videtur , & facilior folutio quam
propolui : nimirum quod cum Angelus neeellarid
{emper aliquid cognofcat, adillafolirm libere cog-
nolcenda determinare poﬂir {eipfum , quz aliquam
connexionem habent cum preuia cognitione : noa
poifer autem ad alia fe deccyminare.

Ad primam Refp. {atis oftenfum effe,quod volun-
tas

: ! S .. RatioVal
Secundd exiftimac Valques , determinationem il ques.

Ratio

Suaris.

Solutio

Erimx du-

itasionis.




Solutio
fecunda.

Senfus
qualtio-
nis.

Duplex
dubirazio,

col‘lcluﬁo
Bii‘hum_
bris,

In quibug
non difs
currar An-
gelus,

De perfeGtione naturali Angelorum. 239

tas non Potcl‘t IEl!';:an{CfC omnem cogitationem ; nec
enim poteft illam {ufpendere guando eft , neque
quando non eft ; nam \:01LiIl§.‘J.S L}ll“l.['ldo‘ non eft non
poteft facere, id quod facere non poft:'ft‘,qu;mdo eft:
fed voluntas quando eft non poteft {ufpendere om-
nem acum intelleétus , ergo neque illum poteft 1'1‘1—
i‘lacudcrc quando non eft. Deinde nego verum efle,
quod in nobis ;\liquidlpoﬁiz facere quando non eft,
id qund non potuerit facere quando erat ; nam quan-
diu vigilamus nunquam fufpendere liberé poffumus
omnem cogitationem. Vbicatio (B) nunquam exl~
git vt prits fuerit vbicatio ( A ) i quando autemnon
tecordamur verficulialicuins,nifi prits recitauerimus
Prxu‘t’dt‘ntcu‘l , id non oritur cx eo quod precedens
verficulus quando non eft reuocet in memoriam »
precedentem verficulum fed quia fpecies ynius cft
iunéta cum {'Pccic alterius , quenon poteft excitari
fine altera.

Ad fecundam fatis often{iim videtur, quomodo
voluntas quianon ferturin incognitum, non poteft
determinare intelletum ad cogitarionem omnino
primam:ad fecundam autem cognitionem facilé po-
teft fe determinare per priorem cum illa connexam,
& in qua continetur aliquo modo confuse.

L Bk

Cognitionts Angelice [implicitas , f[ine Virnm
Aﬂgefm a'%ztn'zt. AI‘E.; 8 4.

On guaro , virum Angelus plures cognitiones

habeat diftinétas , quod eft per fe notum , fed,
vtrum plures ille cognitiones , quas habet Angelus,
faciant aliquando compofitionem, & coalefcant in
yimam : nam in nobis fecunda & tertia operario {ine
dubio fint operationes compofite ; nam in fecunda
operatione {emper duplex et apprehenfio, fubiedti
nimirum.& prazdicati,dcindc tertia; qua vel coniun-
git pradicatum cum fubiedto , vel illa dinidie. I ter-
tia operatione qua dicitur difcurfus;requiruntur ne-
ceffario actus diftincti , quornim vnus cauferalium ;
eit enim progreflus ab aliquo noto ad aliquid ig-
notum.

Difficuleas igitur eft, viram Angeli omnia vnico
intuitu cognolt;mt fine compofitioné , vel difcarfi,
aded vt vnico aétu cognofcant fubietum, 8 propric-
tates,caufam & cffectus,n proprictates ex fubiecto,
neque caufam ex effectibus,{ed proprietates in {ubie-
&o, & effedtumin caufa.

Ratio dubitandi effe poteft primo , quia fi neges
Angclos difcurrere , ided tantimid negas , quia co-
gnofccndo intuitiug obieéta non egent difcarfu, qui
eft progreflus ad aliquid ignotum , fed hzcratio non
videtur bona , quia nos etiam fa:pc‘: difcarrimus in
his que funt nobis cognita intuitiué;nam dico v. gr.
lucidum cffe {olem, & hae propofitio mea compo-
fitio eft.

Secundbd , i velis illos difcurrere, obftare videtur,
quia hinc{equitur Angelum nonelle minus rationa-
lein quim hominem,arque ita propria hominis diffe-
tentianon erit, quod fit rationalis.

Dico quarto, Angelus neque componit, neque di-
feurrit in his qua cognoftit euidenter ¢ in ijs aurem
qua cognofcit ineuidenter componit, & difcurrit.
Ita cenfent nunc recentiores omnes COMMUNIGS 5
Contra Scotum , qui vult Angelum circa omnia di-
fcurrere , S. autem Thomias negat Angelum vnquam
polle difcurrere. :

Prima pars optimé probatur rationibus S. Thoma,
quia quoties intelledtus cognofcic vnico aétu effe-
&tum in caufis , proprietates ineffentia , & penetrat
totam naturam {ubiedti,non elicic mulrosadtus,quo-
tumvnus vel caufet alcerum , vel prafupponatur ab

aitero, quod eft neceffarium ad compofitionem , &
difcurfum , fed quando Angelus enidenter , & intui-
tiue a.li‘qmd Cog11oibit » vnico actu penecrat ea que
cognolcit neque progreditut a2 noto ad f311L1[u\1] A
quia vbi amnia emrdenter cognofcuntur, nihil eft in-
euidens & ignotum.

Secunda pars etiam manifefta videtur , quia circa
res fhpmlmmmics s citca futura contingentia , circa
{ecreta cordinm , Angelus plurima ignorat, ergo in
illis poreft componere & difcurrere , probo confe-
quentiam, quia tunc eft compofitio quando duz ap~
prehenfiones Pr:eceduut indicium : tunc eft difcurfus,
quando ex noto peruenitur ad ignotum , {ed circaca
qua Angelus coguofcit ineuidenter , progredi poteft
a notis ad ignota ; coniicit eniim de futuris, & de fe-
cretis cordium de Chrilte multa fine dubio difeur-
rens cogmbat Dzmon,cum ex eius miraculis perue-
nice veller ad cognitionem diuinitatis eius.

Ad primam Refp. cognitiones omnes noftras in-
tuitinas effe admodum imperfectas , quia pendenta
{enfu , ided veimur inillis difcurfu 8 compofitione :
in Angclis autem nego id reperiri, fiue Cognofc;mt
obieéta immediare,ac intuitiué, fiue cognolcant me-
diare folim & abfractiué,nam v.g.eclyplim folis fu-
turam fine vllo cognofcere pollunt difcurfu, cogno=
feunt enim illam inipfo motu folis.

Ad fecundam Refp.difcurfinum quod eft differen-
tia hominis fignificare difearfiuum dependenter 3
lenmllmrc,non autem difcurfiuum fimpliciter.

§ <IN

Cognitionts Angelice perfectio tum extenfing,
1 intenfina.

D eft, verum Angelus cognofcere poffic fimul plu-

ra obicta per vium adtum,vel criam plura per plu-
res actus fimul , que vocatur perfedtio extenfiua co-
gnitionis Angelicze. Deinde vtrum Angeius‘quiddi‘
tatiug,ac comprehenfing cognofcat obicéta fua, nam
hec eft huius cognitionis perfectio intenfina. Voca-
bain autem cognitionem quidditativam ; in quadi-
fhinéke cognolcirur rei alicuius quiddiras, & proprius
eius conceprus : cognitionem Cumprchenlhl‘mu, in
qua nihil eft in obiecto quod lateat cognolcentem
inqua {cilicet obie@um cognofcirur quantum eft co-
anofcibile.Qui de re fuse alids dictum eft.Circa plu-
ralitatem illam obie¢torum que poflunt atcingt fi-
mul ab Angelo leuis difficuleas eft:circa cognitionem
comprehenfivam rerum inferioris ordinis.

Ratio dubitandi primo eft , quia {i Angelus (upe-
rior cognolcit comprehenfiue Angelum inferiorem,
& caufas omnes creatas , necefle eft vt cognolcat in-
finitos cim {pecie , tum numero differentes s imd fu-
tura omnia & pofibilia, quod probospoteft Angelus
naturaliter cognofcn*c obiecta omniaqua produci
poflant 2 Deo , per actus infinitos tim fpecie ciim
numero dif‘fcrcntcs,crgu quicunquc intellectum An=
geli comprehendit , debet cognoalcere infinitos actus
fpecie ac numero differentes,& omnia obieéta pofli-
bilia faltem indireéte , qui enim cognoftit cognitio-
nem, cognolcit criam omnia obiecta, ad qua termi-
naturilla cognitio.lmi) actus intelleétus, & volunta=
tis quos in @rernum habebit Angelus erunt infiniti:
calores quos fuccefliud ignis poteft producere, funt
infiniti : ergo quicanque comprehendit ig!lem: com-
prehendic infinicos calores , quia Cc?nitlo‘compn.?-
henfina deber atringere ronim quo conrinetur in
obicto comprehenio ; fed obicctum quod compre-
henditur continet effectus illos emnes , enamiccun-
dum indiniduationem:ergo illi omnes effectus etiam
fecundum indiuiduationem cognolci debent.

Secundb; fi ynus Angelus comprchendit yolunta-
tem

In quibuf-
dam Ange-
lus difcus-
rit,

Solutio
dubitatio-
num,

I\Iﬂlliplg;
quazftio.

Triplex
dubitatio.




Conclufio
Bimeme=
bris.

Angdﬁs
habet fi-
mul piu-
res actus
diftinétes.

Cognofltit
plura yoo

aftun

240 Difp. 1. De Angelis. Qu=tI.Se&,

tem alterius Angeli cognofcit omnes actus 1[]0;'1'05_,
quos de facto eliciturus eft : nam qui Cumprchcndlf
caulam cognolcit cos effectus quos illa productura
eft,& non eos tanclim quos poteft producere. 11'1‘-(:) i
comprehenderer Angelus creatam aliqguam canfam
cognofCeret ctiam omnes effectus tu}wr:mmr:d_cs_,
quos creatura per pore 1tiam obedientialem eft clici-

tura; veletiam potelt elicere.
Tertid, fi Michaél comprehendit Gabriclemn mani-
efté {equitur quod eadem. cognitio co-g,m_;[tit {e
ipfapi,nam Gabriél cogm{‘c'cnl'c poteftillam iu_i com-
prehenfionem , quam dicis efle in Michatle ; led Mi-
chael cognu[l:jt vni cognirlouc‘ omnes cognitiones
Gabriélis : ergo Michaél cognolcit vni illa cognitio-
nesfuam eammdem cognitionem.

Dico quinto,potelt fine dubio Angelus eodem tem-
pote cognofccrclphu‘:z obieéta Fcr actus diftinctos »
quod el cognolcere plura vr plura: & plura etiam
obiedta non {ubordinata cognofcere poteft vnico
actu indiuifibili, quod eft cognofcere plura per mo-
dum vnius.

Prima pars viderur negari :}\S.Thomn,quandﬂ plu-
ra obicéta non reprafentantur per candem {peciem.
Ratio tamen eft , quia in nobis tum {enfus,timintel-
leétus , poffint clicere plures ackus circa plura obic-
¢ ; fimul enim plures videmus colores, per actus fi-
1e dubio plures, cum formalia obicéta fint plura.
Limd quoties aliquid enunciamus,habernus actus plu-
res fimul , quia enungiatio Componitus €x pluribus
actibus. Addo autem contra Suarem quod quoties
Angelus o modo artendir ad plura , minus perfecte
attendic ad fingula , quam fi fingula tantam incelli-
geret toto adhibito conatu, quia finon intelligeret
nifi fingula , ille adtus effer ad=equatus toti virtuci
Angelice , quando autem elicit plures actus , illi
aétus finguli funt inadzquati vircuti Angelice , ergo
illi actus quando funt plures, imperfectiores {unt
quam fi eflent ol , quod in nobis eciam experimur,
qui quoties actendimus ad plura , minus perfecté at-
tendimus ad fingula propter finitatem potentiz.

Secundam partem de cognitione pl':.uium permo-
dumvnius video a multis ncgari,fﬂd immerito , quia
quoties intelleétus cognolcit fimilitudinem, vel difli-
militudinem obieétorum,identiratem;aut diftinétio-
nem, zqualitatem , aur in:x:qualimtem > ATtingit ne-
ceffarid plura vnico 2&tu , ergo eodem actu Angelus
attingere poteft plura.Probartus antecedens,quia pex
duos aétus diftinéos obieétorum diverforum, non
poteft ynum obieétum comparari cum altero, cum
actus comparativus effentialiter attingat duo extre-
ma, verbi gratia vt cognofcam duo effe fimilia, non
fufficic quod cognofcam illa duo que funt fimilia,
fed debeo cognofcere duo prove fimilia : duo actus
cognofcent duo quz {unt fimilia , fed non cognof-
cent illa prove fimilia , quod neceflarid exigit vnum
actum. Deinde {i l_pccics vna vniuerfalis poteft duo
reprefentare quare non id poterit facere vna {pecies
expreffa.

Neque obftat primo, quod vnius a&us voum dun-
taxat poteft effe obiectum formale : fi obiecta vero
di['}mmm non cenueniunt inyna ratione formali, ex-
go non poflunt cognefci vnico actu.

Refpondeo enim , illa plura obieéta quz vnico
attu cognofcuntur conuenire neceffario debere in
aliqua ratione formali , que fola fit obieGum for~
male illius actus , alioqui non poffént cognofci vii-
co actu, quia ex illis fieri non poteft ynum obicétum
adequatum.

Neque obitat fecundo , quod VRIUS MOtus ynicus
neceffario eft cerminus , vnius corporis vnica ﬁgum,
Ergo yuius cognitionis vnum eft obiedtum.

Refponds vnius motus plures cfle polle terminos

V.

inadzquatos,vnum adequatum. Figure diver(z non
folium multe funt , & diftinéta , fed edam fe mutud
excludunt , & inuicem repugnant quod non habent
Cognitiones.

Quam mulra veroilla fint , que Angel uspoteft
attingere fimul voico aétu,vel pluribus incertum eft.
Vulgd dici {oler,quod pateft vnico actuarcingere illa
omnia que reprafentantur per voam illaram {pecie-
rum quas habent,

Dico fexcd, Angelum quidditatiué cognofcere res
omnes ordinis naturalis : Angc}oa inferiores & om-
nia materialia cognofcere comprehenfiug, fuperiores
verd Angelos licet cognolcat quiddiratineé , non co-
glmﬁ:c‘rc tamen comprehenfiue.

Prima pars,de cognitione quidditatina rerum om-

propurias a Deo inditas , fed earum omnium rerum
qua funt ordinis naturalis dictum eft [pecies Angelo
efle 2 Deo inditas , ergo tes illas omnes Angelus co-
gnofcir quidditatiue.

Secunda pars , de cognitione comprehenfina om- Quidcon.
= preheng.

nium quz non funt illo {uperiora,probari folet, quia
{i obiecta illa non fint Angelo perfectiora nulla eft
ratio cur dicatur , quod Angelus non cognofcar illa,
quantum {unt Cognoi‘cibiliﬁ. tim intenfiué , tim ex-
tenfiué. Angelumautem fuperiorem ob contrariam
rationem non cognoicit comprehenfiué Angelus in-
ferior quia non cognoﬁ;ir cum quantum eft cognol-
cibilis ; Angelus enim inferior non poteft produce-
re cognitionem tam pcrf-c&a‘m > quam producere po-
reft {uperior;, fed Angelus fupenor eft cognolcibilis
per cognitionem pertectiflimam , quam ipfe poteft
producere , ergo _Angc[us inferior non poteft cogno-
{cere Angelum fuperiorem quantum eft cognofci-
bilis.

Ad primam Refp.illis omnibus recté probari quod
Angelus non haber cognirionem co mprehenfizam
perfectifimam r‘u':-;%clul'uminfmrioi‘um , & caufarum
etiam naturalinm. Duplex enim ( ve alias fepe dixi )
eft rei alicuius comprehenfio.Prima perfectiffima eft,
& frictiffima , qua cognefcuntur omnes effectus,
quos producere poreft aliqua caufa, & quos produ-
cet tium. per potentiam naturalem, tum per obedien-
tialem, & hoc modo cercum eit, quod Angelus non
poteft 50111131.":11;':!1:!01'(' res ordinis inferioris : altera
eft Compi‘chcllﬁo valgaris , & minus rigorofa, qui
cognoibunmr effectus omnes numero diftinéti quos
fecundum potentiam naturalem caufa producere po-
telt fimul, & adzquaré & effectus etiam {pecie diftin-
¢&i, quiaddunt caufz perfetionem aliquam nouam
verbi gratia vt penetsetur ignis comprehenfiug, non
eft opus vt cognofcantur ompes calores numero di-
{tinéti ques fucceffiuc producere poteft , neque om-
nes effectus quos obedientialiter p oteft facere : fed
{atis eft quod Po[i;t calefacere , illuminare , &c. Et
quot calores produccre poflic fimul ; nam illa no-
uam quandam dc-ﬁgnant perfedtionem intrinfecam
in obiecto cognito.

Vnde ad argumentum negatur, eum qui compre-
hendit intelleCtum Angeli debere cognofcere diftin-
ke omnes cogniriones quas Angelus ille vel produ-
cere poreft, vel eft producturus, quia fcilicer intelle-
¢tus Angelicus non continet adequare illas cogni-
tiones fed inadzquateé tantim, cum ad cognitionen,
concuslus exigatur obieéti, faltem per vicariam {pe-
ciem : Dixi autem quod ad vulgarem comprehenfio-
nem non exigitur cognitio effetunm omnium qui
continentur in caufa folum inadequace.

Inftabis , hinc fequi quod nullus effectus in caufa Inflantt

creata cognofci poteft , quia non poreft {ola caufa
creata effeéhum vilum producere fine caufa prima.
Imod

Vitimg
conclufjg,

Quid co.
: ali i t i 5 gno(cat
nium naturalium , euidens elt , quiailla cognolcun- quiddigs,

tur ab Angclo (luiddimriué quorum haber fpecics tiuc.

Solutio
primz dus
bitacionis




Loquut-
tur Angeli
mugud-

Loqui pof-
fune fimul
pluribus.

Quatyor
ad loqu u-
ticnem re-
quifita.

De perfe@ione naturali Angelorum.

Imb neque in caufa :'.'1'5‘1‘: CC‘-:T‘.(‘!(:_'_[‘LUII effectus illi,
ques non }J[Odlu_‘i[ 1.3!\; cumn cauia fecunda, quai illos
non continet adxquate. 5 :

Refp. falfam efle veramque illam fequelam , quia
caufa fecunda dicit ordinem dererminatum ad cau-
{am })Iilﬂ:ﬂh,ﬁ!}tﬁi};! non poteft ageresatque ita qui
penetrat :::m‘.mp fecun %.w.;.n cn‘gm?lcir ctiam effeétum,
Vi Producibiléa caufa prima & {ecunda. Incellectus
antem non dicit ordinem illum determinatum ad
{pecies finc quarum confortio nequit agere,ideo qui
comprehcndit intelleétum non cognoli‘i; diftincteé
omnes intelle@iones quas poteft habere,fed confuse
tantam,cognoicendo quod cognofcere poflitomnia.
Caufa verd increata continet ctiam adequate om-
nem effectum poflibilem , ideoque in ea fola cogno-
fci poteft quodlibet poffibile. Reliqua foluta tunt
cum cgi de comprehenfione Dei.

SEcT oV
De lognutione Angelorum. 5. Thom.q.107.

Ngelorum lingua intellettina eff , (inquit Theo-

phyl.) vis nimirum illa qua fibi mutuo Angeli
rerum diuinarum intelleCtum, & diuinas cogitario-
nes ateribuunt - ided intellectioni Angelice loquu-
tionem commaode fitbneétere {olent Theologi, & fa-
tentur infolutam adhuc manfilfe difficuleatem de
hoc lingnarum commercio inter Angelos,qui lingua
& ore carent ; eft enim difficillimum dicere, quid
faciat Angelus loquens quando alium Angelum ex-
citat ad audiendum, & quando in eo caufat cogmi-
tionem fecreti {ui. Quam certé difficultatem video
pendere totam ex dictis de caufa productiua {pe-
cierum Angelicarum.

Cerrum igitur primo fi,Angelos polle inter f¢ lo-
qui& manifeftare inuicem fecrera, nam hoc ex {eri-
pruris cuidens eft,v,g. c.7. Apocal. clamat vnus An-
gelusad alios,nelite nocere terre ¢ mari,&e. & incp,
canonica S. lude Adichae!l Angelus cam Diabolo di-

JSprear. Alia plura loca proferri polfent : Ratio autem

cuidenseft , quia inter creaturas rationales narurale
omnino eft,vt fecretas cogitationes yna alteri mani-
fefter : & hoc politica cnam focietas neceffario re-
quirit;quam reperii certum 6ft inter Angelos.

Certum eft {ecandd , pofle voum Angelum loqui
fimul pluribus,& ab iis etiam audiri, quia nos etiam
Poifumu.s. Deinde polle vioum Angelum loqui aleri
{ecrero, ita vrabalio etiam prn:[i:ntc non audiatur ;
effet enim maxima imperfectio fi Gabriel non pollet
pandere vni {ecrecum ﬁlmu,quin omnibus illud pan-
deret; fed neque dubitari poteft , quin vnus Angelus
loqui poflic alteri Angelo diftanti, & quin Angelus
inferior loqui poffit Angelo fupcriori, nam hzc om-
nia neceffaria funt ad focictatem politicam , & cum
inter homines etiam jpi'os rcpcri:mmr,multb magis
necefle cft vr inter Angclns non defint.

Cerrum cft rertio , loquutionem Angeli nihil effe
aliud, quam actum quo alceri declarat, id quod ipfe
vultaut cogitar. Verbum enim externum , vtex lo-
gica ipfa conftar, ﬁgniﬁcar femper verbum internum
mentis,& obiedtum excernum, qund perconceprum
mentis reprafentarur. Iraque vt vous Angelus alteri
I{)quatur,neceﬂﬂrmfum quatuor. Primum eftactus
internus Angeli loguentis manifeftandus Angelo au-
dienti. Secundum et voluntas illum manifeftandi.
Terrimn eft cognitio huius aétas elicitaab Angelo
audiente.Quartum eft medium qiio f’mgclus laqucns
de fadto ingenerat in Angclo audiente nouam illam
cognitionem : hoc enim eft neceflario aliquid no-
uum per (iuod excitatur Angelus audiens.

De hoc ergo medio tora eft huius difficultatis ob-
fearillima controuerfia,nam de illo tripliciter video
authores fentire primo aliqui cenfent illud effe ali-

Tom. I.

241

quid omnino exrrinfecum Angelo tim loquenti,tim
audienti , & hac vocant figna. Secundd alij volunt
illud effe aliquid intrinfecum foli Angelo loquenti,
& omnino extrinfecum audientl. Tertio malunt alij,
illud efle intrinfecum Angelo audienti productum
ab Angelo loquente. Qua: tia figillacim expenden-
da funt,ve tandem , quid videatut verifimilius expli-
cari poflit.
Virum loquutio Angelovum fiat per aliquid
extrinfecum Angelo tum loquenti,
: AL
tum audienti.

Rima ergo fententia docet Angelum non polle

loqui alteri, nifi formando aliquod fignum voci-
bus noftris haud abfimile, guo reprafentetur inftru-
mentaliter cogitatio {ecreta Angeli loquentis , qua
figna dupliciter folent defendi.

Primo enim Durand. Argentina , Egid. cum qui-
bus Arriaga eriam videtur fentire , dicunt figna hzc
corporea elfe,ac fenfibilia, vocibus noftris fimilia,
formata in aére,vel in altero corpore vicino : fiue
illz fint fonorz voces,fimiles noftris;fiue figura que-
dam defcriptz in aéresvel cercé motus quidam loca-
les ipforum Angelorum fufcipientium varias figuras,
quod erit loqui per nutus,

Sccundb,ngorins,l‘\flnrﬁl.fviolina, Albercin. Ar-
riag. putant fignailla quibus Angeli loquuntur effe
qualitates quafdam {ﬂpil'i[ull!cs formatas per actum
Angeliloquentis,vel in ipfo Angelo loquente,velin
Angelo audiente,vel in viroque fimul , que refpon-~
deant noftris vocibus corporeis , fignificencque om-
nird ad placitum, Formationem enim horum figno-
rum vocant loquutionem Angelorum, & illa diverfa
ﬁgua varias Angelorum linguas , quarum cognitio-
nem infuderitillis Deus ab initio,ficut Adamo infi-
dic cognitionem hebraz linguz.

Dicendum ramen primb eft , loquutionem Ange-
lorum non effe produdtionem fignorum fenfibiliom
aut fpiricualium fadtam per voluntatem Angeli l‘_p
quentis. 1ta fusé probant Suar. La.c.26. Valg. difp.
111.€.9.8& 10.

Prima pars negans fieti loquutionem hanc per
figna fenfibilia,multis rationibus probari poteft, ifta
fatis fic: quia non poteft {ubftantia ilﬂirirualisPc11—
dere a corpore, in fua locutione qua debita iphr:iftt
etiam fi nulla etfent corpora: fed finulla effent cor-
pora, non poffer Angelus formare _ﬁgnqm v%j_mn
corporeum,quia nulli fubiecto potlet 1|lu_d imprime-
re;ergo Angelus non loguitur per formationem figni
vllins corporei. Confirm. quia fignuih illad corpo~
reum,vel eft vox aliqua fimilis noftra,vel defcriptio
alicuius figure : fi primum Aggcli loquuntur vt cor-
pora,quod abfurdium eft ; fi fecundum, non loquun-
tun,fed feribunt. ]

Sccunda pars,de fignis f’faititua_libus probatur ‘cti;
eflicaciter. Primo,quia iigna hzc {unt omniw}b inuti-
lia , veper ea cognofcar Angelus audiens lecrerum
Angeli loquentis, nam poﬁto co ﬁgno,vcl adhuc ex»
wgitur (pecies,vt per illud cognofCarur ab Angelo au-
diente,vel nd exigirnr : fi exigitur {pecics,crgo necef-
farium non eracillud fignum , nam zqué bené poze-
rat produci fpecies ipfius conceptus fecreti;ac {pe-
cies ipfa figni, cur enim xqué bené non potetit An-
gelus loquens, formare {pecies feereri iufi concepus,
quam fignum illius: fi aprem non exigirut {pecics,
fed ipfum immediaté cognofticur, ergo & iplum fe-
cretum,imd & quodliber aliud obiectim potexit co-
gnofciab Angelo fine {pecie. Imd fiab initio {unt in-
fulie 2 Deo {pecics omnii illotum fignorii,que cunc
excitantur a Deo, quando for-.uanfmf‘ figna : Lidis
exit dicere {pecies fecrerorum produdtas effe 2 Deo,

Hh que

Signa cor-
porea,

Signa {pi-

ritualia.

Reijciun~
tur figna
corporea.

Reijciun=
tur’ligna
{piritualia-




242 Difpl.De Angelis.QuaftIl SectIV.

qua tunc excitentur quando Angelus loquens v‘ulr
{ecretum fuum cognofci ab altt‘ro.Scau;:i:‘),h‘gn; illa
non poflunt ﬁgniﬁmxc naturaliter , nl}oquumni;tn__-
dinem haberent cum obiectis , neque fignificare pol-
funt ad placitum , quia fic {upponcrent priorem An-
gelorum loguutionem per quam conuenirent inui-
cem de illorum fignificatione , nifi velis infulam effe
3 Deo notitiam illorum fignorum , qua fint eorum
linguue;quod {tacim apparer cffe ﬁcl-iEium.'l“mrio,hm_c
logquurio & ﬁguorum tormario,vel fit in Angelo u.u[_o
audiente, & fic nullus Angelus loqui poteft alteri di-
ftanti ; vel ficinmedio , & fic accidens {pirituale re=
cipitur in fubie&o corporea , fed nec fecreta effe po-
terit loquutio, nam zque bene vnus Angeius ﬁgnul_n
illud videbit , ac altercui fit loquutio : vel fit in iplo
Angelo loquente, & fic f-(‘Cl'CE:l‘ non eft loquutio ean-
dem ob caufam , & maner difficultas quare Angelus
audiat id quod remotum eft.

§FL

Virum loquutio Angeli fias per [olam mutatio-
nem fallam in Angelo loquente.

Ecunda fententia remotis omnibus fignis ftarnit
Sioquutioncm hanc fieri fine vlla mutatione facta
in Angelo qui audit, fed per {olam mutdtionem in
Angelo qui loquitur quodexponi poteft eripliciter.

Primo enim CaPreu}us , Caietan. Valent. Granad.
volat Angelicam loquutionem fieri per folum adtum
voluntatis quo conceptus loquentis ad audientem
dirigitur : nam conceprus (inquiunt) loqucnris co
ipfo fecretus eft, quo non vultillum manifeftari co
igitur ipfo quo diriger illum ad alterum , & voleril-
lum efle manifeftum tollet velamen illud, quo impe-
diebatur cognitio, & fic Angelus fola voluntate alre-
11 loquitur.

Secundo, Arrubal ﬁlpponi: pofle obiectum aliquod
dupliciter cognofci. Primo , abfoluté proveefttalis
entitas, & natura. Secundo, relaté prove eft volitum
alceri manifeftari : aftque Angelos non habere fpecies
omnes cogitationum alienarum abfoluce [‘umpmn}m,
{ed tantiim cogitationum , & obiectorum provt funt
volita illis manifeftari ; {pecies aurem illas non pro-
ducere cognitionem , donecobicéta funt volira illis
manifeftari, quia hoc officeret libertati, fed fatim ac
Angelus vult manifeftari fecretum, {pecies illas agere
ficut {pecies futurorum , non agunt donec res actu
exiftant, quia exiftentia obiecti, eft conditio necefla-
ria , vt {pecics illz agant: fimiliter enim voluntatem
manifeftandi effe conditionem fine qua fpecies fecre-
ti manifeftandi non poteft agere.

Tertid, Valques difp.111. cap.11. dicit loquurios
tionem Angeli fieri non per adtum volunratis,fed per
actum intellectus reflexum, quia ﬁlpponit actus qui-
dem voluntatis {ecretos & ignotos effe alijs Angelis
actus autem intelle€tus effe notos.Vnde ( inquit) co
ipfo quod Angelus reflexé cognofcit adtum fuz vo-
luntatis , manifeftac illum alceri Angelo, & ficilli
loquitut.

Dico {ecundb , loquurio Angeli non fit per folum
actum incellectus reflexum quo cognofcatur actus
voluntatis Angeli loquentis.

Ratio eft , quia hzc {ententia Valquis liipponir
actus intellectus vnius Angcli patere :'.lijs omnibus
Angelis , quod fu _’ﬁ reiectum eft. Si enim Angelus
manifeft: fuum fecretum eo ipfo quodillud
cognolcit , fequeretur nullum effe atum voluntatis,
quem Angelus quiliber non cegnofceret:nemoenim
eft fere aur Angelus , aur homo qui non {ciat omnes
actus fuz voluncatis.

Quomodo autem verum fic quod loguutio illa
poffit fieri pet folum actum voluntaris,quo Angelu

$

Lequutio
per adtum
volunta.
tis.

Per a&tum
intelle-
&um re-
flexuns,

Reproba=~
TTr,

ret alce

yelit aperire alteri Angelo {ecretum {uum vt volebane
Caietanus & Arubal conftabit ex poftea dicendis.

§. 11L

Firam loguutio Angeloruan fiat per mutationem
faitamin Angelo andiente.

Ertia ergo {upereft fententia,quod neque in me-

dio, neque in {e iplo,fed in eco qui audit , Ange-
lus loquens aliquid producat, quod quadrupliciter
exponi poteft.

Primo enim, Scotus, & Scotiftz communiter exi-
ftimant intelleGtum Angeli loquentis efficere imme-
diaté in intellectn Angeli audientis cognitionem rei
de qua loquitur.Idé fentit Gabri¢l,nifi quod exiftimat
verbum mentis productum in animo loquentis effe
caufam conceptus in animo audientis , verum autem
illa fir caufa folim inadzquata , vel adzquara non
facis explicant.

Secundd, Suarez,Becan. & alij nonnulli Theologi
putant loquutionem Angeli fieri eo quod Angelus
loquens efficiat in intelleétu audientis {peciem im-
preflam conceprus fui.

Tertid ; Maratins & Tannerus volunt Deum ab
initio creationissinfudiffe cuilibet Angelo fpecies eo-
rum omnium: conceptuum , quos alij Angeli vellent
deinceps ipfis communicare per loquutionem quz
{pecies non agant nifi quando Angelus loguens volet
communicare alteri fecrerum {uum,tunc enim Deum
concurrere de nouo cum illis fpeciebus cum prits
non concurreret.

Quattd , huc renocari poteft eorum {ententia qui
malunt {pecies fecretorum produgi i Deo in intelle-
&u Angeliaundientis , quotics Angclus 10qucns vule
{uum lecreturn manifeftari alteri Angclo.

Dico tertiv,loquurio Angelorum non fir quod An-
gelus loquens efficiat immediate in intellectu audie-
tis intellectionem:vel fpeciem vllam impreffam :ne-
que per nouam productionem f}wcmi fatam a Deo,
tunc quandoAngelus valemanifeftari fecretum fuum.

Prima pars de productione {peciei expreflz proba-
tur , quia nullus mrellectus extra e ipfum producere
poteft tranfeunter intelleétionem , alioquin intelle-
¢Ho non erit actio vitalis ; omnis enim actio vitalis
producitur ab eo principio in quo recipitur , fed fi

producatur ab Angelo loquente in intelleétu audierts:

tissnon producctur 4 principio in quo recipitur,ergo
illa intelleétio non erit vitalis.

Secunda pars de productione fpeciei impreilz pro-
batur, quia fi conceptus Angeli produceret l‘pccicm
impreffamin altero Angelo,hzc effet actio in diftans,
poteft enim vnus Angelus loqui cum Angelo diftan-
te:non video autem quomodo magis poﬂ]t natu ali-
ter agens fpirmmlc agerein diftans, quam agens ma-
teriale. Deinde omnis productio {pecierum fic natura~
liter,& neceflarid vt patet induétione omnium agen-
tium ; potentia enim productiua fpecierum non eft
{ubordinata libertati, ergo fi fecretum cordis produ-
cit {ui IPccirm , necellario cognnﬁ:itm‘ ab Angelo
quoliber. Addo denique quod fi futurorum & alio-
tum qua Angelus intelligit fpccics ab initio habet
Angelus certé debet eodem modo  infufus accepille
{pecies omnium fecrerorum qua manifeftancur ei ab
altero Angelo.

Tertia pars de productione noua {pecierum :i‘Deo
facta, tunc quando Angelus loquens vult manifefta-
11 fecrerum [uum alteri Angelo, faris probata effe vi-
derur ex ijs qua dixi de caula productiva {pecierum
Angelicarm ; quas dixi fuiffe productas a Deo in
ipfa creatione Angeli, non autem illas de nouo quo-
tidie produci ad prafentiam obiectorum. Imd etiam
vidererur diffici llimum eo modo explicare loquutie-

nem

Quadim
P]u c!‘r-|l.
Catio.

Non pros
ducit fpe-
cicm ex-
preffam.

Non fpe-
ciem im-

preffam.

Neque
D:usm.‘ill
producit-




Conclukio

Explicatio
& proba-

£i0,

De perfeCtionenaturali Angelorum. 243

nem Ang(-licam, i cnim {olus eflet Deus qui produ-
clo audiente, lequere-

ceret de nouo fpeciem in Ang
tur quod vnus Angelus non iml.!imil cum altero An-
eelo, fed eo volente Deus tanquam interpres volun-
Faris Angelis loquitur cum illo Angelo , quiaillefo-
lus loquitur , qui folus excitat Angelum :}udi(’ritﬂﬂ,
{ed folus Deus tunc excitat Angelum audientem non
autem Angelus, ergo [olus eft Deus qui loquitur, non
autem Angelus : {1 dicas excirare moralirer non lo~
quicur ergo phyficé fed moralicer.

S Vs

Verior loguutions Angelice explicatio.

Ixi quomodo non fiat Angelica loquutio, quod
])L'I'JL facillimum, nunc operofius ¢ft modum ex-
plicare probabilem , quo illa fiat : fi autem Angclus
loquens neque producer ;Lliquid extra fe quogl fit i-
gnum , vel {pecies aut cognitio conceptus {ecreti:
neque Deus producer de nouo illam {peciem, viden-
dum reftat, quomodo ergo Angclus loquens excitet
Angclum audientem , & caufee in co cognitionem
fecreti.

. Dico quartd , Angelorum loquutio fit per folam
voluntatem Angeli manifeftari volentis alteri Ange-
lo fecretum fuum , (th;L pcul'it:“l tanquam conditione
{pecics ille quas prius habebat A}rgclus :lu_dicns n-
cipimar agere cum l?l'il[h non poﬁs:t agere: e quod
ille ralis natura fint ve non agant nili quando adeft
actus ille voluntatis Angelica: quem ftatim exigant
q ando ille pofitus eft : five quod Deus non concur-
rat cum illis ita exigente naturd volantatis liberz ,
quamdiu Angelus non yule fecretum {fuum manife-
{tari.Ita omnino cenfent Thomifte omnes,Valentia,
Granadus , Arrubal , Tannerus qui volunt loquurio-
nem Angelorum fieri per {olam directionen conce-
ptus loquentis ad Angelum audientem.

Ratio eft, quia comodo deber fieri loquutio An-
gcli vnius ad alterum Angelum,quo Angtflus audiens
veniat in cognitionem fecreti quod manifeftar Ange-
lusloguens,{ed per folum actum voluntatis quem ha=
bet Angelus 1oqucns, Potc[’c Angclus audiens venire
in cognitionem huius fecreti , ergo loquutio Angeli
fit per adkum illum voluntaris s quem habet Angelus
loquens manifeftandi fecrerum fuum. Probatur mi-
not; co modo poteft Angelus yenire in cognitionerm
rei qua definitefle fecreta, & quam pritis non cogno-
{cebat, quo puteﬂ: venire in cognﬁtiou‘em tei , qua
prilts erat fucura & incipit effe prafens, fed Angelus
poteft venire in cognitionem rei qua definit effe fe-
creta, ficut yenit in cognitionem rei qua definit cffe
furura per {olam voluntatem Angeli loquentis ; ficut
enim Angelus haber {pecies concrearas rei futura,fic
habet etiam {pecies rei fecretz , cognofcit antemrem
qua definit effe futura , vel quia, primd talis nature
{pecies illa eft, vt non poflit agere nifi quando obie-
cbum exiftit,vel fecando, quia exigit concurfum Dei
quem prilis non exigebat : eodem autemmodo poteft
cognolcere rem qua definitefle {fecrera,quia talis na-
ture fpccics illa eft,vt requirat tanquam conditionem
actumvoluntatis manifeftantis ecretum,vel quia non
exigic concurfum Dei donec Angclus loquun:. actum
illum voluntatis eliciat, ergo loquutio Angelorum
poteft fieri per folum adkum,quo Angelus vult mani-
feftar feererum fuum. Deinde ided tantiim atus in-
ternus ynius Angelieft {ecretus alteri Angelo , quia
fpecies illa quam habet , non aétu mouer potentiam
exco quod defit illi conditio ad agendum neceflaria,
vel ex eo quod nonexigar concurium Dei,donec An-
gelus loqufns manifeftari voler fecretum {unm. Vade
argumentor:tunc vnus Angelus loquitur alteri quan-
do manifeftar ilii fecrerum funmsfled tunc illud mani-

feftat , quando remouet impedimentum illins cogni-
tionis , ergo tunc loquitur quando remouet illud fm-
Pcduntntum ; ded illud impedimentum eft foliim ne-
gatio huius actus volunrati:,,c:rgu eoiplo quod ponit
talem actum voluntatis loguitur alceri Angelo.

Denique nullo alio modo poteft cx{rliclln,t]Lzr‘m‘.:
do vnus r\ngclus alreri luqmnrr viex dictis patet,
iuxta iftam veroexplicationem omnia facilé faluancur
que requirit vera & propria loquutio. Primo , enim
explicatur quomodo Angelus loquens audientem cx
citet ad nowam CognitionC ad hoc enim fatis eft quod
producatin fe ipfoactum vo‘.unmtis,quo poi‘:ECJ‘lPu—
cies impre{la quam habebar Angelus audiens incipia
exigere concurfum Dei quem prius non cxig(ba?, ne-
que ad illam excirationem opus cft, vt producat effe-
ctiue aliquid in Angelo audiente. Adtus ergo ille yo-
luntacis eft tota loquutio Angelica, quz debeceffe in
eo qui lo(luicur non autem in €o qui audit ; per eum
enim excitatur Angelus , cum excitecur fpccics qua
prits non excitabatur. Deinde fic explicatur quomo-
do vnus Angelus pofhit fimul loqui pluribus,quia illis
vult fecretum fuum efle manifeftum.Quomodo item
poffit ynus Angelus audire plures Angelos loguentes
fimul,quia ii)ccics ille plures quas habet incipiunt {i-
mul exigere Dei conturfum.Denique fatis explicatur
quomedo vnus Angelus loqui poflic aleeri Angelo di-
ftanti,quomode loqui poflit fecreco,dee.

O'!!i]L igs tamen primo,vevous Angelus ph}-‘i‘lct lo-
quatur cum alrero,necefle eft ve phyfice illum cxcicet
fed fi loquutio eft rantium actus voluntatis quem im-
manenter in fe iplo producit Angcl® loguens,non ex-
citat phyficé Angelum audientem, fed moraliter dun-
taxatrqaarenus Ded mouet ad concurrendi cum fpccif’
cum qua priusnon co11c111'1'cb.1t,crgu ioqu;irio Angcli
non eft foltm actus ille voluncatis Angelica.

Rc{'p_ difting. maicrem, vt aliquis Angelus phyficé
loquatur debet excitare phyfice 4 ngelum audientem
producendo phyfice in ipfo aliquid nego:producendo
aliquid , quod fic phyfica conditio ad hoc vt Angeli
audientis ii:ccics excitetyr , & exigat ph}’[icum con-
curfum Dei,concedo. Verum quidem eft quod Ange-
lus loquens non producit phyficé aliquid in Angelo
audicre.fed producit tam€ aliquid,quo pofito [pecies
exigit phyficum Dei concur{um; & excieacur phyfice.

Obijeies fecundo , fequi quod Angelus non poreft
loqui cum altero Angelo nifi de fuis actib:
furdum eft,quia nos etiam loquimur inuicem
Ctis omnino diftinctis anoftro actusprobo fequelans,
quia per actum voluntatis Angelice {olim exciratur
{peciesillius actus , non autem [pecics aliorum obie-
&orum , ergo non loguuntur .‘\ng{'li nif de {uis adki-
bus voluntatis.

Refp:Angelos loquitim de faisadibus,tim de ob-
iectis prove Angelus vult ea manifeftari, quia pofito
actu voluntatis Angeli loquentis,excitatur (pecies il-
lius actus, & i"pctir.s obicdti provt voliti manifeftari;
Angelus enim audiens cognofcit verumque intuicioe
pet propriam fpecicm, qua tune tanelim incipic exci-
tari ; cumenimego loquoralteri, vox mea declarae
duo. Primo,illud obietum de quo loquor, {ecundd,
quod ego,tibi volo illud manifeftarineque v po-
teft reprafentare fine altero, fimilicer ackus ille quo
Angelus manifeftari vule adtum illum repralei-
tinum talis obiecti , manifcftac fe iplum, & obiectum
provt cft volicum manifeftari alteri Angelo, 4

Obijeies tertiv,hinc fequi quod Angelus ad quan-

i

cunque diftantiam poreft loqui alreri Angelo’, quod
tamen falfum eft , quia in {Cripearis dicitur Angclos
concurrere in vnum locum velogui poflint.Probater
ii‘q110121=L1111;1 {i Angelus loquens nihil producit in An-
eelo audiente , cerce diftantia locoram noi
quo minus audiri poffit.Deinde {equ

1 1mpedit
eretur W:iml VIS

Angelus

¥ obiedio.

Prima
obieftio.

Te




Loquutio
cum ho-
minibus.

Tlluminae
tio.

Voluantas
eft in An-
gelis

244 Difp.1.De Angelis. Qua(t.I11.Sect. Vnica.

Angelus mentiti non pote ft .'.lrc_ri Anl\;(‘]o » quia
{i (‘:llgtli.!s:llut acbum quo manifeftar fuvm lecre-
tam , certe Angelus audiens illud audit co mode
quo eft. : ; ;

R"{F' negand. po[?a‘ vaum Angelum loqai alceri
ad quamcunque diltantiam,ctiam finon producae ali-
quid phy ficum in ;_\ng]u!u ;mdin‘-.tc,a}mf; certa drll}.flll—
tiaeft conditio qua {ublati non poteft excitati {pe-
cies in Augulo audiente, quia non exigit concuslum
Dei , quando Angelus vnus nimium a b altero diftar.
Manifeftum etiam eft, quomodo vnus Angelus poflit
mentizi alteri Angelo , quia {cilicer Angelus ille, qui
mentitur habet aétum voluntatis quo vult ignificari
alteri obietum fal{um.Deus inAngelo audiente con-
cutrit cum {pecie huius actus,neque vllo modo men-
titur aut decipit, vt patet; quilquis cnh_n mentituc
duos habet conceptusvnum quo cognoicit verum,
alterum quo Cognofiir falfum , quod vult alteri fi-
gnificari. o : :

Colliges ex his primo,quomodo Angcll cum homi-~
nibus loqui poffing; non enim logui poflunt cumillis
nifimouendo corum {pecies materiales prits exiften-
tes,vel certé nouas producentes,quod quomodo fiat
poftea diceturinon infundunt autem {pecies pm’& 1})i-
rituales quia per illas anima nihil incelligitin corpo-
re. Cum Deo loquuntur per {folum actum voluncatis
quo illi declarant {uos conceptus aut defideria.

Colliges fecundb,quomodo illuminatio differat a
loquutione 5 deilla enim differic S.Thom.g.1 06.dif~
ferunt antem inter fe ficut {pecies 4 genere.Nam om-
nis quidem illuminatio eft loquutio, fed non omnis
!oquurio cft illuminatio. Definitur ergo illuminatio,
manifeftatio veritatum dininarum a Deo acceptarum
& ignotarum Angelo audienti ; elt enim illuminatio
fupernaturalis cum doceat verirates diuinas vereuela-
tas,& fub lumine ﬁlpcnmrur;lli * Luqumin autem,eft
communicatio Cuiul'cunquc Couccpms,[;cut quul‘icf—-
cunque alterum doces alteri loqueris,fed non contra,
1lluminari omnes inferiores Angelos a Deo medianti-
bus Angdis 111})(31’50:1[ms, dictum olim eft ex Diony-
fio : & hanc illuminationem vocari quatenus mani-
feftar veritarem, vocari purgationem quatenus tollic
talem ignorantiam:Perfeétionem quatenus maximum
addit ornamentum Angclo illuminaro.

et

QVASTIO" LTI

De naturali perfectione voluntatis Angelica.
Quzxft.-59. & 60.

Sfe in Angelis voluntatem conftat ex fcripruris, &

quia nullibi effe poteft intelletinum,quin fit et-
izm yolitiuum,vt probabam alias : deinde quod hac
voluntas non differat realiter & fubftantiaipfius An-
geli,differat autem a fuo actu, conftat ex dictis de in-
telledtu , imd & voluntates Angelorum fpecie diuer-
{oxum,["pccic differre inter fe, manifeftum eft fi diffe-
rant intellectus. Praererea certum eft,quod in Angeli-
ca voluntate ijdem illi omnes actus reperiuntur , qui
diftingui lolent in voluntare humana cisca bonum, &
malum,circa finem & mediasamant enim & odio ha-
bent,defiderant & fugiunt,gaud(‘nt & dolent, &c.re-
liqua omnia communia funt voluntati Angelicz ac
humane , f{ola nobis fupercft Angeli libertas de qua
breuiter quari deber,

SEcTio VNica.
"De libertate voluntati dngeloram.

Iberrarem hic propri¢ voco, Dominium illud vo-
luntatis Angelorum in {uos actus, & poreftatem
ponendicos,vel non ponendi , quam effein Angelis
conftat ex co quod capaces {unt meriti,& demeriti, &

quia vbi eft intellettus proponens inditferentiam ob-
iectorum, ibi voluntas libera eft & indifferens ad illa
vel amanda,vel odio habenda.Difficultas igitur {olum
elle Porci't primo, circa qua obieéta voluncas Angelj
libera fit. Secundo, quando fit libera. Tertib;quomo-

do fit libera.
e

Circague obietta voluntas Angels fit libera.

D eft , virum Angelus amer neceffarid {femper fe

iplhm,vtrﬁ neceflario Deum amet,aur aliud aliquod
bonum creatum, & verum poﬂir ceflare ab omni actu.

Ratio dubirt.eft p[imb,quia omnis amor neceflario
{eipfum amatsled Angelus non poteft ceffare ab omni
amore,ergo Angelus non poteft ceflare abamore fui.

Sccundo, intelleétus Angeli non potelt cellare ab
omni cognirione,ergo non potelt voluntas ceflare ab
omni amore;eft enim eadem ratio.

Dico primb, Angelus ceffare poteft ab amore cuiuf-
cunque obieéti tium diftriburine fumpri , tim eriam
colleéting,atque aded ceflare poteft ab amore fui, &
ab amoze Dei.

Ratio illorum omninm eft,quia poteftAngelus cef~
farea cognitione cuinfcung; obiecti diftributing fum-
ptisergo multo magis ceflare poteft ab amore.Deinde
nallum bonum poteft neceflitarevoluntatem ad amo-
tem fui nifi it fummum bonum cognitum euidenter
& intuitiné. Denique poteft Angelus apprehendere
aliquod bonum in ceflatione ab amore obiedi cuinf-
cunque,v.gr.potelt ceffare ab amore Dei ve fe ipfum
amet, potcit cellare ab amore fui, vt intenfitis Deum
amnet , ergo poreft Angc}us ceffare ab amore obiedti
cuinfcunque tumpri diftributiué. Quod aucem ceffare
po.it etiam ab omniactu colleétine, & puram habere
omiffioné difficilius eft vt conftabit ex dicendis tr. 3.

Ad primam Refp. fallum effe,quod in amore ame-
mus nos iplos,& quod quilibet actus reflexé fe ipfum
amer;quod probaba elfe impoffibile ; actus enim odij
non eft amor formalis, fed virtualis duntaxat.

Ad [ccundam Relp.cile difparem rationem ineelle-
&tus & volunratis, nam intelleétus cum non fic liber
in feipfo,non poteft imperare fibi iph ceffationem ab
actu,led illa debet imperari 2 voluntate cum quo im-
perto iunctus femper eft actus intellectus : voluntas
autem formaliter libera eft cim ad agendum, tim ad
non agendum,atque adeo ceflatio ab adu,tam cft in
poteftace yoluntatis,quam iple actus,

e I B

Virum wvoluntas Angeli libera [it in primo instants fis
¢ffer S.Thom.q.63.art. 5,

Ertumeft Angelos noneffe in primo inftanti fuz
Ccrc:xriunislil)c.'-ros;u{ peccandum mortaliter , i
Deus independenter ab omni corum difpofitione gra-
tiam illis copfem_: {anctifican tem,quericur ergo, Ve
Adgelus in {e iplo pracise i‘pe(ftams » primo illo in-
ftanti quo creatur elicere poffic actum liberum , 8
PCCC{‘\[(.’.

Ratio dubit.primd eft,quia vt voluntas liberé pec-
cet debet efle indifferens tunc quando peccar, {ed in
primo illo inftanti voluntas Angeli non eft indiffe-
rens,quiatunc vt {uppono eft dctcrminam,crgo1':1i1-
lo primo inftanti Angeli voluntas non poteft liberé
peccare. Negque dicas voluntatem Angeli efle derer-
minatagp & indeterminatam in eodem inftanti tem-
poris 5 quia in co inftanti temporis duo debent di-
ﬁingui inftantia naturz, primum in quo voluntas
cft indifferens , fecundum in quo cft determinata.
Contra enim infto , illa indifferentia quzeftin illo
priori naturze vel exiftic,vel nonexiftic : fi non exiftit
ergo ficticia eft.fi exiftir,ergo inillo inftant [emporis
licet dicere nunc voluntas eft indeterminata,fed hoc

proxfus

Dupler
ubitatio,

Conclyfie,

Ratio,

Solutis
dubitatios
num.

Prima
dubitatios




[0

Secunda
dubitatio.

Tettia du-
bitatio.

Conclufio.

Frimapars

Sceunda
pars,

De perfectione naturali Angelorum. 245

prorxfus falfum eft, quia in
terminacionis,fed in illo inf
determinatio,non poteftnegari determinatio , crgo
in illo inftanti temporis non eft indifferentia.

Secundo tuncvoluntas non poteft peccare quan-
do non habet actualem inconfiderationem , & inad-
uertentiam , fed inillo primo inftanci Angelus non
poteft habere inconfiderationem , quia prima cogi-
tatio femper eft a Deo,fi ergo haberet tunc Angelus
in aduertentiam,illa Deo tribucrerur,ergo neque po-
teft pececare. Imo Angelus in illo primo inftanti ha-
bet iudicinm practicé practica deillis que tenetur fa-
cere,ergo tunc contra indicium illud nequit peccare.

Ternd, quacung; haber effedtusin primo inftanci
quo fir,tribuuntur caufz illum producenti, qui enim
dat formam, dat con[‘cquenm formam ergo i An-
gelus in eo primo inftanci peccet, peccatum illud
Deo tribuerur. Deinde Angelus non poteft peccare
inactu lecundo , quin prius potuerit peccare imactu
primo : ackus enim {ecundus prefupponit actum pri-
muim , & actus fecundus malus prafupponit actum
primum malum ; fed in piimo inftanti .'L‘rftus primus
non poteft fieri nifi 2 Deo , ergo actus fecundus fiec
malus ab ipfo Deo.

Dico fccundb,ﬁngelus i primo inftanti {u crea-
tionis, zque liber cft, ac in fecundo : & =que poreft
peccare.

Primam partem negant Hugo Victorinus , Magi-
fter,8 Bonauent. Alijs fer¢ omnibus certa eft, quia
omnis caufa fiue neceffaria fic , fue libera, poteft co
inftanti operari,quo habet omnia neeeflaria ad agen-
dum , fed Angelus in primo inftanti eft huiufinodi ;
habet cnim obicétum pluribus inftrudtum {pecicbus,
obiecta’ prafentia, & cognitionem illorum indiffe-
rentem, {ine qua nullum effe poteft exercitium hber-
tatis : ergo voluntas Angeli poteft eo inftanti opera-
1i libere. Confirmatur, quia vt voluntas opererur li-
bere,non requiritur cognitio prior tempore ; {ufficic
enim priotitas nature aut fationis : fed neque requi-
xitur deliberatio aut inquifirio quoties obiectumin-
tuitiue ccgnoll‘imr > & clare apparet : Sed Angelus
€0 primo inflanti habuit plures cognitiones intuiti-
uas , ergo circa illa obiecka poterat illo inftanti ope-
rari liberé, Quod etiam in communi fententia cft
certum , qua docet Angelos fuiffe primum iuftifica-
tos per propriam difpofitionem,vt conftabit fequen-
ti difpucatione.

Secundam partem de [ibertate ad peccandum ne-
gant Thomifta omnes, quibus adhzfit Granadus.
Probant eam Scotus & Scotiftz omnes » Molina,
Suar. Valq. Pelantius, & fané meritd,quia nulla ratio
effe poreft proprer quam illo primo inftanti magis

entia eft negatio de-
tanti temporis in quo eft

" quam in{equentibus, negari Angelo debeat poteftas

Solutio
Prima dio-
bitationis,

peccandi: nam zqué in inftantibus fequentibus pro-
ducitur aDeo,zqué operari liberé poteft,equé habet
omnia requifita ad peccandum,nam habet cognitio-
nem indifferentem, & voluntatem defectibilem, ergo
@que poteft peccare.

Ad primam Refp. co argumento =qué probari,
quod Deus non potuit ab zterno fe determinare li-
beré ad vaum quia fieft actu determinatus non eft
indifferens : fequeretur etiam quod voluntas nun-
quam libera eft , quando actu agit, quiatunceft de-
tetminata: hoc autem oftendam non effe verum. Ira-
que ad difficultatem propofitam rcfpondcri debet,
vt fepé alids dixi, duplicem effe indeterminationem
aliam effe potentialem , aliam adtualem : inderermi-
natio petentialisilla eft in qua voluntas agit , fed
poteft non agere: indeterminatio ackualis illa cft qua
voluntas agic, vel non agit 5 manifeftum igicur eft
quod determinatio actualis,qua verumeft dicere vo-
luntas agit oppofita eft indeterminationi acuali,

Tom, I,

quiafiago implicat ve codem inftanti verum fi quod
ago,vel non ago,fed certe determinatio a@ualis non
opponitur indeterminationi potentiali, quia eodem
inftanti verum efle poteft voluntas agit , cum tamen
PO[R{ non ﬁgC[C CX (lllo K'Ol'llul.l' totum :u‘gumcntum
quia in primo inftanti Angelus ¢ft determinarus de-
terminatione actuali; fed indeterminatus indeter-
minatione potentiali: namindifferentia in qua con-
fiftic libertas eft negatio determinarionis potentialis,
non eft negatio determinationis actualis,in quo crat
tota propofita difficuleas, quam foluere non fatis vie
detur communis refponfio de diverfis inftantibus
natuge , quia non poteft idem affirmari & negari de
eodem fubicc‘to, in eodem inftanti I‘.CmPoris propter
diverfa inftantia natur#,ve magis conftabir ex dicen-
dis;cum agam de libertare.

Ad fecundam Relp. primd quidem quod pofitd
quacunque intellectus aduercentia, & iudicio practi-
co poteft adhuc voluntas eodem inftanti peccare,
Deinde dico poffe Angelum habere in aduertentiam
ad mulca, quia poteft le applicare ad alia plura cogi-
tanda; fallum enim eft, quod inaducreentia illa tri-
bueretur Deo,quia tunc ca Deus prima daret cogita~
tioné,libere tamen Angelus alia multa poffet cogita-
re,& fic haberet minoté confiderarioné circafingula,

Ad tertiam Refp. peccarum illud quod primo in-
ftanti ficret nulli ratione poffe Deo tribui,quia que-
cunque habereffeétus in primo inftanti ranquam de-
bita naturali cius petfectioni poflunt fortafle cribui
generanti , {1 autem fic aliquid omnind indebitum,
certe non tribuitur genecanti , qui dat formam , dat
quidem ea quz fequuntur necelfarid formam, non
dar ca que fequuntur liberd. Neque alterum argu-
mentum Granadi efficax eft, Angelus non poteft pec-
cage in actu fecundo , quin pritis potuerit peccare in
actu primo; hoc enim non cft verum de prioritate
temporis,{ed de prioritate natura, aut rationis, quia
non eft neceffe ve fueric prius cempore, quam agat.
Ve aliquis in actu fecundo fir malus non requiritur
vt fuerit pritis formaliter malus in a&u primo , fed
fufficic ‘quod prits nacurd fueric malus potentiali-
ter ; non enim fit voluntas mala nifi per a&um fe-
cundum. Deus eygo fecit Angelum indifferentem ad
bonum,& ad malum , & quamuis non fit formaliver
malus provt fic a Deo, facit tamen {e iplum formali-
ter malum.

1
Quomodo Angeli voluntas fit libera.

Egant quidam Doctores Angelum pofle pecca-

re contra legem naturalem,auteriam venialicer,
ex leuitate mareriz, negant etiam Angelum vbi femel
decreuit aliquid , pofle mutare voluntatem , & in
contrariam partem flecki, que duo multis meritd vi-
dentur effe difficilia. ;

Ratio tamen dubicandi eft primo,non videtur -
plicare quod Deus creet naturam , que ica fit libera,
vt poftquam femel aliquid elegit , non poflitmurare
fententiam , & difcedere i propofito, Imo & natii~
ram liberam, qua licet contra pracepta {upernatura=
lia poflic peccare, non poflic tamen violage pracepta
naturalia, & peccare venialiter ; fi autem huiufmodi
natura poflibilis eft,non oftenditur Angelicam talem
efle,vt neque fic Aexibilis , poftquam aliquidelegits
neque pollit peccare contra legem naturalem.

Secundo,vt Angelus muter propofitum poltguam
elegic aliquid, requiricur vt aliqua nouaratio illioc-
currat , proprer quam nouam fuféipiatvoluntatem,
{ed Angelus ftatim vider omnes rationes qua occur=
rere illi poiﬁ‘nr,crgo non poteft mutare voluntatem
femel {'thl'epmm. Similiter vt peecet Angelus contra
pracepra nacuralia debet ignotare aliquid circa il%:.,

™= 3 fed

Nttt L i e

Solatie
fecundz.

Solutio
tertiz.

Tid p fex
dubiratio.




£~

246 Difpl. De Angelis. Quaft. IV.Se&t.L

{cd nihil circa obiecta naturalia ignorat cum cogno-
{cat feré omniacomprchenfiué,ergo,dec.

Tertio, fi Angelus Pmcfk peceare ve ialiter exle-
nitate materix , poteft am peccare venialitér ex
fubreptione ; non enim eft maior ratio vnius quam
alterius , fed non poteft peccare venialiter Cx{i:hr‘u
ptionc ; quia vbinon poteft effe cogitatio mm_\'olir
ta,& femiplena ; non poteft etiam elle volitio iublc‘—
pritia & {emiplena , fed §11 Angelo nulla poteft efle
cogitatio non volita & femiplena, quia non immu-
tatur ab obiectis , fed per voluntatem applicutm' ad
cogitandum, im¢ Angelus non eget tempore vt co-
gnofcat obiedta vnde ftatim illa perfeéte cognolcit,
ergo in Angcio non porteft efle volitio lubruptitja.

Aflertio  Dico tertio s Angelus fibi relictus in pura natura
bimembris peccare Potc& contra 1{:gc1n etiam naturalem: &

potclt peccare venialiter tum ex leuitate matetiz,
rum ex {ubrepione.

Peccare  Primam partem negant aliqui Doctores , vt dixi,
cz?:r:a::' {ed mihi fane manifefta eft, quia ided Angelus con-
e " tra Pracepta naturalia poteft peccare , quia quoad

illa non eft fuaregula , neque {emper cum illa con-
iunctuseft , fed quoad prazcepra etiam naturalia non
et fua I.'L‘glll.‘l » ¥t patet , non emm cft ipfe Angelus
{ua cognitio & {ua volitio,nam Deus \'.g.ideb eft1im-
peccabilis, quia eft {ua cognitio,& volitio ; qua dua
cum fint vna res implicat vt voluntas Dei fit contra-
tia rationi,cum qua eft vaum : In Angelis autem cum
cugnitio , & volitio non idencificentur, fubftantiz
ipfius Angeli &intex {e , cercé vna poteft efle alveri
Dpp()ﬁm in omni materia , atque adeo in omni mate-
ria poteft peccate Angelus, vt iterum dicetur dffp. 2%
fufilliméque probatum inuenies a Suar.l.3. ¢.7.

Peecare  Secundamectiam partem de peccato veniali negant
venialiter. jjdem Thomifte,probatur antem, quia fi potelt An-

gclus in materia graui eligere aliquod malum, poteft
ctiam eligere aliquid malum in materia leui, v. g. di-
cere poteft mendacium aliquod fine graui alterins
damno,& fine alia vlla intentione praua , inferre ali-
cui damnum leue, dicere derractionem leuem ; nulla
enim eft ratio cur in yno poflit male agere portiiis
quam in aleero,nam omnia quibus probari {olet con-
rrarium vana {unt , v- gt cum dicitur Angelum non
pofle peccate nifi conftituendo {ibi finem vitimum
diuerfum i Deo , quod eft peccare morealiter, quia
nunquam peccat cirea media,cum nihil agae nifi pro-
prer finem vleimum. Heec enimratio S. Thome bo-
na eft, quoad Angelos in ftatu damnationis,vbi fem-
per oderunt Deam in omnibus quz agunt , nos verd
agimus de Angelis abftrahendo ab omni ftatu, & {pe-
¢tando eos vefunt in fe ipfis ; tunc enim agere fine
dubio ira poffunt vt non referant omniain yvlimum
finem, atque aded poflunt peccare venialicer.

HSI:‘[HH‘O Ad primam Refp. implicare omnino naturam li-
inbitatio- .. S e e O i
B b(‘lam)qu_:e\.bl aliquid elegit,nullo modo poffirillud

dimitrere, & que fibi relicta peccare non poflic con-
tralegem tim naturalem,tim fupernataralem : ratio
eft,quia quandiu manet cognitio indifferens obiecti,
debet pofle ceffare amor talis obiecti, fed in omni
creatura libera durante adtu libereé elicito , durat co-
gnicio illa indifferens : ergo inomni creatura libera
debet po {Ie ceflare amor Cuiu[hmquc obiedt amari,
qua ratio fimiliter probat pofle Angelum peccare
conrra lt‘gcm naturalem.

Ad fecundam Refp. primb quidem fzpé dictum
cffe, quod pofita quictmnque cognitione intellectus
quz non fit vifio beata, poteft tamen adhue voluntas
velle aut nolle, arque ira poreft Angelus denouo eli-
gere aliquid , fine noua cognitione 5 imo & peccare
fine ignorantia. Secundo,etiam falfum eft quod An-
%eius omnia {emper zqualiter confideret, & quod ita

capplicct o mnibus obicétis , vt nihil illi ynquam

noui occurrat propeer quod muter confilium , & ¥
voluntatis propofite difcendar; fimiliter circa re@i-
tudinem naturalem nihil quidem ignorat habitualic
ter,fed actualiter;non omniu femper confiderat, atq;
ita in confiderationé habere porteft que omning {atis
cft vt poflic peccare contra naturalem recticudinem.

Ad tertiam Refp. Angelum potle peccare veniali-
ter,tlim cx leuitate materize, tim etiam ex fubreprio-
ne , quod miror negari ;%hlz:,:s ¢.8. quia non ﬁ'mpcl
{ufficientem habet confiderationé ad id quod cligie,
{ed poreft vt dixi multiplicem habere inconfideratio-
nem : Fateorquidem intellectum A

geli non immun-
tari ab obieétis , fed nego illum {femper applicari per
voluntatem , quia ex vna cognitione tranfic ad aliam
connexam fine deliberatione voluntatis, ergo poteft
habere cognitiones indeliberatas , atque adeé volun-
tates non omnind liberas.

QNAE SR SRV
De perfectione naturali potentiemotricis Anges
dorum, S. Thom.q.52. 8 53.
Ntellecbum & voluntatem proxime fequitur po-
tentia MOLIIX tim] immanens qua mouet Angelus
feiplum, thmtranfiens qua mouetres pofitas extra
fe: vbi video efle quatuor {citu digna, Primum;de
motu immanente Angc[i. Secundum , de motu eius
tranfeunte. Tertiuny, de aflumptione corporum peg
motum. Quartum,de aliis operationib® prater motd,
SEcT e =L
De motn immanénte Angelorum. q. 51.
Ertum eft primo , Angclos moueri localiter per
potentiam fibi omnind intrinfecam , quod con-
ftac ex {eripruris, ybi dicuntur Angeli tranfire 3 loco
in locum, & ex ipfa ratione vite manifeftum eft, i
enim intellectus eft & voluntas fine immenfitate, ibi
cft etiam facultas motrix : hac autem potentia non
cft fola voluntas Angeli, {ed ab ea realiter diftingui-
tur, i reliqua porentie diftinguuntur realicer il:.ib—
ftancia iphius Angeli , vel certé fi funt idem realicer,
diftinguitur {alcem formaliter a volunrate,ficut ab ca
neellectus diftinguitur , diverfum enim habet obie-
¢tum formale, cum voluntas tendacin bonum ve fic,
potentia motrix acquirat de nouno locum, nam pro :
prius cius actus eft Jatio , id eft acquifitio noui loci.
Certum eft lecundo , poﬂé Ang(‘f-_;m tribus modis
mutare locit. Primd, pure privatiué,quando feipfum
contrahitad minorem locum, v. or. fi occ 1per vnum
palmum cum antea duos occuparet ; tunc enim defe-
rit aliquem locum, fed nullum nouum locum acqui-
rit. Secundd , pure pofitiue,quando fe ipfum dilatat
ad lecum maierem; cunc enjm acquirit nouum (pa-
tinm & antiquii non deferit, Tertid, partim pofitiue
partiin priuatiue,quido ab vno loco adequato tranfic
ad alium locum adequatd fine contradtione vila vel
dilatatione, & hec fola muratio eft verns motus loca-
lis,nam coeractio & dilatatio in Angelo né func mo-
tus localis inquo debet neceffario deferi vaus locus,
& ;luzqujzi tleer,quieft terminus ad quem.Neg; dicas
rarefactionem & condenfationem in corporibus ficri
cum motu locali, eft enim manifefta ditr |
quando condenfarur aut rarefit quantitas {emper ali-
que partes priotem delerunt locum, & acquirunt no-
uum Angn—lmnutcm cum careat parcibus,fed totus fir
intoto loco , & totus in qualibet paite loci, i
contrahitiiy aur dilatatur non itafe habet, &
contractione nullumacquirit noutm locum, i
rione nullum locum deferit.

Quibus pofitis de mota Angelico proprié dicto
quzri pollant. 1.Anille fitaliguid internum Ancelo,
2.An {it continuns 3 fuccell i
ad extremum fine

uus. 3

-3.An fieri po(lic ab

Wit per mediam.

€XLICINo

in Angelo

Tribus

maodis lo-

cun mutge




| Duplex
dubiratio.

B e

ia Conclufio.

Motus per

| Motus per
| a¢cidens.
-

)
|

Motus An-
ieili oft di-

nctus.

De perfettione naturali Angelorum, 247

§oEE

Viram motus localts Angeli fit, [emper aliquid
Angelo internum ¢ ab eo

diftincium.

Atio dubitandicft Primb , quia quando Angelus

P('l'ﬂccideﬂS mougeretur :Ld motum COl:Pf)l'lS cux
effer vaitus diuinicls, fequeretur motum {piritualem
polle produci ab agente corporco , nam a_:aufa illins
motus erit agens illud ique mouebitur iplum cor-
pus,confequens illud abfurdum eft vt patet : ergo fal-
tem quando Angelus mouetur per accidens ad mo-
tum alterius 3 motus illenon eft aliquid Angclo inter-
num : Sed neque apparet vllo modo,qua ratione An-
gelus moueri Po[ﬁc » & trahi ad motum corporum,
quia In curry, v-gr.corpus vehitur proprer impcuetmt
bilicatem , qua cum in Angelo non reperiatur cexre
ille trahi non poteft cum corpore.

Secundd, nulla ratio probare poteft , quod motus
Angcli fit entitas modalis realiter ab Angelo diftin-
@a,quz non probet vbicarionem diftinctam efle ab
iplo Angelo ; ficut enim Angelus eft fe jp_fo pr;ul{.cns
loco, ablque vllo moda fuperaddito ,ita {c iplo {ubit
nouum locum abfque modo {uperaddito. Deinde
prius natura deber caufa matcrialis eile in ea condi-
tionein qua poteft pati, quam actu patiatur & reci-
piat accidens , ficut agens prius debet effe indiftans
quam ngzr:fccl hic modus quem appellas motum lo-~
calem non poteft recipi nifi in tali parte {patij, ergo
sprits debet efle Angelus in taliloco, quam in co loco
recipiat motum , ergo Angclus non conftituitur i
taliloco per illum motum.

Dico primb.fiuc Angelus moueatur pet {e, fiue mo-
neatur per accidens , femper motus localis eft aliquid
receprum intrinfece iniplo Angelo,modaliter ab iplo
diftinétum , & realiter diunifibile.

Prima pars aducifarios habet Thomiftas qui purant
Angelum effe in loco per operationem, & contra Vaf-
quem qui putar Angelum effe in loco per vnionem
cum loco,fine refpeétu ad {patium imaginarium, vn-
de concludit quod quories Angclus MOouetur per ac-
cidens , motus ille nihilin Angelo eft receptum , {ed
tantiim in cerpore:contra quos otanes probatur pri-
mo , quia implicat dari nouam denominationem in
rebus fine mutatione aliqua noua,, {ed fi motus non
e(fer aliquid receprum in ipfo Angelo , dareturin re-
bus noua denominatio fine vlla mutatione , nam illa
mutatio non fit in ['Pario » neque fic in Angelo , ergo
nullibi fit, & hoc etiam verum eft ;quando Angelus
mouetur per accidens : nam ficut homo qui vehitur
naui,anima in corpore , Chriftus latens (ub {peciebus
Eucharifticis ita mouentur ad motum alterius, vt vere
recipiant in fe ipfis motum , quia zqué tranfeunt ab
vno loco in alium , ac corpus quod mouetur per fe.
Ergo zqué indigent motu fuperaddito. Fateor ta-
men vix conuinci polle aduerfarios qni dicerent mo-
tum iftum per accidens explicari pofle pet folam con-
notationem noui loci fuppofita mutatione faéta in
corpore quod mouetur per fe; fed hoc non videtur
probabile , quia (i motus per {e internus eft corpori,
neque ad cum fufficic noua connotatio , certé nec
etiam ad motum per accidens illa fufficic.

Secunda pars de diftinétione modali huius motus
ab Angelo fust in phyficis eft probata,vbi egi de mo-
tu corporum ; eadem enim ratio eft de Angclis > pro-
pter argumentum quod modo attuli 5 quia {cilicet
nunquam poreft elle noua in rebus denominartio fine
noua forma & mutatione in tebus,fed i Angdus co-
exiftat nouo alicui {patio cul prids non coexiftebar,
erit noua in rebus denominatio fine noua mutatione
vbi enim illa erit. Nam quod aliqui recurrune ad vic-

tualitatem quandam nouam decreti diuini , abfurdif-

fimum eft.quia dicerem fimiliter hoiminem fieri poile
calidum fine calote , aérem fiexi lucidum fine lumine,
per folum. illud Dei decretum : alij dicunt aétionem
Produ&ix_lmn diverfameefle, arque aded per actionem
qua ego fum hic , me non pofle fiexi alibi, fed fane hi
Auctores vt rollant motum & durationen, mulci-
plicantinfinicies infinitas aGiones productivaseft an-
tem miram quod mea ifta confruatio,qua conferuor
hic.non prﬁt effe alibi, quam hic, nec alio tempore
quamnunc, Cum tamen ego fecundwm meam entita-
tem poffim effe alibi , & alio rempore.

Tetia pars de diuifibilicate huins modalis entiraris
probata manet ex dickis de dinifibilitate modi exten-
fionis Angelicz vbi oftenfum eft accidens {pirituale
polle efle dinifibile ; deinde de hoc motu fpecialisra-
tio eft, %uia quando Angelus eft in fecunda parte
{patij debet habere nouam aliquam partem motus
q uam prids non habuit , alioqui haberet denomina-
tionem nouam fine noua mutatione , €go necelle eft
vt morus localis Angeli conftet partibus.

Ad primam Refpondeo ex dictis in phyfica de
motu anima in corpore ; dicunt enim nonnulli cau-
f2m qua producit motum in anima quando corpus
ab alio trahitur , effe vel ipﬁm: Deum , vel animam
ipfam producere neceffario in fe ipfa morumnonau-
tem libere. Quod idem dici deberet de Angelo qui
moueretur , aut traheretur ad motum corporis cui
deberet efle vnitus;tunc enim eodem modo reciperet
motum , quo illum anima recipit : nunc autem quan-
do mouetur ad motum corporis quod aflumpfit An-
gelus ipfe fe ipfum mouer ex pacto.

Ad{ecundam Refp. negando quod diftinctio vbi-
cationis & [ubiedto probetur eodem argumento, quo
probatuz diftinctio motus 3 mobili, quia vbicario
1i1pponil: femper priorem aliquam mutationem, mo-
tum nimitum localem , vel creationem virtualiter
{altem diftinéam : motus autem non {upponit prio-
rem vllam murationem , idet deber efle diftinétus.
Deinde illa maior non eft vniuerfaliter vera , caula
materialis pritis nacusd deber efle ed conditione in
qua Po:cﬂ: recipere , Priufquam recipiat actu ; {ienim
effectus formalis formz quam recipit , conftithar
cam caufam materialemin tali conditione nego, fi
non conitituat , concedo. Effectus formalis motus
Angelici eft conftituere illum fuenter prafentem lo-
co , ided non prits fupponit illum prafentem.

§. IL

Ptrum omnis motus locals Angeli fit continuss
& fuccefSinus.

Zc difficulras de continuitate motus grauiffima

eft, & in phyficis fufitis tractard ; vix enim {pe-
ciale aliquid haber motus Angeli, quod commune
illi non fic cum motu corporum : fed ne tamen illa
omnino hic omifla effe videatur. Primd dicam, an
motus propri¢ dictus Angeli poffitefle continuus fi-
ne interruptione , habens partes {ibi murud fine in-
terruptione f{iiccedentes & diuifibiles. Secundb,verd
faltem aliquando poffic effe inftantaneus 8¢ totus
fimual. Terid , de motu contractionis & dilatationis
codem modo queritur, vernm ille fiar in inftanti.
Ratio dubitandi primo eft , quia fi motus Angd_l
{ucceffiuus & continuus cft,partes eius debent necel-
{arid vniri , hoc autem implicat, quia id quod eft,
implicat vniri eiquod non cft , fed runc quando vna
pars motus Angelici exiftic, altera non exitit , alio-
qui ellent fimul , CIgo MOtus Angcli non eft fuccel-
fiuus. Deinde illz partes fi funt fucceffiuz , {unt
omnes preterice vel fotuge , nunquam aucem
funt prafences , quia de nulla licer dicere nm;f
Clty

EfRt digifi=
bilis,

Solutio
prima du-
bitarionis.

Solutio
{ecunda.

Triplex
controuUer=
fia.

Prima
dubiratio.




Secunda

dubiratio.

Canclufio
trimem-

bris.

Mortus
Angelieft
Continuus.

Motus ad
locum dif~
fitum.

348 Difp.]. De Angelis. Qua(t.IV. Seél

eft,alioqui effet in inftanti. Pratereaille partes erunt
ite , & tamen !m‘n;mhlnu::ur > quod implicar;
pfinitum nunquam pectranhturcotum. Denique

i

qu
vniones huiufinodi partinm matus , vel {unt dinifibi-
les, vel indiuifibiles, fi func dinifibiles, crgo vna pars
vnionis potelt remanere aleeri fublata , quod ramen
eft falfum; quia illud non eft diuifibile, quod ne di-
uinitits quidem diuidi poteft, hac autem vnip Ffi’j.“
non poreft quin rollatur tora. Si vero func indinifibi-
les , ergo admittuntur in continuo indiuifibilia,quod
alias reiectum eft.

Secundd , fi motis Angeli fuccefliuus eft, non po-
teft nyhc.iri squomodo vius A:w:_;uhlx velocius mo-
weatur quam alius , quod fic probo, implicat ve ali-
quid fit ;ctlualc duobus inzqualibus , fed fi Gabriel,

& Micha¢l moucantur duobus meotibus inzqualiter
velocibus , fequitur quod ille motus adzquabitix

duobus inzqualibus; i enim illi moueantur perho-
ram , fed ita vt Michaél centaplo velocius moueatur
quam Gabriel , in motu Michaélis velociflimo tot
erunt partes quot {unt partes in illa hora ;volo enim
illam tota hora moueri , atque ita tot elle partes in
hora quot funt in motu. Tam probo non eflé rot:nam
motus Gabriclis centuplo tardior durauit per totam
horamsergo tot funt parces in eius motu , quot funt
partes inhora , fed pauciorc:ihnt partes in moru Ga-
brielis , quam in mota Michaélis , ergo manifeftum
eft quodilfahom eft ®qualis in numero partiumsillis
duobus motibus qui {unt inzquales inter fe.

Simile argumentum fieri alicer poteft : moueantur
“Gabriel,& Michatl , motu continuo fuper idem pla-
num,fed Michaél conficiat hoe fpatinm vio quadran-
te Gabriel vno die , tot fine dubio {unt patrtesin mo-
tu Gabrielis quot funt partes in motu Michaclis cum
vterque conficiat idem (patium:iam probo plures effe
partes in motu Gabrielis , nam in eius motu rot funt
partes quot funt invno integro die, in motu autem
Michaélis non funt plures partes quim in vno qua-

drante, ergoin motu Michaclis non {unr tot partes,
quot funt in motu Gabriclis.

Dico fecundo; motus Angc‘li eft continuus &
ceffinus: neque poteft efle inftantancus quoties mo-
ucrur ad locum difficum ; poteft in inftantimoueri ad
locum immediatum priori loco quem deferit.

Primam partem multi negant recentiores qui ex
falfo principio de compoﬁ[ione continui tenentur

dicere nullum motum effe continuam,fed illuminter-
rumpi per morulas, quia fine illis morulis explicare
nullo modo poflunt quomodo vnus motus fic alio
velocior , {1 continunm conftet punctis. Sed illud
commentum reiiciunt omnes melioris notz Philofo-
phi , & Theologi, nam Angelus ira mouerur perali-
quod {patium , vt nunguam quiefcat, habet enim po-
tentiam motricem non impeditam ; nec eft maior ra-
tio cur nunc qu1c[bar quam anred. Fingere autem
quod mola ex alto cadens quiefcat in medio aére eft
loqui nugatoria , ergo Angelus porteft moueri fuc-
cefliné continné.

Secunda pars demotu ad locum diftantem , quod
ille ne diuinitis quidem effe poffic inftantaneus,pro-
bari {olet in phyfica , quia tunc Angelus adequarerur
{patio maiori fe,quod patet efle impoffibile, probarut
autem hoc i'cclui,qui;lluppmm Angelum, v. gr.habe-
re extenfionem 10. Palmorum , fi vno inftanti confi-

ciat 10. Leucas , illoinftanti fine dubio adaquabicur
decem Leucis , quiaillas eo inftanti occupabit : imo
erit codem inftanti in termino a quo , in toto medio,
& in termino ad quem. Quod autem efpondent ad-
ueslarij quod erit Hluenter in pluribus, & eis adequa-
bicus, Manifefte refellivur , quiaeffe fluenter eft effe
Aiceeffing , {ed in co inftandi nulla cffe poteft fuccel-
fio s caminftans fi rorum fimal , ergo Angelus fimul

fue-

& non fluenter exitin placibus 1llis locis , & illis fi-
mul adequabirtur.

Tertia pars de moru Angeliad locum omnino im-
mediatam {patio quod deferitur valgd admicei folet,
quia cum Angelus fit torus in qualibet parte {patij,
vt conftituatur in loco planéimmediato non indigct
fuxu per medium , qui femper neceflarius eft corpo-
ri vt occuper locum propinquum , ex eo quod plures
habeat partes, fed proprer folum fuxum neceffaria in
motu fucceflio eft, ergo in motu ifto Angelico necef-
faria non eft fuccetlio , modo tamen Angelus eo in-
ftanti mutet {uam' extenfionem , quz cum diifibilis
fit , & habear partes {equitur quod mutare in inftan-
ti non pofit locun, quia tune vnaquaque pars ad-
squaretur f‘patiu maiori fe.

Hinc autem a potiori colligitur muled magis quod
ininftanti poffit Angelus occupare maiorem aut mi-
norem locum , per motum dilatationis ,aut contra-
¢tionis ; id eft producendo in fe ipfo , vel deftruendo
aliquas partes extenfionis : quia nulla eft rario cur ille
modus extenfionis produci, vel deftrui nequeat in in-
ftantishzc enim dilatatio & concraétio fine motu lo-
cali fit,contra quam accidit in condenfatione & rare-
fadtione corporum in quibus neceflario reperitur
motus localis, atque ita fiunt femper fucceffiue,quod
neceflarium non eft in Angelo , fe vel contrahente,
vel dilatante.

Ad primam Refp. hec omnia argumenta {olui {o-
lere in phyfica cum agitur de continuitate motus cor-
porum. Primo enim partes motus vniuntur Auenter,
qua autem ira vaiuntur non debent fimul exiftere, Se-
cundao , Ule partes funt prafentes fuccefliué non au-
tem fimul , quialicét de nulia ininftanc licear dicere
(nunc eft) licet tamen dicere in tempore. Tertid,i

tid,ille
partes non {unt infinite aéku , {ed rantim potentia, vt
cum Arift.probabam alibi,quia infinita multitudo exi-
git partes infinitas determinatas , & aquales vni cer-
t2. Quarto, vniones partium motus omnino funt di-
uifibiles , etiam [i ne divinicts quidem poflint exifte-
re [eparatz,quia vna ellentialiter connotar aliam.

Ad fecundam Refp. hanc prorfus effe grauiflimam
difhicultatem de rarefaétione,in qim cadem quantitas
c-o.'xc-i'pondcrc poteft, & adaquari {patio nunc maio-
I, nURC minort , eriam fi eafdem {eruet partes quas
luhc'lmtprl-_Ls.Bccuiter ergo ex his que circa quaitio-
nem hanc dici folent, Rr_‘f:p(mdcc,- pofle motumn Ga-
brielis effe tardiorem motu Michaélis , etiam fi veer—
que moueatur Continue : neque tamen ibqui quod
eadem hora , v. gr. fit zqualis imul, & inzqualis
cum illo motu.

Ratio eft, quia vt due quantitates flue permanen-
tes , fiue (uccefliuz fint @quales in numero partium,
nonfatis eft quod vpa rcfpoudcur alteri, fed requiri-
tur vt ille fint aqualiter rare,& denfz.Namin quan-
titate palmari valde denfa plures effe pollunt partes
quam in quantitate quadripalmari,valde rara. Iraque
comparando motum diuifibilem Angeli, cum quan-
titate corporea diuifibili inrer qua proportio aliqua
efle porteft, fi Micha¢l & Gabriel moueanrtur per ho-
ram, non propterea tot funt partes in hora,quot funt
partesinillo vtroque motu, quia motys Michaélis
velociffimus,ita durat per horam,vt parces motus ali-
ter fint denfz quam partes horz : tametfi enim fint
fpirituales, cogirari ramen in illis potef aliquid pro-
portionaliter fimile denfitati & raritati , quatenus
motus ille, velocior effe poteft aut tardior ; velociras
enim & tarditas vocantur denfiras & raricas : fimilites
i moucantur Gabriel & Michagl fuper idem planum,
alter vno quadrante alter vno die fust in virogue
motu zquales partes, fed diverfo modo rare ac den-

ie. Sed hacalibi fufids.

ITL

Motgg
locum
PIoximi,

Solutio
prima do-
bitatianis,

Solutio
fecundz,




Conclufio
negatiua.

Drobatio.

Triplex
quaftio.

Triplex
dubitatio.

De perfeCtione naturali Angelorum.

§. o Irh

Viram [it pefiibilis motws Angelifine vllo tranfitn
per medinm.

¥iftimant Thomifte ac cumillis Valques, Salas,

Alberrin. ita poffe, ‘Anguh‘lm moueri , vt exiftens
Lugduni poflic fiftere {e Parifiis non tranieundo per
torum illud {patium quod interiacet. Fundamentum
yero eorum eft 5 quia nullo argumento videtur often-
di polle impo flibiliras huius motus : cur enim Ange-
lus habens fuuminternum ( vbi ) Lugduni ;non po-
terit illud producere Parifiis, quin producac illud
per totum {patinm intermedium. Sed fi Frpdu_ﬁat
eo modo fuum (vbi,) tranfibir Lugduno Parifios line
tranfitu per medium , ¢rgo porelt Angelus eo modo
moueri a Joco ad locum diftantem fine tranfitu per
medinm.

Dico tertid, Angelus naturaliter non poteft fe mo-
uere ab yno extremo ad aliud extremum diftans fine
tranficn per medinm. Ira communius cenfent Theo-
logi , fed ratio tamen queid ethcaciter pl‘ob(‘t difhi-
cilis thplutcs examinat Suares lib. 4. C\cflurf:s reii-
cit. Mihi

Probarioptime videtur,quia primd non Fotcﬁ fna-
turaliter Angelus (e ipfum reproducere ; {fed fi confti-
tuereturin {patio illo inti fine tranfitu per me-

dinm,eflet neceffe vt fe iplum reproduceret;non ¢nim
hoc faceret per motum vt pater y neque producendo
internum(vbi) quod nullum eft,ergo deberet ibi poni
perreproductionem.Deinde Pnﬁto etiam quod dcr_m_‘
(vbi) Angelus non poteft agere in fpatium diftans, fed
gat, debet prius efle immediatus loco in quo agit;
arqui {1 Lugduni exiftens produceret nunc Ronz fud
( vbi, ) agerevin diftans : ergo nunc exiftens Lugduni
non potelt Rome producere fuum ( vbi.) Denique
nullo argumento probari poteft Angelum hanc habe-
re vim , quo. non proberur idem ctium poffe quodli-
bet corpus : de quo tamen nemoid adhuc dicere
aufus eft.

LI

D miotu tranfesnte Angelornm.

S.Thom.q.5 1.
Dlxi hactenus quomedo {e ipfum mouere poflic

Angelus , nunc quomodo Pofﬂt mouere alia 3
{e, corpora nimirum & fpirirus , breuiter cxplicari
poteft. Primd, vtrum mouere pofﬁt aut detinere ali-
quod cotpus. Secundd, ytrum ctiam mouere ac de-
tinere poffic alios Angelos. Tertid,quid efficiat quan-
do mouet aut detinet corpera vel [piritus:

Ratio dubitandi primb eft,quiain Concil. Ancyr,
dicitur ; falfum omnino cffe ; quod Sagz ac Magi
equitent inacre , vt valgd dicitur, Demone illos ve-
hente ; id enim fieri duntaxat in cornm imaginatio-
ne. Refertiirque hic Canon in cap. Epifcopi 26. q.5.
ergo fignum eft falfum cffe , quod Demon vehar, &
trahat corpora.

Secundd, fi Angelus poteft detinere inadre , v.gL.
aliquod corpus , vel id facic ﬁipiaoncnc{n e ipfum illi
cotpori &ficimpediendone cadat , & hoc eft im-=
poﬁibi!e,quia cum Angelus non fic impenetrabilis,
non poteft impedire hoc modo ne. cor pus hoc cadar.
Vel id facic refiftendo grauitati, & hac adtina refi-
ftentia , fieri deberet per produtionem ali wius
qualitatis. Vel id facic imprimendo morum , & fic
deberer Corpus moueri, non autem quicfcere. De-
m'cguc id non potelt facere imprimendo impetum ,
quia impetus cft caufa productiva motus, non au-
tem quietis, » ‘

Tewio, non poteft explicari quomode vnus An-
Tom. I.

SEcTY0

249

gelus po{ﬁr' alium Angelum moucre, ligare,detinere,
rapere , trahere , nift- perimperium terrendo {cilicer
illum metu grauioris peene. Quia non poteft ad dm-
nia illa {ufhicere motus aue impetus : praefertim fi de-
tinet,& ligat alium, vbi enim effe hic poteft impetus?

Dico primo; poteft Angelus mouere , ac detinere
corpora naturalia pet eandem potentiam , quaille fe
iplum mouet.

Primd enim fic expreffum eft in pluribus Scriptu-
rx locis, nam Angelus 3 Indwa transfert Abacuc
B;alﬁ_v].(.mc111,1’111'1{}\}11:111 Diaconum defert in Azotum,
& Chriftuin ipfum rapit ad pinnacalom templi. Se-
cundo, idem colligitur ex pluribus ¢ xermplis tim {a-
cris thm prophanis,qua fusé referunt Delrio lib.2.de
Magia qu. 16. Vairuslib. 2. de Faftino & plures alij:
patet autem ex Energumenis quornm corpora certuim
eft a pranis habitaroribus miferum in modum agirari,
ac diftrahi. Deinde paret ex frequenti tranfucctione
{agarum per aérem , quim lpiffime realem cffe non
attem femper imaginariam , fuse probant Abulenfis
in cap.4.Marth. & plures interpretes huins loci,Suar.
lib.de Superft, cap.16.& 23. Delrio loco citaro con=
tra pauciflimosnullius neminis Authores qui contra
experientiam , anthoritatem , & rationem , negare id
aufi funt. ExPcriELI.\. eft,quia {}cp& multe illarum pro-
cul a patria {unt inuentz , imd & venatoribus transfi-
xafunt, dumvolarent per acrem,& in figura cati, vel
animalis mactate.Ratio ¢ft quia De¢moni non
eft difficile imprimere impetum;aut motum vt fatim
dicam. Authores innumeros dabunt Delrio, Simen-
cas, Caltro.

Pollc autem mouere velocifimé conftar ex perni=
ciffimo motu fiderum : non ¢ft tamen probabile quod
poilicab eis tota moueri terra, v. ar. quia refiften-
tia tanti corporis fuperare videtur virtutem motivam
vnius Angeli. Neque difficilius eft corpota detinert
violenter per vim Aﬂgt‘l()mm » Ingentes enim maflas
fiepe detinentin aére , fublenant Hypocricarum quo-
rundam corpora dium extafim firhulant, &c.

Dico fecu ndb,}_}otcﬁ vAus Augc]us mouere,ligare,
detinere , trahere s rapere alios {piritus per veram
actionem non autem per {olum imperiumaut pactums.
Ita L‘.u‘.u}ﬂuniu: Dodtores tradunt quibus fepugnat
Valq.difp.194.cenfens id non fieri nifi perimperium.

Ratioautem eft , quia fi poteft Angelus mouere
corpora producto impetu,& motu,muled magis 1mo=
ucre poterit aleerum Angelum , quia motus illiac im-
petus in Angelo producti magis propostionati {funt
cum Angelo; quim motus productus in corporibus:
imo fi producere poteft in fe ipfo motum, maltd ma-
gis poteft illum producere in alio , & conftatid fepe
fiert , nam Angeli dicuntur vehere Lazast animam in
finum Absahz.

Dico tetrid , Angelus quando mouet corpora &
fpiricus producit in illis vel impetum , vel morim,

Ratio eft , quia nulla yirtus poteft producere mo-
tuin ; qua non poflic etiam producere impetum qua-
lem nos proiectis imprimimus : nec eft vila ratio pro=
prer quam negerur Angelo hwe virtus. Quoties ergo
Ita mouct corpus aut f}jh‘imm cul manet immcdia_tus
1111_91.'1:111.1'1: motum : quando non manet proximus im=*
primic imperum. _

Ad primam Refpondco plurima difputari felere
Doctoribus circa Canonerm illa Concilij. Mihi proba-
biliflime refpondere v identur,qui ajunt negari  Con-
cilio tantium quod fcmpcr reales fint huiufimdi tran{-
uectiones quas conftat aliguando effe folim imagi-
narias. Tmd falli rancim eas afferit vand quidam im:
g inatione quod delufe fzpé ctedesent e cum equi-
tant in aére , comitem habere Dianam , quam etiam
efle Deam exiftimarent.

Ad fecundam Relpon. Angelum quando corpus
ii aliquod

mouct cor-
porIa.

Mouzt
alios (pizi+

tusy

Quomodo

meucats

Solutie
dubiratio=
num.




- Triplex
dubizatie.

Allereio.

Affumunt
Angeli
£orpora.

Qualia
corpora af.
{umant,

==

st
J
2

L8

aére non id facere fupponendo fe

m

oducendo impetu

ti co is quod detinet 5 {aris enimhoc
o eft yr corpus deorfum non moueatur,quan-
do impetus furfum ferens impedit actionem grauita-

dropottionas

tis deorfum ferentis.
Ad certiam Refp.non effe ¢
modo poflic vaus Angelus alium Angelt

1c1

us explicare quo-
n pellere,
iat in

vehere , ligare,yoluere , quam quomodo id
corporibus ; namin \'tl’lEL‘j.:C id facit }‘ﬁ;’nduul o impe-
tu & motu. Si quando autem Demon annulo includi
dicitur , id non fit per vnionem ad annulom , ne-
que per motum aut impetum vt patet , fed dun-
taxat cx pacto.

1k

De affumptione corporum ab Angelis.,
S. Thom. g. 51.4. 2.

}I&L eftaltera operatio tranfiens quaz ab Angelis
frequentiffime heri foler , & triplicem inter Do~
&ores (olet habere controuerfiam, Primb , anveré
aliquando Angeli alfumant corpora , & in illis vi-
dendos fe prabeant. Secundo , cuinfmodi fint illa
corpora. Tertio , quas operationes in illisexerceant.

Rario verd dubitandi primo Poriﬂh‘.mm eft,virum
etiam Deus iple per {e ipfum 1n corpore aflumpto
realiter apparere {oleat , an yerd tantum per Angelos
tanquam per legatos mediace rantum loquatur, &
videatur verbi gratid,, virum : Apparitiones omnes
Vereris Teftamenti, huiufimodi fuerint; ve in illis
non Deusipfe immediate per e vifus fuerit sled tan-
tim Angelus perlonam fuftinens Dei.

Secundd » Angelus non dicicur afltnete corpus,
nifi quiailli proximus eft, & illud mouet , fedhoc
non eft affumere corpus,alioqui Angelus movens cee-
lum dicetur illud aflumere.

Tertio > Angelus apparens {zpe non videtur ab
onminibus qui eodem loco prefentes funt, ergo fignum
eft affumptionem illam corporis non cllerealem.

Dico primd , Angeli tam boni , tam ctiam nzali
affumunt {zpillimé corpora in quibus yere apparent.
Ira docent omnes Theologi , quibus malé repugnant
aliqui apud S. Thomam art. 2. & Carthufianumin
{fecundum.

Primd enimita conuincitur ex Scriptugis vbi Ena
apparet {erpens s Raphagl Tobiam deducit , Angeli
apparent Abraha ad Ilicem Mambre, Chriftus Dz-
nonemm videt  quo tamen deludi, & decipi non po-
tuit : quis: enim  dicat portuiile turbari 2 Dzmone
imaginationem Chriftiz Deinde Patres de illis appa-
ritionibus vt omnino veris loquuntur,quos piurimos
referunt Suareslib. 4. cap. 53. Bubalus in huncarti-
culum. Denique nullum:in. careali aflimptione ab-
{urdum eft , nam illa definivur intima prafentia {ub-
ftantiz Angclice ad aliquod corpus in fui reprafen-
rationem, requiritur enim ad illam , vt Angelus fit
illi corpori immediatus & intime prafens , deinde
debet illud mouere v per illud rcp[;rl}:ntcmr; non
enim Ancelus affumit omne corpus quod mouet,alio-
‘ui aflumeret ipfum ceelum. In hoc autem quod
Angclus fir priens corpori, & vt iflud moueat nul-
lam abfirdum eft.

Quod autem etiam fepe defuncrorum animz ap-
pareant in LLri'Jln{iblts ai[um?tis fine v]ljl imagina-
tionis fraude fusé docent Delsiolib. 2. difquifit.q.55.
{eék.2. Thyraus & alijpaflim.

Dico fecundo , corpora qua affumunt Angeli feré
femper funt elementaria , cum quibus illi non vniun-
tut fubftancialicer , fed tantiun localiter ; & illispuré
affitunt ; non anteprittainformant,

Ratioeft; quia licer ex plurimis hiftoriis certum

SECILT O

()

aflumunt cadauera

i1 De Ag_}gelis_@ﬁm}ﬁ.,g V. Se& IILL

fit , quod aliqua
l'KJ- i
enit
tit , vt Demon abut

¥ 1 Y nd [
num aciunctol orum duntaxat ; non

1 hoc decet Angelos | , neque Deus permie-

¢ hominis fancti : li-
5 nihilominus tamen con-

ftantifime oinnes allerunt qu b

apparent in formahominis, aut alte

cét (inquam) id certu
Angelis ; quoties
rius animalis per-
fecti , non formantur vera corpora hominum aut
animalium , quia tantam non habent vim , vt forma-
re illa Puﬂint » vade partim ex clementis , partim
etiam ¢ X mi componunt fimulacrum corporis hu-
mani, aut alterius genciis , (!nod non eft illis diffici-
le.Non eft
quam materia vlla corporum ceeleftium, vt viden=
tur aliquando afferere f{anéti Patres, fed ex multis
elementis compadkis , & condenfatis , non enim
vnum videcur fufhicere. Secundd , figura horum cor-
porum in bonis Angelis plerumque humana eft,
in malis femper habet aliquid extraordinarium, &
monftrofum. Tertio , qualitates omnes in eis repe-
riuntur que per motum localem applicando actiua
P;}LE}uis })roducipolﬁmt seft enim in illislux 5 & co-
lor qualis in Iride apparer , {unt quo_iit:‘etcs ctiam qua-
tuor prime , deinde duritics etiam & mollities ; non
ea tamen qua humana fit pcrfc&é fimilis 5 vnde va-
lebat omnino argumentum Chrifti , Palpate ¢ vide-
ze (i enim recte aduertatur, accidentia horum corpo-
mum aliquid habent diffimile accidentibus corporis
humani, que. Angelus imitari perfecte non poteft.
Denique vnionem cum huinfmedi carporibus uullam
habent Angeli , vel fubftantialem , vel accidentalem,
{ed tancium motoris ad mobile'; id eft intimam pre-
fentia, & efficicatiam motus vt recte docet 5. Th.hic.

Dico tertid ; Angelusin eo corpore quod afl
& in quo apparet nullam poreft exercere opcratio-
nem vitalem.

Ratio eft, quia operatio vi ]
- ] A - 1 .
manet in go prinéipio a quo eft, & producicur & prin
c ratlones quas in huiutmo-
di corporibus r"\ni_;ch eliciunt non funt huinfmods,
quia recipiuntus in corpore , cui { vt dixi ) non {unt
coniunéti ; loguutio crao eorum non eft vera loquu-
tios nequeinotus localis eft viralis tametfi veras
ment yocesy & motum efficiant vere progrefliuum.
Senfationem nullam paﬁ[m[ habere, quia nec habent
organa ,-neque fenfitiuas potentias : Nutritios
etiam viralem ob eafdem caufas non habent :
impoffibile Angelo efficere conuetfionem panis in
carnes , & ofla, que fit per porentiam nutritivam.
Denique generationem vinentinm immediaté non
pﬁﬂ‘u ficri a Demonibus certum ¢ft ; poffe autem al-
lato aliunde {emine putat Suares. Dan Dzmones in-
cubos & fuccubos apertiflime probant Delrio lib. 2.
quaft.15. & Serariusin cap.4. Tobix : idque nega-
re temerarinm effe alleric Auguftin, lib. 15.Cim.c.25.

Ad primam Refpondeo plurima de his Dei appa-
ritionibus difpurart euidentiflimé a Suare lib. 6. cap.
20.& 21, Ruis dilp. 107. de Trinitate fect, 10. Thy-
o lib. 1. de :1ppnritiumbus Veteris Teltamentis cap.
2.4. Dererio in Genelim cap: 33. difp. 1. & lib. 8. in
Daniclem.  Mihi bregiter videtur primo non effe du-
bium , quin viroque illo- modo poflitapparere Deus,
aflumendo videlicet corpus per feipfum, &inilla
\‘jiibjlitcr;Lplmrcndo fine vllo Angeli minifterio ; po-
telt enim formare corpus s illud moucre per illud re=
prafentari,poteft eriam mittere Angelum,quiallumat
& moueat cm-luls,in eoque veré appaieat in mediaté,
Deus autem mediaté tanttum. Secundo f:ul_ui'ﬁ:né im
in veteri thmy in nouo Teftamento mihiell probabile,
quod g}ulmmc{i[ Decus iF[Cm]mcdiafC’, & ;:llilmpﬂ.‘rit
corpus ;]uod videbatur. Ira enim'commaunicer Patres
allerunt Pliz.tl;.‘i't‘;i:] quando dicunt Verbim Driuinum

ce

1tem pi‘imb in huiufmodi corpo ribus yn-

rn

lis illa dicitur «

e

ipio vitz coniuncto :

Cin.

,.r}_

&

Operatio-

06§ 0 cofs
pose.

Appaitio=
nesDeip
Angctﬂs.




Tﬁplcx

dubitatio,

eo modo Proiudcrc‘, Vi rnationt. Hine illas
apparitiones Dionylius appeliat disgararas Irenzus
diSpenfariones qux pofteaexpolite funt a vgt‘bo,ﬁlhnm
nalius I deas ration i gransfiguratas. ['.tpmb.itux
quia , tunc Deus ipfein corpore aflampto apparet,
non autem Angelus quando per illud corpus folus
Deus reprafentatur, fed in mulus huiufinodi appari-
tionibus folus Dens reprafentabatur non autem Ans
gclus , vetbi gratid, dum columba vifibili {pecie fu-

sra Chriftum defcendir ; dicicurenim Super querm vi-
derés [piritnm defcendentern : non video autem quo-
mode ibi reprafentatus fic Angelus, fimilicer cum
Spiritus Sanctus in linguis igncis defcendic litpct
Apoftolos non dicicur defcendifle Angelus, cum er-
2o \'(‘ll):l‘.g;'l.fiﬁ.?fll[;t dicant Deum i‘.lﬁp;}.rui[ii‘, & in
proprio leniu explicari po!l]nt , non pollunt alicer
intelligi , quam omnino propric. Ira docent Ruiz
fupr;: citato loco,Fernandias villone 6. contra Sua-
rem, Vafquem , & alios non paucos. Tertio tamen
apparitiones illas omnes certum eft , fuifle fackas mi-
nifterio Angelorum qui foli formabant immediacé il-
lud corpus , & immediate illud moucbant , quia fic
decebat Deuam vri An-c;clis vt muniftris , tametfi non
pmpwrmilii corpus tunc affimerent neque in co
appaterent > quia per illud non 1‘C}n';tfc-nt:-lbJntua‘, fed
folus Deus,quod lufficit ad affumptionem, & fic opti-
mé faluari poflunt quzcunque proferunt aduerfarij
ex Scripturis aut Patribus, nam vifiones dicuntur el=
fe fackz per Angelos, & ipfi Angeli quodammodo
in illis apparuifle , quia ipfi formarunt corpus illud,
& mouerunt in quo tamen primarib folus appﬂrcb:tt
Deus. Chriftusin Euachariftia , vel alibi quoties ap-
paretin forma quamin {e non habert, apparet in cor-
pore formato per Angelos,aliquando in corpore pro-
prio apparet, quod dicendum etiam eft de Virgine
Deipara, & alits Sanctis ,aliogui beata ipfa Virgo
corpus habens non apparerct.

Ad fecandam , fatis conftat ex dictis quddad af-
fumptionem corporis non fufficiunc indiftantia, &
motus , {ed requiritur reprafentatio,

Ad tertiam Refpon. effe facile Angelo ita turba-
re mediom vt impediatur {pecierum productio, ex
quo efficitur etiam vt non videatur ab omnibus cor-
pus illud in quo Angelus apparet.

PN

De aliis operationibus quas ad extra efficere
poffant Angeli.

S. Thom.quzft.r1o. art. 2.

€ Biopavess

SEcT10O

Atiffime patet hoc argumentum in quo expli-

cando multi Doctores accurate verfati funt 5 mi-
hi ad alia inftitoo Theologici magis propria fefti-
nanti fatis erit, duo breniter exponete. Primo vérum
nihil exera fe Angelus poffic immediaté operari nifi
motum localem. Secundd, quanam fint edyque me-
diante motu locali poreft operari.

Rario dubitandi eft primo , quia fepé Angeli pra-
festim mali oculis abfentia obiedta reprafentant , fed
hoc non poffine facere nifi producant {pecies im-
preffas corum obie@orum , qued non fit per folum
motum localem , ergo motus localis non eft id
vaum quod immediaté ‘poffunt operari Angeli
extra (e, :

Secundd fepiffime Angeli Producnnt extra fe ac-
cidentia plurima & formas fubftantiales ; meteora
n acre , multa etiam efficiunt opera mirabilia in
quibus non interuenit , vel ad quz non fufficit mo-
tus localis.

Tertiv, id videtar etiam valde congruum ordini

Tom. 1,

feGione naturali Angelorum.

251
vniner{i vt fuperiores ille intelligentiz quarum mi-
nifterio veitur Deiprouidcmi; in gubernatione yni-
verfi mulca per {e Pl‘odlit‘(.‘[tf PO!.IH'DE 3 &0 longc P‘m-
raguam agentia corporea , in quibus virtutes ap-
parent multorum ac mirabilium operum effedtiug

Dico primo, Angelus prater motum & imperum
nﬂlil omnino extra fe immediate porteft opefaii, vel
{ubftanciale vel accidentale. Ita vnanimicer affirmant
omnes Theologi.

Ratio eft quia, nec experientia , nec ratio, neé
authoritas vllam ;Lhmp in Angelis cogit ponere ope-
rationem , qua non fit & potentia motrice applican-
teactiua paflis; vel quead eam non poflic com-
mode referri. Deinde ordo yniuerfi non poftulat
aliam in {piritibus operationem quam loco motivam,
totum enim Angelorum minifterium quod vniuerfo
necellarium eft, fufcienter exhibetur per motum
quo applicentur actiua paffiuis , aliud autem totum
non eft neceflarium , neque mundo corporeo , ne-
que ipfis Angelis, vnde {equitur , quod nullumab
Angelo produci poteft immediacé accidens reale,
quod tlifponﬂ.l ad formam {ubftancialem , neque =
lam formam; quam fi aliquam producant, id nen
aflequuntur nifi per motum localem , quo agentia
naturalia mouent, & applicant {ubiectis ationem
l‘cn‘iincutllnus , v conftabit ftatim.

Dico fecundo , Angeli mediante motu & impetu
multa ctheere }!nmul{ extra {¢ opera mirabilia tam

Altera con=
clufio,

{ubftantialia; tiun accidentalia, in cot}mribus viten-
tibus , & innon vinencibus. Traétant de hoc argu-
mento fusé e dixi Delrio , Thyreus Bubalus , Sua-
res , Binsfeldius.

Primo ergo , pex etm motuim quo applicant actiua
pafliuis producane Angeli etiam mali plures fubftan-
rias animatas , & inanimatas : nam aurum producere
muleo facilius Poﬂhm quim Chymici : animalia im-=
PCI’FEC‘?D. qua gcm‘r:\ri {olent ex Pllll’i y fine dubio

offunt breniflimo tempore producere , cuinfmodi
tuiffe ferpentes Zgyprios certum cft:de perfeétis ali-
qui dubitant, fed illa ramenetiam poffunt produce-
cere modo decidant aliunde femen 5 nam fine illo
nequeunt formare tam perfedta Btgana. Imo nec for-
raflis extra vafa naturalia;in huiulmodi autem for-
mis producendis mirabilis omnino eft eorum ats,
& induftria: poffunt videlicer efficere vt monftrofi
fint paitus , poflunt impedire gencrationem 5 caim
accclcr.arr.: » aliaque operariin quibus nihil eft. Quod
nequeat fieri per motum. &

Secundd , producere quoque poliunt per mottm pfeteora,
& applicationem genus omne meteororum , pli-
uias,ventos, grandines , proculi:as » Terfe morns quo-
rum exempla plurima & ftupenda referunt citati
Auchores. Y |

Tertio P(:»ﬂi.mt pex huiufmodi :IPP]';Lthncm nfl 0‘p:ra ‘-:"11
tari opera vitz wegeratiua nutritionem 8 accretios £ yopsha
nem ; vel erlam eas impt’tlirt ac promotuere ﬁL’t]l]f:
morbos immitteic , pProrogare vicam, imortem acce-
lerare, non ramen omnino arcere , guia hoc nulla
vis creata efficere poreft , neque applicatio actine-
tum ; procurare poflunt fanitatem , longam inediam
reddere innoxiam imo & infenfibilem.

Quarto multipliciter eviam illudere poflunt An-
geli fenfibus tim externis , tim incernds varias intts
caufare imaginationes , & vatios adfectus in appeti=
tu : In animam autem racionalem immediate agere
nthil poflunt , quia motus , & imperus quem folum
producere poflunt nihil fpirituale poflunt c—ﬂwcrg:
{ed mediante tamen corpore miram elt ,quam multi-
pliciter animam afficere Poﬂim {piritus 1lli nC‘Ti:itlu.

Ad primam Refp. elle imp{){ﬁbile vt Angelus ob-

Subftantiz
animatz
ac inani-
matz

Hludunt
feufibus.

um.

ieétum abfens reprafenter Prgduceudo 11]{“5 fpeciem
i1 2 i!n;ﬁcﬂ.\m.




252 Difp.Il. De Angelis.Quaft. L. Sect.1.

imprclian.;ﬁ'dld faciet rantium mouendo fpecies qua

iam funt in phancafia, & fic decipi€do externos fenfus.

Ad fecundam Refp. illa omnia vel accidentia vel
{fubftantias qua Angeli extra {e P;:oducu nt, non pro-
duci nifi quatenus applicant actiua pafliuis per mo-
tum aut impetim vt dixi. k

Ad tertiam Rcip.uihil elle neceffarium ad erdinem,
& ad bonum \-'niuu:ﬁ vt Angeli virtutem aliam ha-
beant quam mouendi corpora , & ea per motum ap-
plicandi; fic enim omnia facilé obeunt minifteria, in
quibus prouidentiz deferuiunt.

Fdhdbh ododudhhdhhdhd
PISPVTATIO Tl
De [uperuaturali Perfectione Angelorum.

Quglt. 62. 63.64.

% Actenvs fpirtuales fubftantias con-
VEVE B (ideraui, fecundum ea qua naruxaliter
\ & iplis infunt; habent enim fubftanciam
o !5 3,3

ab omni materiz fxce liberam ,atque
aded immorcalem indinifibilem, Ampliciffimam. Ha-
bent intelligentiam Pcﬂ‘picaciﬂlmmn ,voluntatem li-
berrimam,facultatem motricem potcntiﬂimam.l\‘una
vocant nos Angelorum ﬁ:Pcruamraiia ornamenta
guibus ad dininam fimilitudinem propits accedentes,
zoti corufcant donis gratiz ac giori:{:. T fignaculum
ﬁmi!imd:‘m&, 0rNs lapzls Prerioﬁﬁ operimentum .zzlmm:
Poffumus antem omnia tribus compleéti capitibus.
Primum fit , inftans creationis & gratiz. Secundum
inftans , peccari & perfeuerantie. Tergium inftans,
peenz ac beatitudinis.

QVASTIO L
De priino inflanti creationts ¢ gratie Angelorum.
S. Thom. quaft. 62.
Rimum ergo confidero Angelos exipfis opificis
Dei manibus prodenntes plenos gratia & decore
vbi primo occurrit gratia fanétificans, Secundo , au-
xilia gratie per quam ad illam difpofiti funt. Tertio,
aftus meritorij quib‘.as in eo primo inftanti ad gra-
tiam fe ipfi difpofuere.
SEcTiro ok
De gratis [anctificante Angelorwm it primo
inflanti creasionis.

S.Thomas, arp 15203, 46+
Ertum eft primbd, mukos Angelos habuifle in

Fuoerunt . ; i [ :
omnes yia- primo inftanti beatitudinem ﬁlpcrImrumlcm,fcd
Tores, omnes fuiffe viatores , quia omnes, vel peccauerunt,

vel habuerunt poteftatem peccandi. Fuit voluntatis
fanttorum Angeloram ( inquit Profper lib.de vita con-
templat. cap. 3. ) quod malis fponte labentibus , in [
ipfi dignitate manfernnt & dinsno infloque Dei Iudicio
attum eft 5 vt que fuit cum Deo [iro manends voluntas,
fieret pr‘r‘mmamd%, voluntaria felixgue neceffitas. Con-
gruentiz Propter quas detinere :Lliqlmndiu in via vo-
[uit Deus illos {piritus , varie & Pacribus afferuntar,
pracipua illa eft quam haber Auguft.lib. de Corrept.
8¢ Grat.cap.1o. Deum fic ordinafle Angelorum, ¢ homi-
st witam, vt in ea prius ostenderet , qusd poffet liberum
arbitrium , deinde quid poffer gratia beneficium,

Fuerune - Certum eft fecundod, nullum effe Angelum qui ali-
emnesini- quando non fuerit veré¢ fanétus per geatiam a Deo ac-
to@aeH. cepram , nam ita colligitur ex Scripturis iuxta inter-

precationem fanctorum Patrum, v. gr. Ezech, 28,

i

quod ad lirteram di¢tum eft de Rege Tyri
communiter intelligi de Lucifero: T fisnacuium
wmilitudinis,plents (apientia, ¢ decore , in delicsi
diff fusfti, &c. Tu Cherub extentus & protegens,pofii
ze in monte (antto imeo , in medio lapidum spnitoram g
bulasti | Peyj&t!m‘ i1 Vi tuis 4 die conditionss the. Quz
verba G:ugor.D}mﬂfL Ifidor. Tertull. intelligune de
gracia data Lucifero,qui etiam dicitur & Chrifto,non
ftetifle in verirate, & a S.Iuda non feruafle fuum prin-
cipatum.Imb & inde conftat quod illa gratia data il-
lis eft in primo inftanti creationis, cum dicat Eze=
chiel : Perfeltus inwits tuis & die conditionis tue , doner
anuentd eft inigustas in te. Sicque afferic uxlnc;sﬁ- Au-
guftin, lib.12. Ciuit.cap.9.

Difficuleas igirur rancim eft primin,vrrum in primo
illo inftanti Angelihabuerint gratiam per propria me-
tira. Secundo,verum etiam in illo primo inftanti po-
tuerine per propria merita obtinere bearicudinem.

§k

Prum Angeli primam Sanititatem per merita
obrinnerint.

certuif eff

Tfpoucrc fead gratiam,eft clicere aliquemactum

bonum qui fir meritorius gratiz de congruo,vel
de condigno. Cum enim certum fit vo poftea dicam
Angelos in primo inftanti bené operatos fi fle I-ILPL"I—
naturaliter, duplicirer poruit {e habere illabona ope-
ratio ad gratiam, primo enim, potuit effe fructus , &
effectus illins graciz,fi nimirum gracia illa omnino
gratis Angelo dara it quica inftructus benc opera-
tus fir per vim acceptam a gratia , & a charitate. Se-
cundo,pornit effe caufaralis grati , i nimirum dara
fit gratia proprer bonam illam operationem factam
omnino independenter a

ionis,

oratia. Quod enim iuxta
principiafua , rertio addunt Thomiftz iam illam
efle potuifle canfam finml , & effetum ralium
a&uum, fuo loco reiectum eft.

Ratio ergo dubit.primbd eft,quia graria data Chrifto
non fuic data ex meritis,ergo n6 ¢ft perfectius habere
illa ex meritis:imd eoarguméto probaretur,vnionem
hypoftaticam debuiffe dari ex meritis humanitatis ex
quibus dicdtum alias eft illam peruiffe dari. Deinde fi
operatio procedat ex gratia, multd erit perfectior
quam {i caufer gratiam, ergo perfedtius cric Angelum
habuiffe gratiam , qua caufer meritum, quim habuif=
{e mesitum per quod gratia caufetur,

Secundo ; Dens potuit facere vr actus ille bonus
elici_tus in primo inftanti non caufarer gratiam , fed
caufaretur a graia prius natura exiftente in Angelo.
Ergode facto gratia illa non eft canfata per actum
bonum , probatus con[ht_[umtm, Deusnon porui:fa-
cere vt gratia quz nunc in Angelis fuit effectus meri-
ti, fuerit caufa meritl,quin fieret :Lliquﬂ mutatio ali-
cubi; fi enim omnia eodem modo (e habeanc vr {e
nunc habent , femper gratia erit caufa meriti, fed &
Deus vellet gratiam effe caufam meriti omnia codem
modo {e haberent vt fe nunc habent; ackus enim illi
effent iidem, Angelus quoquesac gratia candem habe-
rent entitatem ; exgo fi Deus poruit Facere vegratia
effer caufa meri ,gratia de facto fuit caufa meriti.

Tertid s {i Angeli omnes in primo inftanti habue-
runt grntiam,\'t‘l illa in omnibus fuir axqualis , vel in-
@qualis, i primum ergo illam Angeli non meruerunt
quomodo enim fieri poffet ve tanta multitndo An-
gelorum aded inzqualium , zqualiter operata effer?
Adde quod communis fententia eft, quod Angcli.s fe-
cundum naturam perfectioribus perfedtior gratia da-
ta eft, fi autem fuir inzqualis, iuxta inequalitacem
nacure; ergo illa gratia-non cft data ex meritis , fed
PrOpre maiorem narura pesfectionem

e

Prima dg-
bisatios

Secungd

Dico




i

De perfefiione fupernaturali Angelorum. 253

Dico primd , quamuis certum fir potuiffe primam

Affertio _ |
afiemati=-  fan&itatem dari Aggclls;mdcpcndcptc; :}l) omai e
1 rito, & cffe principium bonz operationis in primo in-

fhanti elicice 5 probabilius eft tamen quod illa data
eft ex merito congruo bone operationis elicitz in
primo inftanciIta docent communius omnes Tho-
mifte & cuimillis Suarez,Granad. Tanner.contra So-
to; Victoriain s Molinam, Arriagam.

Ratio efle hoc loco non poteflt demonftrariua,quia
P:-nc{cc 2 {ola Dei voluntate, dare gratiam ex meritis,
vel omnino gratis : probabiliter tamen oftendi poteft
primb,quia creatire rationali cui aliunde gratia non
¢t debita nunquam gracia dari folera Deo plane gra-
tis,{i per mericumn illa poflic obtinerisfed in primo inv
ftanti Angclus obtinere potuit gratiam ex meritis,er-
goilli gratid data eft ex meritis. Deinde longe hono-
rificentiug eft & perfedtiugefle caufam grane , & il-
lam affequi vt preminm operum, quart habere illam
omnino gratis datam,Denig; nulla ratio probat,quod
Angelus acceperit gratiam fine meritis vt patebit fta-
tim. A ddebam tamen quod meritum illud non fuicnifi
congraum ; quiavt aliquod opus fit meritorium de
condigno prafupponere deber gratiam in perfona
quz operatur , fed opus quo Angelus meruir gratiam
non potuit prefupponere grariam cuius eft caufaser-
go illud opus quo meremur gratiam non potuit effe
meritoriuim de condigno illius gratize.

Ad primam,Refp.gratiam non fuiffe Chrifto datam
ex meritis in primo inftanti creationis ; quia ratione
vnionis illa erar aliunde dcbic;t,}aerfe&ius quidem eft
habere gratiam ex meritis,quam habereillam omnino
gratis , fed non eft perfectius habere gratiam ex meri-
tis,quam habere illam fine meritis,aliunde tamen de-
bitam. Vnio hypoftatica potuic quidemabfoluté da-
1i ex meritis humanicatis, fed non potuit dari conna-
turaliter , quia prius eft elle complct& ] quim operari
connaturaliter. Vnde difpar ratio eft vnionis hypo-
ftaticz , & grariz ; graria enim non prarequiritur ad
exiftendum compleee,ficut prerequiritur fubfiftentia,
qua praterea devet prafupponi ante operationem,
Deinde fateor operationem efle perfectiorem qua
P_roc-_edir ex gratia, fed nego quod proprerea melius
fic fimpliciter quod Angelus operctur ex gratia,

Inftasis primo s gloria corporis debitaerat Chrifto
ratiche ynionis ; & illam ramen Chriftus accepit ex
meritis , ergo perfectius non eft ex mentis habere id
quod eft aliunde debicum.

Regfpon, gloriam corporis teuera debitam fuiffe
Chrifto pracisé ratione vnionis,abftrahendo ab om-
nibus meritis , fed illam non debuillé dariab initio,
quia fic exigebat hominum redemprio : gratia verd
fuit debita , & oportuit illam dari,perfectius ergo eft
non habere ex meritis ia primo inftanti, illud quod
eft aliunde debitum , fi nihil vetet illud tunc dari.

Seeqnda Indtabis fecundo , ficut Chriftus non meruit vnio~
inflantia, nem,quia fubfiftentia eft aliquid connaturaliter pre-
requificum ante op(‘.r:ltionem,ﬁc Augﬁlus non‘meruit
gratiam , & habitusfu pcmatumles 5 quia illi funtali-
quid preerequifitum , ve Angelus connaturaliter eli-
ciat o erationem {upernaruralem.

Refpon. fubfiftentiam effe aliquid connaturalicer
prarequifitum , tiim ad exiftentiam, thmad operatio-
nem : habiturn autém prarequiri folim connarurali-
ter ad operationem , non ad exiftentiam. Deus nun-
quam propouit in premium, id quod pettinet ad
complementum exiftentiz , proponit autem in pre-
mium , id quod eft complementum folius operatio-
nis , vt conftat éx omnibus iuftificatis.

Probatio

Solutio
prime du-
bitationis.

Prima {8~
fhangia,

Solutio p
fecunde Ad fecundam Refp. hanc effe graniffimam difficul-
dubitar,  tatem de adu divino libero , quam explicarenon va-

cathoc locoseft enim explicata plené primo traétaru.
Fateor ergo verum efle quod fi Angelus haberet fine

meritis gratidm illam quam habuit ex meiitis debuil®
{ec fieri a}iqun mutatio ; nam primo quidem in iplo
decrero effet fadta mutatio virtualis; deinde illa fupa
pofita,illi quoque aétus {¢ habuiffent alio modos non
qm'dcm phyﬁui’ s1ed faltem moraliter ; quia tunc nox
caufarent gratiam,quam modo caufant,fed caufaren=,
tur potids ab illa gratia;quam Deus darer omnino gra-
tis. Decretum illud Dei aliter tunc fe haberet fecan=
dumid quod dicit in obliquo ; 8 connotatiué ; non
fecunduin id quod dieit inre€to & conftituciug:

Ad rcrriama[{efp.non effe quidem omnine certiui;
fed eife admodum probabile,quod Angelis fecundim
naturam perfedeforibus ; dara eft maior fanctitas ; fic
enim ex variis Patribus & ex confenfu cémuni Theo=
logorum,probant Suar. Valent. Vafq.fed maior tamen
natagz perfectionon fuit vlle modo caufa,vel difpa-
ficio ad maiorem illam gratiam 5 Deus enim ex fuo
puro beneplacito dedit perfeétioribus Angelis maio=
ragratiz auxilia, per que maiorem illi allequuri {unt
gratiam fanctificantem,qua proinde nullo modo fuie

Eertize

. tundara in meritis naturalibus , fed in auxiliis gratizs

datis omnino gratis.

§s L

Ptrum Angeli potnering in illo prime inflantt
habere beatitudinem ex meritis

Ertum eft, quod Angclus in prime inftanti {ua

creationis potuit habere beatituding datam om-=
nino gratis fine vllo merito 3 de hoc enim quis dubi-
terzSed neque controuerti poteft;verum in illo prime
inftanti potuerit obtinere beatitudinem®; per bonum
n]iquod opus elicitum omnino liberé prins natura
quam illam obtineret,quia certuin cit pofle dari pre-
mium eodem illo inftanti temporis quo eft meritum;
nam inter caufam ; & effeétum fola fuflicit prioritas
naturE.

Difficultas itaque duplex reftat primd ; vtrum An-
gelus in primo illoinftant poruerit habere bearitus
dinem per aliquem actum Fidei , vel eerté per alium
actum procedentem ex Fide, qua Fides cum obfcura
fic ftare non-poreft cum vifione intuitiua reuclationis;
qua habetur in clara vifione, Secundd,difficulcas eft;
verum Angelus potuerit habere beatitudinem in illo
primo inftanti ; in quo nihilominus potuerit peccare;
ira vt quamuis non potuerit habere fimul beaticudi-
nem,& peccare,potuerit tamen, vel habere beatitn-
dinem , vel peccare,, ficuteo inftanti quo preceprum
eft mihi,ye Deum amem,poffum peccare ; vel habere
gratiam , quamuis non poffim fimul habere gratiam,
& peccare.

Sed hzc verague difficuleas alrerius loci eft 5 nam
prima fpct’tut ad traétatum de Fide , vbi ompino fta-
tuam pofle ftare adtum Fidei obfcurz , cum vifione
clara reuelationis, quia tiic reuelatio eric femper obf=
cura fe_cundum puram rationes teftimonij diuini,pcr
quam {olam terminac aétum Fidel , quamuis fic eut=
dens quatenus cognofcitur per vifionem ; fufficie
enim ad Fidem vt reuclatio fit obfcura quatenus eff
obieétum formale Fidei, Secunda 5 quia eft commu=
nishomini ; & Angelo , tradetur in quuenti tradka=
ty de beatitudine.

Duplex
controuer
fias

SEcrio IL

De auxilits gravia; per qua Angelus primam San=
ctitatem adepims eff. Art. 2.

1hil fpeciale hoc loco eft pro neceffitate;ac qua- Neceflicas

grat

litate gratiz Angelomm ,_qpocl in rt‘n&‘am _dc A
gratia vniuerfalicer non {oleat szur&n.Pr?mu enim a0 lis,
ficut homipi neceffarum eft auxilium gratiz preue-

2 3 i 3 niCHElss

sasie e e

Snlaiia




Neeeflitas
grati@ Co-
operantis,

Quid ficil-

la graria.

Won [ant
dat per
Chriftum,

. Triplex
dubiratio
de Fide
Angelori,

%

nientis 5 excitans volunratemad bonum & f{uauiter
i ad opus redtum , fic & Angclusin.mh eget
auxilio vt {'ui: Laturaliter operetur, & erigaturin
Deum, fanilificatio entm non eft ftb Gue ;‘t.u:r.:.r;.f. 5 (:_ vt ait
Bafil. Lde Spiritu Sancto. €.16.) agens dc fanctinca-

L . \ A . \
tione ;-\ngi:lu'.'aml ; voluntas enim tum magcllm,mm

icns

humana , nihil per {olas natuse vires operari potelt

= i } ol At >

fupernaturale , propottionem habens cum gratia &
| 8

{anétitate (upernaturali,debet ergo auxibium gra-
tiz compleri , & eleuari ad operandum fupra vites
omnecs narure.

Secundd , eadem eriam ratio ;u‘ob;.t neceflariam
fuifle Angelo gratiam cooperan {u concomiran-
tem, per quam compleretur voluntas ;1@ 13‘611@11_111 li-
bere,ac P:‘;tbcndun't confenfum; nec enim fufficic au-
yilium inuitans ad bonum, nifi adfit etiam auxilium
adinuans,& fimul eliciens liberum conlenfumad bo-
num,qui cum 111?“:: yires natura, non potelt 2 fola
elici voluntate,{ed Deo adiurore indiget.

Tertip ficut in homine,gratia illa przueniens non
eft aliud quam illuftratio intelledtus , & motus in-
deliberatus voluntatis quem operatur Deus in nobis,
{ine nobis libere opcr.lm‘ibus,ﬁa; etiamin Angcl{s pri-
mum illud auxilid , non aliud fuit quim lumen diui-
nicts immitlum , & con\.pl.tccntio. infula volunrati ;
aperit enim gratia illa quod Tatebat,fuauc facit quod
son delectabar : docet & placee,& docendo ac pla-
cendo vincic criumpharque fine violentia , inuicka
gratiz virtus , nOn armata nifi luminesac fuauitate ;
nihil ill4 dulcius,nihil illa fortius,imo & quo mitior,
&5 robuftior : nec enim ira vincit libertatem, vt cam
neceffitando interimat,nefcit compedes , odit ferui-
rurem , non vule nifi amorem,nunquam libereari mi-
nus inimica,quim cunt eam fibi fubijcit. De qua mi-
rabili coniunctione rerum aded diflicaruminfallibi-
Ticatis, & fianitatis in tractacu de gravia dicifolet.

Quarto tamen;Verim gratiz ille in primo inftanr
& in {equentibus datz fint Angelis ex meritis Chrifti
tertia paree difpurabitur, vbi ftatuam , gra
demproris Chrifti;non elfe datam nifi poft prauifum
peccatum Adz, atque aded Angelorum primam gra-
tiam , non potuifle dari ex illis meritis , quod tamen
non impedit,quin Chriftus fic vere caput omnis crea-
tura , in omnibus primarum tenens, Vvt probabo co
loco: quomodo autem ad opera pure naturalia,& ad
obferuationem totius legis nature Angeli non egue-
rintauxilio gratiz indebito , fed per vires naturales,
cum fola gratia creationis vitate poruerint peccata
repugnantia legi naturali , tametfi proprium locum
hzbet in tractatu de gratia , ftatim tamen attingetur
obiter quatt. 2,

S Eer oo kEL
De aitibus liberss per quos Angels mernerurt
gratiam.

Ic preuenta divinicas Angeli voluneas in primo

diluculo , quo illuxerunt illi corrufeatiches gra-
tiz, viditque ac commota eft ad fummum bonum,
debuit fine dubio elicere adtus liberos Spei,Charita-
tis,R E.ligiunis, & virrntum aliarum moralium , qua-
rum capax erat, de {ola virtute Fidei aliquid efle
poteft controuerfiz.

Ratio dubitandi pl’imb eft , quia f1 Angclus in
primo illo inftanti habuicFidem,vel reuelatio myfte-
riorum facta eft illis mediate ac obfcure per Angelos
alios,ira vt fueric illis obfcurum, quod Deus hoc di-
cerer,vel fuir facta immediate ab ipfn Deo,ita vt co-
gno{bc-rct Ani;('lil‘. enidenter Deum efle qui hoc di-
certet, qua dicicur cuidentia in atteftante : primum
dici non poteft,quia daretur chclfus in infinitun,fi
1_1111‘lus efler Angelus cui primo Deus loquutus efee,
im0 cum fimul ompes fint loguuri;non foit poflibile,

m Re-

Difp 1. De Angelis. Quzt1lSe& 11l

1

nti illuminarent. Se-
cundum etiam dici non poreft , quia vt aliquid Fi-
de divina credatur, deber 11‘!'1 reuclatio credi ob-
{cure , sed vbi eft euidentia in arteftante, id eft , cum
clare cognofco Denm loqui , eft impofibile vt mihi
{it obfcurum quodDeus loquitur,quomodo enim dy-
bitare poffum te mihi loqui, cum te yideo , & audie
loquentem :ergo in illo primo inftanti Angelus non
potuit habere Fidem Theologicam.

Secundd , ad Fidem neceflaria eft affectio pia vo-
luntatis, fed illa neceflaria non eft vt credatur Deum
reuclareid quod video illumreuelare , ergo i Ange-
lus habuit enidentiam in acteftante , non i:c)ruir cre-
dere. Imo ad illam piam affectionem , quee prior eft
Fide neceflaria fuit cognitio fupernaturalis a Fide
diftinéta, ergo in illo primo inftanti Angelus habuit
cognitionem diftinétam 4 Fide, ergo non fuit illi ne-
cellaria Fides.

Tertid , Angelus in illo inftanti debuiffet credere
Incarnationem, hoc autem fuit impoffibile , quia fic
mali Angeli cognouiffent [uam peceatum futurnm,

Dico primb,ﬂliﬂb renera in Angelis Fidem Theo-
logicam in illo primo inftanti creationis.

ve alij alios in primo illo 1

Ratio eft,quia vninerfales {criprurarum loguutio- ¥

nes de neceffirate Fidei ad Deo placendum explicari
communiter folenctamde Angelis,quam de homini-
bus, v.g. cun dicitur quod eff impofisbile fine Fide pla-
cere Deo. quod accedenterm ad Dewm oportet credere,
guiaefl. Deinde aperea ratio eft,quia fuit Angelis ne-
ceffaria in primo inftanti cognitio {upernaturalis
proportionata {tatui Viaroris 5 alioqui bene non po-
tuiflent operari,fed nulla cognitio preter Fidem data
eft tum homini , tiun Angelo ; nec enim {cientia
{upernaturalis per fe infufa vlli viatori dath eft nifi
Chrifto, & ecius fanétiflima Matri, vel cercé nullum
habemus fundai
ergo in illo primo in
Angeli ambularunt pes
ciem,aut per lumen {cientia,fed §
tenebrofa fax Fidei , & lucerna illa lucens in ca
nofo loco.

Dico fecundd , habuiffe Angelosin illo primo in-
ftanti Fidern in Deum vt authorem gratix {upe
turalis, & gloriz, 8 in Deum ctiam Trinum: Myfte-
rium incarnationis probabilius eft illos co inftanti
cognouifie.

Prima pars de Deo Authore gratie, ac gloriz, to-
toque myfterio Trinitatis,patet ex gener ulade
iuftificatione, quam aiﬁ'quinmm potett fine Fide in
Deum Remuneratorem,& de Trinitate communiter
folet dici. Cum ergo potuerint fine dubio Angeli
habere in primo inftanti notitiam horum myfterio-
tum , non poteft illa probabilicer ipfis negari.

Secunda itaque pars, de myfterio incarnationis eft
difficilior,quia illius notitia 2qué requiritur ad fufti-
ficationem hominum , a¢ notitia Trinitatis : & fané
illam fine dubio zqué habuillent Angeli, {i vera elfer
fententia illa quae afferic pradeftinationem Chriftis
priorem fuiffe , quam fueric decrerum de creandis
Angelis & hominibus. Sed in {¢ntentia tamen ma=
gis probabili,qua affexit Chriftum non fuille prade-
{tinatum,nifi in remedium peccati,& poft illius pra-
uifionem , certum etiam eft hoc myfterium non po-
cuiffe reuclari Angelis;nifi poft prauilnm eorum pec-
catum , vt poftea fufilis probabitur, Sequitin ctidm,
quod potuit nihilominus reuelari hoc nl}ﬂ*c*]:m:p
Angelis pritis tempore quam peccarent , atque a ch
potuit etiam in primo inftanti eis reuclari , ficuretid
Adamo reuelatum eft prinfquam peccarer: & mulci
docent fatis probabiliter illud fuitle reuelatum , vi-
derarque maximé confentaneum gloriae Chrifti, ve
€am mi;uulir‘rinl' omnes Angeli a i’[iut‘l}lio , quani=

s

1di quod illa it dara,

10 & tote tempore vie

cnoum




Solutio
prium du=

Deperte&ione fupernaturali Angelorum. 255

ais circumftantias omnes Vim‘:n‘mt'?oqss 1on cogno-
uerint.Vnde dicit A_J‘wm olushoc mylterium .'LblEL'(;H.-
ditum faiile & fzculis inDeo , & per Ecclefiam inno-
ruifle ipﬁs Prmcip..ribu% , & poteltatibus, fed hocwt
dixi eft incertiffimam. :

Ad primam Relp. ; videri prubabzluls > quod
reuelatio myfteriorum ita facta eft Angelis imimes

1

bisasiondi-~ Jiaré 4 Deos vt fuerit iplis euidens Deum hoc dicere,

Triplex
€ontroues
3.

Senflus

Quzftionis

quia cereum eft omnes Angelos creatos fuille fimul,
é’g eo inftanti quo creari funt habuille l-‘iclcm_, ergo
fieri non potuit vt ynus proponeret reuelationem
dininam alreri Angelo. Conlftat autem ex tradtatu
de Fide , vt dixi,quod poteit obfcura Fide credi re-
uelatio euidens in atteftance, quia illa femper eft ob-
fcura in ratione puri teftimonij , & vefic credatur
neceflaria eft motio pia in voluntate : Cognitio
autem illa iqua neceflaria eft ad piam illam motio=
nem fine dubio eft prior Fide, fedillanonelt aliud,
quam iudicium i}\CCl:l:1t1L1L1:11 naturale , cum im]iAcio
{upernaturali practico, quod honeftum fic credere
hic & nunc : Hoc autem iudicium fit ex fpeciali
motione Spiritus Sanéti, & pertinet ad gratiam ex-
citantem. Vnde patet refponfio ad {ecundam. Ad
tertiam autem fatis dixi , Angelos cognoui[fc Chri-
frum in primo inftanti , ctiamifi non cugl}oucn:n!:
eum vt Redemptorem a peccato quod iph caufal-
{ent , alioqui Cogizmm‘fl‘m futurum faum peccatum.

QVASTIO 1L

De [ecundo inflanti Angelorum, peceato [tilicet,
¢ perfencrantin $.Th.q-63.

Ic creati Angeli omnes,in amicitia Dei & Sanctita-

te, perfedti omnes in viis fuis a die conditionis fuz,
tranfietunt ftatim ad fecundum inftans,in quo aliqui
exciderunt Elgt:ll'i;!,rehq;li ftercrunt in vetitate,& in
bono confizmati funt. Quod totum vt explicem di-
ftincke tria mihivideo dicenda. Piimo,an & quo mo-
do Angeli potucring, peccare in fecundo inftanti.
Secundo, quomodo peccauerint,{eu quale fuerir eo-
raum peccatum. Tertid , an & quomodo boni An-
geli perfeucrarine in gratia, S meritum confirma-
uerint.

Sterao0.l

Andy quomado Angeli peccare potuerint in [e-
cunde inflanti.

Ari Angelos veré malos qui cum a Deo lux fa-
Dcti effent, & filij lucis, ipfi tamen faéti fint tenc-
bre, denigrati fupra carbones 5 pleni malitia & infi-
picntia,Scriptura,Patres, Ethnici, Philofophi, quoti-
diana experientia probat, fed difticultas eft; quomo-
do illi effecti 2 Deo boni difternere fe ipfos porue-
rintab iis qui’ permanferunt boni; & fieri nequiffi-
mi; qualis nimirum debuerit in ipfis precedere defe-
€tus , ve fiepent ex bonis peflimi. Primo enim queri-
tur ; verum pocueric effe ille defectus in ipfa natura
ex fe mala , id cft, virum Angelinaturd {ui mali fint,
aut etiam effe poffint. Secundo, verum ille defectus
effe potuerit involuntate , que fieri poffer mala , id
eft, verum potuerint Angﬁli effe natora fu impecca-
biles, Tertidsverum efle potuerit inintellectu,id eft,
virum potuetit effe in illis ignogantia fufficiens ad

peccandum.
i &

Virum Angeli ex [un natuva fucrint | ant etiam
effe potuerine determinati ad malum.

Ac eft antiquiflima & celeberrima coutrouet-
{ia de origine mali ; tanta olim contentionc

contra hazreticos , 4 fanétis Patribus dif]
quomodo {cilicet caufaqua non fic mala, pro oig
Poﬁlt cﬂt‘ttulp malum . & ferimala ex effeGy {io,
cum Plifls‘ cflerbona , nam Manichzi admittebant
naturas malas a malo principio productas. Prifcillia-
niftz negabant Diabolum produétum effe , fed vole-
bant illum effe 3 {e malum & (ubfantiam ipfiusma-
li,quae omnia fusé , ac eleganter confurant Augufti-
nus, Cyrillus, Theodorer. & allj relati & Suare lib, 7,
cap. 2, o

Non quaritut autem nunc , verum aliqua fubftan-
tia poffic effe abloluté mala pracisé fecanda {e fub-
thi (111:1(;1711(1“1' ()Pcri‘lti()ﬂc 3 (llliﬁ contra I\{J[Cjﬂnc”l
Manicheos, & Prilcillianiftas cercum eft omnem {ub-
{tantiam co ipi’h qued realis eft efle bonam, cumbo-
nitas it paflio entis infeparabilis , quia (efle) bonum
eft;difficulras igitur rantim effe poteft , verumaliqua
natura rciiac&itl& POH‘EE’ efle mala, id eft ; per opera-
tionem,ficut calor eft infe bonus,malus autem aquay
creatura ergo rationalis erit ex {e intrinfece mala , fi
determinata intrinfece fic ad non operandum nifi
malé ; quamuis decerminata non fic ad opcmndum
hoc, aurillud malum.

Ratiodubitandi eft primd , quia ficut voluntas di-
uina eft perfecte libera, & habet obieétum vniverfa-
liffimum, quamuis determinaca fit ad nunquam ope-
randum nifi bene , ergo voluntas creata poteft eife
libera , quamuis determinata fic ad femper operan-
dum malé,quia porerit operari malum hoc,aut illud.

Secundosnullaeft ratio curappetitus nofter fenfi-
tinus & rationalis habeat maiorem inclinationem ad
malum oppofitum rationi,quain ad bonum, ficautem
impoflibilis natura omnind determinata ad malum
illud rarioni contrarium: vel etiam cur appetitus An-
gelicus non poflit comodo magisinclinati ad bonum
proprium, quam ad bonum rationis,& diuinuna.

Tertio,recurrit vulgare argiimentum veterum hz-
reticorum : effectus malus procedere non poteft i
caufa quaz non fic mala , ficur {ol non illuminat nifi
fir lucidus; effedtus enim continetur prius in fua cau-
fa', & nihil haber quod prilts non fuerit in caufa, fed
voluntas Angeli producit effectus malos,ergoillavo-
luntas eft infe mala.

Dico primo, Angeli neque funt natura fua mali,
neque poflibilis eft vlla fubftantia quz fit ex (e natu-
raliter mala.

Ratio eft quiaprimd feriptura manife(té aflerit,
quod Dewus vidit cuncta gug fecerar,& erant valde bona.
1dem contra citatos hzreticos probant concilia, &
Patres cum impugnant Marcionem & Manichzos,
qui duo admitcebant principia, vaum bonum , alte-
rum malum , & fané ratio cft aperta , quia fi darerus
aliqua fubftantia ex {c maja , illa effe non poffer nifi &
Deo,quem ¢o modo efficeres anthoremmali, quod
lumini rationis contrarium eft. Deinde l‘;ll'()b.ltli[ etia
cuidenter impoflibiliras talis alicuius nature deter-
minate ad non operandum vnquam nifi malé: quia
nulla voluntas poteft amare malum vt malnin , fed fi
aliqua voluntas dererminata effer ad non opetran-
dum nifi malé , deberet amare malum formaliter &
malum ; ergo nulla voluntas poteft effe dererminata
ad non operandum nifi malé. Maiorem nemo poteft
negare : probatur minor, tunc voluntas amat malim
formaliter vt malum , quando non mouetur formali-
ter per rationem boni delectabilis , que iunéta eft
malo morali, fed ifta voluntas que dererminatgeffer
ad malum , non mouererur per ina1n fationem
boni delectabilis , fed tancium per ipfom malum ,
quod probo, i hac voluntas moueretur formalicer
per rationem boni deleéabilis s poffet etiam amare
bonum delectabile , etam tunc quando illud non
cft contrariwm rationi ; nam vbieft ratio motina ve-

luntatis

Triplex
dubitatio.

Conclufio
negatiua.




Aleera ¢o-
clufie.

Prabatic.

" Solutio
dubiratic~
fum.

256
Tuntatis ibi potelt etiam efle adtus volunratis, fed
per e ifta voluntas non Puii_&_r amate bonum dele-
¢tabile, nifiiquando illud eflet iuncétum malo , €x-
€0 non MeUEICHul per rarionem boni, fed per iplum
malam.

Dico ftcundd , in Angelica voluntate nulla repe-~
tio 'LL[ b(lf

gitur , neque reperiri poteft maior inc
1 bo-

num OFPOIELLH::] bono honefto , quam ad if
num honeftum
res, Va Jﬂufs v

recentiores , qui hoc negant.

Ratio ramen eft quia voluntas qua u-!ivifir bonum
vhiucrfale tanquam obieGtum , non poteft habere
maiorem inclinationem ad bonum oppofitun fue
nature , quimad bonum confencancum fus nature,
{ed voluntas Angeli refpicic vniuerfale bonum, vt ob-
iectum , ergo non poteft habere majorem inclinario-
nem ad bonum oppofitum bono honefto , quam ad
bonum honeftum : nam honeftum eft illud bonum
quod eft conueniens nature rationali ve fic. Fareor
ergo voluntatem Angeli pofle habereimo habere ali-
quam inclinationem naturalem ad bonum oppofitum
bona honefto , nam & propriz excellentiz,ac hono-
rishabet inclinationem , quem etlam appetiuit inor-
dinate , cum eniin refpiciat omne bonum, neque fit
fua regula, bonum etiam a ppetic rationi contrarinm,
{ed femper inclinatio naturalis ad bonum honeftum
maiorelt in Angelo , quam inclinatio ad bonum ra-
tioni Contrarium : contea quam in appetica noftrc
{enfitino euenir ; cuius naturalis inclinatio ad bonum
rationi oppofitum; maior eft, quim inclinatio ad
bonum honeftum , quia non eft appetitus voiuerfa-
lis ; fed eft appertitus nature {enfitiize , cul non et
conueniens ve fit bonum honeftam , ide6que maio-
tem non poteft*habere inclinationem ad bonum ho-
neftum , quam ad bonum contratium,

Ad primam Refp. recté probari hoc aroun
quod voluntas poflet effe libera , quamuis effer de-
terminata ad non operadum nifi malé.

ItaS. Thom. art. 4. & cum ipfo Sua-

que communius , contra quoldam

Sed alio a1 o1~
mento probatum eft hoc implicare,quia fcilicer Deus
caufa effer mali , & quiailla voluntas ferri deberer in
malum (ub ratione mali : hoc autem non {equitur cx
eoquod Dei voluntas determinata ficad non operan-
dum nifi bené.

Ad fecundam Refp. difcrimen allatum effe appeti-
ts Angelici » & appetitus noftri fenfiriui; appeticus
Angclicus refpicit omne bonum cum. fic potentia
vniunerfaliffinta , ided magis refpicit bonum quod eft
conforme naturze {uz , quam bonum quod eft illi
Contrarium , appetitus autem fenfitinus non refpicic
nifi bonum f{enfibile , quod eft fepe oppofitum ratio-
ni,ided non eft mitum quod magis inclinetur ad bo-
num fenfibile , quam ad bonum rationis, quod non
pertinet ad obieGum eius.

Ad tertiam Refpondeo, vt nuper dicebam, volun-
tatem quidem Angeli, non effe aétu malam in fe ipfa,
fedtantlm potentid, quia potelt fieri mala : cffectus
malus aut bonus poteft prodire & caula quaz non eft
a¢tubona,vel mala ; per illum enim effedtum deno-
minatur mala,vel bona, fed non poteft prodire a can-
fa que non fic faltem potentia , & virtualiter mala;
nam hoc ipfo quod porentialicer eft m: la, poreft fa-
cere malum.

e

Firum Angeli ex natura [ua fuerint ant etiam
effe posuerint dererminati ad bonsm. Arr, 1.

Ixi nullum Angelum effe poruiffe nacura i de-
rerminatumad malum , fed potuille non pecca~
re,nunc videndumeft , virom naturd fud fueric , vel
elfe potueric determinatus ad bonum, atque aded ef-

Difp.Hi. De Angelis. Quaft

fe impeceabilis ; eft
difficultas, an it poffib

-h[j;‘w,(lu;; nimizum determin

5 inter 'l'i)cniagr)gg
s creatuta prorius impecea-

ataficad non operandum
vaquan nifi benc, )

Ratio dubitandi 1ll'i.:i\ eft > uia ex liberrate Anoes
li; auc vllius alcerias ionalis nullo modg
probari potelt , quodilla fic peccabilis, nam Chriftus
yveram habuit | en fuit impeccabilis,
ergo poflibilis eft creatura liber qua pofiir agere vel
NOn agere , Non tamen maleé agere ; humaniras enim
Chrifti eft crearura & tamen non poteft peccare,

Secundo, aggresatum ex homine, & vifione beata,

Creatur

A TET ] & T
TLarCill,oC I

peccati, ergo impcccztbili[,ib poteft ftare cum liberta-
i
te purc creata.

Tertiv s Deus poteft facere creaturam,que habeat
totam perfeétionem anima habentis gratiam habi-
tualem ; fed illa creatura nullo modo poffer pec-
care,quia ficut peccatum ftare non poteft cum gratia,
fic neque ftare pofler cum creatura qua haberet per-
fectionem gratiz , ergo cft poffibilis creatura qua fit
impeccabilis,

Dico tertid,implicat dari Angelum aut aliametiam
creaturam qua ficex natura {ia impeccabilis.Ita com-
muniter Theologi docent cum S. Thom. hic & Sco-
to;Contra Ochmi\.im:,7_\1;;mn'm,G;zbricluw,quilms ac-
ceflere nuper quidam recentiores negantes oftendi
hanc implicantiam,

Primdé , tamen ea fine dubio Sanétorum Patrum
mens eft . hb.6- Cinic. cap. 6. At omnem

pecearepoffe, guiaeff ex ni-
tura F(Il‘[‘lblil}'. quﬂ: 11011 l;l €xX
goex mente Auguftini nullacft
| Ambrofius

non fit peccabi
7] talts 5 tta
¢ Hicronym.cpift.146.
;jL.\.' Fy i
q te igicut Hieronymi,

Oy = l\‘_'-_“‘_i.‘: creatura ili[l’!l(f’

arura libera efle potelt

impeccabilis, ergo nulla creacura intelleétualis efle

poteft impeecabilis. Maiorem fuppono ex Philofo-
phia,quia omnisintellectus creatus poteft in quolibet
obiectoindifferenti confiderare rationem boni & ma-
li : exgo indifferens etiam eft per appetitum vt amet
vel odio habeat : nam vbi eft indifferens propolitio
obiedki debet etiam efle libertas adillud amandum,
vel non amandum : Minor autem probatur fic ,illa
creatura ¢ft peccabilis qua poreft confiderare inten-
{iffimé¢ omnia obiecta quibus allicitur ad peccattu,
& remifse confiderare,aut etipm nullo modo confide-
rare illa motina quibus abftrahitur & peccato : tunc
enim libera voluntas ampleétitar peccatum in quo
videt maiorem rationem boni , fed omnis creacura li-
bera lvutc[‘r remifse confiderare, aut ctiam nullo mo=
do confiderare illa motiua quibus abfttahicar 2 pec-
cato, quia cum non fit fuaintelleétio & actus purus,
poteft aliguando perfectius, aliquando impertectius
confiderare obiecta , ergo nulla eft poflibilis creatura
libera , quz non poflit peccare.

Confirmarur, quia vifie beata nulli pure creaturz
potelt cfle debira naturaliter vt probabam alias, ergo
nulla creatura ex fua natura, poteft elle impcccnbills,
probatur confequentia,omnis intelleétus qui non vi-
det Deum , libere poteft ampleéti bonum aut ?.h co
anerti,quia folam fummum bonum tollit indifferen-
tiam ad amorem fui, fed fi liberé poflic ampledti
bonumaut ab eo anerti , poteft peccare ; ergo nulla
eft purd Creatuta quz peccare non po:".it {1 Denm
non videat.Et hec eft ratio (anéti Thom 2 allata olim,
qui me-.‘]r alfertionem pmp‘oﬁt_am ex eo quod-nulla
fic poffibilis creatura qua fic fua regula , vel qu
neceflario

won poffit ad ma-

dcre

Conclufi

negs

B

Secund

probatio,

Confirma®
tig.




o,

ida
0

Solutio
giym du=
bitationi.

Triplex
dubitatios

Conelufig
Repativa,

De perfe&tione fupernaturali Angelorum, 257

necellarid fit coniundta cum {ua tegula ; quia fi non
eft fua incelle@io , vel fi non videat claré Deum po-
teft habere inconfiderationem arque i‘m peccare.

Ad primam Relp. efle gnam. ch{ ‘n’r:::cm inter
Chriftum & puram creaturam, quia Lhr;lms proprer
gubernationem Verbi , & {anctitatem Iubﬂnmmlmn
infinitam , rcpugn:mtium cum peccato habuit , neque
Pu(ufr habere inconfiderationem. T

Ad fecundam , Refp. difparitatem etiam efle inter
beatum qui vider L eum, & eum qui non vi_dctﬁ;v_]ho
enim Dei tollic omnem inconfiderationem (ufficien-
tem ad peccatum 5 Deus videlicer in ea pmppnitur
vt fummé anabilis : preter eam autem viflonem
nulla cognitio {ufficiens efle poteft ad tollendam li-
berratem Pcccari;qmndiu enim non Cogm_sﬂ:ctur
Fu’.ﬂ‘&ﬁ' fummum bonum , poteric \'ol:mm.u‘_ab €o
auesti, implicat autem vt vlla creatura cognof cat in-
tuiting fummum bonum naturaliter. Farcor itaque
aggregatuim ex homine , & ex _viiionc Ezc:ltfl c[jfc ali-
quid ereatum liberumsfed nego l].‘i&ld- efle nhﬂmd pu-
¢ naturale ¢ dixi autem nullam effe fubftantiam que
potlit effe naturaliter imp_cccabllia,qma nulla eft qua
non poll't habere i.confiderationem.

Ad tertiam Refpondeo elfe impoflibilem creatu-~

_ram cui Deus communicet naturaliter totam Pcrﬂ:~

tionem quam haber aggregatum ex anima & graria
habituali, cum qua ftare non pote ft. Ratiocft, quia
illi creaturz naturaliter effec debita vifio beata, quod
elle impoflibile fatis eft oftenfum in tractatu de Deo,
vbi etiam folutum eft argumentam Molina , quo
probabat effe poflibilem creaturam cui fic debira vi-
fio beata , ex ¢o quod aggregatum ex intelletu &
luminie gloriz fit aliquid finitum , hoc ( inquam) fo-
lutumeft , quia quoliber finico porteft dari maius in
eodem genere,non poteft dari maius inaliquo genere
inferiori , verbi gratid, implic;u: mufca qua fic pexte-
Ehior quam homo.

§. IIL

An & quomeds in intellectn Angeli nece(Jarins
fuerit defectas vt poffer peccare.

Txi de natura, & de voluntate,nunc de intelledtn

difputari folet prima [ecundz qualis in eo ad
peccatum requiratur ignorantia, qu?d obiter hic
etiam quero de Angclo:primb,vttum fine aliquo de-~
fectu cognitionis potuerit peccare, Secundo , veram
de facto etiam cum peccauit habueric aliquem huiuf-
modi defedtum.

Ratio dubit. primo eft, quia Seriptura, Patres, &
iple Philofophus docent eum omnem qui peccat clle
ignoranté,crgo nullus eft peccatot homo,velAngelus,
in cuius intelleétu non fir aliquis defectus cognitionis.

Seccundd, ablurdum eft dicere peccatorem effe per-
fecte prudentem,fed i Angelus peccans nullum inin-
telle¢ta habear defectium Poﬁmmm aut priuativum
poterit effe perfecte prudens,quando peccat,ergo ne-
ceffe et vein eius intelleétu fir aliquis defectus.

Tettiv, implicat vt voluntas actu fe dererminet ad
eligendum malum , quin habeac intellectus iudicium
practicum,quo dicat hoc mihi faciendum , & eligen-
dum eft , hoc indicium practicum eft fallum & erro-
neam , €rgo voluntas peccare non porteft fine defeétn
aliquo ctiam pofitiuo incellcétus.  «

Dico quarto,nullus in intellectu Angeli phyfice re-
quiritur defectns fpeculatiuus aur practicus ve pecca-
te poilit:quamuis moraliter certum {it neminem yn-
quam peccare fine aliquo defectu prinatiuo intelle-
<tus,id eft fine inconfideratione alicuiusmu[iui,quod
fi ateencé perpenderet nullo modo peccarer. Ira fu~
s¢ probabam prima fecunde cum Scoto, Gabuziele,
Molina, & aliis , nune priufquam probetur.

Towm. I,

2 e T :
Obferua primo, (ltlpltx genus defectus in (]uo}ibct
151&11((%1{_1(1)(1111 potle primus vocatur defeétnsin-
-ulatiun,aleer defecty

s intelledtus praci-
d: nielt defectus in
-ogt -ablolute tumptazdefectus intellectus pra-
ctici , eft defectus incognitione , proveilla prec
operationem.In intellectu {peculativo clie poreft rri-
plex dutl:-nfh15,EL‘1H‘,a.‘s elt ervor pofitiuus,feu indicium
fallum & dittorme obiecto ; fecundus prinatinus,
ignorantia {cilicer qua carentia eft {cientiz habi-
tualis : Tertius eft etiam privatinus carentia {Cientie
actualis , & confiderationis alicuius rej qua habitua-
liter {citur. In intellectu practico poteft cffe duplex
defectus. Primus Puﬁtiuus , eft indicium prackicam
prauum,quo {cilicer dico mihi elfe hic & nunc c]jgclp
dum hoc obicctum pranum. Secundus prinatiuus,
carentia iudicij practici rect, quo {cilicet dicam mihi
non eft nunc amandum obieétum hoc delectabile,
Obferua fecunds , nullum effe Theologum qui
rcqgimt ncc:cll’iu'ib ad peccatum  ecrorem aliquem
politinum ip\ca‘. atinum , quia NEmo peccare pol~
fet, quin effer Harericus : neque ignorantiam ha-
]:?itu.ll m o, quia hoc repugnaret experientiz ; dif-
ficultas igitur folim efle poteft de inconfidera-
tione , & de defectibus intellectus prackici. Pri-
mo enim Thomiftz volunt repeririin quolibet pec-
cante actualem inconfiderationem non principij ali-
cuius vniuerfalis , fed tantim principij particularis,
cum cuius {cientia repugnare dicunt ptCCurum:potcﬁ:
videlicet incontinens habere cognitionem hanc vni-
uerfalem fornicatio turpis eft & fugicuda »fed non
{ubfumet neque fibi :lPPli;abi[ hoc principiam in
particulati : omnis enim peccans ( inquiunt) duo ha~
bec principiain intellectu , alterum rationis fornica-
tio eft mala, alterum paffionis volupras eft amabilis,
in primo non abfoluir fyllogiﬁnmu, nec concludit vi-
tandam efle fornicationem in fecundo abloluit s &
concludic fibi effe fornicandum. Vule igicur hac fen-
tentia femper requiri ad peccatuminconfiderationem
particularem non voiuerfalem. Secundo,Vafques ali-
ter inconfiderationem hanc ad peccatum neceflariam
explicat;nam necelle putateilead hoc,ve aliquis pec-
cet, vt quicunque peceat , confidercr intenfius bo-
num delectabile , remiffius autem confiderec obie-
&um honeftum ; fic enim exic in quoliber peccante
carentia confiderationis , qua reprafenter intenfius
bonitatem honeftam, quam bonitatem delectabilem,
nam fi bonum honeftum confideraret intenfius quam
bonum deleétabile , nunquam voluntas poflet pecca-
re; Tereid, Valentia poft Aurcolum & paucos alios re-
currit ad errorem practicum tiim pefitivum , tium ne~
gatiunm;oportet enim vt qui peccat habeat hoc judi-~
cium voluntati pralucens, hoc mihi faciendom nunc
elt , careatque iudicio practico reéto,hoc mihi nunc
eft omiteendum. Quartd, Suares fere alfencicur Valen-
tiz,nam facctur rcquiriad peccatum, iudicium erro~
néeumin moribus,qum requiritur indicium Pm:luccns
cle@ioni male , quod eft exigere iu dicium practicum
erroneum. His pofitis.

Prima pars negat defectum vllom phyficé necelld-
rium effe vr aliquis peccet,probatur quia, pofitd qua-
cunque confideratione intelleétus quz non fit vifio

eatifica , manetvoluntasindifferensad ;lgCL‘.lciLllTl;VEl
non agenduim,quia nulla confideratio ( vt feepe d”ﬂ}\
tollere poteftliberratem qua non proponit intuitiue
{ummum bonum , ergo pofiti quacangue co_nﬁcicm-
tione intelleétus voluntas poteft peceare. Deinde vo~
lintas poteft liberé elicere adtum amoris praceptum
fine vllo defetu in intelleétu, ergo poteft stiam ﬁﬂc
vllo defeétn omitrere amarem, 8¢ peccare illum omit-
tendo. Confequentia pater,quia fi non poreft liberé
omittere amorem,ergo libere non amat. Agtece ‘ens
Kk videtus

coonitionea

Defedtus
intelle@tus
m {pecu-
latiui cum
practici.

Variz [en~
tentia,

Prabatio
primz pag-
tise

v e TR

\
|
|




B i

258

videtur eciam manifeftum , quia nemo dixeritillum

:Itlibcur} agic elle neceflario gnorantem : pam ves-
£ ; : :

bi gratid , ille qui generosé refiftic tentationi vio-

lentz, non necellarid eft tunc mmpradens , fed ille
tunc {uccumbere poteft tentationi, & pece
fine ylla ignorantia poteft aliquis peceare.
Et hoc argumento refutancar primi) Thomifte
requirentes inco r]ﬁdt‘l‘&téunqn principii alicuius par-
ticularis , nam ftante confideratione illa principij
pasticularis adhuc voluntas maner ill?{if&'l’(.‘!]s ad pec-
candum , vel non peccandum. Er fané docet expe-
rientia mulcos peccare cum a&uali conftientiz re-
motfis ; & adku indicantes efle rurpeid quod faciunt.
Secundd , relicitur Vaflques exigens confiderationem
illam fortiorem boni delectabilis , quia eriam pofitd
illa confideratione boni honefti fortiori , adhuc vo-
luntas effec indifferens , ad non eligendum bonum
honeftum intenfius confideratum, Terrid , reliciun-
tur Valentia & Suares requirentes defectum in iudi-
dicio practico , quia ftante quocunque iudicio pra-
ético voluntas eft adhuc indifferens , alioqui tollitur
libertas per illud iudicid,quod etiam nullo modo ne-
ceffarid eft vt voluntas operetur vt prima fecundze fu-
fits prubabinu“,aﬁoqui eniim nemo peccaret, quin ef-
fet Hzreticus,dicerer enim v.g.bond mihi niic eft fu-
rari. Neque fatis cft quod dicat ex [appofitione quod
velim peccare bonum mihi nunc eft furari; hoc enim
non eft indicium erroneum, fed eft indicium omni-
no verum. Non requiritur crgo.vllum iudicium pra-
&ticum erroneum , ve aliquis peccet , imo nec requi-
ritur iudicinm practicum quod przcedat adtum vo-
luntatis , quia intellectus per actum voluntatis deter-
minatur ad hociudicium , non poteft autem dari iu-
dicium pradticumante actumillum voluntatis , ergo
voluntas poteft {e ipfam determinare pofito iudicio
{peculatino de amabilitate ipfius obicéti , quamuis
pofito actu voluntatis ante operationem externam,
neceffario preecedarimperium intimans potenciis de-
cretum voluntatis,

o

arc , L‘IEU

Secandz  Secunda parsafferens efle impoffibile moraliter vt
E’“.‘”’ Pro= Angelusaut homo peccet fine defeGtu aliquo confi-
aliQ.

derationis : probatur omnibus illis argumentis qui-
bus Thomifte , Valentia , Valques probant fuas fen-
tentias. Hoc enim vaum probant SCtiPtm‘a: dum in-
confideratiz humane tribuunt omnia qua inmundo
{unt peccata , Errant omnes qui operantur iniguitarem:
defolatione defolura ompis ierva , quia non eff qui re-
cogitet corde : Erranimus 4 via weritatis , lumen in-
;e?!r’gemix non lluxit nobss, Probant etiam Pacres (-
pe afferentes cum Auvguftino neminem obdurari,
quin cxczcerur. Denique probatur , quia nullum eft
peccatum quod Deus impedire non poffitimmitten-
do peccatori cogitationem aliquam congruam , per
quam proponererir nliquo& motiuum , quo volun-
tas retraheretur a peccato , quamuis femper poffec
peccare ; ergo. quoties committitur peccatum : repe-
ritur in‘peccarore inconfideratio motiui , per quod
peccator recraheretur a peccaro.

2 SO"'{‘“O Ad primam Refp. Scripraram & Patres & Philo-
Tl - iz e dracal . : = -
i:::afiic;nuﬁ fophum de hae foliim impotentia morali debere in-

celligi , non autem de impotentia phyfica.

Ad fecundam Refp. prudentiam perfectam duo
dicere , recbum’intelleétus indiciom, & ele@ionem
bonam in voluntate , qua ita li‘quarur tale iudicium
vt fit veluti conclufio fy]logiﬁni > vt ait Philofo-
phus , poteft perfecta prudentia quatenus eft fndi-
cium intelle@us , Phyficé loquendo effe in peccatore,
non potelt efle quatenus eft ele@io {equens tale
indicium,

Ad terriam fatis dictum cft quomodo ad electio-
nem requiratur iudicium practicum erroneum , imo
nec indiciam prackicam,

Difp.I1.De Angelis. QuaftIl Se&. 11

STk Gl

et A :
Q{:a;ﬁfaﬂo a¢ Jacio A’?:'_[.’C»: peccanering,

S. Thom: art. 3.

\
tum eft primo, potuiffe
is modis pectare Ang
inuidia ta

demalifs innume- p

otuering
T

gelos quam fuperbid , vel Angeligl
etfi videtur contrarium dicere S, Thom, ter pecc
art.z. {ed nibilominus tamen primum faltem pecca- duam fe
tum primi Angeli fuifle propriiflimam {uper i el
Primo enim;quod peccare potuerit aliis Pluri 1
dis purus Lpiritus vix locam video dubitandi 5 potuit
enim peccare peccato inobedientia , irz , odij diuini,
infideliratis,infufticice. Nam eorum omnium capax efe

fe potuit fubftantia expers corporis : ramecfi fateor
P!(-'ccn‘ta_I_upcrb{.r,::c jnuidi:e‘muiru tacilius commirtei

ab haiufmodi {piritu potuifle , quam aliud quodlibet
peccatum, quia corum obiedta fune puré {piritualia,

per primam enim appetitur propria excellentia , per
lecundam odio haberur, & impeditar felicitas aliena,

quae duo facilé 1ivirirui perfectiflimo conuenire poll

funt. Vnde fecundd , dixi, fuperbiam veram & pro= Vetepec.
priam fuifle primum illud peccatum quo commiffo carust (i
Lucifer cecidit in @ternam nodtem. Tra enim ex Scri- Peii®
prutis, & communi confenfu Parrum tam conftan-

ter Theologi omues afferunt, ve comperta res fitac

prorfus indubitata ve re@é docent Suares lib. 7. c. §

Valques difp.2 32.Petauius lib. 3.cap.2.Notum cft il-
lud Ifaie cap. 1 4. Quomodo cecidifti de ceelo Lucifer qui
mane oricharss , gus dicebas in corde tuo 5 in colum con-
feendam fuper affra Dei exaltabo folium menm,&c. Bt
alterumillud Ezech. cap. 28. Tu fignaculum fimilitu-
dinzss tu Cherub exientms, innenta eff iniguitas in te, ele-
uatum est cor tunm in decore tuo, Quez duo teftimonia
licer intelliganturad litteram primum de Rege Baby-
lonico, alterum de Rege Tyrio, tamen communiter
Patres omnes explicant indubitanter de Principe
Damonum, eamque fenfum v ulgd interpretes afle-
runt fuifle precipué intentum 3 Spiritn Sancto. Idem
ctiam colligitur ex Iob 41. vbi appellatur Lucifer,
Princeps inter omnes filios fuperbia, & Luca 10. volens
Chuiftus {uperbiam compefcere difcipulorum , Pide-
bam(inquit)Satbanam gaafi fulgur de ceelo cadentt. Cer-
cum igirur effe debet primi Angeli primum peccarum
fuifle complacentiamillamin proprio decore ac per-
fectionibus thm nature,rim gratiz , vnde pofteain-
cidit in appetitum inordinatum excellentiz qua ve-
ra luperbia elt, Jn gua etiam dicicur Tobie 4. quod
anitinm fumpfic omnis perditio, Primus omnimm Lucifer
(inquit Nazianzenus )fublime elatus , perdidit (plendo-
rem > &5 cecidithuc inhonors.

Certum eft fecundo, quod conuincuntur falficatis Refellits
omnes illz fententiz quz ftacnune aliquod aliud fuil- wiples =
{e peccatum Luciferi quam fuperbidm. Primd enim; plc'cc:fz: %
falla pro certo oft fententia illa, in quam inclinare iuc,,_
vifi funt aliqui Patres quod peccatum Angelorum fuit
luxuria cum filiabus hominum , qua diluuio caufam
dederic. Cum enim orbi huic adminiftrando pre-
pofici effent 2 Deo (inquiunt Patres ftatim referendi)
pulchra capti {pecie mulierum , ftupri cum iis con-
fuetudinem habuerint , & eos cfle Filios Dei qui vi-
dentes filias hominum quod cffent pulchrz genue-

TNt ex eis gigantes : ita enim preter Philonem &
loE'cPhum » docuerunt luftinus Martyr , Achana-
fius , Clemens Alexandrinus , Tertullianus, Cypria-
nus , Eufebins. Sed eam tamen meritd fabulam ap-
pellac Chryfoftomus , & alij Patres , & ex dictis con-
{tare poteft. Secundd reiicitur etiam , {enrentia
illa Scoti qui mauule peccatum Luciferi appellare
iim‘im.l:zlcm quandam luxuriam ; fic enim {acuit i
plicem in peccato Luciferi debese poni quafi gra-

dum,




Conditio-
nes IICCCf‘-
faiiz,

Zaqualitas
cum Deo.

Beatitndo
naturalis,

De perfeftione fupernaturali Angelorum. 259

gradum, primum putatc e inorc.‘iamun_) amorem erga
féiy[hm,nimimu v1'dchucpco;111:ll1L:e;1F13111 in fua per-
fectione , fecundum ex priori qualy dlmanautem,]_)w
nit inordinati amorem fuz beatitudinis tanquam de~
bita huic tante pulchritudini vnde tertid inciderit in
ﬁi}acrhhm cluﬁ excolli voi.uir fupra Caeferos : primum
ergo illum amorem l'n'Oi.‘dll‘.L:tti.l‘m vocat bcorqs l_ube
riam,& hoc putat primum fuiffe peccatum primi An-
oeli: fed tametfi ab hac Complaccnrm fatear CG:PI'II‘C
E;mc ruinam vt priug dixi, principium tamen illa fuic
fupcrbixalioqui {1 feparctur ab appetitu inordinato
excellentiz, vix explicari poteft quomodo illa FllcFit
peccatum,quia poreft cuiliber valde licité placere fua
pulchricudo.Adde quod falfo diceretur apud Tobiam
citato loCo,ngd in fuperbia initinme fumpie om‘mi;'pef-
ditio. Supcrbm vero eft appetitus excellendi, fen emi-
nendi fupra ceteros: Elenatum est cor tuum in decore
o, Tertid, refellicur aleerailla plurium etiam , Pa-
trum {ententia,qua ponit Luciferum fold inuidia pec-
Calfe,quod dicere videntur Irenzus,Methodius, Epi-
phanius , Nyffenus : fed illi benigne funt explicandi
quod loquuti non fuerunt de omnium primo pecca-
to, {ed de illo quod ortum ex primo habuir , quod
paucis complexus eft {fanctus Leo , Primum ( inquit)
ﬁgper!am vt caderet, deinde inuidus vt noceret.

His pofitis obfcuriffimum eft inuenire quomodo
Lucifer proprio inebriatus decore commiferit pec-
catum illud graviffimum fuperbiz , quia cft difficilli-
mum dicere primo quanam fuerit excellentia illa
quam Lucifer expetiit , {eu quodnam fuerit obie-
¢tum fuperbiz qua peccauir Lucifer. Secundd , qua-
dnam fuerit peccatum alioram Angelorum. Tertid,
quznam fuerint horum peccatorum prazcipua cir-
cumftantiz.

€ L

. . \ 3 - )
Quanam fuerit excellentin quam inordinare
primus appetinir Angelus.

Atio dubitandi tora eft quia fi peccauit primo
RLucifcr peccato {uperbiz , dici debet quod inor-
dinate appetiit a]iquam excellentiam , fed illa vix af-
fignari poterit : quia hec excellentia vt fit obiectum
tanti huius peccati debet habere tria. Primo,veilla
non potueritappeti finc graniffimo peccato , propter
quod fcilicet ftatim vindex Deusrebellem in bara-
trum expuleric, & igneo catcere in @rernum claufe-
ferit. Secundo , vrilla excellentia fine crafliffimo er-
rore intellectus ab Angelo appeti ferib potuerit:nam
perfectiffimo {piritui vix error ille cribui porteft ,
quem frolidiffimus etiam inter homines vix admitte-
ret. Tertid , debuit illa etiam excellentia talis effe,
vtapta videretur ad erahendos alios Angelos in par-
tem criminis atrociflimi. Sed hzc tria reperire dif-
ficillimumeftin vlla excellentia quam apperere Lu-
cifer potueric.

Primo enim , communiflima multorum fententia
eft, quod obie&tum huins {uperbie fuit fimilicudo
quzdam & aqualitas cum Deo, quia dicitur apud
1faiam : Similss ero altiffimo quod etiam dicere viden-
tur Nazianzenus, Ambrofius, Auguftinus. Sed hoc
difficillimum tamen eft , quia zqualitasilla & fimili-
tudo cum Deo , ita eft manifefte impoffibilis, vt eam
appetere nemo poflit nifi fic fuleiffimus. Quomodo
ergo fingere (ibi hoc {omninm potuiffet Angelus,
quod in hominem mediocri praditum prudentii ca-
dere nulle modo poteft ? Adde quod nec eo modo
poterac reliquos Angelos in {focietatem turpiffimi
criminis allicere, nifi velis tantam etiam hanc turbam
ad huiufinodi zqualiratem alpitare tuto potuilfe.

Secundd , alij cum Scoto volunt {uperbiam hanc
fuifle nimitm appetitum nacuralis beatitudinis : fed

Tom, I,

hoc nen fuitfer peccatam fuperbiz , & illa bearitudo
etiam {ecundum retam rationem poteft apperi,
oftendendum itaque reftar in quo fira efle porueric
hzc tantainordinatio,Non enim placere poteft quod
ait Valques fitam in eo fuiffe hanc inordinationem,
quod contentus voluerit effe naturali hac beatirudi-
ne ; defpiciens alteram illam bearitudinem fupel‘n:l—
turalem , ad quam obtinendam dolcbat fe admiffum
ftatim non effe. Sed hoc peccatum pufillanimicas
appellari debuerar non fuperbia , quomedo cnim
excellentiam experiiffer fi manere porits elegitin in-
fimo illo gradu beatitudinis? vel ctiam quomedo
fine magno errore intelleétus poruit apprehendere
naturalem illam beaticudinem vt {ufficientem ad fa-
tiandum appeticum , & pra illa contemnere bearitu-
dinem ﬂlpemamraltm quaim fcirer efle incompna—
biliter preftantiorem 2 Imd fpé Patres docent fir-
perbiam Luciferi fuilfe appetitum rei alicuins quam
non habebat, Vnde prima mali labes non potuit effe
appetitus ille beatitudinis , quamuis etiam ille po-
tuerit fequi primum peccatum Angeli, fam in ra-
biem acti & Deo rebellis per fuperbiam cuius hic ob-
ie€tum querimus.

Tertio fanctus Thomas & cum eo Granadus , Pe=
fantius , Suares , Vafques , Arrubal. Volune fuper-
biam illam fuiffe appetitum inotdinacum bearitudi-
nis fupernaturalis : fed difficultas ftatim apparet quo-
modo inordinatus efle potuerit apperitus ille quem
de {e honeftiffimum cffe conftat. Aliqui enim dicunt
cum Vafque Luciferum peccafle peccaro prafumptio-
nis , quod beatitudinem folis naturz viribus fine Dei
auxilio confequi voluerit , quem ftatim apparet fuil~
fe rurpiffimum etrorem in intelledtu , quafi verd ! in-
ciperein Lucifero potuerit error Pelagij. Aliis vide-
tur doluifle Luciferum beatitudinem fibi emendam
proponi ex meritis , & nan dari quaﬁ debitam. Sed
quis non videatr illum eriam turpiffimum errorem
elle 2 Denique aiunt alij cum Suare Luciferam in
furorem actum efle quod dilata effet bearitudo , &
non data ftatim ex mericis in primo inftant. Sed cam
breuiffima illa mora fuerit vix eft credibile ranrum
inde peccarum oriri potuiffe.

Quarrd, alij plures Theolagi cum Catherino, Sua-
e, Pelantio , Tannero , putant - excellentiam illam
quam Angelus appetiic faille vnionem hypoftaticam,
quam inuiderit homini Chrifto , \‘chf:mcntérqut do-
lueriz illam homini potits decretam fuifle quam fib1,
Nam hoc peccatum eft gragiflimum fuperbiz , fine
graui errore intelleétus commicti potuit fuitq; apul-
fimum ad rcliquos Angelos auertendos a Deo, pro -
Poﬁtﬁ rei indignigte , quod Angelis homo effet im-
peraturus, Veram ex {uppofitione quod incarnatio
non fuerit a Deo przuifa & decreta nifi polt praeui-
fum peccatum Ade , necefle etiam cft, vt preuila
illa non fuerit nifi poft preuifum lapfum Luciferi;
arque aded fuit impoffibile vt obiectum peccati An-
gelici fuerit incarnatio abfoluce prauifa, quam etiam
fuit ilTJPUHi}JﬂC reuelari Angelis ante peccatuin eo-
mm przuilum,

Neque obftat quod ait Granadus Deam , praeuifis
conditionate futuris peccato Luciferi, Adami laplus
& incarmatione Verbi , poruifle vnico adtu predefi-
nire incarnationem , creationem Luciferi cum pex-
miflione ipfius peccati , & reuelationem incarnacio-
nis Angelo faciendam, ficut codem adu Prmdeﬁuit
gratiam, merita, & gloriam hominis eleéti ; .ppfe-fit
enim hoc pofito , vnio efle obiectum peccati Lu-
ciferi. Non obftar (inquam ) quia licet illa omnia
poflic Deus facere vno adu , femper tamen eric
impoffibile vt obieftum peecati Luciferi {ic Chri-
ftus , nam falcem in feientia conditionata videtur
peccarum illud Luciferi ve omnino independens ab

; Kk 4 incarna

Beatitudo
fupernatu=
ralis.

'l
1
1
1
]
1




Vera {en~

entia.

Aqualitas
honoris
cum Deo,

Contem-
peus- e~
gon.

Imperium
& adora-
tio.

Vnio hy-
poftatica

260 Difp.11. De Angelis. Quaft.I1. Sect.11.

incarnatione,alioqui non effet occafio incarnationis,
prias , nifi velis illas efle fibi mutuo cdufas

quod lﬂ'i‘hci\t-
" Dico iu’i:nb , excellenviam illam quam appetiuit
inaré Lucifer, & qua fuit obiectum primi illius
peccati , viderfomnino tuifle !}‘.ﬂiiitudinmu quandam
& zqualicatem non natuse fed honoris cuimn D_co:
itavtillius quadruplex fueric quafi gradus,non alcen-
fus, fed preecipitgj. Primus fuic inordinata compla-
centia & =ftimatio dignitatis fuz tim naturalis rm
fupernaturalis. Secundus independentia actualis ab
omni lege ac obedientia. Tertius imperium in omnes
& adoratio foli Deo debita, Quartus ynio hypoltari-
ca praeuila v poffibilis vel eciam ve conditionaté fu-
turasfic video conciliari poffe diflidentes {ententias.
Primd ergo ex Seripturis , & Patribus emnino pa-
tet , quod Lucifer ambiuit @qualitatem &¢ fimilitudi-
nem enm Deo : Similes ero atiflimo : elenatum e5t cor
tusm quafi cor Dei.Nazianz.Lucifer fublime clatus, ma=
gﬁzi Dei rqgiﬁ_m honorem, fj}emér;:! ,decu.: babens excellens,
Auguft.in Plalm.12 1. Qus volust ex fe habere id iy fiom,
v guaft [ibi effet id ipfimsiapfus eft. Idem fentiunt An-
felm.lib.de cafu Diabolicap.4.Rupertus lib.1.de Vi-

Ctoria Verbi Dei cap. 8. Guillelm. Parifienfis 1. part, *

2.part.cap 99.106.109.Bonauent.inBreuilogio, c.6.
Hugo Victorin. 8 hic eft omnino communis f{enfus
fidelium quod ambierit Lucifer fimilitudinem cum
Deo , nonnatura quod oftendi vanum effe, nifi for-
té fuiller affectus ille foltiminefficax ex parte obicct,
efficax autem ex parte fubiecti, quo pacto certum ef}
voluntatem {Zpé res appetere quas nouit cffe ]l'l'lpﬂi‘-
fibiles. Sed quamuis potuerit eo modo Lucifer in {u-
Pcrbi;nn cuancfcere , cexté tamen non eft probabile
quod Lucifer non peccauerit nifi per affeCtum dun-
taxat incflicacem, & c]uod co modo reliquos Angdm‘
dementare potuerit. Ambinit ergo equaliratem aliam
quandam cum Deo, quam nouerat elle poffibilem
quam fine grauiflimo {celcre non potuic appetere,
potuitantem fine mr}wf[};um erroreintelleétus ineius
defiderium cficaciter exardefcere alié{que trahere in
{ocietatem facinoris.

Secundo enim, rria proponebam quafi pracipicia
quez afcenfionis cupidus fibi fodi perduellis {piritus.
Primumeft, lcgum impolir.u‘um contempeus , amor
independentiz , inobedientia. Indoluit videlicet im-
pofitas {ibi leges vt feruo dilathimque beatitudinem,
nec fine nouis & nouis meritis obrinendam,Vnde iu-
guin earum paratus excutere , Diffumpere cogitat vin-
c#la @ dicit non ferniam 5 1d quod etiam aliis pluribus
facile fuader, & hzc eftindependentia folins Dei
maximé propria.Secundd appetir® libertate 1112 mor-
tiferd,potuit etiam velle imperium in omnia,& ado-
rationem Latriz quz (oli deberur Deo,fibi autem ve-
pote nobiliflime creaturz deferri voluit {altem ab
hominibus , id quod etiam [cimus deinceps rantope-
re omnibus {zculis; illi cordifuifle , cum (acrificia &
adorationem gentium omnium fibi tribuit. Tertid,
nihil eft probabilius quam qued excellentia inordi-
naté a Lucifero expetita fuit vaio hypoftatica;potuit
enim cognofcere illigs poffibilicacem vnde tanti ho-
noris cupiditatem animo imbibens , voluerit omnino
illam 2 Deo affequi, quod nulli crearare conuenien-
tius illa defersi poffer.Iddue facere potuit eo magis
cognouit eam fututid conditionaté;vehementer enim

illam appetiit , & eanegaramifcere caepit omnia , 8¢
alios indignirate rei cmotos nequiffimeé confodere.

Triahzc vt vides, indc‘pcndc“cin > imperinm cum

aderatione , ac demum vnio perfonalis cum Deirate,
non potacrunt appeti fine fummo {celere {uperbie,
Eotuc:unc appeti fine graui errore intelletus, & da-

ant Angelo fimilicudinem honoris cumDeo , ergo
fimilicado illa honoxis fuit obictun Angelicz fuper-

a

biz. Vbirecte aduertere licet cum Snare cap. 1. qua-
tuor in hoc Luciferi peccato reperiri {pecies {uperbiz
aS. Thoma enumeratas , arro iam quz lentivde
fe magnificentis, & factar magis quam parfit; pras
fumprionem que plura fuis viribus iperat {e polll’ af=
fequi : ambitionem quz altiora & fupra meritum
{fuum appetic : vanam gloriam qua vult cognofci,
eftimari ; laudari.

G AL

Peccatum aliornm Angelorum quale fuerit |
guas habuerit circanflantias,

Xplicato Luciferi peccato ex quo peccatum om-
Euc crium Angelorum tim hominum velut ex vene-
nato fonte P]‘OHleit,q[lJ?llt‘)[ prédi {olent eius velut
circunftantiz : prima peccatum aliorum Angelorum
rebellium. Secunda perfona que peccarunt. Tertia
tenipus quo peccarunt. Quarta negatio doni peeni-
tenciz.Que omnia breuiter explicari poflunt.

Dico fecundo , reliqui Ani__;ch quiadhafere Lucife-
I peccarunt etiam iispnbin: peccato ; eademque ha-
buerunt motiua peccandi, qua Lucifer habuir , inde-
pendentiam a Legibus ; imperinim cum adoratione,
vnionem hypoitaticam, quam eciam potuerunt cog-
nofcere non folim vo poflibilem ficur Lucifer , fed
etiam vt futuram:vnde in rabiem maiorem aéti secu-
farant vlcerits homini Chrifto fubiici eumd; adorare,

Ratio eft; quia certium et peccafie reliquos Ange-
los tlim imitatione , ttim fuafione Luciferi vt mox di-
cam , ex veraque autem inducki {unt in ﬁi}:crbinm &
apperitum fimilitudinis com Deo in honore ambien-
tes omnes {imul : independentiam , imperium , ado-
rationem , vnionem hypoftaticam. Quam etiam pro-
babilifimum eft oftenfam fuillc 3 Deo vt decretam &
futuram , C|11'iﬂfin\.q1m iplum coronatum aloid &
honore principem emnium conftitutum a Deo : quia
polt pranifum Luciferi peccatum cuius ynio hypo-
ftatica, vt abfoluté futura obiectum cffe minimé po-
tuit, decerni & renclari potuit incarnatio ofte: i
rebellantibus , & dininos honores ambientibus Deus
honio ab ipfis adorandus. Et hanc arbitror fuifle pe-
tram {candaliad quam allifi, & confracti {unt tumen-
tes Spiritus , viderirque confirmari ex eo Poiﬁ' quod
habetur Hebr. 1. Er coom sterum imrm’mirprEmo\gzmmm
in orbem terre , dicit ¢ adorent ewm omnes Angeli eivs:
& fic eriam explicari pollunt omnia que afl !

lique

1 fo=
lentde peccato Luciferi contra Chriftum ab initie
rebellantis , ille homicida eft ab initio,& cxtera qua
lace Pmﬁ‘qui:u{ Suares llb.j.cnp. 13. & debent intel-
Ug} de peccato Luciferi quod ﬁ.‘qliutum eft ex primo,
& de peceato aliorum .'lngclomm, quos, propterca
conftar , peccaffe peceato {uperbiz non omnino {i-
mili cum primo Luciferi peccaro idedque vocauril-
le fure meriro Princeps inter filios fuperbiz.

Dico tertio , effe probabilius fed non omnino cer-
tum quod Lucifer primus fuerit , & nobiliffimus om-
nigm Angulmum, fed dubium tamen non effe , quin
fuerirex fupremfs vnus. Iraenim omnino colligitur
ex Scripruris vbi appellatur Lucifer. Et principinm
viarum Dei s fignaculum fimilitudinis 5 &c. Que fuprd
dixi.Fauet eriam ratio, quia vix alioqui yomili‘(’r piz
czteris ambire vnionem hypoftaticam & imperium
in alios Folyit enim ( inquic Bernardus ) babere fubie-
&osyfocias dedigrati,nom aliam finé ob canfum, wifi guia
natsra merito videbat [¢ aliss amnibus eminere.

De Angelis aliis qui ceciderunt cum ipfos tria h;gc
dici poffunt. Prims illos fane plurimos , ac forcafse
longé plares quam fuerint 2ut fururi fint.homines,
fed pauciores tamen quamillos qui permanferunt in
gratia Duce Michatle , quod conftat ex eo quod di-
cagur:Draco canda fisa traxiffe tertiam partem Srellarum:

dicitque

Obiefum
peccat
aliorum
Angeloil,

Lucifes
primmus

pri £
Hngelor

Quot Ai-
geli rebel
less




De pettettione fupernaturali Angelorum. 261

A te in ignem ater-

dicitque folemniter
s eists » quod com-

st g paratws eff Diabol j
muniter eciam Patres atlerunt ; non folus cesidit vermn
agmine fepius ingentyaic Nazial s (:;l.r_m‘.é. 5§c1111({b,
illos Angelos non cx yno tantum m_liic orghng > AUE
Hierarchia , fed ex lix s Hierarchiis , quia {cilicet
apud Apolh)hin'z, Aumerantur inter A:lgelus Apo-
ftatas, Principatus & Poteftates non appellantur au-
tem vaquam Throni aut Seraphim quorum 1lli no-
minatur a Puricn.tc,ﬂliorum nomeneft ab ardore cha-
vitatis ; NEUCIum ANLem reperitur in illis quo alienati
funt A Deo, Tertid denique, illos omnes Angelos in-
ductos ad pcccandum fuiile a Lucifero , tum exem-
plotim {fuailone , quia tribu;'t Scriprura illi multicu-
dinem ncgoci.tri’-mi 5,8 confentiunt Patres omnes ac
Theologt vt mirain {it dubium hac in re fuiffe Vafq.
“Tempus  Dico quartd , Angelos non peccafle in primo in-
precati  ftanti fu creationis,, led neque peccare potmfle ex
Angelorl. (ppofitione quod habuerint eo inftantigratiam, po-
tuitfe aurem peccare firelicti fuilfent naturz fuz:led
neque peccaruit immediate poﬂ: pripum inftans,
quia cum fint difficilé mobiles nontam citd defece-
Funt a primb illo aétu amoris;quem in primo inftanti
habuerunt , peccarunt igitur poft {patium aliquod
temporis, neque nimis longum neque nimis b‘rc-uc vE
redke docent Salmeron in 2. Epift. S. Petri difp. 3. &
Molina hic are. 6. quiafcilicer dicitut Lucifer ambu-
lafle in medio 1;11)7"3.11111 ignitorum, pcrfc&us fuilfe in
viis {uis, donecinuenta ci’rimquims in €0, alﬂnrgna:ur
etiam illi multirudo negotiationis accedit pralinm
commillum cum Michaéle Diuinas tuente partes,
quz omnia notabilem quandam exigunt moram
temporis.

Verum autem immediaté poft primum inftansfuz
creationis peccare Angelus poruerit difficultas cit
tractari folita, dom agitug de cmnpoﬁcicmc coninui,
vbi certum eft inftantia non effe immediara. Sed hoc
often{um aliis eft non obftare, quia poteftin tempo-
re dinifibili fumpto inadequace fieri actio tora fimul
& indiuifibilis qua non commenfuretur tempos.

Non ege- Dico quintd,nullum corum Angelorum qui pecea-
1wt pee=  ruNE cgi[fc peenitentiam , fed neque illam agere po-
aitentiam, pyiffe,” Primum nemo negat Theologorum edicente
fic S.Petro epift.2.cap.2. Deus Angelss pecoantibms non
pepercits fed radentibns inferni detratlos in tartarum tva-
didst cruciandas;& S. Tudas v.6. Angelis wers (inquir)
qui non [eruanerunt [l principatiin; [ed develiguerunt
[ domicilium s 10 Tndicsum magni dieisvinonlss atev-
nis fih caligine refernanit. Secundum autem negant
Scotus , Gabriel , Salmeron , Lotinus in citatam epi-
ftolam S.Petri,fed melius affirmant reliqui Theologi,
quod Deus nullam ad peenitendum gratiam lapfis
tonceflit , qui erigerentur fi vellent ; & redirent ad
Deum : fed facim obdurati fint & in reprobum fen-
{umtradici. Videtirque indicari verbis illis Apoftoli:
Deui Angelis peceantibus non pepercit vbi omnine in-
dicatur quod Deus non fuerit paratus ad illis parcen-
dum, & fané inde colligi videtur, quia cum tanta fue-
xit Angelorum peccanrium multitudo vix eft credi-
bile quod nullus egiffet peenitentiam ,‘ﬁ eam omnes
agere potuiffent. Locus Cyyilli Hierofolymirani Ca-
tech. 2. difficilis eft : N ofEimus (inquit)guanta & An-
gelis condonanerit , indulget enimes illss. Sed hzc ver-
banon poffunt intelligi de condonatione propria fa-
&a malis,fed de fola bonorum Prx[éruationa Ratio-
nes ob quas Angelis [patium peenicentiz Deus nega-
uit, quod hominibus ram amplum largitur, plures af-
ferri folent , quasin trackatu de 1ncarnatione recen-
{ebo. Dabit eas Vafques hic difp. 239. cap. 7. Mihi
concludere luber cum Augultino tract. 9. in Toann.
ne fibi parci exiftimet velania hominum, {upplicio
terrenda eft Angelorum,

SEcT eI EL

wAn & quomodo bowi Ange!iperﬁwemueréée.' in
gratia, ¢y mevitum confummanering. ‘

S.Thomas, quaft. 62. art. 5.

X his quz dixi de peccato malorum Angelorum

facilis eft explicatio pexfeuerantiz bonorum ,
vbi ¢ria breuiter dici debent. Primd in quo inftanti
faca illa fuerit.Secundd per qua auxilia. Tertid qua-
le ac quanctum fueric illius meritum.

Rartio dubitandi primo eft, quia tametfi non eft
difficile inuemre in duratione malorum Angelorum
triplex inftans , gratiz , peceati, & paenz ; tamen id,
viderur efle difficilius diftinguerein duratione bono-
rii,vbi noneft nifi gratia, & beatitudo;quia diftinétie
iftorum inftancium fumitur ex diftinétione operatio-
num Angelicarum , fed in bonis Angelis non eft mu-
tata operatio poft primum inftans, quia Perfsucm~
runt in amere , que fuir operatio in primo inftanti
facka,erzo non it nifi duplex inftans in bonis Angelis.

Secundd , ve Angeli perfenerarent in gratia fruftra
nouum requiritur auxilium gratie, fi gratia qua data
illis fuit, vt elicerent primum aétum amoris in primo,
potuit eriam {ufficere ad perfeuerandum in illo actn
amoris , {ed potuit fufficere , igitur non fuit bonis
Angelis neceflarium nouum gratiz auxilinm , praeer
illud quod habuerant in primo inftanti.

Tetrid, {i meritum bonosum aded breui temporis
interuallo conclufum eft,cerce fequitur multos efle
{fantos in ceelo quorum gloria longg {it major,quar
gloria {upremorum Angelorum , quod tamen com-
muniter non admittitur, nam excepris B, Virgine
Santto Iofcph, & aliis fortafs¢ paucis certum cft
Angelos ficut longe {unt praftantioris nature quan
homines fic abundatioris etiam effe gloriz:

Dico ptimd, in duratione bonorum Angelorum
non minus licet diftinguere , tria inflantia quamin
duratione malorum » aded vt {ancti Angeli non fint
adepti beatitudinem ftacim poft primum inftans , fed
inea tcn‘;porismom i quﬁ mali Ar.gcli peccarunt fan~
¢t fuernnt viatores & in ftatu meriti.

Primam partem qua ponit criplex inftans in bonis
Angelis , aliqui negant cum Valentia, & Vafque, fed
diffidium eft de vocibus , quod vt explicem , certum
fit durationem totam Angelorum per certa quedam  Tria in-
inftantia {folere dinidia Thrologis quz inftantia non ftantia I
{unt inftanria noftri cemporis, {ed durationes perma- 2:’&”5 f\:k
nentes operationum Angelicarum , qua fingule poil gelis:
funt coexiftere pluribus inftancibus, ¢ pluribus etiam
Purtibus noftri temporis. Inftans enim Angelicum
eft inftans permanens , €0 modo quo @uum & @ter-
nitas dicungur inftantia, quia funt durationes perifia=
nentes,non fuecefiuz,fed totz fimul , atque aded in-
diuifibiles. Duyratio ergo permancns &4rota fimul
cuinfids operationis Angelice dicitur ii)t:_t;ns Ange-~
licum , ided ot induratione Angelica , gh wtinftan-
tia , qQUOT erunt operationes inuariare ,"g'fﬂrum vna
{uccedit alreri. Angelus v.gr.per hotanﬁ'vd per diem
manet in a¢ku dinini amoris , finita horg elicicadtum
odij , fimiliter pet horam : Duratip duarum illarun
operationd duo erunt inftantia,qug component EEin=
pus difcrerum,, requiricur ad hoc vt plures ill= ope= i
rationes non fiant eodem tempore,fed vt voa fequa-~
fur aliam , alioqui non erunt plura inftanria.

Ttaque in malis Angelis non eft difficile Oﬁe“f{“e

tria inftantia , cum primb Deum amauetint , demcl;
peccauerint » poftremo puniti {unt a Deo- Dr:_bom's
Angelis res viderur obfcurior ex €0 quod mai:\s An-
gelis peccantibus ipfi non mutaucTint operationem

primi inftantis, fed ber{euerauerine in eodem amote.
Kk 3 Sed,

Triplex
dubitatios

Aertio
prima.

1. Parw




262 Difp L. De Angelis Quat.11.Se& 11,

Sed, vt dixi,leue hoc dubiumeft, quia zqué diftingui
poteft triplex in bonis Angelis operatio , ac inmalis,
nam poit primum inftans,in quo fine aduerfario con-
uertuntur ad Deum ;, & iplum amant , nouus {ine
dubio debet fuccedere actus , quo refiftant malorum
Angclorum infultibus ; non quod primus ille actus
non ita feruensefle potueric , ve refiftercr etiamad-

uerfariis infurgentibus , {ed ibi cum nouum occurrat
obie@um , nouus etiam fine dubio aétus interuenic,
ergo ctiam nouum inftans diftingui potelt.
In fecundo Secundam partem quz afferit Angelos fanctos
g:f};'g‘ fuiffe viatores in fecundo inftanti negar Ferrarienfis
geli fu:;c lib. 3.contra gentes cap. 1 ro. contra communem fen-
viatores.  lum Sanctorum Patrum , & Theologorum : Valun-
tatis fuit Angelorum ( inquic S, Profper lib. 1. de vira
contemplat. cap. 3.) guod aliisfponte cadentibus ipfi in
fiea dignitate manfernnt < Idem docer Auguftin, hib. de
Cortept. & Gratia cap.11.vbi ait:Saniles Angelos per
liberum arbitrinm [fetiffe in veritate, Videtlrque com-
pertum quod Deus mqualiter fe habuit ad omnes
Angclos antequam aliquieorum peccarent.

Dico fecundb , vt pcccantibus malis Angclis, boni
pﬁr[i‘ucrarcnr in graria, nouam eis necellarium fuic
auxilium , fortius & robuftins eo auxilio , per quod
confortati {unt ad amorem in primo inftanti {uz
creationis.

Ratio eft, quia fine auxilio gratiz nemo continua-~
re poreft actom bonum prius inceprum , neque no-
unm yllum actum elicere : Boni Angeli poft primum
inftans non rantiim Pcri‘cucmmm in illo aétu amoris
quem inprimo inftanti elicuerant , fed nouum etiam
#tum habuerunt, vt oftendebam , quo tentantibus
malis Angelis reftiterunt, ergo nouumilli fine dubio
auxilinm habuerune. Er quia difficilior operatio eft
quando adeft vehemens tentatio , quam vbi nulla eft
huiufmodi occafio peccandi, maius etiam fuir auxi-
lium gratiz datum Angelisin fecundor inftanti ad re-
fittendum rentancibus , & vehementer impellentibus
ad malum , quam auxilium datum in primo inftanti,
in quo quicta & pacata erant omnia, fine vllo im-
pultuad malum.

Dico tertid, in fecundo illo inftanti fanéti Angeli
MeEruerunt augmentum maximum gratiz meritam-
que totum ita confummarunt ; vt dcinceps nihil fint
meriti per opera que in {tata beatitudinis exercent:
v. gt pet hominum cuftodiam, 8 minifteria Reliqua
commiffa illis 2 Deo,

Ratio eft , quia in co inftanti {anéti Angeli phu‘i—
mum creuerunt ingratia , in quo exercuerunt pluri-
ma opera pr.t{lantlﬂ];na virtutum nobiliffimarum,
medo perfectiffimo : illa enim {unt tria , quz ad au-
gendam fanétitatem minimo tempore multim va-
lent. Si perfectiflimos atus elicias vircutum, i plari-
mos,fi modo perfectiffimo. Fuerunt autemtria illa in
{fandtis Angelis quibus ad excelfiffimum gradum bea-
ticudinis obtinendum , breuiffimum i Deo concefl-
{um erat temporis fparium multiplicarunt adtus vir-
tutum , & earum omuium motina contulerunt in
vynum actum negotiatores peritiflimi, & eos fummo

cum feruore fanéti defideriy elicuerunt. Fuit videli-
cet Fides illa perfectiffima , qua falfis malorum fua-
fionibus reftiterunt, fuit Spei fumma perfectio, A mo-
ris feruor mirabilis , Rchgionis ftudium eximium,
humilitatis , conftantie, fortitudinis virtutum deni-
que omnium exercitium abfolutilﬁml_un,quud often-
dit breue illud fed potentiffimum , ac tutiffimum
Michaélis fcutum dicam an gelum : Qﬂfx vt Deru?
Vbiquatuor Syllabis omnem videgur conclufiffe ab-
: {oluriffime virtutis perfectionem. Victor Archange-
Lus;hoe vno clogio, toti rebellium exercitui par &
r1111'_Erior 5 & Deum vindicauica calumnia , & viam
fibi apernir ad fummam gloriam,

Nouz
gratiz ne-
ceflieas.

Magniru-
do meriti.

Quod autem confummatum etiam eo inftanti fue- Confy.
rit hocmeritum , adeo vt deinceps nihil eis accefferip Mt me:
ad promgrendum augmentum lvé,ltitmlinis,rcceptilﬁ- ik
ma Theologorum fentencia eft;quia licécnon pugnet
ftatus bearitudinis cam merito,cum Chriftus & bea-
titudinem habuerit, & merueric tamen infinicd,tamen
ex certiffima Deilege fimul & iuftiffima, nulli creatn-
re conceflum eft vt extra ftatum vie vicerids merer
poflic augmentum gloriz , alioqui homines etiam
beati augere poﬂ}:nt bene operando beatitudinem,
quod effec fané poflibile i Deus veller , fed aliter fta-
tuit Dei remuneratoris voluntas f;lpicnti[ﬁma » qui
hominum & Angelorum fic diuific LEMpOra vt pars
vna via efler ad meritum gloriz altera quies effer &
terminus in lnoﬂ‘cﬂ]onc gloria: ,in alrera prmlium Lin

altera premiuim.

Ad primam facis manifelt¢ oftenfa et dittinGio Soludy
triuminftantium etiam in' bonis Angelis quibusne- triamde
ceffe fuit nouam clicere aliquam operationem , vt tatio.
perfeuerarent in Fide Deo debita quod oftendunt -t
etiam praliantis Michatlis verba vitricia ; Quis vt
Dews?

Ad fecundam ex fecunda conclufione manifeftum
elt,quod auxilio robuftioriarmari Angeli debuere in
{ecundo inftanti vt pugnarent, & vincerent ; operati
enim {unt nouo & perfedtiori modo quam ante.

Ad tertiam parter eciam ex tertia conciuﬁonc,quod
breaillimo tempore magna obtineri poruerunt ab
Angelis incrementa gratiz. Plus videlicer fphtij con-
ficit Sol vno quadrante , quam formica: conficerer
mille fzculis.

QVASTIO 1IL

De sertio inflanti malornm dngelorum ffaty
wimirum damnationss ,ér pans.

S. Thom. qualt 64.

Acdtenus dixi peccatum & meritum Ange]m‘um
I reproborum & ele¢torum , nunc vox Domint
dividentis fammam ignis , & malis Angelis in pee-
nam peccati ardorem decernentis,bonis autem {plen-
dorem tribuentisin Pra:mium,vt interprcmturexinﬂé
Bafilius in Pfalm. 44. monet inquam vox illa vt diui-
fim agam dc peena, & de beatitudine horum fpiri-
tuum inter quos tantum interie¢kam eft chaos. Primo
ergo vraccurate peenam hanc explicem,nunquam (a-
tis explicandam, & nunquam fatis timendain propo-
nenda effe videtur Catholica veritas de peena Da-
monum, Secundd , paena fenfus in qua pracipua dif-
ficultas eft , & mere tencbre, Tertid, peena Damni.

SEETLS —F —
Peritas Catholica de pene maloram Angeloram.

\7T magnitudinem hanc ire Dei , & iuftitie illiu $
in rebelles l?il‘itus proponam , video pramitti
debere quinque in quibus continetur Catholica veri-
tas de hac peena , vbi multa, fine dubio communia
funt reprobis hominibus, 8 Angelis. Primo,verum ye-
ré fi aliquis infernus in peenam Demonum, & homi-
aum. Secando, vbi fit infernus, & qualis fit. Tertiv,
quEnam genera peenarum fint in inferno ad crucian-
dos damnaros. Quarto , quando cchcrit peena Dz-
monum, Quinto, quandin duratura fic.,

§oovade }

Fierom vere fit infernus aliquis in peanam repro-
borum Angeloram ¢ hominum.

Egant infernum yllum effe Athei omnes, negant

1 N libestini, & plerique impij quibus acceffereiam

elim




| De perfe&ione fupernaturali Angelorum, 26 3

# olim Marcionitz ac Albigenfes, ac demiim pofterio-

e i (xculo Caluinus, Bucerus , Beza , excazcante illos
omnes dementi (ud,& claudente oculos,ne videant
exitium in quod ruunt ; malunt enim negare infer-
num cffe,, quim abftinere & malicia , qua illos ad in-
fernum trahit. Contra quos omnes

2 Dicendum primo eft , certiffima Fide thmd}lm

effe ; quod reuera conttitutns i Deo fit aliquis infer-

nus;in quo reprobi omnes tiim Angeli, thin homines

detincantur & torqueantur.

Ratio eft; quia ftultum oan'nﬁJ elt infcmum_ne-
gare , {i eumomnind effe , certiffime affeucrent 1‘(‘1'1-"
ptur® omues thim veteris , tm noui ICﬂ'.!}‘ﬂ(‘l}l’la f1
Conciliorum , & Parrum ; & totius Ecclefiz {uffra-
gium indubitanter definiat , fi E:hn'u.‘c)rmrl :'n':mll fa-
pientum omnium confirmer authoritas, fi denique
o tam euidentes conieéture hoc d-.'mgnﬂrmlr 5 vt luce
lie clariorappareat exiftentia haec caliginis @rerne.Nam
v vbi quatuor hee reperiuntur in rebus qua a Dei vo-

lunrate pendent,cereé infipiencis eft dubitare, velnon
tenere aliquid tanquam omnind ceream. Quid eni1ln
vltra requiri poteft , fi Deusi fe per i‘i'ranp s teftis
fit,{i Ecclefia, (i Concilia,{i Patres, (i omnes fapientes,
fi rationes efle infernum confirment, & credere certd
iubeancs
Ex {eri-  Primo ergo, nihil eft frequentilis in feripearis Te-
pusis.  ftamenti thim veteris, clim noui, Ifaiz 3. Praparata
eff b hheré Tophers (id eft locus Gehenne ) 4 Rege pre-
parata, profiuda ¢ dilatatanutrimita eips tonis & ligna
multa ; flatus Domini fions torrens fulphuris fiuccendens
eam. Tophets (inquam ) vallis et filiornm Ennon,
vbicremabant fud=i filios fuos Idolo Moloch, & lo-
cum defignat vbi perduelles filios Deus crematurus
eft in zternum. Praparata vero eft ab Heri, id eft, 4
principio mundi Diabolo Sc Angelis eius, explicirur
autem poftea carceris huius dimenfiones, & variz
conditiones ,de quibus poftea dicetur, Pergitidem
Propheta cap. 33. Quis porerst babitare de vobis cum
igne denoranie ? guss habitabit cim ardoribus fempiter-
wis ? whi Dens , iuxta interpretationem Hieronymi &
Procopij , terret impios exemplo 1gnis qui denorasit co-
Pias Reges Sennacherib brewiffimo tempore. In Plalmis
autem Regius Prophera,nihil obijeit oculis Frca]uen-
titis , quam infernum , Plalm. 48. Sicut ouesin inferno
Pofiti funtsmors depafeet cos. Plalm. g 3. Nifi guia Domi-
wies adinnit me , P:mz’r) minis habitaffer in inferno anima
measalia omitto innumera, vbi Prophetz,vbi Iob,vbi
Moyfes vique aded infernum proponunt,& graphicé
depingunt, vt czcus fir qui hunc non videat, & ftul-
tiidnmus qui non timeat.
Teftamen- = Neque obfturius in Nouo Teftamento Chriftus
tnouiaw- & Apoftoli de inferno loquuti funt,Matthzus, Mar-
woas. ey, Lucas referunt, Chriftum dicentern & inculcan-
tem , bonum eft tibs debilem sntrare in vitam aternan,
guam dnuas manis ant duos pedes habentem , mittiin Ge-
hennam in LN ELEVIHMI 5 N ignem inextinguibilem :
enmn timete gui pu::ﬂ cfr corpus & animam mittere ia?ge-
benpam = mortuns eff dines , b Sepultns eff in inferno.
S.Petrus cap.2.cpift.2. Dens Angelis (inquit) peccan-
tibues o pepercic , fed rudentibus nferni detractos , in
_ tartarum tradidit cruciandes, Sanckus criam Tudas, An-
| Zelos qui non feruancrunt fuum prizeipatum , vinculis
| aternis fith caligine vefersanir. Deftrib&nda hoc loco
effent Apocalypfis cap.x 2. 14.20. 21. vbi defcribitur
| lacus irx Dei magnus , torrens ignis & fillphuris de
quo bibane, qui adorauerant beftiam, & potauerunt
voluptatem mortiferam in calice Babylonis inde fta-
gnum ignis & fulphuris,putcus abyfli de quo exit fu-
mus in {ecula feculorum. Nunquid narrant Pro-
phete fomnia nunquid Chriftus deliria 3 nunquid
A‘J?Oi}oli aniles fabulas an vera pandunt oracula, &
tradunt nobis ea qua a Deo ipfo didicerunt , v illis

Failte

infen

Probatio.

territi caueamus nobis A loco tormentorumsy,
centies mentitus eft Deus in fcrfpruris svele
infernus:

eligitus
{treners

Secundo , eandem veritatem Catholicam creden-
dam proponit uoljis Ecclefia, lingud Spiritus Sandti,
& interpres omnium ¢is oraculorum , dicic autem
in fymbolo Apottolico Chyiffum defeendiffe ad inferos,
quod idem repetitur in Niceno , neque omitticur in
{ymbolo Athanafij,quod gui bons egerunt ibunt in vi-
121 &1EY BNt JULTET0 ﬁiﬁ!‘ﬂzl‘ﬁ' ignem aternum, addirque
ftatim,bane Catbolicam effe Fidem. Neque in ['ymbo-
lis dunraxar omnibus hoc Proponit Ecclefia , fed in
omnibus etiam Conciliis id definit , exprefiffime
autem in Concilio Toletano 4. Arelatenf 4. Floren~
tino {eflvlc. inlitceris vnionis, & inaliorum omnium
profeiione Fidei ; da enim vnum vbi hoe non habea-
tur. Denique {ancéti Pacres vox etiam altera Ecclefiz
mirabiliterin hoc argumento verfati funt , prafertim
quando oftendunt quam graue fic,non fentire quod 1l-
Luminat, [entive guod ernciat , ( vtloquitur S, Profper
L. 3. de vita contemplat. c.17.) exundantss trcendster-
vibiles crepitus pari , barathys fumantis hopribils caligine
ocitlos obeacari , profindo gehenna flactuantis immergi,
edaciffimis in aternum dilaniars vermibys s Hiee finiric
Longumeffer referre qua habent Eucherius in homi
liis ad Monachos,ex quibusaliqua in {equentibusre~
ferentur, Gregor.l.4. Dialog.c.36:& Lg.12.13. Mo~
ral. Tecrull. in Apolog. cap.11. & 40, Auguft. L2y,
ciuit.cap.1 1. Chryfoft.orat.in fecundum Domini ad-~
uentum. S.Iuftinus q.75.

Tertio , penetrauit etiam ad Echnicos hae notigd
inferorum quam fine dubio 3 Moyfe v alia plm‘aﬁ
ab aliis {eripturis didicerant, Referunt autem ex hu-
tufmodi Ethnicis plurima Clemens Alexandr, in pro-
trept. Tert.loco citato. Minucius in O&auio, £neas
Gazzusin Theophrafto,Eufeb. I. 1 I. prazparationis,
Eugubin. de perenni Philofophia l.1. ¢.22. nam v. g
de inferno exprefsé loquitur Plato in Gorgia fub fi-
nem, & in Phadone fib medium. Trifmegiftus c.1c.
Afclepij & c.1.Pimandri.

Quarto;rationes etiam tium 3 priori, tiim a pofte-
tiori probare poffunt id quod intendicur. Prima i,
quiz iniuffus Deus effes,fi tot crimina, quz commic-
tuntur quotidie ab hominibus manerent impunita,
non puniuncur autem faepiflime in hac vita ve patet,
ergo necefle omnino eft vt in altera puniicur, Accedic
commifliin Deum enormitas peccati,quod nulla pee-
na fatis ynquam punire valet, nifi fit zterna > ergoeft
omnind equum vt peccarores pro meritis in deftina-
to aliquo loco {upplicij puniantur vt videant IE‘mpcr,
quam malum & amarum illis fit in dominum deli-
quitle. Secunda rario fit ex innumeris & feré quoti-
dianis,ttun demonum,tim hominum apparitionibus,
ex multorum etiam hominum raptu ad videndos in=
feros,accedunt ctiam montes ignem vomentes,, quos
inferni velut hiatus, & {piracula reété vocat Tert.
veex illis conijeiatur de Hammis in fubterraneo illo
peenarum thelauro reconditis, atque adeo eriama
viuentibus infernus quafi videatur.

Haec quatuor ve in pauca nunc colligam, fic luber
ratiocinari demonftratiud. Nam in re qua non efk
necellaria, fed contingens 4 fola Dei voluntate pen-
detynulla porui probatio afferri efficacior & certior
qudm fi hoc voluiffe Deum , certd aflerat ipfe Deus:
per omnes ﬁ‘riprums, per totam Ecclefiam , per om-
nia fymbola Fidei, per omnia Concilia, per omnes
Patres , per fapientes eriam Ethnicos, pet emidentes
coniecturas. Imbd addo fi reuera datetur infernus
quemn poiﬁ- dari eertiffimum eft; quonum argumento
alio conftare poffetillum effe in aleera vira qua nen
paret oculis, nifi co quod ducerctur i tot teltimoniis
aded eutdentibus , vt fi vera illa non effent, certé iy=

ftiffime

Authoriras
Ecclefi.

Sapientes
Ethnici,

CoieQure

gy i

!

| B
g
k1
!




264 Difp.I1.De Angelis. Quaft. 111, Seé. .

fifimé pomiﬂbnt dicere fe 2 Deo ipfo deceptos elle
qui rei falfz tam clara volueric efle argumenta.

Seans L1
Vhinam [it infernus ¢ qualis fir.

Stendi dari te vera infernum; id eft animas pec-
Ocutomm 8¢ Angelos veré pun 2 Deo,neque fa-
bulam illam efle,fed certiflimam, & comperriffimam,
& Catholicam veritatem , nun ¢ ve refpondeatur ad
quzltionem quid fit , videndum _C!_ln > anillud fic {pa-
tinm aliquod corporeum, an fit fubrerraneum,quam
latum fic & profundum. 2.

Dico {ecundo infernus locus eft corporeus (pecia-
tim deftinatus ad panan:in imis terrz vifceribus ef-
follus : profundiflimus , & capaciffimus multa conti-
nens milliaria : vbi detinentur  claufi Dzmones cum
hominibus reprobis. ¥

Prima pars, quod infernus locus fic corporeus de-
putatus [pecialiter ad penam peccatorum probant
allatz i‘upm probationes Scripturarum,Cenciliorum,
= Patrum,conieturarums, & rationum. Sed adhuc ra-
men {uppetunt alia non pauca qua addi poflint. Pri-
md ex Veteri & Nouo Teftamento,Sapientiz 5. Ta-
lia dixerant in inferno gui peccanernnt : Ecclefiaft, 2 1.
Fia peccantium complanata lapidibus. 5 ¢ in fine illo-
remsinfers & tenebre & pese: Dcpingltu I autem gra-
phice a Iob cap.10:vbi vocat eam texram Tentbrofim
€5 opertam mortis caligine ,terram miférie ¢ tenebra-
v, vbi vmbra mortis 5 & nullus ordo , [ed fempiternis
borror inkabitat : & cap. 2z0. de hominibusloquens

iﬁlgcnribus voluptati : Duennt in bonss dies fios, &

Locus cot-
porcus.

11t Pynito ad inferna defeendunt , quod etiam regi Baby-
lonio Ifaias comminatur cap.14.Ueruntamen ad infer-
s detraberis vffue ad profundsm laci.In noto etiam
Teftamento fepiffime locus idem defcribicur ali-
quando, vt dixi, ( gehennm ) nomine : Eum timete gni
poreft & animam (5 corpus perdere in gehennam : Ali-
quando nomine (inferni ) mortus eff dines ¢ fepultas
et in inferno: Varie quoque in Apocalypfi pingitur:
Lacsth vra Det magnst, torcular vini ére Dei omnipoten-
145 & mors fecunda. Secundd Patres idem {zpé repe-
tunt ; & inferni horribilem fpcdcm proponunt Ter-
tullianus c.47. Apolog. Si gebennam comminemur gus
[bterraness eft avcans ignis, ad peenam thefanrssdecha-
chinnamur : Cyrilllib. 1.in Ifatam cap.s. Locws est in-
Jernus miferyarum animarum carcer horrendus,& orat.de
exitu animz docet eas animas que in peccato mo-
riuntur , Deduciad opaca terrarum s in terram tenebro-
Jam, g fulsginofam, in infimas infernovum carcerum par-
te5,8&c. idem argumentum fusé perfequitur Chryloft.
homil.49. & so.ad populum. Denique aperta ratio
eft,quia ficut pro amicis Deilocus vnus eft quictis &
przmijsfic pro inimicis vnus etiam elle debuit carcer
& fupplicij locus ybi miferi degant & moriantur ve
victime domini exercituum, vt habetur Ifaie 5 4. Ie-
remiz 46. Ezechielis 39.
Secunda pars , quod effollus {ub terta s & vicinus
centro carcerille fit ad quem nulla ¢ ceelo lux pene-
trare poffit, colligitur ex Scripturis Numerorum 16.
Difiuptaesi terra (b pedibus eornin, @ aperiens os funm,
denoranit illos , defeenderiintgue vins in infernmn operti
bumo. Idem indicant allata Iob teftimonia, & alia vbi
vocatur ﬂby!ﬂis s puteusabyfli , profundum laci. Pa-
trum eadem vox eft s quamuis fubdubitalle videancur
Auguft.lib.27.Cinit.c.16.Gregor.lib.4. Dialog. c.42.
Tertull.autem cleganter Iib.‘ deanima cap. 5 5. poft-
quam rerulic Placonem dixitle quod infernus fit velut
sremium terra,quo labes omnes mundialiam fordium
confluendo, & ibidem defidendo exhalent, ftatim ad-
dit,Wobis inferi mon nuda cancfitas nec fubdinalés aligua
[entinacreduntur | o infoffa terre ¢ in alto vaftitas ¢
- i ipfesvifceribus eins abflrufa profunditas. Congruentia

.

Subterra
effoflus.

demiim afferri poteftquia debuerunt damnati rem

0

tifimi efle a ceelo, & a Dei throho , ficut remotiffi-
mi {unt a milericordia. Imo in infimo debuerunt mup-
di loco agere,quod contempriflime fint creatwrz, co
quod Creatorem L’un[cmri‘uzm ; €0 etiam confluere
debuerunt omnes mundi {fordes , vt augeant teterri-
mum feetorem ; ed denique (vt dixijnulla lux :1,’%‘1413@,
re, vt in caligine fepulti luerent peenas tencbrasum
quas pratulerunt lumini cui fuerunt rebelles,

Tettia pars,qudd ampliffimus,profundiffimus , ca-
paciffimus fit horrédus hic carcer certiffimaeft , quia
debet efle fufliciens ad capiendam innumerabilem
damnatori multitudinem tum hominam , tiim etiam
dzmonum, qui fine dubio apparebunt in corpotibus
ignitis,ac proinde locum occupabunt fine penetratio-
ne, Multitudinem autem hominum damnatorum pu-
tac Leffius peruenturam ad vicies aut tricies mille
milliones conieétura ducta ex {zculis 6o. quibus du-
raturus efle credicur mundus : alij exrendunt ad cen-
tum millia millionum vnde colligunt locum illum ef-
fe debere capaciflimum , in g fic etiam ftagnum il-
lud ingens ignis & fulphuris de quo poftea.Quantum
autem f{patium illud efle debeat non fatis conftare
potelt. Ribera incap.14. Apocalyplis putat {patium
eius efle ftadiorum mille li:xccn!orum,qu;r coitinent
milliaria Iralica Ducenta, & Germanicas Lencas quin-
quaginta. Spatiumverd illud valde contrahic Leffius
ad duas fcilicet Leucas cubicas , quas contendir (uffi-
cere ad capiendam damnatorum multicudinem decu-
plo maiorem,prafertim cum damnati non ita {inc dif=
ponendive liberé poflint ad varia loca moueri : ¢
grcgnbu;irur enim omnes in vnum cumulum inflar
carbonum,aut lignormm ardentium : ftupa enim col-
letafynagoga peccantium , & confummatio illorum
flamma ignis.

Quarra pars quod eo carcere claufi fint Daihiones
omnes, & homines damnati, fequitur ex dictis: quod
tamen ita infcili'gi debet vt ante dicmludicij mulei
tamen Dazmones exura infernum vagentur & verfen-
tur in acre, qua communis eft fententia Patrum & ad
Fidem Apoftolicam pertinere afferic Auguit. lib.x1.
in Gen.c.26. Videtarque colligi ex Scripruris vbi ap-
pellantur Demones : Retlores tenebrarnm harum i fpi-
ritualia neguitie inceleStibs : Principes poteflatis aeris
buiys. Sed poft diem Iudicij claudentur omnes tecro
illo carcere vt defcribitur ¢. 20. Apoc.ﬂyplis.

Ex quibus omnibus difficile noneft colligere,quam
fit horribile antrum illud (ubterraneum longiffimé
diffitcum a ccclo,\‘aﬂ:ifﬁmum,proﬂmd1[ﬁ;111[i]1,:;ﬂ[igi-
nofiflimum, & fwridiiﬁmmn.Vocatlilli;u:HnmmﬁPi-
eis & fulphuriz, Yob , Terram tenebrofam , & opertam
mortts m!:gme.

-0~

Neot ISkl
Quenam genera panarum (int in inferno.

Ic rradita horribilifimi carceris velut ichnogre-

})hii. Sequitur vE ca propona genera peenarum 5 8¢
t()l'll‘]c['lt{_)[l‘i Llll()ﬂ.lrﬂ IOCHS PfUPfllIS (.‘{1[ ill{'ﬁ‘l’ll[l{i » ql]id
nimirum teneri debeat tanquam omnino indubita-
tum de illis peenis ; quid vero dubium aut etiam ficki-
tium indicari debeat. In primis antem celeberrima
difficulcas eft  verum ibi fir verus & proprié dictus
ignis crucians damnatos:quomodo autemipfos etiam
{piritus cruciare puiﬁt,p(litca cxphcabirur. _

Elle autem verum ignem in inferno negarunt iam
olim omnes Epicutzi , & Atheiapud Lactantium,&
nunc recentiores Herericiapud Coccium iib.!.U-t'._j’-
ex Catholicis folus innentuseft Cacherinus qui aufus
eft dicere ignem inferni non efle nifi mécaphoricum
neque alind effe quam graviffimum dolorem ab
irato Deo.

Ratie

J'm‘.p'_im.
nus,

Carcer de-
monum, &
hominum,

Tgnem io
infernone
gar_mlt s
quiy




def
L&
ity

Depertedi

SRR e
Triplex  Ratio verd dubitandi cfle poreft primd, quia ficut
dubitatior i feripruris dicitur cffe ininferno ignem,fic dicun-

Conclufio
affirmans.

Seriptura.

Patres.

tur etiam efle vermes , vinditla impif ignis & vermis,
8 alibi fonis eovum non extinguitur 5 & vermis eorum
san soritar » dicuntur etiam effe niues Iob. 24. Ad
wimium calovem tranfeat ab aguis niniwm: led yermes
& niues non ibi {fnmunturnifi metaphorice , ergo
ignis ibi duntaxat cit metaphoricus. 1P

Secundo mulp etiam Patres ignem non ibi vuicrn-
tur pm:c{cnili {piritnalem ac mcmphoricum prafer-
tim Auguft.& Damalc. videturque ex Euangel.Luca
polle confirmari, nam ibi dicirur ardere diues cpulo,
co Pm[[-us modo,quq dicitur h:\.bﬂ;c hngu:::. > quam
P::ihilﬂr refrigerari : fed cum non {it n‘iil anima, %m\—
guamillam non inrclligim_r habere nifi mcmyhoqcc,
ergo ignis ibi etiam eft folum metaphoricus & im-
P[OPJ.'ILIS, £ SE: LT :

Tertio,nonapparer qualis effe pollit ille ignis, qui
non eger pabulo,non confumic damnatorum corpo-
12,lucem non habet,neque [peciei ciufdem eflc poreft
cum noftro igne.

Dico tertios eertifimum omnino efle;neque fine
{umma temeritate negari pofle quod fitininferno ve-
rus ignis corporeus , quo crucientur damnati omnes
tim Angeli tiun homines; ita conftanter Catholici
omnes doctores contra temerarium Cacherini placi-
tum quod hareticum effe merito iudicat Suares alij
cum Vafq. Arrub. Petanio foli certitudine theolo-
gica putant haberi, fed omninod indubitata , quod in
wmferno fit verus ignis.

Primo enim non petait Deas in omnibus fcripturis
ignem hunc clarits demonftrare Deuter. 32. fgnis
Jisccenfuss eff in furove meo s @& ardebit vfaue ad inferni
nowsffina; in hebraeo habetur vfgue ad voraginem infe-
vigrem. ludith. 16. Dakit ignem ¢ wermes in carnes £o-
rum,ut vrantur & videant vfgue in empiternum. Ploao.
Pones eos vt clthanum ignissin tempore wultss tui 5 Do~
minws i 1ra [uda conturbabit eos s & denorabit eos sgns,
Plalm.139. Cadent fuper eos carbones, inignem desicies
eossinaniferits mon fubfifent, In nouo autem teftamen-
tomirum eft quam crebro ignem illum nobis Chri-
ftus obijciat in fententia Iudicis Matth. 2. ITre in
dgnem ereynum qui pararus est Diabolo. In parabola Zi-
zaniorum Matth. 13. Exibune Angeli & feparabunt
analos de medio inflornm 5 mittent eos in caminum ignis
ibi erit fletus @& [Pridor dentinm. Marci 9.Bonwm eit tibi
debilem introire in vitam 5 guam duas manus ant duos
pedes babentem mittiin egnem inextinguibilem , vhi ver-
PRLS COr IR 107 OTILUT ST :;gm'.: non cxr:'ﬂ:ssﬁrm' Luc.1j.
Crucior in hac flamma. Apocal. 14. Si guss adorauerit
beftiom eruciabitur igne & filphure , ¢re. Quero ego
hic , verumilla fint clara, vel viram ﬁpi;mr meta-
phoram.

Secundo , Sanéti Patres ignem illum realem certd
profitentur Auguftinas lib, 21. ciuit. cap. 10. docer,
quod werzs fed miris mods féirirm iuc-‘orpﬁreo:pa'rzﬁ cor-

Poralis ignis affligst, Ambrof. in Plal. 118.perturbari fe
ait cogicantem ignem illum perpetuumsiflud fine fine in-
cendinm perfidorur-. Cyprianus{ermon. de afcenfione
Domini , sucorruptibiles flamme nudum corpus allam-
bent, ardebit purpuratus dines 5 in proprio adipe frixa li-
bidines bullient, & inter favtagines ¢ flammas miferabi-
lia corpora cremabuntur, Eucherius mirabiliter homil.
1.ad Monachos: (‘un (inquit) inexpiabilis caro cape-
7itsCr infelte peccatis medulle feuiffimis gehenne sgnibus
penetrari & more fernentinm metallorumyinextingnibils
ardore , tora hominis fubffantia, intws infundi , ¢& de pa-
Seentibus flammis corpora & anime ex parte confmi,
£X parte nutrirt s vt inter medios f'grxium ga’oba: damnata
ity det pabulum 5 ¢ aceipiac incrementum, Vide

Towm. I.

cztera, ccmc]ud‘irquc ¢ Fegui tugenda in pofterum, vis
denda BURC Credunt , e quibus hac prius experienda
[unrsqian credenda,

Neque x:('rb certum duntaxat eft , quod ibi fit ve-
rus ignis, fed eciani plané conftac, quod fulphureus
ille fit, comuertentur epim (vt ex Iaia referebam ) tar-
renteseins i prieem (5 humus eins in fa'phur, Plam, 1c,
Pluet fuper eos Jagucos, ignis ¢ Silphur pars calicis
eorum. Imo illud efle vaftum & immenfum ftaga
num ignis fulphurei, quod cauitatem illam ex parte
replear habetur ex citatis locis Apocalypfis , vnde
recte colligic Leffius libro 1. capite 24. qualis
futurus fic damnarorum in inferno fitus , & mo-
dum quo arfuri funt , IGEIgentur enim intra ftagnum
in aceruos collecti, neque famma folim exrerits
applicabitur, fed membra omnia & vifcera inflam-
mabit, ardcbuntquc omnes vt catbones accenfi, & vt
ligna in fornacem conie@a » & {piritus itz Domi-
ni fuccendens eam.

Dico guartd, prater ignem illum quo torquen-
tur damnati, certum eft fore in inferno tenebras hor-
ribiles, feetorem intolerabilemdfumum denfiflimum,
fletum & ftridorem dentium , aliaque tormentorum
genera, quz Dezmonibus erit liberum €XCOgILare, ac
exercere iuxta fingulorum demerita.

Primo enim , tencbrarum {criptura frequenter mea
minit Ecclefial, 21. Fia peccantiym complanaia lapi-
dibusy ¢ in fine illorum,infert, ¢ tencbra ¢ pene; Iob
eriam vocat terram tenebrofam ¢ opertam MOTELS Ca=
ligine. Dicunt eriam [';rpﬁ Patres quod peccaror g4
tenebris tranfit ad renchras, & ita interprerantur id

ione fupernaturali Angelorum, 265

Affertio
dereliquis
tormentise

Tenebray

quod dictumeft & Chrifto de tenebris exterioribus in -

quas mitci iubetur ille qui vefte nuptiali non eft in-
dutus tempose conuiuij nuptialis: & fané canfat
caliginem horrendam fumus denfiffimus ab igne pro-
diens fulphureo: & in centro terrz lux affulgere
defuper nulla poteft, neque permeare opaciffima re-
pagula totius elementi terrze, Neque tamen deerit
illis aliqua lux vimbrofa , & nigra,¢ mediis flammis
emicans per quam {pectare miferi poffint fpectra
horribilia monftra immania ; tdm dzmonum, cim
aliorum hominum , quorum corpora feediflima vifu
horrenda erunt,

Secundo , fumus ex tantoigne , & ex tot cadaue-
ribus exuftis omnind fequitur , & illius meminit {z-
piflime [criptura tanquam tormenti moleftifimi pre-
{extim in Apocalypli vbi dicitur fumum fornacss ma-
gne aftendere in faenla faculovum 5 @ ¢ puteo abyfi
erumpere fumantes globos, Continetur autem neque
furfum cuaporari poreft halicus peftifer, fed totus
intra carcerem retentus incredibiliter torquet mi-
feros.

Tertio, feetor inde fequitur qualem nulla vaquam
camarina protulit ex confluentibus , vr dixi fupm,
omnibus mundi fordibus in illud fterquilinium , ex
fulphureis & venenaris ftagnivaporibus , fed Pm’.[‘c‘r-
tim ex illa tor cadauerum exuftorum colluuie , ynde
nidor exhalans mephitim feendiffimam {enfum odo-
tatus torquebit miferabilirer ; fi enim vel voum cadas
uer {ufficit ad inficiendum locum capaciflimum,quid
non efficient tot purulenta corpora , vlcerofa, pu-
trida , lurida , & tot feculis motientia fine fine
mortis?

Quartd , fletus & ftridor dentium quoram memi-
nit fzpé Chriftus , refpondere omnind videntur pee-
nz damni, & penz fenfus, in quas tota damnato-
rum miferia foler dinidi peena damni eft privatio bea-
titudinis,& bonorum omnium naturz,gratie.glorie,
fi folam excipias exiftentiam , que bonum etiameile
definet proprex cumylum malorum quem cogetur B

tl:

Fumus,

Foetors

Pena
damni &
{fenfus.




1]

266 DifpII.De Angelis. Quaft.IIL Se&. 1.

Ad fecundam Refp. illos Patres qui vifi funt dicere Ny i

Reliqua
{upplicia.

Non eft
ngs me-=
taphori-
<us,

1i: pena fenfus eft dolor pofititus, illatus ab exter-
ternis obie@is, Hzc enim duo fummam efficient
damnati miferiam , qudd omni bono careat , quod
omne fentiac malum,primum efficieq criftitiam maxi-
main & fletum, ¢x fecundo dolor erumper & ftridor
dentium propter intolerabiles cruciatus. Hzc au-
tem diviio adequata fine dubio cft , quia inter
malum privaciuum quod eft peena damni, & ma-
lum politiuum quod eft paena fenfus, nihil poteft
efle mediunm

Vierum autem triftitia & afflictio illa quam habent
damnati dé ptma.tionc omnium beonorum pr:el%:rt:]u
yerdbeatitudinis ; pertineat ad paenam damni, an ve-
£d ad peenaim fenfus, leuis queaftio eft,nam huiufmodi
meror propii¢ loquendo ¢ft pana fenfus , cum fic
malum pohtiuum & privatio etlam beatitudinis etiam
fi nullus fequeretir ex ea dolor femper eflet veram
malum , ficut amentia eft vera peena , quunmis 1gno-
retur ab co qui eam tolerar:& in pueris vera erit dam-
natio , quaruis triftitiam eotum Deus fit impeditu-
rus. Potelt taméx illa trifticia dici efle accelloria poe-
n& damni;quia connaturalicer ex ea fequitusr: Neque
verd illa peena damni poteft dici equalis elle in 6m-
nibus; quia eft privatio inzqualis beatitudinis, & tri-
ftitia etiam inzqualis ex ea fequitur proprer dider-
fam apprehenfionem,

Quintd denique varia & inaudita tormentorum
genera Damones excogitabunt pro libito ve excru-
cient miferos fpecialiter id commeritos ob diuerfa
peccata ; fic enim videtui indicaii Prouetb. 19. Pa-
rard funt derifivibus indicia , & malles percitientes fFul-

“torum corporibus, Vide omnine Cyprianum lib. de
Laude Martyij : Profperum lib. de Vita comtemplat.
cap.1o. & ratio videtur efle.; quia certum eft inzqua~
liz ominino efe tormenta damnacorum ; imd & varia
pro diuerfis peccaris deftinata elfe fupplicia , ficuc
varia in celo pro variis virtutibus {unt affignata pre-
mia , fi autem nulla effent alia tonmenta preter ignem
tenebras horrendi carceris & catera qua hactenus
numerabam , vna eflet damnatoram omnium peena
fenfis , tametfi enim reété ab Eucherio ignis inferni
(apfens dicirur ; ex co quod inequaliter cruciat dam-
natos, & pecenam adzquat demeritis peccatorum,
tamen perpecaum erit hoc miraculum , & longé vi-
detut conuenientilis quod ex aliis tormentis ponatur
ingqualicas peenarum illa quam dixi,ergo preecer igné
alia funt etiam in inferno genera peenarum. Vnde

Ad primam Refpondeo nonimprobabiliter poni
i nonnullis verum frigus , & veros vermes in infer-
fo propter allaras {cripruras ¢ {ed virumque ramen
ab aliis probabilius negari. ( Vermis ) enim nomine
fignificari folec communiffim¢ in receptiffimo lo-
quendi more confcientiz remorfus , & perperua eius
accufatio & ita vulgd explicant Patres ; quia cum
vermium motfus in tormento ignis effe iudicetur le-
uis peena , ioy videtur admittendum effe rantum mi-
raculum , vt viua perftent inter flammas hzc anima-
lia. Frigus etiam illud magis elfe folatium quim pee-
na : & locus Iob longe aliam haber explicationem,eft
enim dunraxat imprecatio temporalis peena in adul-
teros , quibus omne genus imprecatur peenarum @ &
fané fi effentin infero nives non video quarc dines
epulo aqua gurtam tantd poftulet contentione ad re=
frigerandum linguam. Traque nulld ratione paritas
eftinter illa omnia & ignem cutus tam crebra,& tam
conftans in fcripuris mentio eft, vt ille intelligi alio
modo nequeant, de frigore nunquam nifi {emel etiam
vbi non agirur de inferno : vermis autem etiam in
communi loquendi modo fignificat dolorem inter-
Rum de peccatis.

ignem inte
ficare ignis illius , & noftri differentiam : quia {cilicer
non cger mat :ria quam confumar , non deftruit cor-
pora qua Cremat , ext

eft , {ed rantum czli NUS : CUIn autem Crucier cog-
pota , certuin eft etiam illum fpjrim:llem non efle fed
corporeum. Ad id quod additur de lingu:i. diuitis
epulonis , Rcl‘pcndco pm‘oa'.)jrur illam effe tantim
parabolam vbi homo integer in co ftatu defcribitug
in quo poft refurrectionem futurus et vnde tam
ignis quam lingua metaphoricé non fumunrur fed
propric.

Ad tertiam Relp. ignem inferni eiufdem fine dubio
efle cum noftro (pecici , quamuis differar ab eo ac-
cidentaliter , proprer maiorem denfitatem matetiz,
& actinitatem longe acerbiorem. Fateor effe aliquo
modo fupernaturale quod nonindigeac pabulo , ne-
que corpora confumat vt recté docent Auguftinus
lib. 22.Ciuitar. cap. 2. 3. & 4. Tertullianus cap.48.
Apolog. Eft enim difficile , quomodo ignis qui om-
nia mixta foluit, & extenuat omnem humiditatem,
non refoluattamen corpora damnatorum. Sed cer-
tum tamen eft diuina id virruce fieri que prohibetne
calor extenuet & diffiper , fed duntaxac crucier. Ex-
plicar Auguftinus exemplo Salamandre , mongis
Athne, carnis Pavonis & aliorum que inter ignes
dicuntur illzfa manere.

5. IV.

De tempore qno capit pens demonum in
iﬁﬁ?’na.

Abemus locum & genera paenarum quibus eru-

ciancur [piritus nequam; nunc de rempore quo
Ceepere puniii, triplex poteft efle fententia , prima
quod eo ipfo inftanti puniti fint quo primim pec-
carunt, Secunda , quod illorum damnatio in extre-
mam diem judicij fic dilata. Tertia, quod noneo
quidem inftanti quo peccarunt damnatio eorum cee-
petit , fed breui aliquo temporis fpatio poft pec-
catum commiflim.

Ratio autem dubitandi eft primd,quia impoffibile
omnind videtur , vt quo inftanti peccarunt mali An-
geli, €o etiam puniti fuerint, quia tunc cum aliquis
reuera damnatus eft ; privatur omni gratia {ufhicsen-
te, fed quo inftanti Angelus peccauit habui fuffi-
ciens auxilium ad non Peccs.udum » €LZ0 non potait
Angelus damnari eo inftanti quo peccauit. Deinde
An‘c—;ciua in ftatn damnationis iam conftitutus , eft
impotens ad non peccandum, €o autem inftanti quo
peccabar , erat porens ad non peccandum, ergo @
inftanti non potuit Angelus damnari. Denique ar-
gumentari licér 4 fimili de beatitudine , quia non po-
teft eo inftanti fieri beatus quo poteﬁ peccare, ef-
ge neque poteft eoinftant dammari quo poteftnon
peccare.

Secundo , videtur etiam quod Dzmones igne in-
ferni non crucientur nunc , fed quod ea peena dilata
illis fic poft diem indicij, tumin extrema {ententia
fuprfmus iudex dicturus fit ; Ite i igtiem erernim gui
parats eff Diabolo s & Angelis eis » vbi fignificari
omnino videtur quod 1lla peena in tempus illudre-
feruara fit , ficuti etiam videntur dicere fanéti Pe-
tras & ludas locis {pé citatis , vbi dicitur: Qued in
indicinm magni diei referuantur cruciandi Angeli rebels
fes. Imd certumeftid ab innumeris afferi Patribus,
atque aded erroneum effe nullo modo poteft.

Dico quintd , certum eft non fuiffe Dzmones

damnates eo inftanci quo primidim peccarunt,quarguis
co

1i effe [piritualem , voluiffe tantim figni- ikl

Nnnd_;.
f':u ip;m:
4 noftg,

Prima &
bisatior

Sequnds
Jubitatie

Allerg
BiFa:iiIi.




i
tual,
Prima pars
londif.
[pecis
olteo,
|
|
|
Secunda
pats.
Fripla
tentia
na die |
1£i0n
Solario
dubiatio-
num.
|
punds |
gaties l
|
Tog
JiEA

De perfe&ione fupernaturali Angeloram. 267

o eriam damnari potuerint neque peena corum in
diem Iudicij dilara eft ; fed eadem fuiz ab initio qua
futpra clt in @rernum.

Primam parcem feré folusinter Tgeologos negar
Ferrarienfis alij omnes aflerunt perft j h:‘ Angelos
aliquo tempore in malitia , priufquam iuftus in cos
deieuiret Iudex ; fic enim {uader pralium illud com-
mitlum in ceelo interbonos & malos Angelos. Dein-
de nullum haétenus ex Scripeuris, aut ex Patribus
fundamentum dicendi peenam hane raum {ubitd rcbc]l-
libus illaram fuiffe , prefertim com confter peceal-
fe in calo Al;gcloa vbi torqueri peena ignis non
potuerunt, : el :

Quod autem potuerint co iplo inftanti quo pec-
carunt etiam damnari , negant nonnulli Tha’ologi
cum Suare 1ib.8.cap.2.Mihi vero cum communi fen-
tentia videtur debereafferi, quia ficut co inftanti pri-
vati funcmali A geli Dei gmtia,[ic potuir eis irrogari
pena; nonenimvideo cureodemillo inftanti tem-
poris,fed in pofteriori tameninftanti narure non po-
tucrint torqueri peena ignis.

Secundamn partem quz afferit Angelorum damna-
tionem efle nuncintegre peracti, non autem in diem
indicij dilatam negat Caietanusin cap. 2. 2. Petri, &
videtur ctiam cum 1llo {encire Petauius 1. 3. cap.4.2
nugg 11.5ed illa ramen communiffima eft, neque
{atis tuto negari potell; vt reéte docet Bellarm.l.1.de
San&orum beaticudine.c.s.

Ratio cﬂ:,quij Concilium Florentinum in decreto
Fidei definic animas defunétorum ftatim poft mor-
{i contigerir eas habere peccatum mortale,
in infernum detrudi , non habuit autem
m rationem dicendi hoc de hominibus ma=
gis quém de Angelis: quomodo enim deillis magis
hoc verum eft,quam de aliis, cum aque Angeli nunc
{int extra viam,ac anima 4 corpore feiunétz,vel cum
aliter Deus {e cum hominibus gereret quam cum An-
gelis. Imo i Angeli boni ftatim poft perfeucrantiam
admiffi funt in ceelum ad beacitudinem confumma-
tam, certmn etiam éffe deber, quod mali Angeli fta-
tim poft peccatum recrufi funt in infernum , quod
ctiam citato loco fignificar S. Petrus inferni rudenti-
bus detratles,in aternum tradidit eruciandos , vbi fer-
mo non eftde futuro , fed de praterito.

Ad primam Refp. quod damnatio fignificet, & tor=
mentum ignis, & catentiam omnis auxilij gratiz, cer-
té non potuit Angelus damnari eodem inftanti quo
liberé peccauic , fiaiitem fumarur pro tormento ignis
duraturo in Zternum > & carentia certa omnis auxi-
lij non pro eoinftanti , fed pro fequentibus certé
non videtur dubium , quin poffic Angelus eodem
inftanti quo peccat punisi,

Ad fecundam Relp. Patres illos omnes qui vifi
fune dicere quod Angelorum damnatio eft dilata viq;
ad indicium, explicari debere de confirmatione {en-.
tentiz,que tunc fier pro Angelis & hominibus; tunc
enim owmnes in inferno claudentur , neque liberam
demeonibus ericire {uper terram aut in aére manere,
vbimulei nunc habitant: Chriftus cum dixit ignem
illam paratum efle diabolo & Angelis eins,non negat
proprereaillos ceepille prius ille igne cruciari: ficuti
etiam S.Petrus & Iudas ita dicunt dzmones referua-
tiad diem iudicij, vt criam dicant illos fam rudenti-
bus inferni detractos torqueri,

S oF,

Viram peia Damonum in inferne futurs
[it alterna.

Oceft vltimum pundtum ex quinque illis quae
propefucram & omnium maximé admitabile

Tom, I.

tem

quod creaturas adeo nobiles , vnam ob culpam in
@ternum Dc'ns‘proicceric,rcquc apponet vt illis com-
C or it adhuc , quod omni generi probationum
{uaderi omnind debet,& perfuaderieftque probatnm
curatiffine prima fecundw in tradtacu de peccatis,
nunc autem iis omiflis que ibi digi.

Ratio dubirandi fit primo , quia quoties {‘criprm'a
comiminatur £ternas pu‘lms,{'xplic ari Facile Pot(‘ﬂ’. de
longiffimi rc‘glpuria mota,quo pacto certum eft.fzpe
in {cripraris {umi @ternitatem : ve cum dicicur PL.83.
Onod fernen Danidis in grevnum manebit, e7 luna dicitur
peé:;}é?a in eteranm 5 hoc eftin longum rempus , €rgo
etiam zrema penx nomind porteft incelligi pana
dinturna.

Secundo , grauiflimi mulei Patres in hac viden-
tur omnind efle fententia : notum eft enim de Ori-
gene id cfle non polfe dubium , fed preter illum
ctiam vix aliter explicari poflunt Gre gorius Nyf~
fenus & Nazianzenus , imd & Hieronymus cum
Ambrofio faus perfpicue locis olim adduis fiam
mentem explicant , & videntur negare pcenarum
&ternitate

Terrio, ratio qua id probet, vix afferri vlla poreft
imd fi peccatum infinitum non eft neque meretur
peenam infinit¢ intenfam; vix oftendi poteft quomo-
do mereatur paenam infinitam in duratione.

Dico fexto , peena demonum ita erit zterna vt
nullo vnquam temporum lapfu , nulla fzeulorum
quantacunque acceflione finem habitura ir. Ita om-
nino loquuntur quotquot Chriftian funt.

Primo enim teftatur id Deus fepiflimé in fcriptm
tis yerivfque ceftamenti,ve fzpé in fuperioribus dixi,
v.gr. Uaize 66. Fermis eorum nonmorietnr, ¢ igmis non
extinguetur,quibus verbis prophetiam fuam concludit
Prophetay wr legenribus infigar aculenm obijciens pena-
rum perennitatem. Daniclis 12. Mulsi gui dormiunt in
terre P#![ﬁer:, m{grlﬂbunt > alif in vitam aternamsalij in
opprobrium , vt videant femper : in hebrzo haberur iz
conteraptum fempiternum. PlLo1. Nimis profurnde faile
Sunt cogitationestugyvir iﬂﬁpiem nor cognofcer, ¢ fultss
non incelliges hacscum exorts fuerint peceatores ficut foens
e vt intereant in [aculit fzouli, tu antem altiffimns in
alernum domine, ludith. 16, Dabit ignem @ vermes
1 CATBES CoV uliny U Vrantuy ¢ feniéant vfGue in fempi-
rernsm. EX nouo etiam ceftamento non obfcuriora
neque pauciora fuppetunt tetimonia, Matth. 2 5. Ire
i igacm ateraim s iount bi guidem in fupplicium arer-
nuntyinfli autem invitam are nam ; legit Auguftinus in
combuitionem atevnam: Thellalonicent, 1. Qui panas
dabunt in intevitn aternss a facie Domini., Apocal. 14.
St guis adoranerit befliam cruciabitur igne & filphu-
e, € fumus tormentorum eiis afcendet in faon!a fzon-
Lorumi.

Secundd , teftatur Deus id etiam per Ecclefiam
que in omnibus conciliis id definit , in omnibus
Symbolis id propoanic , in omnibus conuentibus id
edicit. Sed per interpretes etiam {uos id eft fanctos
Patresid crebro repetit , 8 per cos peenarum zterni-
tatem (emper inculcar fidelibus vt zternicatis memo-=
ria infixa hareat illorum cordibus, fic enim tradic
Augufrinos lib. 2 1. cinicat. per multa capita, libro de
cura pro mottuis, & in Enchiridio cap.1ro. alibigue
{zpius Gregorius lib. 13. Moral. cap. 16. lib. 4. Dia=
logor. cap.44.Chryfoftomus homil. 9.in priorem ad
Corinthios,homil. 13- ad Philipp. homil. 12. in acta.
Eleganter omnind Terrullianus in Apolog. €ap.45s
Enimuero 5 inquit, #os gui fith Des omninm /pec‘_x{dfﬂ?‘ﬂ
a’ﬂuu@gimm > quigiEe ab eo aternam prnam pm-‘fb‘ft’m{f‘
merito [oli innocetie occurrimus,or profeientic plenit ‘“? et
ne s ¢ pro latebrarum difficuitate 5 & pro "‘{E”if"‘ﬂ-'lm"
CIUGIALiSyTID Aitt Hrini Vevi [EMmpHerns enm Limeites, &6,

I 2 Minucius

rima dia

bifatios

Sectinda
dubitatio.

Tertia
dubitatio.

Scripturas

Patress




Ratio.

Solutio
dubitatio=
num,

268 Difp.Il. De Angelis. Quaft.1Il Se&. 11,

Minucius felix in Q&auio : Nec tormentis ant modus
vllss aut terminus, ilic [apiens ignis membra vrit ¢ re-
[freir carpit ¢ nutrit. Cyprianus lib.ad Demetrianum,
guando hinc exceffum fucrit nulles iam penitentie locsss
eftshoc witavel amirtitnryvel tenetnr : Fulgentius lib.de
Fide ad Petrum, firmiffime tene & unllatenns dnbires
ex are Dei inffi aternigue Iudicy fempiterna ¢ incommi-
rabili prolata fenrentia 5 iniguos femper arfiros cum Dia-
bols. Demiim vt alios omittam Eucherius homil. 1.
ad I\[OI}&L‘EIDS:Q".@ non 'r'ff'if)i: canfi remedinmscarebit
fine fisppliciumsoccidente itague pana, & vinificante fen-
¢ fecules materia reparabilis & wunguam ad
wetam malorum termino f{g[.‘mf peruentels&ec.
Tertio,cur huiufimodi pana iufté debira fic pecca-
to licét finito , fuse alibi tradica eft ; reieis enim
plurihus aliis que_ {ine dubio vel nihil probant , vel
probant fimiliter debitam eile peccato veniali pee-
nam aternam , hzc vna placuic quam breuiter
fic concludo peccarum mortale tandin puriri de-
ber, quandiu integer manet reatus peene qui per il-
lud contractus eft ; quandiu enim manect o'hiig.Ltio
ad peenam {ubiri etiam debet peena: Sed teatus pee-
n quam commerit peccatum mortale integer per-
{eucrat per totam @ternitatem , quia perillud pecca-
tumin ¢o {tacu homo vel Angelus conftituitur, in
quo nihil omnine fatisfacit offenfo Deo ; cum enim
principium vitz in eo nonfit per quod opera red-
duntur {atisfactoria , 8 meritoria , certé nihil vao-
quam detrahic de obligatione {oluendi , quz proin-
de {emper perfeuerac integra , ergo per rotam xcei-
nitatem meretur peenam. Sed hac alibi fufids vbi
omniza etiam {unt foluta que aduerfis rationem il-
lam opponi poffunt.

Ad primam , Refp. concedendo quod in Scriptu-
sis aliquando v aliquid fignificerur longe duratu-
fum tempore , dicitur duraturum in zternum vt ex
multis locis conuinci poteft. Sed nego tamen quod
ex Scriprura in quibns fignificatur zreraitas paena-
rum , intelligi eo modo pofline , primo quia lirpé di-
citur quod ille finem nunquam fint habiture : Per-
IS EOTHIN 10T TROVIEL Y 5 (T {gm»'; non cxr;'nguemr. De-
inde ita intellexere omnia Concilia ; omnes Patres,
tota explicar Ecclefia, mternz igitur erunt in inferis
id eft nunquam finiend= miferorum penz ; imple-
bunt fecula & manebunt integrz omnibafque ma-
iores feculis , cogita tor f{mculorumn milliones
quot funt in omnibus arboribus folia, in omnibus
animalibus pili, in omnibus oceanis & maribus , &
fluminibus guttz , in omnibus littoribus arenz , imd
quot neceflaria effent pulueris grana ad replendam
capacititem totam a centro terrz ad fuperficiem
eonuexam ceeli empyrei , que multitudo excedit to-
tum illud quod humana cogitatio poteft affequi, &
t2men pott illam adhucintegra @ternicas illa fuppli-
ciornm erit,& reftabunt poitillam infinita fecula.

Ad fecundam , Refp. concedendo negaram fuiffe
ab Origene peenarum @ternitatem , haufti ex Plaro=
nis fontibus infania. Fuit enim ille fine dubio au-
thor dogmatis huius quo dicebatur Diabolam pur-
gatum vitils atque peccatis , priftinam aliquando
gloriam recepturu m vt loquitur Theophilus Alexan-
drinus epift. 2. Pafchali; immerito aurem purgare ab
co crrore QOrigenem nifi funt nonnulli recentiores,
cum tamen credibile non fir illum potuifle i tor Pa-
tibus falso accufari , & A quinta Synodo ; nullus
enim eft fere Patrum qui non hancmaculam Orige-
ni ateribaat, prafertim I—]im‘onymus » Epiphanius,
Auguftinus , Sophronius , ve nullas plané defenfioni
eins locus efle puiﬁ‘ videatur, Gregotins Nyfenus
explicari difficile poteft. Nazianzenus Hieronymus
8¢ Ambrofius de {olo loquuntur igne purgamrij.'

Ad tertiam Refpondeo allatam rationem “effica-

cem elle, & fi lateret nos ratio tante Dei (euerita-
tis fufficiens tamen ratio efle poiler Iuftici

zquiflime decernentis.

Lk

De Pana fenfis prepria Damonuim ab igne
inferornm,

Abes ex hactenus dictis Catholicam veritatem
HLEL‘ peena malorum Angelorum ; dixi cuim illos
VEro igne pro certo cruciari, locum vbi cruciantur,
torinentorum genera quibus cruciantur , tempus 4
quo caepit corum ihp‘l:iicium » & tempus quo illud
eft duraturum : in quibus cerea & comperta {unt om-
nia , parum autem aut portitis nihil efle poteft contro-
uerfiz Thcologic;r. Nunc autem nmdu.xquo 1gnis
ille corporeus cruciare poteft & infligere dolorem
{piritibus qui vere fit , & vocari poflic combuftio,dif-
ficultas eft ; vr fatentur omnes cum Auguftino adhuc
infoluta, nec vilo humano ingenio folubilis : in qua
tamen vt probabilia faltem dicamus, i dicere non
poflumus omnino cerra. Primbd mihi a periendus vi-
detur ftacas difficultatis & ratio dubirandi. Secundd,
{olationes minus probabiles afferendz ac reficienda.
Tertio , exponenda probabilior refolutio ¢
uerfiz. Quartd foluenda tora ratio dubitandig,

ST
Status difficaltatis & rvatio dubitand;,

SEcTIO

Vndamentum ergo difficultatis totius hoc loco

Funds-

eft , quia cx haétenus dictis omnino conflat, mentsm
quod ignis non modo cruciat , fed etiam vrit Dz~ fifcule:

mones non metaphoricé fed veriffimé ac propriifli-
mé , tam enim eft certum quod non eft metaphosica
duntaxar combuftio Dzmonum , Lluizm et certum
illos cruciari & vero igne qui non {it tantim meta-
phoricus 5 Dicitur enim ite in LIEM ELEYIUTM 5 Gl PA-
ratus est Diabolo i Angelis eins, vbi Augnftinus legic,
sncombuftionem aternam., {ed ignis ille pro certo ve-
tus’eft non metaphoricus , ergo etiam combuftio
Angelorum non eft metaphorica fed vera, realis;pro-
pria combuftio.

Vnde graniffima oritur ratio dubitandi primd, 4. -
R . Prima dw
quia 1gnis non porefk cruciare Damones per veram pipo,

combuftionem ; fi caufare in illis non poffit dolo-
rem fimilem illi quem anima fentit vhita corpori
quod combutitur ,.fi enim aliud eft genus doloris,
iamnon eft combuftio. Neque tormentumignis. Sed
implicar vt ignis canfet in i})irim incorporco dolo-
rem fimilem illi quem {entit anima ynita corpori,
ergo implic:!t vt ignis cruciet Dxmones per: veram
combuftionem. Minot probatur , vt ignis caufet do-
lorem in Angelo proportionatum dolori quem ani-
ma fentit vnita corpori quando illud comburitur,ne-
cefle cft v inwellectus Angeli apprehendat ignem vt
obiectum difconueniens co modo quo anima illum
apprehendit difconuenientem dum’ vritur corpus,
nam ad dolorem qui fine dubjo eft adtus vitalis , re-
quiritur apprehenfio obieéti dilconuenientis , & ’ld
doloré combuftionis , requiritur apprehenfio obiecti
eo modo dilcéuenientis,nam dolor viralis e fit a&u_s
appetitus {equitur ex apprehenfione obiedti , & ta
dolor fequitur ex apprehenfione obiedti tali modo
difconuenientis : fed ntelle¢tus Angeli non poreft
apprehendere ignem ve obieGtum ¢o modo difcon-
ueniens quo illum apprehendit anima,id cft per mo-
dum combuftiui , ergo implicat vt ignis caufecin
Angelo dolorem illi fimilem , quem anima {entic
exufto corpote ; veram {cilicet combuftionem. Mi-
nor non videtur egere probatione : Nam animaided
ignem 2pprehendic vt obiedtum difconnenients quan-

do

-




Secunda
dubitatio.

Euafio de
potentia
obedien-
tiali.

De perfefione fupernaturali Angelorum. 269

do corpus exuritur,quia {oluit temperamentum cor-
P.’JIES i vel continuitatem Parru‘nu quorum neutrum
eft in Angelo. :

Ex quibus formari polfe videtur enidens demon-
ftratio : 1gnis non cruciat comburendo > 116C eft dil~
conueniens per modum combuftini , nifi quia foluit
temperamentum , fed in {piritu nen poteft folucre
temperamentum , Crgo iguis non poteft cruciare {pi-
ritum illum comburendo.

Secundo in omni dolere qui vocatur combuftio
prater ¢ ulam effeéinam doloris,tria neceffario re-
quiruntur. Primo, dolot caufalis, fen id quod caufat
obieciué dolorem formalem , nam illud remocé eft
obicétum aliquod malum, v.gr. folurio temperamen-
ti : proxime autem eft {eniatio illa dilconueniens,
qué fenlus per-ipit illam {olutionem temperamenti
aut diuifionem , que fenfatio femper eft proximum
obie¢tum doloris,s & in communi loguendi modo
vocatur dolor; dicimus enim nos fentire dolorem
in manu, in pede; ¢, dolor enim & deledtatio fem-
per funt percepriones alicuius obiecti , vt poftea di-
cam. Secundo, aPPEUilui:i_l() talis obieéti rium remoti,
tiim proximi. Tertiv,dolor formalis qui eft actus ap-
petitus tlun fenfitiui , tim racionalis , fequensappre-
henfionem ralis obiecti 11:&*:‘:-1‘&1’:11 proximi, dolox
enim patlioeft: Videa nentot , vbinon eft dolor
caufalis, feu proximuim obicctum doloris , ibi neceft
:‘-H:r(-hcnﬁo, nec dolor formalis; in Angelo non po-
teft cfle dolor caufalis feu obiedtum doloris,quia non
ailla fenfatio , difconueniens tactui , ergo
nec eft delor ex combuftione , quomodo enim eyit
dolor {ine apprehenfione obiecti mali, feu malé affi-
cieiitis > quonmodo autem erit talis apptchcnﬁo huius
obieéti , [1non (it obie@tum eodem modo male affi-
ciens, & ingenerans talem dolorem qualis ex combu-
frone fentiri folet.

Sicigitur concludo totam difficultatem »ignis non
eft obieétum doloris qui eft combuftio nifi mediafen-
fatione , imo folailla {enfatio eft id quod vocatur
combuftio & tormentum ignis;fedin Angelo noneft
talis fenfatio , ergo nec cffe poteft combuftio & ror-
mentuim ignis,

Neque f{atisfacit aliquorum refponfio , quifolui
putant difficultatem dicendo id fieri per porentiam
obedientialem, nam inquiunt , ficut peream efficitur
vt aqua ltroc!uc;lt gmriam ,fic efficitur ve zgnis pro-
ducacdolorem combuftionis , & vt {piritus ita com-
burarur, per potentiam enim obedientialem ignis
cleuari poteflt ad producéndum id quod naturaliter
non poteft producere, & hoc modo fier obie¢tum
dilconueniens.

Sed contra vt ignis per potentiam obedientialem
comburar {piritum, debet intellectus Angcli appre-
hendere ignem elenacum obedientialiter , vt obie-
¢tum difconueniens permodum combuftiui, {ed non
poteftillun eo modo apprehendere nifi foluat tem-
peramentuim, & caufer talem {enfationem, redeunt-
que argumenta omnia priils facta,nam per potentiam
obedientialem non potelt ¢fleab igne dolot forma-
lis nifi fit dolor caufalis qui eft illius obiectam , fed
implicat vt in Angclo {it dolor caufalis qui eft, vt di-
x1, {olutio temperamenti, & eius perceptio, ergo per
potentiam obedientialem non poteft effe in Angelo
dolor formalis combuftionis. Non enim hic queri-
tar tantim quomodo ignis efficere poflit in Angelo
dolorem , {ed quomodo effe poffit obiectum doloris,
per potentiam obedientialem eficere non poteft
dolorém combuftionis, {i per potentiam obedientia-
l.cm efle non poﬂi: » neque caufare obieétum dolotis,
led non poteft effe neque caufare obieGtumeombu-
ﬂlionis,quod eft folutio temperamenti , & eius fenfa-
tio ; ergo per porentiam obedicntialem ignis caufare

cftextern

non poteft combuftionem ; non enim per potentiam
illam caufare poffer hunc dolorem,nifi efficiendo ali-
quid difconueniens, quaritur autem quid difconue-
niens producat in Angelo. Hac eft di&m{i:ns , ob
quam fateri cogunut omnes , Angelos veris quidem
{ed miris & ineffabilibus modis cruciariab igne cot-
poreosquia eft difficillimum inucnire quomodo ignis
poflit eleuari,ve {icobicétum o modo dilconuenicns
Angelosquo eft difconueniens anime vnite COXporl,
8 ingenerans dolorem qui dicitur tormentumignis :
non enim hic inuenfo dolorem caufalem remotum
qui eft folutio temiperamenti , neque proximum qui
cft fenfatio & perceptio talis {olutionis temperas
menti, Excogirarunt Dodtores Theologi plurima
{ubtiliffimé ad ecjus folutionem ; qua generatim <~
uocantur ad tria capita. Primum eft eonun quidi-
cunt ignem torquete demonem nihil in co efhcien=
do. Secundum eorum qui volunt ignem cruciase dz-
mones efficiendo in eis phyficam aliquam qualica-
tem. Tertium aliorum qui volunt ignem efticere in
Angelo qualicatem aliquam intentionalem, & ira cru-
ciare. Queetria figillarim videntur elle difcutienda.

Ly

Vtrum ignis combuyat Damones nikil inipfi
efficiendo. -

l)i_{im:l crgo fententia cffe potelt multorum Theo-

logomm : quoll ignis cruciat damones perme-
dum puri obiccti, nihil in ipfis efficiendo vel reale,
vel intentionale, quod video tripliciter exponi. Pri-
md enim Albertus,Guillel. Parifienfis,& pauci recen-
tiores putant demones [ola torqueri apprehenfione,
non vera led falsi ; putant enim {e torqueri, cum ta-
men non torqueantur, €o modo quo cunringi:fom-
niantes, & phrcncricos valde cruciari apprchcndcn—
tes {e abigne vel alio aliquo modo torqueri cum ni
hil camen reueraillos cruciet , cur enim non potue-
runt fimiliter demones torqueri.

Secundo , S. Thomas & Thomiftz omnes putant
torqueri demonem abigne,non pet impreflionemab
eo acceptams,fed per alligationem ad ignem tanquam
ad carcerem perpecuun exiftimant enim demones
femperignialligatosefle, ira ve ab co expedire {e non
poflint, & hanc efle difconuenientiam ignis cum
dazmone,

Tertid , multi recentiores putant torqueri demo-
nem ab igne,tanquatn ab obiecto difconueniente, ex
€o quod ignis ficillis perpetuum fignum irati Dei,
perpe tud illis rcpmibnmns divinaim iram, impcdiens
videlicet ne demon anertere alid pofli fuam co-
gitationem neque totius infelicitatis fuz oblinifci.

Dico fecundo,Demones n6 torqaentur ab igne per
folam apprehenfionem erroneam : neque perignem
rantum vt carcerem : vel ranquam ﬁgl:um irati Dei.

Primam partem de :thrchc'niionc falsa communi-
ter Theologi admittunt , probaturque quia conftat
ex fcripturis & Patribus allads ; quod demones vere
torqueantur ab igne, fed fi apprehenderent tantum {e
tUl'ClLlEl'l non \-’Cl'(\,' tDl‘ql‘inﬁ'l][ﬂr 3 Cl’go non torunﬂ—
tur perfalfam apprehenfionem. Deinde fi demones
eo modo torquentar, certé fimiles omnind {unt fom-
niantibus aut phreneticis , quis autem credat dzmo-
nem non certd fcire quod ignis nature hnlnat_erla%x
non eft difconuenienssaut adco efle infannm v exifti-
met {e comburi , cum reuera non Comburatm‘?.

Secunda pars ,de carcere igneo pro]:!if-tllfsfllllla cer-
to conftar ex {cripruris v poftea conuincam d:an-
nes ab igne cruciari & cremaristed fitantim detinen-
tur ab igne , nequeab eo aliam habent peznam , non
dicentur cruciari,& combuti; nam detentio folanon
eft combuftio ; ergo non fufficit peena huiufmodial-

Ll 3 ligationis

Triplex
{ententia,

Prima ex-
plicatio.

Secunda

Tertia,

Non efk
apprchens
fio falla:

Carcer
igneus.

|

)
)

e s R i ey




N
3
i

B
i

b

> Signulm
irari Del

Prima ex-~
explicatio.

Secunda.

270 Dilp.Il. De Angelis. Quat. IILSe&t 11.

ligationis ad ignem , & hoc ex anima Epulonis con-
ftac , qua nondicerce fe cruciari in hac famma s &
velle refrigerart,{i detenta tantim erat in 1g11e, & non
ab co ctiam cruciata. Deinde certum eft demones
riabi

non minys crucia
;
tinerentur tantim ab

gne quam homines , fed {i de-
gne,dolor h:.nm’mlmfncmnfu--
rabiliter effet maior,qudm dolor demonun, ficut mi-
nus ille torquecur quielt in carcere, quam qui eft in
flammis, exgo 1gnis non cruciat tantim demones per
modum carceris. Dc-.mqm_‘ vix eft CJ:cdi’uilc\qlzoci dx-
mones vagantes in terris femper ignem circumferant,
q“oi“(}ﬂu <nim lill’ non [L‘ﬂ[lll‘flil' .‘l[!l €nc ;':.;J.ll]lc]‘.is;
e quorum corpora plures funt aliquando legio-
nes maloram Angelorum , aur quomodo ignis 1ille
COI‘L‘U[CUS PCHC:L‘U‘L‘PUF(‘!{ \:()lpll‘j ('El('i'glllﬂ('fl]‘ 3 .ill'lb
fi circumferrent ighemn , & tamen vagarentiir per tex-
ram aut in aére , non effer magnus cruciatus ‘de-
monuimn,

Tertia pars,de ﬁguo Deum iratum rcpw:iumntc,
probatur iifdem argumentis, nam Deum iratum re-
prafentare,non ¢ft comburere,fed 1gnis veré viit de-
mones;, alioqui minus cruciantur,quam homines,di-
uitis enim epulonisanima fj tancium videt Deum ira-
tum , non vere vrirar, neque dicere debeterucior in
bag flamma. Preterea in hac {entencia peena (enfus
eft cancum trifticia de peena damni , vode nec diftin-
guitur 2 poena damni caius (ve dixi) appendix eft tri-
fticia de Deo amiflo. Denique aliunde (tiant demo-
nes & homines damnati Deam (ibi c[{i‘imtum,ucquc
indigentigne,qui hoc eis rcpr;'c(h_n[c:.

Ykl

Firum ignis torqueat demones imprimens eis
qualitatem phyficam,

Ecunda fententia facerus , quod ignis veré demo-
nes cruciat,non tantim detinendo, vel fignifican-
do iram divinam, fed imprimendo qualitatem phyfi-
cam doloriferam,fed de illa qualitatevalde difl:dent.
Primo enim Suares , Atriaga , & alij pauci dicunt
ignem imprimere f[ubftantiz demonis qualitatem
aliqguam fpiritualem foedativam {ubftantiz dzmo-
num, & illi concrariam , atque aded dolonferam; (i
enim fubftantia corporea qualitates habet per quas
bené vel malé afficicar , quare non poterit{ubftantia
{piricualis habers qualitares aliquas huiufmodi, per
quas male afficiacur aur cruciecur - torquetur ergo
damon ab igne per impreflionem huiufmodi qualita-
tis;cx qua proxi > orietur dolor & tormentum ignis,
ficut illud ovitur in nobis ex mpteffione caloris, yel
ctiam ve.alij cenfent ex qualizate dolorifera.
Secundd, Comnk. difp. 1 1.de purgatorio dubio 2
aliam excogitanit explicacionem , quam ait fe cum
pluribus viris doétis contulille, atque ab illis appra-
batam effe docet , quam fequitur etiam Leflius]. 13,
deateribucis,cum enim (inquit) anima hominis fentic
dolorem , obieCtum illud difconueniens non eftin
anima ipfa, fed in folo corpore, cuins malum anima
ﬁ'nrirproprcr f}'nlpnl‘:i.uu & vnionem cum corpore;
fi ergo Angelus aliquo modo vniatur co rpoti,vbi re-
peritur obicctum doloriferum , I .";miléiitpplcrc
poterit f}wui‘-.nhi;m qua natural non cft mrer
corpus illud & [piritum:: fic enim per ignem crucia-
bitar {piritn a non nude cognofcet ighem, fed
habebit notitiam quandam experimentalem, & quali
lenf)
& illos comburic , quia Deus igneis corporibus ira
dazmones alligar, vt eandem Sympathiam habeat cam
illis, quam anima noftra cum corporibus noftris ha-
bet, vade fic vt quali exiftentes in illis corpori-
bus fentiantur i demonibus , & cognitione quadam
experimentali percipiantur xquinalente notitiz fen-

‘_
-

1 illius calosis. Ignis itaque cruciat {piricus,

fuum , atque aded fentiunt dolorem > & tormentum

12118,

Tertid,Scotus, Henricus, & alij p[uz'cs volunt pro-
duciab zlpfn igne calorem in Angelo qui dininitus
torquet demonem 5 eodem modo quo receptus in

corpore torquet animam , {i enim calor rece ptus in
corpore aftligic animam , quate in anima ipfa rece-
prus;& in Angelo non illos affligee.

Dico fo'umEb,i;;n‘i:; non cruciat {piritus per produ-
¢tionem qualitatis {piritualis dolorifere , ne que per
corpus iguuqm iph {piritui vnitum , neque per calo-
tem in eius fubftantia receprum.

Ratio vniverfimeft, quia vt demon combuftio-
nem {entiat debet habers obiectum difconueniens co f
proportione modo quo ille difconueniens eft animz
in corpore fed per tria que in conclufione pofui,ignis
non eft obieétum co modo difconueniens , €Igo eo
triplici modo non explicatur quomodo ignis com-
burat d.rnfoms. Maior eft certa, minor per fingulas
partes probari debet,

Prima contra Suarem de qualitaze Fu;d:uiuapm-
batur,demones pe tlio modo cruciantur ; &
comburuntur , quam per peccatum & habirus vitio-
{os quibus feedatur fine dubio {ubftantia & voluntas
Angeli,fed fi nihil cfficit Ignisin Angelo nifi qualita-
tem foedatiuam,non enim alio modo malé afficic de-
monem ; quim quo illum male afficic peccatum aut
habitus vitiofi,quibus demon non comburitur, Crgo
ignis-non  cruciat demonem producendo in co
qualitatem {piritnalem feedatinam. Prob.minor,ided
ille qualitates difconuenientes non dicuntur VEEIE,
neque funt dolerifere, quianon funt eo modo dil~
conuenientes quo ignis eft difconueniens {oluendo
temperamentum,& medii fenfatione,fed qualitas ifta
fadatiua non eft co modo difconucniens » ergoifta
qualitas non ma gis comburit demonem quam pec-
cata & vitia. Deinde fi :t}!f‘gnffo adignem,% alij mo-
di reieft a Suare non {ufficiunt ve dicatur Angelus
comburi , quia peena. qua iuxta illos inferretur non
efler aliquid proportionatum combuftioni , certé illa
ctiam qualitas nondicetur inferre fimilem dolorem,
quiaignisnon eft per illam co modo difconuenicns.

Secunda pars contra Leflium & Conink de igneis
corporibus cum quibus Angelus {ympathiam ha-
bear, probatur primo, tunc ignis non cruciat dzmo-
nem per modum CombulHui,qnando non cft aliquid
cum Angelo difconueniens eo modo quo vrit corpo-
ra,fed etiam fi Deus fuppleret hanc fympathiam inter
Angelum & corpus igneum tamen ignis non effet ali-
quid eo modo difconueniens Angelo , ergo ctiam fi
Deus fuppleret hanc f}'mp:tchmm non tamen feque-
retur,quod ignis cruciaret & comburerer demonem,
Maior {zpé prabata eft, minor probatur, fi Angelus
haberet {\“]lP:i[h]‘ﬂm cum corpote igneo , non polfet
percipere dolorem, tunc quando nliqun qualiras effec
cenucniens eorpori cum quo habet fymp.ithi.lm ,led
tunc tantium quando aliqua qualitas effet illi difcon-
neniens, fed corpus igneum nullas haberet qualitates
fibidifconuenientes , fed tantim qualitates maximeé
Conuenientes , calorem videlicet & ficcitatem > €10
€x ea coniunctione ac fymparhia > Angelus nullum
fentiret dolorem, fed potits voluptatem , nam anima
corpori vnita tunc delorem fentit, quando corpus
cui ynitur haber aliquam qualitatem non bené con-
uenientem ipfi corpori , tunc autem fentit volu-
pratem, quando illud corpus habet qualitatem fibi
conuenientem, inifto corpore igneo nulla eft quali-
tas ( vt dixi ) qna non fit igni maximé conueniens,
crgo fympathia illa non efficiet in Angelo yniro nifi
volupraté. Deindé ve ignis torqueat demonem opor-
tet, vt obiedtum doloriferum, fir difconuenicns An-

gelo, autalicui cum quo Angelus faciar ynum , fed
pofitd

J11CIM
o

Tertia;

Ualigg
edariua,

Non ft
qualizag
boedariua,

»

Corpus
igp.:u:z:.




Calor
productus.

i anima,

De perfetione fupernaturali Angelorum. 271

pofita quicunque alligatione Angleli, cum corpore
igneo actioignis non elt di[g_onucmcns Angelo , mf
alicui cum quo Angclus cliiciat ynum, ergo poﬁm
huiufined: alligatioae ignis non torquebit demo-
nem. Probatur maior, quia obic¢tum quod noneft
difconueniens Angelo , ant alicui cum quo Angelas
efficiat vium, non poteft efle mala ipfius Angel, fed
quod non eft malum Angcli » non poteft efle obie-
étumdoloris Angelici, ergo quod non eft difconue-
niens Angelo aut alicui com quo Angelus efficiat
ynum,non poteft efle obiectum doloris Angelici. S1
autem diceres Al}gclum facere vnum cum Corpore
illo igneo , iam Angelum faceres corporeum: vnio
enim illa eft rantim vnio intima prafentiz,qua non
fufficit ad compofitionem. Quis autem dicar quod
Angelus {entic qualitates locorum per qua tranfic?
Denique implicat,vt Deuas fupPlcnr fy:npathmm qua
eft inter corpus & animam, & eam ponat inter An-
gclum & ignem; Deus enim efficere non poreft , vt
quod non cft caufa formalis fit caufa formalis , & vt
id quod non ¢ft pars eiuldem compofiti,fit illius pars;
{cd Angelus non eft forma ignis, neque pars eiuldem
compoliti;habere autem Sympathiam eft elfe partem
eiufdem compofiti , loquor cnim de fympathia que
eft inter animam & Co[pus,il}am enim yis ﬁtPPlcri a
l)'uo,crgo Deus non Pmcf} ponere inter Angelum &
ignem , fymparhiam qua eft interanimam & corpus.
Denique calorille ignisnon eft magis difconueniens
Angelo quieft prafens igni;,quam peccarum Angeli,
eft difconueniens l'g 11 qui et ptx[éns Angela , fed
Deus efficere non poteft vt ignis fitreus peccati An-
geliciob illam pralentiam , ergo non poteft efficere
vt Angelus crucietur abigne ob illam prefentiam.

Tertia pars, contra Scotum de calore quem ignis
producat in Angelo, probarur, quia calor ille produ-
¢hisobedientialiver in Angelo non eft obieCtum dif-
conueniens Angelo magis quam lux,aucalbedo, quz
fi producerenrur obedientialiter in Angelo non rot-
quercat Angelum , quomodo ergoillum calor tor-
quebir? ideo cnin} rantiim calor nimius quem pro-
ducit ighis eft dilconuenicns anime vnite corpori,
quia diffoluit temperamentum corporis cui vnita eft
anima, quod dicinon Potc‘ﬂ: de Angclo, quantumuis
producarur in eo calor.

Quod autem didtum eft de Angelis, codem etiam
modo valer in animabus {eparatis quasaliqui Theo-
logi exiltimant torqueri polfe per calorem ignis , ex
eo quod habeant radices fenfuum , vel etiam poten-
tias ipfas fenfieiuas , fivelis eas non diftingui ab ani-
ma: nam (inquiunt) etiamfi nullum fir organum cor-
poreum,poffunt tamen ille faculeates, vel radices fa-
culeatum fufficere , ad dolorem ignis productum in
volunrate ipfius anime, quanis defic {enlatio externa,
imo etiamilla effe hic poterit,quia Deus facere poreft
vt potentia vifina videart {ine organo , ergo poreft
etiam efficere vt potentia tactiua percipiat obiectum,
finc organo corporeo;ergo anima feparata diuinitis
poteft torqueri ab igne.

Sed contra , quia runc ignis non porelt torquere
animam quando non poteft efle obiectum difconue-
niens potentiis fenficinis animz, fed ignis non poteft
elle obie@tum difconueniens potentiis fenfitiuis ani-
me feparace , ergo non poteft ignis torquere ani-
mamn feparatamin qua funt potentiz fenfitine, aut fi
velis radices fenfuum. Prob. minor ; quiz calor ignis
fon eft obie¢tum difconueniens potentiis fenfitiuis
ﬂf}im:e, nifi quia ignis {oluit temperamentum corpo-
Tiscum quo vnita eft, & haber fympathiam anima,
ergo iubla[o'CorPore ignis non potett effe difconue-
niens potentiis fenfitiuis animz , atque aded neque
illam poteft cruciare. Efto igitur efficere Deus pol-
fieve porentia vifiua & tadtiua fine organo vilo eli-

ciant {enfationes fibi proprias , cert¢ nullo mode
poteft efficere , vt line vllo errore {entiant dolorem
aut volupratem , quia organo {ublato non erit o*—
&um difconueniens.

§. +I1L

Pirumignis torqueat damones per aitionem
intentionalem.

Rﬁftar tertia plurinm Dodkorum fententia , quz
recurric ad actionem intentionalem , docérque
ignem cruciare demones producendo in intellectu,
& voluntate Angeli vel {peciem impreffam vel ex-
preflam,cius auchores multiplicicer diffident,quia vi-
dent {e affignace quidem caufam effeinam doloris,
quod noneft difficile,fed non aflignare obie&tum do-
loris,de quo folo quericur.

Primo ergo Scotus & Ochamus dicunt produci ab
igne {peciem expreffam feu cognitionem in intelledtu
Angeli quz reprefentetignem vtinftrumentum irz
diuine, & vt lefiuum ; Bonauentura vero & Agidius
volunt produci {peciem impreflam qua reprelenter
€0 modo ignem , ex hac autem cognitione fequi do-
lorem,

Secundd , Tanneras contendit produciin volun-
tate Angeli triftitiam fimilem illi criftitie quam ha-
bet volyntas animz, dum corpus cuieft vnira vricur,
non ita vt adxquat& Producnr hanc trifticiam fine
voluntate, fed ita vt voluntas concurrat fimul cum
igne; fic enim explicatur commode quomodo tor=
queri eodem modo poffic-Angelus . quo torquetur
anima exiftens in corpore: ante produé‘tionem autem
illius dolosis requiritur tancium in intelledtu cogni-
tio ignis vt contrarij 8 mali ex¢oquod producere
poflictalem dolorem.

Tertid , Sotus & Valentia putant quod poficd in
Angelo cognitioneignis vt contrarij eleuatur volun~
tas Angeliad producendum dolorem ; qualem habet
voluntas hominis qui comburitur,

Dico tertio,ignem non cruciare demones eo quod
in eorum intelledtu producat {peciem impreflam aut
cognitionem f{ui ipfius vt dilconuenientis : neque
quod in eorum voluntate immediate producat trifti-
tiam fimilem dolori quem habet anima ynita corpo-
ri quod comburitur, ;

Ratio eft,quia ignis vt cruciet demones debeteffe
obiectum doloris , id eft, obie¢tum difcenueniens,
non fufficit autem vt fir caufa illias effectina, fed i
ignis producat tantiim vel in intcllectu ipeciem im-
preflam,aut expreffam,velin voluntare triftitiam,erit
quidem caula effeétiua doloris,fed non erit obiqc’tum
doloris, ergo vt ignis craciet demones non {ufficie
productio {peciei , vel eriftitie , probatur minor per
fingulas partes in conclufione pofiras.

Primo enim, quod non crucict producendo fpe-
ciem probatur,quia fi {pecies aliqua vel cognitio pro-
ducitar necefle eft vtilla reprafenteraliquid quod
fir malum Angelo; nonenim poteft cruciare nifi re-
prafentando aliquid contrarium & malum,(ed huinf>
modi {pecies nihil poteft reprafentare quod fi mald
Angclo,crgo ignis non cruciat demones prodacendo
in eorumintellectufpeciem : Probarur minor » quia
illa fpecies vel reprafentat duntaxat ipfum ignem
vel illum reprzfentat ve productinum talis fpecici,
vel repraefentat aliquod aliud ebiectum nociuum 5 fi
reprafentat folum ignem , non illum cruciat s h’:d po-
tills exornat , ficut fpecies quz reprefencat alia ob-
iecta non cruciant illum fed potilis exorpant; quare
autem ignis magis reprefentatur ¥¢ _diﬁ:on_ucmeus
quimaqua, vel terra , vel alind quodlibet obm&m{u
vel quare ignis cruciat dazmonem , quia Prodnmt 1

illo {uj cognitionen , fne ausem non cruciat q'.i‘d‘I; do
\ video

Prima exe
plicatio.

Secunda
cxplicasio.

Terria ex=
plicatio.

Affriio

o :ganua.

Non cru-
ciat pro-
ducendo
{pecicm,




Species
ati Dei.

272 DifpIl. De Angelis Quzt.IILSe&t 11.

videoillam & me diftantem. Si fpecies illa L'C}:‘rffcg-
tat ignem vt productinum talis fpeciel, certé nthil
rcpr:ci'cnmr difconueniens , cum reprefentet tan-
tim ignem & feipfam : quo‘modo aurem per ho_c
cruciat demonem nihil reprefentando quod non fit
Angelo bonum:Si autem {pecies illa reprefentet :1_1i ud
obic@tum nociuum Angelo, iamdolornon eft de igne
vt obiecto , fed dealioiillo obiecto , quod etiam me-
lius (ui {peciem produceret quam ignis. Imo tota dif-
ficuleas eft quodnam fit obiectum illud nociuum An-=
gelo = fienimillud non exiftic in Angelo cerce illius
{pecies non ladit, fed perficic Angelum : {i autem
exiftic; damdiv. quaritur quanam ficilla lzfio, &
quodnam fit illud obiectum , quod eft inuentu adeo
difficile.

Secundo, quod ignis non cruciet demones produ-
cendo immediate {olum dolorem in voluntate ipfo~
rum [atis manifeété probari poteft , quia ille dolor
productus abigne, vel eft triftitia de amifla beatitudi-
ne, & lic peena {enfusnon diftinguitar a peena damni,
neque dicivllo modo poteft combuftio , cuim nullo
modo {it proportionatus dolori, qui exigne fentitur:
quod abfurdum eft , quomodo enim anima diuicis
polfet dicere, Cracior in hae flamma. Redeuntque ar-
gumenta omnia facka fuperitis contra rationem ligni,
& alligationem ad ignem yt carcerem, quamuis enim
ignis cogerer demonis intellectum ad cogitandum
de amiffa beatitudine & voluntatem eius ad dolen-
dum de hac amiflione , non proprerea tamen da-
monem comburerer. Vel ille doloreft fimilis do-
loxi quem anima patitus in cotpore quod comburi-
tur 1icquc redit difficultas iudicaca nuper, quod non
poilic affignari obieGum huius doloris. Quoties
enim aliquis dolet, de aliqua re dolet, ifte autem
dolor nullum habet obiedtum difconuenicns de quo
doleat , quod probo, ignis non eft obiectum difcon-
ueniens & malum demoni , nifi quia producitc dolo-
rem , ergoille dolornon dolet nifi de feipfo , dicit-
que tantum doleo quod ignis me producat , quod
aperte abfurdum eft ; nulla enim res dolere poteft
quod exiftat ; imo (zpé dixi nullum adum vitalem
effe pofle obicctum fui ipfius. Denique ifte circulus
aperte vitiofus effer,dolor enim cffet de igne malo, &
ignis eflet malus quia produceret hunc dolorem quod
abfurdum eft.

Tertio contra Valentiam & Sotum quod ignis non
cruciet producendo fpccicm irati Dei , vade poftea
dolorem producat voluntas fimilem dolori quem yo-
lunras fentit quando Corpus vritur , probatur mani-
fefte , quia fi polii cognitione ignis vt carceris aut
ﬁgni diving ire , produceretur in voluntate Angeli
dolor fimilis ei quem habet anima in corpore , fe-
queretur manifefté , quod volunras ferrecur in in-
cognitum, tunc enim fercur in incognitum , quando
fertur in obicGum eo modo difconucniens | quod
non cognofcit effe tali modo difconueniens , fed vo-
luntas ferretur in ignem vt combuftinum & de illo
doleret s non cognoftens tamen illum vt combufti-
uum, fed cognofcens duntaxat illum vt carcerem, vel
vt fignum irati Dei : ergo voluntas Angeli ferretur in
incognitum ; dolor enim de obieto taliter difconue-
nienti exigit cognitioncm obie@i raliter difconue-~
nientis.

§ IV.

Luomodo comburantur demones ab igne, probabi-
lier explicatio difficaltatss.

Ides itaque quim fir difficile dicere, qualis fic
cruciarus ille demonum ab igne , vt fatids for-
taflé fueric dicere cum Hugone Victoring : QOuomodo
ansme. fine corporibus & rebus corporalibus patiantur,

ecce dicamus s mﬁimm 3 mm.qz»:id s Hoc verum non ef,
quia nefcimms guomodo ¢ff? Quod etiam faterur ingenug
Bellarm. L 2. de Purgar. poft Auguft. © i (ait ) quid
veris quidem fed miris & ineffabilibus modis domay
targuetur ab igne : Omuia enim qua hadtenus allaty
fant vel nullum allignant ebicctum huius doloris,
vel non explicant , quomodo ille dolor fit vera com-
buftio , quod vtrumque modo explicari deber , fic
men i:i:{IEL'.

Dico quartd , ignem corpore

a=

m non metaphori-

cé folum cruciare demones , fed vere ac proprie illos re v;
vrere caufando indphis dolorem proportionarum do~ Mones,

lor quem {entic anima in corpore , quamuis non
deftruat inipfis temperamentum,neque caufer finfa-
tionem illam qui vocatur in nobis dolor caufalis. Ira
cenfent Sotus , Henticus, Valentia, Conink, Leffius,
Mastinon, & alij plures Theologi.

Ratio illa eft, quam indicabam initio {edtionis,
quia {cilicet Scriprura & Patres non minis cl. ré di-
cunt demones 8¢ animas ignc cruciari , & comburi,
quam dicunt efle ignem in inferno , fed quando di-
cunt ignem effe in inferno , nonloguuntur metapho-
ricé , ergo fimiliter proprié¢ debent intelligi quando
dicunt demones cruciari & comburi. Probatur maior
quia cap. 14. Apocalyp. dicitur : Qrod eruciabuninr
igne beflia s & affecla sllins, Angelinimirum omnes re-
belles : cap. 20. Diabolus quifeducebat cos ; Miffus
eft in flagnum ignis & [ulpbures, vbi beftia & plendo Fro-
phete cruciabuntur die ac nofte. Sccundaz Petri 2. di-
cuntur Angeli peccatores traditi efle: Rudentibus infer-
ni & eruoiars : Vnde Marthai 2 5. dicitur : Tonss eodem
modo paratuseffe Angelis ac hominibus, homines autem
ver¢ comburentur , ergo & demones. Idem habent
manifefté Patres , Gregorius magnus 1. 9. Moral. ¢
FUAMINLS Aﬂgt!amm @ bominum , longé fie naiwra diffi-
milis , wna tamen pena implicat , guos vnusin crimine
reatns ligar : Auguft.ve fepé dixi L2 1. Ciuit. c.10.4d-
barebunt [hiries licét incorporeiy corporeis {qm'hu 5 Crti-
ciands mirts ¢ ineffabilibus modis dccipz‘enda ex x;gm'ém
peenam, non dando sgnibus vitams.

Deinde & priori ratio eft, quia fi poffir ignis efle
obiectum diftonueniens Angelo & caufare in eo co-
gnitionem experimentalem proportionatam fenfa-
tioni, quam haber corpus quando vritur, poteft fine
dubio ignis caufare dolorem in voluntate demonum,
fimilem , vel certe proportionatum dolori quem ha-
bet volunras anima ynire corpori. Namilla duo funt
( vt fepe monui ) qua prarequiruntur neceffario ad
dolorem, obicctum feilicet remotum, & proximum.
Sed ignis poteft divinitus effe obieGtum difconue-
niens Angelo , & caufare in co cognitionem experi-
mentalem proportionatam illi fenfationi dolorifere
quam habet corpus quando yritur , ergo demones
poilunt comburiab igne ; atque habere dolorem pro-
pottionari ei quem habet corpus viuum quando vris
tur. Tota dificuleas eft in minori ; hac enim due affi-
gnanda {unt qbic&um difconueniens, & cognitio qug
fit dolor caufalisthoc antem fic primum declaro,quo-
ties homo viuens {entit dolorem combuftionis, ignis
nihil omnino producit in anima fed in corpore dun-
taxat ;3 dolor enim qui eft actus viralis produci non
poteft nifiab anima qua fola doler , corpus autein
non eft nifi medinm & inftrumentum per quod ignis
aptatur & modificatur , vt via naturali poflic anima
illum  percipere : Itaque poterit ignis cruciare Spiri-
tum, fi Dens medium illud & inftrumentum {upplere
poflit,tuncenim dolor ignisattinget Spiricum non mee
diaté vt animam,fed immediateé, Sed Deus medinmil-
lud fu pplereporeft,ergo poteftelenarc ignemad vren-
dum Angelum.Sed hoc vt probem manifeftiss verum-
que illod mihi affignandum eft

1 > obie¢tum difconue-
niens , & perceptio feu cogniti

illa experimentalis
obiecti

Toni

Scriprura,

Patress

Ratio,




LIS

s,

i

atio,

Tgnis cft
-4
obieftum
pet (e im=
oy
n\cd‘i-‘-IC
Angelo
difconue=
nicns

Produci
olotem
Hllra!cm,

De petfe

difconuenientis. His enim ¢ tis non erit quod
:

de combuftione dubi ; i
Dico qu ]3_-;,"Jg;}.1;; per | Il_‘lL!!‘ﬂ‘ 1_111%111('(11.-1;(? tuper-

naturalicer & obedientialiter eft obieétum difconue-

niens Anoelo , & in eius inrellectu caufar apprehen-

it D s e :

fionem squinalentem {enfationi dolotifere quam

camus dolorem caufalem, ficque veré cruciac{pi-

combuarit.

a pars, quod ignis effe podlic ﬁlpcmatumlitgr
fimm ¢ obiectum difconueniens Angclo > & qui-
dem aliquo modo fimili quoett mediace difconue-
miens anime viitz, fic explicatur & probatur :du-
pliciter enim poteft aliquid elle conm:uicns , vel dif=
conueniens voluntari. Primo naturaliter quando ex
fe finc vila cleuatione poteft male afficere aliquod
{ubiciim, 8 apprehendi vtmnium.‘ S_ccv.ndo sobe-
dientialiver qus.ndo non poteft ex (e fine vlla elena-
tione malé aflicere,nec apprehendive malum,fed di-

ainicds tamen clenari poteft, ve reaera malé afficiar,
& apprehendarur malum. l-’ics‘ilct'gn fine du'miu‘ po-
teft , vt quamuis ignis nai'u[.!_hm_ nullam l':_:au-::tt
difconuenientiam cum fubftantia {piricuali, (uper-
naturaliver tamen & obedientialier fit difconue-
niens , & ineco eft difficultas , quia yidcmr quuc_i
igni-; obedientialiter non P At elfe A‘.!gclu dif~
conueniens, nifi quia L[L“.!.Lrlill ad producendumin
‘eo aliquid difconueniens, fed nihil !L.aru;!ucig in co
dilconueniens,habens [:Iolvg'réuncm cum diflolutio-
ne temperamentl,quaim caulat in corpore g‘ui Fil pro=
prerea i detur L}L_md ignis etiam
obedientialiter non poicit cile obiectum dilconue-
niens Angelo per modum cembuftiui, Cui ditficul-

15, €1g0 Vi

tati vt ac videndum eft, verum obieétum
aliguodp tonueniens fubie&o immediaié
i i

n,nihil quiden: efficiendo in tali {ubic¢to,
{ed tamienillud malé per [e ipfumafficiendo : quod
l‘l‘ui\'."»’.'ﬂ.‘. ;

Siquidem obietum dolotis etiam fenfuum,quam-
uando prodacat aliquid in corpore , fepiffimé
tamen per feiplum eft immediate dilconueniens , ni-
hil omnind producendo -in tali corpore :nam v. gr.
obie¢tum deforme,fpedtrum horribile difplicer ocu-
lis s in quibus tamen nihil producic: funt etiam iu-
cunda obiecta,afpectus v.gr. orum, & alia huinfmo-
di oculos oble®ant, & mira P.libimt {uauitate,imme-
diat¢ per fe ipfa,criamf nihil producanc ! idem inau-
ditu cuenit quem deleétant vel eruciant foni : fapor
dulcis aut amarus gultum bent vel male afficivabt
que vilo medio; nen enim producit in Iiugua fa-
porem , {ed rantim per {e conueniens aut difconuc-
niens eft;idem die ibus : ergo fipoteft etiam
naturaliter aliquid efle difconteniens fubie&o , in
quo tamen ninil efticic , multd magis potcft fuperna-
suraliceraliquid efle immeds onueniens , & fe
iplo malé afticere fubie€tum , in quo non producit
aliquid : ergo ignis poteft immediate per fe ipfum elfe
obiedtum doloriferum Angelo ctiam 5 fi non produ-
cat in co phyficam aliquam qualitatem difconue-
nientem , quo modo producitillam in corpore ; cui
mediace foliym eft difconuenicns. Habemus ergo ob-

L

ietum difconueniens , quod primum hic quarcba-
tur. Nunc

Sccunda pars, quod ignis vr it o!’;ic&um difcon-
ueniens producat ctiam dolorem caullé , feu cogni~
t‘icncm experimentalem illius difconuenientiz , re-
fpondentem fenfationi,qua vocatur combuftio,pro-
batur etiam & declaratur,quia certum eft,quod dele-
Gatio & dolor,quamuis fint veriactus appetitus pro=
pri¢ ac formalirer ; caufaliter tamen & f{ccundum
communem vium loquendi,fune femper cagnitiones
aliguz vel fenfitiuz , vel rationales, idque conftare

Tem. 1.

i

&ione fupernaturali Aneelorum. 2
()

potelt induGtione emnium eorum qua vocantur do-

lor aut volupras in taétu, v. gr. guftu, & a nfibus
manifeftum eft , ficut autem cognitio. fenfitiug effe
potelt dolor,fic cognitiointellectina multo magiseffe
poteft huiulinodi dolor ; quia intellectus mulzo per-
fectius apprehenditobi » & ex ipfa vifione beata
conftat qua non eft formalis delcckatio, fed eft dele-
¢tatio: canfalis quatenus eft pexceptio & poflefio
obiecti (ummeé conuenientis.

Poteft autem in quoliber intelle@u tum Angelico
tim humano duplex effe apprehenfio & notitia ob-
iecti. Prima eff puse fpeculatiua ; qué cogitat & fpe-
Cul-.u:ur obietta. Secunda eft experiimentalis, qui co=
gnofcit obiedta, quafi experiendo illorum prefen-
tiam, alind enin eff L‘Ognuii:;re paturam {oni, alind
cognolcere iplum fonum , naturam foni {peculatind
cognofco , fonum ipfum exiftentem cognofco expe-
rimentaliter, per cognitionem intellectus iunctam
{enfationt. Quod autem in ipfis etiam {piritibus , fic
cognitio hutufmodi experimentalis,fimilis cognitioni
cxperimentali, quam haber intelleétus hominisdum
audit,aur videt, conuincicux primo, quia illa cognitio
non repugnat vllo modo {piritai cum illa conueniat
anime. vuite corpori. Deinde anima {zpé cognofcit
C_xpt_‘rhncnr:‘;litcr obiedta quamuis nulla przcedat
lenfario externa,ve patet ex fomniantibus, & phrene-
ticis, qui ex fola imaginatione combuftionis, dolent
fimili modo , ac ficomburerentur ; & lepé multine~
que f’o'u:.niantca, neque phrenertici , auditd verbi gra-
tia ferree collifione aur lapidum corrafione , dolent
fimils feré modo, ac fi dentes ipfis fecarentur.  Vhde
concludo pollt fine vlla externa fenfatione cognolci
experimentaliter & modo quafi fenfibili obiectum
aliquod conueniens aut difconueniens.

Infero igitur, ex his poffe ignem qui naturalicer
non eft difconueniens Angelo,elle illi difconuenien-
rcrn;liuinims per fe ipl'hm immediate , atque inco
caufare cognitionem cxperimentalé propottionatam
eiquam habet anima in corpore. Ad hocenim fuf-
ficiunt illa duo quz dixi, Lic autem habeo ignem
difconuenientem perfe ipfum, & cognitionem in-
tellectinam , perceptivam, & experimentalem huias
difconucnientie : fed poficis illis duobus fequirur
in voluntate dolor formalis fimilis dolori quem ha-
bet voluntas hominis qui vricur, ergo Angelus verd
ac propri¢ comburi poteftab igne , vt obiecto dif-
conueniente immediare per feipfum , quod experi-
mentalicer Angelus apprehendit,ve difconueniens, 8¢
hoc magis etiam conftabit ex folutione ftatim po-
nenda illarum rationum qua upponebunmr.

eV

Solutio rationum appefitarums.

I

ic

D primam , que requirebat obie¢tum aliquod
difcenueniens inhac combuftione Angeli. Re-
fpondeo duobus modis aliquid eile poffe combufki-
uum, Primo, quod deftruar, vel male afficiat corpus,
&cmedio corpore affligac animam. Seciindd , quod
immediatc per {e ipfum malum fit, cauféeque cogni-
tionemn experimentalem inintellec¢tu, dolorémque
formalem in voluntate, ignis naturalicer eft obie-
¢tum cotperi difconueniens primo modo , fpesnas
turaliter antem pofteriori modo eft difconueniens
Angelo : vnde hanc propofitionem diftinguoy in qua
eft tota vis arguinenti , ignis non eft dilconuenicns
per modum combuftini , neque caufatdolorem il-
lum , nifi quatenus diffoluat temperamentum, dlfti!l-j
guo (inquam ) ignis naturaliver agens non eft dil-
congeniens o modo concedo » ignis agens obedicn-
Mm tialiter

Cngpi:ic
experi-
mentalis:

Intega
refolurtie.

Solutio
prima dus
bitationis
de obic&to
ICmOtde




274 DifpIl. De Angelis Quat.IIL.Sect 111,

tialiter nego : nam obiectum doloris quem hubr:_:
Angelus , cft ignis ip{b immediate , qniobcdicutiaip
ter eleuatus concurritad experimentalem illam pex-
ceptionem ignis vt combu [-tl'Lli.r Nc.go igitur LIUR'T)L:].
combuftivum illud dici poﬂ]t vniuesfaliter quod dif-
fipar & diffoluic temperamentum, nam hoc verum
eft duntaxac de co quod naturaliter eft combufti-
uum , illud autém combuftinum vniuerfim appellari
debet quod concurrit ad apprehenfionem hanc expe-
rimentalem,ex qua fequitar talis dolor in voluntarte.
Sed inquies , quomado talis dolor efle poteftin vo-
luntate, (i obie€tum habear diffimile, cum enim vrox
obiectum doloris quem habeo eft diflolutio tempe-
ramenti , dolor autem quem habet Angelus cft ali-
(luid aliud, ergo illi dolores non funt fimiles. Re-
fpondeo concedendo 5 illos dolores non efle {imiles
yniuocé , fed analogice tantim , quia non habent
obie¢tum omnino idem. IntelleCtus enim Angeli
:apprchcndit 1gnem vt difconuenientem , & vt com-
buftivum ; non eodem plant modo , quo illumap-
prehendit animae, fed modo proportionaliter fimili,
nam anima illam apprehendic v c}‘fliblunuum tem-
peramenti, & vt caufatinum talis fenfationis in cor-
pote qua {enfatio eft dolor caufalis ; Angelus autem
ignem apprchendit vt immediate difconuenientem,
& caufatiuum cognitionis experimentalis , quain
Angelo eft dolor canfalis. Arqueita comburere fig-
nificat primd , producere in corpore qualitatem ex-
cedentem qui cauferur dolox in anima, 8 vt fic An-
gelus non apprehendit ignem vt combuftivam. Se-
cundo, fignificat caufare immediaté ralem apprehen-
fionem experimentalem, ex qua huiufmodioritur do-
lorin voluntate,quando igais yrit corpus,& fic ignis
vrit {piritus.
Solario (- Adfecundam , quz probabs_r defiderari proximum
cundz de obieétum doloris feu {enfationem illam, quz eft do-
obictto o caplalis, {epé iam di¢tum eft effe in Angelo do-
it g illum caufalem , qui non eft fenfatio diffola-
orem illu >q
tionis temperamenti , {ed oft apprehenfio intelle-
¢tiua ignis , vt per fe iP[hm immediaté difconue-
nientis illpcmatumlitc[, & ex imperio diuino ele-
uante lg[]C]'ﬁ.

Inftabis primd , {ola voluntas Deinon poteft fa-
cere vt obiectum non difconueniens , fit difconue-
niens; Deus enim non fupplet caunfas formales, fed
ignis non eft de {& difconueniens Angelo , ergo ignis
non poteft per folam Dei voluntatem efle illi difcon-
ucniens.

Relpondeo diftinguendo minorem , ignis non
eft de f¢ difconueniens Augt:lo provt eft obie¢tum
cognitionis & doloris eliciri naturaliter concedo,
prove eft obiectum doloris eliciti {upernaturaliter,
nego.

Inftabis fecundd , vtignis eleuetur aDco ad tor-
quendum Angelum , quem non poteft torquere na-
turaliter,oporret,yt ignis producat aliquid in Angelo
quod non Potcﬂ: producere naturaliter , fi enim ni=
hil producit non eleuatar; omnis enim potentia obe-
dientialis vel cft actiua, vel paffiua : fed ignis nihil
producit vt fatis oftenfum eft. Velenim produceret
qualitatem phyficam [piritnalem aut corpoream , vel
produceret qualitatem intentionalem fpeciem vide-
licer impreffam, vel expreflam, aut cerce ipfum dolo-
rem : illa omnia {uperils funt reieta pluribus argu-
mentis:qualitas enim phyfica {1 eft {piritualis, fedare
_}mrcﬂ',vacm non potcﬁ, quali:as eriam corporea v.g.
calor non eft difconueniens,cum nonfoluat tempera-
mentum.Species imprc‘lf.‘l & cognitio experimentalis
non pollet reprafentare ignem vt difconuenientem
nifi quia cft canfa ralis cognirionis,atque ita cognitio
tlla effer obiec¢tum fui ipfius, quia terminaretur ad

Prima in-
ftantia.

Secunda
inftantia,

%

ignem vt dilconuenientem,quia eft caufa alis cogui-
tionis, quod idem dicebatur fuperits de dolore vo.
luntatis quem ignis Fmd UCeret.

R{'I'P.jgucm neceflario aliquid producere in Ange-
lo fi eleuatur obedientialiter ad rorquendum A oe-
lum, illud autem quod producit nonefle qualitaem
Phylicnnl,ibd elfe fpeciem impreflam & expreflam fen
cognitionem experimental€ ignis vt immediacé perfe
ipium difconuenientis: illa vero cognitio non haber
{e iplam pro obiccto, quia non cognolcit ignem yt
difconuenientem ex eo quod fic canfa talis fpecici,
& talis cognitionis , {ed Cogu@fbir ignem , vtimme-
diaté difconuenientem , eo modo quo dixi mulra ob-
iecta etiam fenfuum efle per fe immediare difconue-
nientia,

Inftabis tertid , ignis non eft difconueniens Ange-
lo,nifi vt elepatus a Deo, fed veeleuatus 2 Deo eft
tantim productinus huius: cognitionis experimenta-
lis, ergo ignis noneft difconueniens Angelo nifi vt
productius huius cognitionis experimentalis, qua
proinde non habet pro obiecto nifi feipfam.

Refpondeo ignem vteleuatum a Deo. habere ra-
tionem obieéti , & rationem caufz : verum eft quod
non elenatur & Deo nifi caufet , {ed hac caufali-
tas {upponit rationem obiecti difconuenientis im-
mediate per {e ipiﬂum s vnde negatur hzc minor,
ignis veelenatus eft tantim productiuus huius cog-
nitionis experimentalis , quia ignis vt elenatus eft &
caufa huius cognitionis , & eft obieétum immediace
difconueniens, {ub qua ratione obiecti reprafentatur
abilla cognitione, quod idem dici debet de obieckis
fenfuum, que perleipfaimmediacé funt conuenien-
tia, veldilconuenientia. 1mo eriam de illis obieétis
qua per {e jPih intelle&tum vel deleétant, vel ror-
quent. Deus enim {ummé bonus experimentaliter
cognitus 4 beato , producit quidem cognitionem ex-
Pﬂimcnmlcm fuz bonitatis , fed illa cognitio rermis
minatur ad Deum, non autem ad fe iPiim]. Idem cum
proportione dico de illa cognitione quain caufat ig-
nis in Angelo,nam illa cognofcit immediace ignem,
vu fibi malum , non autem terminatur ad fe ipfam vt
11\31111]].

Inftabis quarto,impugnatos elle ﬂlpra ilios Docto-
res qui volunt combuftionem ignis fieri per impref-
fionem fpeciei vel impreflz,vel expreflz,quod tamen
nunc videor ampleéti.

Relp. Negatum nullo modo effe quod ignis con-
currat ad cognirionem & fpeciem aliquam in Ange-
lo , fed reiectas effe illasfententias, in quibus nullum
affignabatur obie¢tum difconuenicns ad quod cermi-
naretur illa cognitio. Dicebant enim canfariab igne
talem {peciem ., {ed non explicabant quale obiectum
difconueniens reprefentetur per illam {peciem : hoe
autem obieum dixi efle ignem iP[‘um per fe imme-
diate, quo etiam modo fateor EO[]E: Al‘,g(‘lu:n diuini-
tis habere dolorem quem caufaret malus odor, aut
alind quodlibet obiectum difconueniens fenfibus.

Concludo totum hunc difcurfum de peena {enfus
propria demonum, colligendo cum Leffio lib. 13.
de arrribucis, grauitatem peena fenfus , quam omnes
patiuntur damnati, ex quinque capitibus. Primum
eft horror carcetis profundifflimi, obfcuriffimi, faeti-
diffimi, cum fic totius orbis {entina. Secundum con=
tl.ll:bﬂ'nium terninm Olnlliﬂln dlllllllarDIllln, ql“. ﬁ.“lt
omnes fummeé maligni,{umme mileri,{ummeé inimici,
Tertium ignis fulphurens fumme actiuus penecrans
olla, & vilcera omnia,velut ardentes sitiones. Quar-
tum-obieéta dolorifera fenfuum fingulorum. Quin-
tum vermis feu dolor immenfus , de infinitis bonis
amiffis, & promeritis wfinitis malis.

SrcT1@

Tertia i |

Ransia,

Quartain-

fantia,

Grauitas

peen fen-
{usindam

natis.




Haite

mitas
2 fen

Duplex
dubiratio,

Peena pri~
uatiua.

Pena pg-
ﬁtiua. P

De perfeGtione fupernaturali Angelorum. 275

ITL

De pena damni propria demopum.

SEcTIO

Rezter peenam fenfus hackenus cpriCaEal'n 5 Cer=

tum eft peenam damni precipuam efle paenam
damnarionis demonum , confiftic autem totain co
quod {ciant fe per fententiam irreuocabilem exclu-
{os effe ab terna bearitudine, atque ab omnibus bo-
nis quz illa fecam affere - poteft autem confiderari
hzc peena. Primumsin incellectu excecato.Secundo,
in voluntare obftinata, Tertid, in afflictione qua fe-
quitur hane pritmtionem omnis boni , & cumulum
omnis tmall.

Excacatiointellectus Demonum.
Vplex in intelle@u Demonum confiderari po-
telt peena. Prima eft priuativa ; qua perrinet ad
peend damni, quia per eam prinatur 'JH(]LIJ. }'Jcrh.‘étio-
ne actualis vel habituali, quam habiturus erac fi non

speccaller. Secunda eft pofirina per quam habet intel-

leGus ille aliguid difconueniens; ex quo fequatur af-
flictio: magna in voluntate.

Rario dubirandi primo eft , quia confentaneum vi-
detar quod intelletus demonum fic priuatus toti
pcrfcéhmlc nattirali quam hzbuir ante peccatum,
quia ex illa tanta perteétione {cientiarum naturas
lium exifterer fine dubio voluptas & delectatio
magna in voluntate. Secundo , {equeretur etiam re-
¢titudo aliqua in operationibus , quia ex cognitione

-petfeéta boni connaruraliter fequitur eins amor.

Dico primo, intelleétus demonum non amific vl-
lam perfedtionem naturalem quam habueric ante
peccatum: perfectiones autem omnes fupernaturales
omnino amifit = & recticudinem omnem iudicij pra-
¢tici in mateyiis moralibus.

Primam partem, de {cientiis naturalibus, probant
Theologi communiter 5 quia illz nullam habenc re-
pugnantiam cum peccato,quam in rem dixit optimé
S. Dienyfi cap.4. de diuin. nominib. quod, gue per
BALUTAID ﬁmrmmrwrprié:/m per peccatum non corruni-
prntir. Secundam etiam partem de perfedtionibus
fuperpaturalibus probant ex {&pé citato loco Ezech.
amififli fapientiarm tuam in decore tuo': nam quimuis
(fapientia ) fignificare poffit cognitionem quz ordi-
necur ad dininum amorem incendendum , tamen re~
uerd hic intelligicur de omni dono ﬁ:pcmarumli pet-
tinente ad intelleGtum , quia excecatus eft in wrer-
num rebellis Ipiritus, & qui prius lumen erat, incidic
intenebras interiores,& exreriotes ; nihil enim in co
manfit fupernarurale i quo ablatus eft totus {plendor
gratiz , vode fequitut etiam quod omnemamilerit
rectitudinem i udicij practici, quia illud eft indicium
quo inducimur, ad re&té operandum, fed nullum ha-
bet iudicium nequam {piritus,quo inducatur ad recké
operandum, ergo nunquam habet demon vllum in-
dicium practicum refum in mareriis moralibus circa
quas bené operamur,vel male.

Dico fecundbv,altera etiam eft in intelleGtu demo-
aum peena pofitiva confiftens in eo, quod neceffa-
1i6 {emper cogitet ca per qua affligi poteft, adeo vt
ab illis abducere nunquam poflic cogitationem.

Ratio eft , quia etiam nataraliter ex fummo malo
quod quifgue patitur, fequi folet , vt ab ¢o auocari
non poflic cogiratio,fed cogitetur etiam ingiter quod
valdé cruciar : Deindé cum hoc etiam ad cumulum
dglm‘is fit neceffarium , accedit etiam fine dubio di-
u.Il'.tﬂ Vi[tus > Pcf quam dﬂ.l‘ﬂﬂ?_fol'uln omniun‘l C()gitﬂ"
to fic applicerur ad confiderationem miferiz pro-
Pz, & continuo fine vlla interruptione prefens illis

Tom. I.

fic: quod etiam videtur indicatum c. 12, Danielis,
debis gui dovminnt in recre pulnere, enigilabunt , alsj in
Vit £ternam; alij in appraﬁrium fempiternmm, vEvi-
deant femper. ?

Sex igitur {unt qua cogirant illi & vident femper
in tencbrofo illo lumine quod reftar illis ad crucia-
tum : primo Deum iratum & infenfum capiti eorum
Imminentem armarim Hagcl}is, nuoquam Pl;zcclu«
dum. Secunds, amiflionem vifionis beatz,ac poflef-
fionis zterne Dei, & omnium thefaurorum beatitu-
dinis. Tertio,totam paenam {enfus. Q.Ell’tb , illorum
omnium xternitateni. Quintd , bona omnia prate-
rita & peccata ob qua in tantam inciderunt cala-
mitatem. Sextd, denique feditatem{uam. Ex qui-
bus emnibus dolor erumpet fine dubio acariffimus.

Ad primam Refp. nullain ex {cientiarum narura-
lium cognitione pofle in voluntate demonum fe-
qui deleckationem, quia illam fummus impedit mee-
rorin quo demerfa milera voluntas R:inriﬁ)nm illam
voluptatis non {entit , vt ftatim dicam , ficut fi in
fornacem wvaldé accenfam proijcias gutm[am aquz,
nihil inde ardor minuitur,{cd magis accenditur.

Ad fecundam fimiliter Refp. fummam maliciam
quam habet volunras malorum Angelorum impedire
ne cognitio veritatis impellat €os ynquam ad rectitu-
dinem operationis,vt ftatim conftabir.

8o 1L
Obftinatiovolumtati malorum Angeloruw.
EX his tencbris intellectus, fequitur obduratio, &

obftinatio voluntatis demonum , omniumque
damnatoruim ; fic enim appellatur obfirmatio vo-
luncatis eorum in malo, ita vt nunquam bene , fem-
per autem malé operentur : rripliciter autem efle
illa poteft obfirmata. Primé circa malum preteritum,
ita vt nunquam illud retraéter, & deillo peeniteat.
Secundd,circa malum futurum, jra v femper peccet.
Tettio, circa bona moralia , ita vt nunquam cliciat,
operationem rectam,cuius triplicis obftinationis cau-
{amingnirunt Thcologi ,non enim eft facile dicere
vnde illa tanta firmicas voluntatis oriatur vt femper
adhzrear malo, & nunquam pofhic amplecti bonum,
cum tamen illa it omnind libera, & indifferens.

Ratio enim dubirandi primo eft ; quia non eft du-
bium quin damnati omnes in inferno deteftentur
peccata ex eodem motino , €x quo nos illa detefta-
mur per attritionem ; dolent enim de illis proprer
penam inferni, quod eft motiuum ﬁ.lpcrm.mrale,
honeftum,videturque peenitentiailla indicari Sap. 5.
Vbi gemnunt sn inferno impij deteflantes (uperbiam cr di-
sitrarum 1allantiam.

Secundo, durum etiam videtur effe quod dicicur,
illos nunquam ceflare & peccato, velenim illis da-
tura Deo gratia venon peccent, velnon datur', fi
datur ergoiam funt in ftatu , inquo potfunt ceflare
4 mala operatione ;' finon datur, ergo non peccant,
quia ybi deeft poteftas non peccandi, ibi peccatum
etiam deeft,

Tertiv,nulla poteft affignari caufa illius impoten-
tiz morilis, quam dicuntur habere demones ad nun-
quam bené, femper auterh male operandum, non
enim effe poteft negatio gratie, quia fine illa dictum
alias eft elici pofle opera moralirer bona » & vinci
tentationes faltem leues. Neque recurri poreﬂ ad
Deum , qui vel infundar dzmonibus odiar Deiguo
neceflitentur ad’ malum , vt dicere videntur O kam
& Gabricl , vel quod infundat habicum neceflizan-
tem in a®um malum , vt dixit Aureolus 3 fapiunt
enim duo illa impietatem , facinnrque Deum autho-
rem mali.

Mm 2 Dico

Quid iugin
ter E();;l*
tent Ans

geli.

Solutio
ubitatig=
num.

Triplex
dubiratio.




Retrafta-
tip peccati

Ceffatio
ab omini
peccato.

Bona ope-
ratio mo-
ralis.

Solatio
triom
dubitatio~
num,

2 7 6 Difp1l.De Angelis. QuaftIIL.Se& 111

Dico primb, demonum voluntas ita obftinatacft
in peceatis commiflis vt nunquam il_h reeractatura
fir;neque ad illa retractanda per paenirentiam fuper-
eat potentiam non foliim moralem,

naturalem , ha
fed etiam phyficani. ‘

Ratio cft, quia dzmones » & damnati omnes cum
fint extra viam, omnibus auxilijs & donis priuati
funt,ad operandum lilpcrxiatLlr.llia:u',.m]_m ad paeni-
tendum , quodcontra Origenemin pluribus conciliis
definicum eft.

Dico lecunds,habent quidem damnati potentiam
Phylic&m ad ceflandum ab omni peccato, fed poten-
tiam tamen moralem non habent, aded vt femper
commiitant alic]uod peccatum.

Ratio,cut Porcmia phyfica illis non defic, c'uir..icm:
eft, quia {i carevent potentia illd phyfica , qua virari
ab illis pofler peccatum , cerre nullum ab {llis com-
micei poffer peccatum, ad quod certuin eft exigi li-
bertatem, & potentiam phyﬁcnm ad peccandum vel
non peccandum. Impotentiz autem illius_momhs;
plures caulz inuenixi poffunt. Prima elt {bmmimm
odium Dei vindicis & tanta inferentis tormenta;
hinc enim fit vt femper illi difplicere velint. Secunda
¢t fumiha malitia voluncatis demenum , quibusni-
hil placet nifi malum.” Tertia eft fummaafilictio, &
acerbiflinuus craciatus , quo ita excecantur & pertur=
bantur » vt ad bonum morale attendere nullo modo
valeant. Quarca , conftans denegatio cuiuflibet an-
xilij graviz.

Dico tertio,habent eriam damnati potentiam phy-
ficam ad moraliter bene operandum , fed porentiam
tamen motalem qua aliquando reducacur ad actum
nullom omnind habent , vnde nec vnquam eliciune
vilum aéum honeftum, ita cam S.Thoma, commu-
niter Theologi omnes afferunt concra Scotum, Du-
randum,Baflolium,

Ratio eft , quia (vt dixi) totam retinent omnes
damnati libercatem voluntatis ad eliciendos aé&us
naturaliter bonos ; ad quos etiam gratia non eft Phy—
ficé neceffaria, ergo impotentiam phyficam non ha-
bent ad illos eliciendos : fed quia tamen ita diffi-
cile illis eft rete operari proprer caufas quas dixi,
proprerea potentiam moralem non habent ad eli-
ciendumactum qui fic honeftus,aur etiam indifferens,
{ed femper operantur malé,quod colligunt Theologi
ex variis teftimoniis li‘rfpmmrum , verbi gratia , Iob.
vo.F7bi nullus ordo (inquit) fed fempiternus borror inba-
bitat. Ecclefialt. 9. Nec OpHI;NEC Yilios nec [apientia nec
[eientiaerune apud mferos guo s properas.

Ad primam Refp. non effe dubinm quin damnati
amnes ininferno valdé deteftentur pcccataﬂza,pmﬂ
pter qua adedacerbe cruciantur , fed nego illam effe
panitentiam vel fupernacuralem , vel eriamhome-
ftam: non eft {upernaturalis , quia motinum illud
peenarum experimentaliter gnidem cognofcunt, fed
non f{upernatusaliter; atque adeo non eft motiuum
ipfis fupernaturale; quale illud nobis eft, qui Fide di-
uina illud credimus:non eftetiia a&us honeftus, quia
eft timor fernilis cum fernilitate qui peccarum eft.

Ad fecundam Relp. nullum demonibus & dam-
natis impofitum dunc elle praceprum fupernaturale,
quod obferuare teneantur , fed {ola precepta natura-
lia ad quorum obferuationem nulla gratia eft phyfi-
¢é neceflaria , fedad fummum moraliter: ita nulla
datur garia damnatis, & nihilominus phyficam ha-
bent potentiamad non peccandum,qua noneft aliud
quam libertas, potentiam autem moralem non ha-
berit ex defectu eratie.

Ad tertiam Refp. plures allatas eile canfas illius
Impotentia moralis; ad vitandum peccatum,quarum
wham dixi ¢{fe denegationem omnis gratiz, qua non

eft rityﬁ.‘:i‘ necelfaria ad obfernationem

: : legis natu.
ralis, relique vero caule q

nt, ne fa-

ST
Summa af flictio veluntatis damuaterum.

Fflictionem hic appello , aGum illum volunea-
AN uis qui verfatur circa malum prafens cum acey-
bitate fumma, & nsquicrm’.im:,_qum inquictudo pro-
pné quid fit 5 & quomodo , fuperaddat aliquid illi
adtul voluntacis circa malum , non eft huius loci ex-
plicare, quaeri ergo poreft , quanta fic afflictio inom-
nibus damnatis , deinde , vrrum illa omne omnind
gaudium excludart.

Ratio dubitandi cft primo , quia eft difficilé di-
cere quomodo nullum vernm gaudium fit in de-
monibus , quia ficut ad dolorem fufficic prafentia
mali odio habiri, vel carentia boni defiderati , fic ad
gaudium prafentia boni amati,vel ablentia mali , fed
fzpé multa demonibus eueniunt qua valde illi defi-
derant, vt peccata , & damnatio plurinm quos ode:
runt ; ecgo nihil videtur demonibus deefle ad verum
gaudium.

Secundd, ficat fummum g;mdium beatorum non
excludic omnem triftitiam , vt patet in Chrifto Do-
mino 5 qui licer {ummé beatus eflet, triftitiz tamen
fuit mimxgiimilitcr afflictio fumma demonum vide-
tur non excludere omnem volupratem, non enim eft
difpar ratio. *

Dico primb , affliGtio demonum , & damnarorum
omnium 2deo eft grauis 8 acetba, ve {uperer omne
id quod dici a nobis vel cogitari,vel experiendo fen-
tirl pott‘lh

Ratio eft primo , quia triftitia illa proportionem
habet cum gaudio beatifica , quod eft {uauiflimum &
pleniflimum. Deinde magnitudinem meeroris huias
colligere poflumus ex certiffimis coniecturis. Prima
fit ex obiecto illius doloris, quod eft peena damni,é&
paena fenfus,vtraque maxima, & quodammodo infi-
nita , dolent videlicet de amiffis quinque gcncri[‘-us
bonorum. Primi eft ceeleftis Patriz amenitas omni
opum, & bonorum genere redundantis. -Secundum,
contubernium & familiaricas tot millium Angclo—
run1,& hominum beatorum. Tertium eft,lumen glo-
tiz, & vifio beata cum omnibus que illam fequun-
turin intelle¢tu , in voluntate , in omnibus potentiis
animz. Quartum eft , Deiamicitia, Quintum, pro
folis hominibus eft glurii corporis , & illius eximiz
dotes. Deinde dolent de quinque generibus malo-
rum,que nuper recenfui,carcere, {ocierate,igne,ver-
me;obiectis doloriferis omnium {enfuum. Aleera con-
iec¢tura vnde colligitur magnicudo huius doloris eft
Cogitatio perpetua & nunquam interrupta illorum
omnium malorum, Deo applicante (vt dixi) illorum
intellectum, & efliciente vt cognoefcant femper, &
vehementer ponderent magnitudinem illius miferiz,
vnde inequalis etiam erit dofor , ex peena damni ob
inzqualitatem apprehenfionis. Tertia coniectura el
ex recordatione prateritorum ; videbunt enim feillis
omnibus bonis prinatos efle, que facili negotio affe-
qui , & incurrifle tot mala qua vitare facillimeé po-
tuerant. Quarta, ex apprehenfione perfecta zrerni-
tatis, videbunt nimirum;illud horrendum femper, &
cum rugitu plorabuntfe proiectos efle a facie Domi-
niin 2ternum.Quinta,quia ex eo dolore nafceturde-
{peratio.furor, & odium in Deum.

Dico fecundo,tametfi aliqum:do dzmones & dam-
nati omnes complacentiam quandam habere poflint
de aliquibus obiectis , nullius tamen yeri 8¢ propri¢
dicti gaudijfunt capaces.

Ratio

Af
damn
Xum quin
rauis.

Nallumia
ipfis g
dium




i
nter
quim
lise

mﬁﬂ ‘
gau-

Solutio
fecundz
dubiat.

Damonum
vana ma-
Rera.

Demong
‘elpublica,

De perfettionefupernaturali Angelorum, 277

Ratio eft , quia experimur magnos dolores impe-
dire fenfum omnem gaudij , ex alits minoribus obie-
étis 5 & conftare poreft ex g;u_ldio beatifico , quod
quia maximum eft, non relinquit locum .\‘lh:m dolo-
ri, non cft autem maior ratio cur beati naturalicer
fint incapaces omnis triftitiz ob pleniffimum gau-
dium , quam damnati fint incapaces omnis volupra-
tis , ob meeroris grauitacem. Si enim demones ve-
rum habent gaudinm , quia mulea illis fuccedunt, qua
defiderant , fic boni Angeli verum habebunt dolo-
rem , quia multa illis:non fuccedunt, qua cupiunt
& habent obiecta plurima , qua illis difplicent, a
}n'iuri €rgo _mtio eft, quiﬂ_ ad vertim gaudimn non
{ufficit prafentia boni defiderati, ficut ad dolorem
non fuihcit abfentia illius boni : fed ad gaudium
prterea requiritur quics voluntatis in bono cum
quadam h!auimrc » (imilicer ad criftitiam exigitur
prater prefentiam mali etiam inquictudo volun ratis
circa illud malum , nhoqui beati, imo & Deng iple
ob peccara eriftarentur, ergo ficut beari de peccatis
habent difplicentiam fine dolore,fic demones habent
de obiectis quibuldam rabidam quandam complacen-
tiam fine vllo gaudio omnia enim argumenta que
probant gaudium eile in _d:cmonibus probant efle in
beatis dolotem , ex quibus pater omnino relpon-
fio ad primam.

Ad [ecundam autem fateor quod miraculosé po-
teft efle cum fummo meerore , aliqua volupras , ficut
miraculosé fuit in Chrifte triftitia cum gaadio beati-
fica, fed naturalicer neutrum eft poflibile : cum au-
tem cerrum [itnon fieri a Deo miracula v beaci tri-
ftentur in ceelo , vel dammnari exulrent in inferis,pro-
prerea calix maleditionis in quo bibunt damnati
merum illis propinacablyntium, nulla mixtum Am-
brofia, nulle nectare dilutum : Fel enim draconum vi-
nim €orim 5 5 venenum afpidum infanabile.

Supererat vt dicerem hic aliquid cum S. Thoma
quaft. 114. de variis demonum muneribus & tota
corum L‘CPubliCl : in quibus pauca video certa, &
pauciora etiam {cicu digna. Munera eorum duo di-
cuntur eile , tenrare homines tentatione feductionis,
& alia eis inferre nocumenta Deo fic partim petinit-
tente , partim iubente ; funt enim divinz infticie,
vel torrores conftituri 2 Deo. Negque tamen putan-
dum eft quod omnia prosfus mala oriantur i renta=
tione demonum , nam wsufguifgue tentatur & concs~
pifcentia fua_: ficut certum etiam: eft , quod Deus
::liqu.md() puniat homines per A ngclos bonos, ficut
fepe princeps per delectos milites pasnam repetic ex
zebellibus,

Eft eriam aliqua inter ipfos refpublica & fpecies
regni , quia vel ex communi confenfu aut falremex
vlurpatione tyrannum habent ex cuius preferipro,va-
ria finguli munia maliciz obeunt , vt conftat ex variis
Scripruris;alij enim fingulis quibufda locis addicti funt
alij cerra genera tentationum inferunt, alijalia:eftque
probabilias fingulos demones fingulis hominibus af-
fignatos effe ficut affignari func fingulis boni Angeli:
fic enim Theologi omnes docent.& aperte colligicur
ex Tertull. Gregor, Nyffen. & aliis Patribus : fed hze
emuia vt dixihorribiliora funt quam cerriora.

QVESTIO I1V.

De tertio inflanti bomorum Angelornm [Fatn
aimiram beatituding ¢ variis ecrum
Minifterits.

DTXi hactentls ea qua fpectant ad Angelos repro-

bos feeda , triftia , horribilia, nunc ad letio=
ra progreditur confideratio & in (anctorum Ange-

lorum plena beatitudine craétatio tota conquielcit,
Recke autem noeat Suares initio lib. 6. ftacum illum
beatifimz quictis , in quo', non in fecundo inftanti,
quod pugre fuig; non coronz s fed in tertio confti-
tuti {unt \-a&or_cs Angeli , effe parcim contemplati-
uum , parein: ackivum. Contemplatio includit beari-
tudinem ; & alhftentiam : actio includic minifteria,
id eft illuminationes , mifliones & cuftodiam. Quz
omnia breuiter expediri pollunt.

ST A e

De ftatu contemplatino [anilorgm Angelornm
beatitudine wimirum , & afSiftentin,
Ertum eft primd 4 nihil proxstus occurrere pofle
(peciale in beato ftatn fanctorum Angelorum,

quod commune illis omuind non fic cum bearitudine
hominum ele@orum de qua plene fatim di¢turi fu-

mus initio fequentis tractacus. Primo crgo; conftar Exiltentia
inter omnes Theologos, quod Angeli omnes illi huius beas

qui reftiterunt Lucifero , confummarunt in fecundo
inftanti mericum , & in inftant {equenti adepri funt
@qualem meritis beatitudinem. Quod iifdem proba-

" tur m‘gumeutis quibus pl‘ob:‘.mr @terna merces, &

beatitndo eorum hominum qui decedant in gratia,
nam etiam de Ang’clis verum fuir, quod toties Dens
in omnibus Scripruris  tefbacur futuram mercedem
operinoftro , & eum redditurum cffe vnicuique g~
ta opera fua; bonum videlicér certamen certarunt
fancti Angeli, fidem feruarunt , in reliquo repofita
fuic illis corona inftitiz. Haeceflt veritas Catholica
debeatitndine tdm Angelorum; tim hominum , in
quaexplicaria me poffent capita quinque , oppofita
illis quinque aliis capitibus expofitis & me nuper de
damnatione demonum. Primam eft, quod veriflimé
ac cerriffimé fit paradifus , hoc afferere Deum in
in omnibus Scripturis veriufque ceftamenti , hoc Ec-
clefiam , hoc Concilia, hoc Sanétos , hoc rationem
naturalem certd confirmare. Secundum, vbinam fir
& qualis, fic paradifus alciflimas , ampliffimus, luci-.
diffimus,ornariffimus , ameenitimus. Tertium , qua-
nam genera bonorum fint in paradifo., vbilocam ha-
bet dinifio folemnis in beatitudinem effentialem &
accidentalem. Quartum 2 quo tempore ceeperint
Angelicffe in paradifo & quanto temporein eo man=
furifint. Quintum yquibus mediis peruenite ad il-
lam poffinc homines , vide tradtatum {equenten.

Conftat fecundo, beatitudinem eflentialem {anéo-~ Beatitude
rum Angelorum efle perfectiffimam , Angeli enim eo= effentialise

rum ( inquit Chriftos) vident faciem Patris mei qui in
@lzs eff : vident autem in verbo creaturas cognitione
matutind, & extra verbum cognirione velperrina:
eft beatitudo illa ita immutabilis, vt nunquam vel
crefcat vel decrefcar ; nec enim eam velamittere pof=
ﬁmt per peccatum caius propter amorem beatificum
incapaces funt, velaugere per minifteria qua nunc
obeunt, cum extra viam nullus amplins merico lo-
cus efle podii,
Conftar tereio , beatitudinem accidentalem fan- 4

&orum Angelorum effe quoque maximam & cumil~ accidenta~
latiffimam , dotes habent quales dantur animabus lis-

beatis , poteft beatitudo illa fubinde crefcere , quia
illa non eft inuariabilis ficur beaticudo efentialiss
fed hac omnia ( vt dixi) pleniffimé dabic fequens

&
tractatus.
Cercumeeft fecandd , bonos omnes Angelose€t Angeli of

dinidi poifc in affiltentes & miniftrantes: quam di- fiftentes &
illja ™iniltzan-

uifionem cradidiffe videtur Daniel cap. 7. 4
wnillinm ministrabant e, ¢ decies millies centena ””'_!'
lia affistebant ei, {zpéque indicacur in Ak\cc.!lypn\,
& in alits Scripture locis. (Affiftentes) vocantur 2

Mm 3 Sancto




Illumina-
tio.

278 Difp.I1.De Angelis. Qua(t. 1V. Seét. 11

Santo Dionyfio , nonilli qui Deum immediaté vi-
dent , nam hoc omnibus Angelis vrpoté bcayis eft
commune , fed qui coniunguntur immediaté iupl’_L‘T
mo lumini , vt radios eius participent , id eft quia
Deo immediaté illuminantur de iis rebus quas fier1
iubet Deus. ( Miniftrantes ) vero dicuntur quiex di-
uino mandato mitcuntur ad homines , fiintque velut
miniftri prouidentiz, curantes ca quz funt homi-
num ; & totimundo przfidentes Dei ng)minc.

Aflitentes ccmmuniter dicuntur effe tres ordines
primz Hierarchie, reliqui {ex miniftrantes clic_uurur,
quamuis de thgmilutiouibns dubjtcnr_nm!u cum
Sancto Thoma, Vrrum autem illi Angeli qui ex offi-
cio afliftunt , (int etiam miniftrantes , & indifferenter
omnes mitcantur, controuerti {olet inter Theologos.
Scotus & alij plures affirmant Ang)clos_ omnes affi-
ftentes , fzpiffime quoque mitti, & elle miniftran-
tes , cumaperte dicatur ab Apoftolo quod Omnes funt
adminiftratori] (pivitus propter eos qui bﬂrfdjmz_cm ca-
prunt falutss. Alijcum S. Thoma negant mitti vn-
quam Angcl-os qui {unt affiftentes, niumr;'u‘quc au-
thoritate manifefta fanétorum Dionyfij, & Gregorij,
Verius ego exiftimauerim cum Suare cap. 9. & 10.
Angelos affiftentes mitei quidem interdum ex difpen-
{atone , fed rarifimé.  Conftat autem eos aliquando
mitti ex Seraphino qui purgat labia Iaiz:ex Raphaté-
le qui fatetur (¢ vnum effe de feprem qui adftant an-
te faciem Dei,& Tobiam tamen ducit & reducit. Sed
id camen cum ex officio non praftent, rariflime con-
tingit , quia totum corum munus eft Deum admirari,
& laudare aliofque adid praftandum hortari , dein-
de immediaté & Deo recipere illaminationes, quas
intimant Angc‘lis miniftrantibus.

Certum eft tertio , illuminationem pertinere tim
ad affiftenciam ; tim ad minifterium {anéorum An-
gelorum : ad affiftentiam pertinet quatenus Angeli &
Deo immediate illuminati, alios Angelos illuminant:
ad minifterium quatenus Angeli poftquam ab aliis
Angelis {unt illuminaci ; homines illuminant. De
qua illuminatione alids dicta funt aliqua cum agerem
de Hierarchiis & de loquutionc Angelomm , quibus
videntar tria comprehendi. Primd  efle reuerd in-
tex Angelos illuminationem , id eft exercitium fan-
¢torum Angelorum maxime proprium effe illumina-
re , & illuminari. Vnde dividi etiam Angeli folentin
illuminantes, & illuminatos. ¥ bi enim(inquit fanctus
Dionyfius cap. 3. de Hierarchia Ceelefti) faorarifi-
anwm inbar affatim hauferint , boc ipfo poftmodum,abf7ue
nmidia [equentibus fundwnt. Secundd illuminatio-
nem recte definiri (v dixi alids) eft ackus quo Ange-
lus fuperior manifeftar Angelo inferiori, & explicat
veriratem aliquam 4 Deo acceptam , & ignotam An-
gelo illuminaro , vnde patet illuminationem effe ve-
ram {peciem loquutionis : eft enim manifeftatio ali-
cuius veritatis , loquurio tamen yniuerfim poteft efle
de re qualibet naturalirer cognofcibili,& non fir fem-
per cum magifterio : illuminatio autem non habet
pro fubiecto nifi veritatem aliquam 4 Deo auditam,
pro obiecto formali diuinam authoritatem manife-
ftatam per aliquod fignum,& adiunétum habet quod-
dam magifterium : nam Angclus illuminans confor-
tat intelle¢tum illaminati, cxplic:mdo ei veritates
quas proponit , fub lumine fupernaturali enidenti,

nonautem propter folam veritatem obfcuram, ynde

mulrum differt a lumine Fidei.

Tertium eft, illuminationem eodem modo fieri
quo fit loquutio. Tresautem ordines fupcrioris Hie-
sarchiz funt i[imuin:u_lrc‘s & a Dco folo immediare
illuminati : fex: I]j afupremis illuminantur faltem de
potentia ordinaria , nam ex difpenfatione pollunt
etiam illuminari ab aliis

1L
DEJatn aitino [anitorum Angelorum , fiue dp
bominnim caltodia per dngelos,

SEcT1O

S. Thom. quezft 113,

; Inifterium Angelorum totum fine dubio confi-
Mi‘.ir ineo quod ex Dei mandato mundum ypj-
uerfom & prefertim homines gubernent, ad quos
tota vifibilis mundi gubernatio dirigitur, ynde dixi
vt bené norat Suares , poﬁ‘c totum iftud minifterium
wm , de quo argumento

po-

renocarn ad cuftodiam hom
pulcherimo fané ac {nauniflimo quinque n
nenda videntur.

Primum fit , veritas Catholica circa exiftentiam
huius cuftodiz ; certiffimum enim cft ex Fide arque
omnino inter Catholicos omnes indubitatum , quod
homines viatores fingulari Angelorum tutele com-
mifl {unt , atque ab illis ab initio vitz quuc ad fi-
nem curantur & cultodiuntur. Sic enim docetur in
multis Seripruris verinfque Teftamenti, verbi graria,
Genel. 48. Angelus gui eruit me de cunilismalis , benes
dicat pueris iftis: ludich. 13. Custodinit me Angels
etus 5 ¢ binc enntem , @ inde buc remertentern. Plalm,
90, Angelés fiurs Devs mandanit de te , vt cuffodians te.
Matth. 18. Angeli eorsm in calis femper vident fa-
ciem Patres mes, Actorum 12. cum Petrus carcere
liberatus pu!iﬁu'cr ad iannam idquc Ancilla nomine
(Rhode) nunciarer, negabantid effe verum qui erant
intus congregati Apoftoli , dicebantque s Angels
agnofcebant datum eieffe prafidem &
cuftodem Angelum.

Deinde Patrum eadem{ententa eft quos plurimos
dabunt Suares lib. 6. cap. 17. Perauius lib. 2. cap.6,
verbi graria , fanctos Angclas ;APPCH:II: Athanafius:
Pr:fu'P.ran-f hominurs 5 Bafilius, dez{,_qqga; o puerorsm
institntores , Ambrofius , Epifeopos ¢ Pasteres gregsim,
Bernardus, Peds/fequos anime. Tmd vulgarem eam fuif-
{fe omnium Ecthnicorum perfuafionem laté oftendit
Petauius eo loco.

Denique allqua etiam non imProbubﬂis ratio red-
di poteft, quiactiam fi prouidentia Dei fuprema que-
damratiofit in Deo Principe que {ola difponit om-
nia ; qua in hoc vifibili mundo fiunt, Nehsl enim fit
wifibiliter y ant fenfibilter (inquit Augultinus Iib. 3.
de Trinitate cap. 4. ) guod non de interiors y snuifibils,
o zm:_ﬂ’fzg.r‘éi!i anla flnmi imperatoris ; ant inbeatsr ant
permitearnr 3 Nihilominus tamen executio illorum
decretorum non fit a {folo Deo immediate , fed mini-
ftros etid habet prouidentia pex quos, & cum quibus
immediaté illa exequitur que decrenit folus ficut
etiam cernimus quod yimindidic corporibus gene-
randialia, & & fuperioribus ceelis, in hzc fublunaria
deriuacur influxus, ex quo fiunt omnia. Prxcipui au-
tem miniftri divinz huius gubernationis funt {piritus
inuifibiles per quos omnia mouentur , & diriguntus
vt conftanter afferant Auguftinus loco cirat. lib.5.de
Trinit.lib.83. qq. q.79. lib.5. de Ciuit. cap. 9.lib.8.
de Genefiad litteram cap. 24. Gregorius lib. 4. Dia-
log. cap. 4. citatus & {ancto Thoma qui hoc argu-
mentum laté profequitur prima paste quaft. 1 10. art.
1. & lib. 3. contra gentes cap. 78. Siautem pr:u[ﬂllf
Angeli naturz irrationali , mouent ceelos , & fidera,
elementa regunt,bruta & plantas curant, quanto
magis decuit, vt cohzredes & regni focios homines
regerent, propter quos vniuerfa hazc vifibilis crea-
tura condita eft, ftatque in gradu {uo , vt hominibus
famuletur ; crgo conftans eft & cerriffima illa fenten-
tia qua docet deputatos ad cuftodiam & gubernatio-
nem hominumeffe Angelos.

7
eipsefl L CIgo

Secundum

Angelic
caftodia,

Vetirg

SClip!urz.

Patres,

{.'ung."-scrﬁ

6z,




conditio Secundum quod quari & expendi neceflarid de-

pufona=  ber inhoc negotio eft t‘:oudmo perionarum qua cu-

mnqu®  podiendi hoc munus obeunt, qumam_v‘;dchccr fint

| alodiie oofodes Angeli. Primo enim, vuiucri}m_o.mniaill.l

‘ hic ponderari ferio debent que de pcrfcétm_uc tiim

naturali, tim f{upernacurali Angelorum dicta fune

hactenus , funt enim fubftantiz nobiliffima , {piritus

puriffimi ab omni materiz crftﬁitie ac fece liberi,

jmmortales,indiuifibiles, fimplices , locum occupan-

tes fine mole, fpatia decurrentes fine fntigatiqnc,

cotpora mouentes [_inc labore., Sunt intcllcctclsj {ub-

tiliffimi,acutiffimi, folidiffimi,omnium capaces {cien.

tiatum , femper meditantes,nunquam otiofi , perua-

dentes omnia , toti lumen , & roti ratio , tam exper-

tes errotis , quam liberi 4 fenfibus.  Sunt voluncates

iy fanétiffima ac rectiflime , mlmbl_llum _operum artifi-

s ces , robufti {upra omnes homines fimul fumptros,

diz, pulch.ri' fupm omninm ﬁd‘crum 5 flomm > hominum

| formam , lemper vegeti, femper fancti , femper bea-

| ti. Haec inquam & alia huinfmodi plura yniuerfim

dici poffunt ad quaftionem de¢ qualitate illorum 2
quibm cuftodimur,

Sed in particulari tamen alia plurima feitu digna
{unt circa corundem cuftodum perfonam.  Primd
enim , certum eft fingulos homines a fingulis Angelis
cuftudiri , aded vt nullus hominum fic cui non vnus
falrem deftinatus & datus fic Angelus ad cuftodiam,
totus ciaddictus & mancipatus , vt aperté colligitur
ex citatis Scripturz locis , Angels eornm femper vident:
Angelss eint eff, ex quibus id tanquam cercum colligie
Hieronymus in cap.18. Matthei, & reliqui Patres
voanimicer aflerunt vt proximum errori fic hoc ne-
gare , quamuais nonnullis , omnino improbabiliter,
& vilum fit ynum Angelum plures interdum cuflodire

homines. Deinde communis Theologorum fententia
clt, quod ex quatuor primis ordinibus Angelorum
Seraphinis videlicer, Cherubinis , Thronis, & Do-
minationibus ; nullus affumitur ad cuftodiendos ho-
mines, {ed particularem quidem fingulorum homi-
num cuftodiam commiflam effe Angelis colligitur ex
{anétis Dionyfio, & Gregorio , curam perfonarum
T infigniorum Archangelis, imperiis & Regnis prafi-
dere Principatus : Vittutes & Poteftates voiuerfalem
?u:md:lm exercere curam in totum mundum > pre-
ertim verd in humanum geuus , Virtutes per opera
miraculofa , & extraordinaria ; Poteftates coercendo
demonum malitiam , conatus corum repellendo. Vbi
mirari fanc licer Origenem quimulra {pé peceati ab
Angelis fomniat circa cuftodiam hominum , imd
etiam puniri eos quoties contingerer corum clientes
excedere 2 falute. Denique valde dubium effe video,
yerum eidem homini etiam nobiliffimo, & ad magna
deftinaro plures Angeliprefint , quod folet affirmari
de perfoniseminentibus quz aliorum curz prapofitz
{funt. Etfimiliter , verum fucceffiué faltem vnus An-~

gelus plures cuftodiat , quod video  multis negari.
Conditio Tertium capur eft, qualitas perfonarum , qua per
coim qui Angelos prafides diriguntur , & cuftodiuntur. Primo
:‘;ﬂ“d‘“ﬂ* enim , Fide certum eft neminem eflc hominem aded
: vilem , barbarum , impium , cui non vnus addictus
fit Angelus ad cuftodiam. Aded ve neque {oli prede-
ftinari, vc videntur fenfiffe Bafilius , & Chrylofto-
mus, neque foli fti,ve dixife videntur Hilarius,
Origenes , & Cyrillus, fed omnes omnino fiue bar-
bari , fiue gentiles , fiuc reprobi , fiue improbiffimi,
voum habeant 4 primo vite ortu , vigue ad vitimem
| eius inftans,comitem fideliffimum , & amantifimuni,
vediferee afferic probarque Sanétus Thomas & cum
¢o Theologi omnes ex Scripturis , & Patribus > quo-
sum affertio indifferenter ad omnes pertiner , neque
wllus fulficientibus ad falurem auxiliis deftirnicus

L ]

taes, |

De perfetione fupernaturali Angelorum. 279

que maximé adminiftrantur per Angelos. Aagna
ensn ( inquit Hieronymus loco citato) dignitas ani-
marnm , vt vnaguague ab orin natinitaiis babeat incu-
Sodiam fisi s Angelum df!egamm. Quod autem vifum
cft nonnullis quod Angelus caftos tecrd clientis fui
vitiorum faetore,abactus proculab co recedit falfum
elle docer Sanétus Thomas art. 6. Deinde quod &
principio vite, ducat initium hzc caftodia , & con-
ftans ac non interrupra perfeuerct vique ad finem,
non viderur dubitari pofle, cum de infantibus Chri-
ftus pronunciet ;. Augeli evrum Semper wident , &c.
Denique fingulis etiam Regnis & Prouinciis ingulos
prafectos & cuftodes prapofitos efle communis Pa-
trum & Theologorum fencentia docer. Nam Deute-
ron. 52. vbilegit vulgata: Constitusr terminos populo-
v iusta numernis filiorum Ifrael.Lx x. legunt : Con-
Sfituss terminos gentinm inxianumernm Angelorum Dei.

* Et Danielis 10, Mentio fit Principis Iudeorum ; Per-

farum , & Grzcorum. Imd addifoler quod Ecclefiz
fingule , Oraroria , Epilcopatus , communitates
fpecialem hahent cuftodem Angelum , ac demum
eciam quod fingula {pecies thm animaliam ; tim re-
tum fenfu carentium : Neque partes maiores wniuer{is
vt elementa {uo carent tutore ac curatore Angelo.
Vique aded verum eft , quod vniuerfum hoc totum
fimpliciter gubernatar per Angelos.

Quartum & maxime {tita dignum caput eft , de Officia
officiis & muneribusqua clieatibus (uis {zpé indi- bonerum
gnidimis, & ingmriﬂimis, conftanter tamen & aman-~ Angeloril.
ter preftant prefides fapientiffimi. Nam hzc munia
parcim funt {piricualia & diriguntur immediaté ad
falutem animz , partim temporalia funt & ad corpus
vel certé ad naturalem ftacum propils fpectant. Pri- Tilnmia%e,
mum eft illuminario,per quam illuftracur incelleGus,

& velunras excitatur ad profequutionem boni, &
mali fugam. Hoc enim maximé proprium illorum
munus eft , qui ( vt dixi ) toti {unt mens & intelli-
gentia : Eftque nobis maximé neceffarium , quia te-
nebris addicti fenfuum erramus feré in omnibus &

caligine obruti corperum cecutimus ad fingula , nifi
facem clariflimd prefulgentem luce praferant fidera

hzc {piritus lucidiffimi ante quorum faciem fugiant
tenebrz,nox ablcedar.Qua vnares nobis maxime ad

{alutem necelfaria eft; quia vita eft lux hominum,

eo quod virtutes omnes filiz finc lucis. Hanc ergo
fubminiftrant nobis continud fanéti Angeli , v effi-

ciant nos lucis filios transferinrque in Regnum dile-

¢tionis Dei. Pertinent ad hoc munus reuelare myfte-

ria , inftruere de necellariis , moucre ad bonum , de-

terrere i peccatis;accendere ad ftudium virtutis: Al-  Averrune
tzrum munts cuftodiz iftius eft auertere pericula pericula,
malorum que immincre ac inferri poffunt ab extrin-

fecis caufis , in perniciem corporis & prafertim ani-

ma , quod multipliciter contingere poffe certum eft,
coercent videlicet demones ne tentent aded graui-

ter, impediune {zpt mortem impmuifam, naufra-

gia , morbos , infamiam , & alia plutima , qua

neque cogitari omnia , neque dici poffunt , funt

enim innumera ; fintque ab Angelo etiam dor-
mitantibus nobis , etiam nunquam cogitantibus »

etiam vix credentibus , flunt f{ecretd. Fiunt fine

fpc mercedis , imod neque gratitudinis , fiunt ama-
nciffimé , flune conftantiffime , ab Angelis fanctis,

pro viliflimis hominibus. Tertium eft quod oratio- Offeruns
nes & bona eorum opera quos cuftodiunt , pra- i’:;:fﬁ;
fides Angeli offerunt Deo cum ingenti volupeate

cum eximia commendatione , polcentes & prepa-

rantes pro illis conferendam a Deo mercedem.Orant

etiam feruentifimé pro illis expofCentes pacem, ve-

niam dcprecantcs etiam cum lacrymis amariffimis ; hi

enim amatores funt fracrum qui multim orant pro

commiffis

i i - < A

i




280 Difp.I1.De Angelis.Qua

commiflis fibi ouiculis 5 & earum incolumitatem _;‘:
fummo Paftore depofcunt. Si enim Moyles tanta in
comillam fibi gentem ardebat Charitate , vt pofceret:
libro Deisad impediendam eins r#ina.S1 op
ez Christ
, cerré dici non potelt quibus fulp
veli beati corar

1 adhuc viator , Anathemna

Deo
procedant , & orent pro {uis veluti filiis quos {ciunt

quibus deprecation ibus A

rantopere & Deo amari , pro quibus Chriftum {ciunt
(: itibus inenar=
ibus , petdintque iz, conuerfionem
ypeccato , felicem exitum € vira. Quartum munus
eft etiam punire fuaui aliqua, & medicinali paend
qua dirigatur ad alutem animz. Quintu

1
IX11a g

niunt
na-

R
in acnl-

mo que munus opiru?.\ri anima clientis in hora mortis,
nant. [ﬁn.:cli;c cum de [umma rei agitar , fremere aduer-

~ 1 L el fal : e
fus daemonem , mipu',u'c lalutaria , noxia dcp(‘uc:r,
ac demiim animam illam , vel in cal
gatorium def e , !.biql.lc ingiter eam
recreare ac confolari.

n , vel in pur-
TR W
& fuo

Obfequia uintun denique caput effent oblequia fanétis
1 dehs S : . 3 : ¥R
’ri‘” deb= g 1gelis i nobis debita, pro cuftodia tam perenni,

tam fideli, tam beneuola , quid enim reddemus
mercedis vito' ifti fan&o qui nes ducit , reducir,
illaminat, protegit ; dirigit , gubernary Certé nihil eft
zquius , nihil yerd rationabilius quam cum Sancto
Tobia profiteri imparia obfequia noftra emnia me-
ritis cius effe. Videntur tamen illa omnia tribus his
potiflimiim contineri , quz notauit Bernaxdus , reue-
fentii , deuctione, fidicia,

Reuerentl
{uader prefen

citus Domini ple

eli con-

I

€X cus

rigit , territus homo infe
miore in faciem {uam concidit,
Fides doceret illum effe vnum ¢
& futuris in ceelo fociis bea
{equitur deuotio , & beneuo

r
&£

vire. - Reuerentiam

1 repurans
L

tem cuftodis , officiorum magnitudinem , amoris

dorem , Fidei conftantiam , totum cor {uum effundi

in l‘u‘o.‘.l-:m. 1 & lﬁ..\ﬁurctﬂ fuum , in quo collectos effe

vider emnes amoris titulos, omnia officia charita-

vis. Eft c::i:n.‘h\gchiﬁ praceptor, medicus ,a

alo=-
catus , dux eft vie , ac vit® comes , confolator, de-
fenfor , protector; quorum tirulorum vnus futhicic
ad amorem ,fed neque mints valent illi omnes ad
fiduciam ; nihil enim eft, quod abillis Ducibus (pe-
rare non debeamus boni , nihil quod vereri ]mfﬁ:s‘;us
mali , amanteés funt , potentes funt , follicic fune pro
nobisin quorum manibus {alus noftra repofica cit 4
Deos folantur in aduerfis , tuentar in periculis , illu-
minant in dubiis , retinent ne labamur, erigunt i
dd'pcremus y diu’gun: vt non erremus , orant,inpi
rant , blandiuntur , arguunt, dona largiuncir ; quia
fcilicer Angelis fuis mandauit de nobis Deus , atq
adeo certum eft quod immireet Angelus Domini in
circuitu timentium eutn, & eripict nos. Porrabit nos,
{aluabit nos.

n

. THEOLOGI A




	Seite 211
	Dispvtatio I. De perfectione Angelorum intra ordinem naturæ.
	Seite 211
	Qvæstio I. De perfectione naturali substantiæ Angelicæ.
	Seite 211
	Sectio I. De perfectione naturali substantiæ Angelicæ.
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213
	Seite 214

	Sectio II. Quænam sint prædicata essentialia substantiæ Angelicæ.
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218

	Sectio III. De distinctione  Angelorum.
	Seite 218
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222

	Sectio IV. De locali extensione substantiæ Angelicæ.
	Seite 222
	Seite 223
	Seite 224
	Seite 225


	Qvæstio II. De naturali perfectione intellectus Angelici.
	Seite 225
	Sectio I. De ipsa potentia cognoscente Angelica.
	Seite 225
	Seite 226

	Sectio II. De speciebus impreßis intellectus Angelici.
	Seite 226
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229
	Seite 230

	Sectio III. De obiecto intellectus Angelici.
	Seite 231
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236

	Sectio IV. De actu intellectus Angelici.
	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241

	Sectio V. De Loquutione Angelorum.
	Seite 241
	Seite 242
	Seite 243
	Seite 244


	Qvæstio III. De naturali perfectione voluntatis Angelicæ.
	Seite 244
	Sectio Vnica. De libertate voluntatis Angelorum.
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246


	Qvæstio IV. De perfectione naturali potentiæ motricis Angelorum.
	Seite 246
	Sectio I. De motu immanente Angelorum.
	Seite 246
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249

	Sectio II. De motu transeunte Angelorum.
	Seite 249
	Seite 250

	Sectio III. De assumptione corporum ab Angelis.
	Seite 250
	Seite 251

	Sectio IV. De alijs operationibus Angelorum ad extra.
	Seite 251
	Seite 252



	Dispvtatio II. De supernaturali perfectione Angelorum.
	Seite 252
	Qvæstio I. De primo instanti creationis & gratiæ Angelorum.


	Seite 252
	Sectio I. De gratia sanctificaute Angelorum in primo instanti creationis.
	Seite 252
	Seite 253

	Sectio II. De auxiliis gratiæ per quæ Angelus primam gratiam obtinuit.
	Seite 253
	Seite 254

	Sectio III. De actibus liberis quibus Angeli assequuti sunt gratiam.
	Seite 254


	Qvæstio II. De secundo instanti Angelorum; peccato nimirum & perseuerantia.
	Seite 255
	Sectio I. An & quomodo Angeli peccare potuerint in secundo instanti.
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258

	Sectio II. Quomodo de facto Angeli peccauerint.
	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261

	Sectio III. An & quomodo boni Angeli perseuerauerint in gratia.
	Seite 261
	Seite 262


	Qvæstio III. De terio instanti malorum Angelorum.
	Seite 262
	Sectio I. Veritas Catholica de pœna malorum Angelorum.
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267
	Seite 268

	Sectio II. De pœna sensus propria dæmonum ab igne inferorum.
	Seite 268
	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274

	Sectio III. De pœna damni propria dæmonum.
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277


	Qvæstio IV. De tertio instanti bonorum Angelorum.
	Seite 277
	Sectio I. De Statu contemplatiuo bonorum Angelorum, beatitudine nimirum & aßistentia.
	Seite 277
	Seite 278

	Sectio II. De statu actiuo Sanctorum Angelorum, siue de homiminum custodia per Angelos.
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280




